تجرير فكربات الم

علامہ **خراقبا**ل کے اگریزی خطبات کاار دُور جمہ



ترجمه دُاکروچید عشرت نظریان دُوکروچی ایخان تجريد فكرمات الم

عَلاَمهُ خُرَا**قِبا**لَّ ڪ انگريزي خُطبات کاار دُور ترجمہ

> ترجیکه داکٹروجی۔عشرت نظریان داکٹرعب الخالق داکٹرعب الخالق

اقبال اكادمي بإنستان

جمله حقوق محفوظ ہیں

ناشر:

حمد بین گر ناظم ،ا قبال ا کاوی پاکستان چھٹی منزل ،ایوان اقبال ،لا ہور Tel: [+92-42] 6314-510

Fax: [+92-42] 631-4496 Email: iqbalacd@lhr.comsats.net.pk Website: www.allmaiqbal.com

### ISBN 969-416-311-0

طبع اوّل: ۲۰۰۲ء

لعداد: ۱۰۰۰

قيمت: -(۲۰۰۰ روپي

طبع: پنٺايکپرٺ،لاجور

محلِ فروخت--١١٦ميكلودُ رودُ ،لا بهور-فون:7357214

# فهرست

| 11  |   | ۋاڭىرغلامەمچىرا قبال | ابتدائيه                 |     |
|-----|---|----------------------|--------------------------|-----|
| 11  |   |                      | علم اور مذہبی مشامدہ     | (1) |
| ra  |   | فات كافلسفيانه معيار | مذہبی واردات کے انکشا    | (٢) |
| ΔΙ  |   | وم                   | خدا كاتصوراور دُعا كامفه | (٣) |
| 112 |   | دى اور لا فانيت      | انسانی خودی اس کی آزا    | (r) |
| ا۵ا |   |                      | ملم ثقافت كى روح         | (۵) |
| 44  |   | J                    | اسلام میں حرکت کا اُصو   | (٢) |
| ۲۱۳ |   | į.                   | کیا مذہب کا امکان ہے'    | (2) |
| ٢٣٥ | , | ۋاكٹروھىيۇغشرت       | عرضِ مترجم               |     |
| 229 |   | (ن)                  | حواثی وحواله جات (انگری  |     |

خودی کے بارے میں ان خطبات میں بہت کچھ کہد دیا ہے۔ طاہر ہے کہ اسلام کے بارے میں اشپنگر کے نقط نظر اوراس جہم لینے والی شاخت کا تحمل تجزیہ کرنے کے لیے ایک پوری کتاب چاہیے۔ تاہم جو کچھ میں نے کہا ہے اس میں اصافہ کرتے ہوئے میں اس کی عمومی ماہیت کے بارے میں ایک اوراضافہ کرتا جاہوں گا۔

مسلم ثقافت کی روح

اشین نظر کے کہنے کے مطابق نبی یا ک ایک کے پیغیمرانہ تعلیمات اصلاً محوسیانہ ہیں۔ خدا ایک ہے: اے بےشک'' بیبواہ'' کہیں''آ حور مزد'' یا مردوک بعل۔ 'لئے بیدنیکی یا خیر کا ایک اضول ہے۔ دوسرے تمام دیوتا یا تو بے بس میں یا شر ہیں۔اس عقیدے سے بذات خود سے کے آنے کی امید وابسۃ ہے جو یسیعاہ میں واضح طور پر بیان کی گئی ہے جوانسان کی باطنی ضرورت کے تحت اگلی کئی صدیوں میں ہر کہیں سامنے آتی رہی ہے۔ یہ مجوی مذہب کا ایک بنیادی تصور ہے کیونکہ دیہ نیکی اور بدی میں عالمگیر تاریخی آ ویزش کا تصور لیے ہوئے ہے جس کے تحت درمیانی عرصے میں بدی کی قوت حاوی رہتی ہے گر بالآخر نیکی یوم حساب کو فتح یاب ہوگی۔ اگر پیفیمران تغلیمات کا پینظر بداسلام پر لاگو کیا جائے تو بدایک غلط فہی ہوگ۔ جونکتہ بنیادی طور پر ذہن میں ر ہنا جا ہے وہ یہ ہے کہ مجوی حجو ئے خداؤں کے وجود کو بھی تشلیم کرتے تھے لیکن وہ ان کی اوجا نہیں کرتے تھے۔ گراسلام ہرطرح کے جھوٹے خداؤں کے وجود کا منکر ہے۔ اس تناظر میں اشپزنگر اسلام کے ختم نبوت کے تصور کی ثقافتی قدر کا انداز ہ کرنے میں بھی بری طرح نا کام ہو گیا ہے۔اس میں شک نہیں کہ مجوی ثقافت کا ایک مستقل نمایاں پہلو اُمید کا رویہ بھی ہے جس کے حوالے ہے متعلّ طور پرنظریں ذرتشت کے اپنے میٹوں کی آمد کی طرف لگی رہتی ہیں جواس نے جے نہیں۔ یہ صلح یا چوتھی انجیل کا فارقلیط بھی ہوسکتا ہے۔ میں نے اس سے پہلے بھی نشاندہی کی ہے کہ اسلام کے طالب علم کو اسلام میں ختم نبوت کے عقیدے کے ثقافی معنی کی تلاش کس ست میں کرنی جاہے۔ ممکن ہے عقیدہ ختم نبوت کی وساطت سے پیم اُمید کے اُس مجوی رویے کا نفساتی علاج بھی ہو سکے جس سے تاریخ کا ایک غلط تصور وجود میں آیا ہے۔ابن خلدون نے ا ہے تصور تاریخ کی روح کے پیش نظراً س تصور کی نام نہاد قر آنی اساس پر بھر پور تقید کی جو بنیادی مجوی تصورے کم از کم نفساتی اثرات کے حوالے ہے مشابہت رکھتا ہے۔ یہ مجوی تصور مجوی فکر کے دیاؤ کے تحت اسلام میں پھر سے نمودار ہوا۔ <sup>الن</sup>ے

### any stands more or less confirmed by the rediatic assessments made of the Kladam by emitern scholors such as A. Toyotbee, 4 Stroby of Hisney, III. 322, Sarton, op. ca., III. 1262. General Boutbeel in his Preface to de Stance's less Prodopousous' of the Kladama (count officials, Paris, 1944-38) and R. Brametring, Lat Berbyie versuale roots he Highlight, III. 291. IN C. Massadionio strate. R. Bosenthi, III. 246-68, alie M. Ballay, J. IN C. Massadionio strate. R. Bosenthi, III. 246-68, alie M. Ballay, J.

May D. 200.
 May D. 2

tradities bearing upon the behef in Mahdi (mone of which is from Bishhu or Nashim) and questions the authenticity of them all C. das both earthst 'a Mahdid' in Noveree Emperiphyachia of Johas and P. K. Hitti, Holston of Nov. Irash, pp. 438-49, for the religios political beloguound of the resource acade idea. Reference may also be made to Alliuma Ighal's letter duted? April 1932 to Muharamad Alhaar wherein, among other things. As whates thus, uscording

Multurerad Alisar wherein, among other things, he states that, recording to he firm helder (magakit), all tentitives restains; no rooks), sourcedous accounts of the product of Persian and non-Arab integratation; and he hads hat certainly they have southing to do with the trice spirit of the Declara (folicitions); 11, 2511.

And faults is stall be researched to result this last resizuate is consistent or the product of the

And shally it shall be rewarding to read this last paragraph in conjunction with Allania's important motes on the back cover of his own copy of Spangler's Decline of the West, Backinle of which is reproduced if December's Configure of Allansa (Adv C Personnel Labrary, Plate No. 3).

Lecture VI

The 'Que' at maintains the divine origin of sum by afferming that Gos breithed of His own spirit unto him as in verses 1929, 239, and 3872.





اقبال اكادى پاكستان

### **Allama Muhammad Iqbal**

## THE RECONSTRUCTION OF RELIGIOUS THOUGHT IN ISLAM

EDITED & ANNOTATED BY

M. Saeed Sheikh



Institute of Islamic Culture Club Road, Lahore.

# The Reconstruction of Religious Thought in Islam

By Allama Muhammad Iqbal

Edited and Annotated

By M. SAEED SHEIKH

Institute of Islamic Culture 2-Club Road, Lahore This book has been published in collaboration with *The Academy Letters*, Islamabad, Department of Information & Cultural, Govt. of t Punjab, and Infaq Foundation, Karachi.

5<sup>th</sup> Edition June, 2003 I.I.C. All Rights Reserved Copies 1100

Published by Dr. Rashid Ahmad (Jullundhri) Director, Institute of Islamic Culture, Lahore

Printed at
Naqoosh Printing Press, Lahore.
Price:- Rs. 250.00

### CONTENTS

| EDITOR'S INTRODUCTION                                                       | v-xix    |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------|
| PREFACE                                                                     | xxi-xxii |
| I. KNOWLEDGE AND RELIGIOUS EXPERIENCE                                       | 1-22     |
| II. THE PHILOSOPHICAL TEST OF THE<br>REVELATIONS OF RELIGIOUS<br>EXPERIENCE | 23-49    |
| III. THE CONCEPTION OF GOD AND THE MEANING OF PRAYER                        | 50-75    |
| IV. THE HUMAN EGO-HIS FREEDOM AND IMMORTALITY                               | 76-98    |
| V. THE SPIRIT OF MUSLIM CULTURE                                             | 99-115   |
| VI. THE PRINCIPLE OF MOVEMENT IN THE STRUCTURE OF ISLAM                     | 116-142  |
| VII. IS RELIGION POSSIBLE?                                                  | 143-157  |
| NOTES AND REFERENCES                                                        | 158-204  |
| BIBLIOGRAPHY                                                                | 205-219  |
| QURANIC INDEX                                                               | 220-224  |
| INDEX                                                                       | 225-249  |

Why this almost an ascetic self-denial of philosophy? There could be many reasons for this. Among these, due allowance has to be made for his preoccupation of two different orders: one which suited his superb poetic genius most; and the other, of more practical nature, which increasingly took possession of his time and attention towards guiding and helping the Muslims of India in their great struggle for an autonomous homeland. Allama Iqbal all along keenly felt that Islam was to have an opportunity 'to mobilize its law, its education, its culture, and to bring them into closer contact with its own original spirit and with the spirit of modern times' (Speeches, Writings and Statements of Iqbal, p. 11). From the depth of these feelings there emerged a prophetic vision of a geographical form—now called Pakistan.

As stated above Allama's avowed main purpose in his Lectures is 'to secure a vision of the spirit of Islam as emancipated from its Magian overlayings' (p. 114). There is, however, not much mention of Magianism, nor of the specific Magian overlayings of Islam, in the Reconstruction. In all there is a brief reference to Magian culture in the opening section of Lecture IV and to Magian idea or thought in the concluding passage of Lecture V. In the latter case Allama's statement that Ibn Khaldun has 'finally demolished the alleged revelational basis in Islam of an idea similar . . . to the original Magian idea' (p. 115) is an implied and may be somewhat suppressed reference to his view that 'all prophetic traditions relating to mahdi, masihivat and mujaddidiyat are Magian in both provenance and spirit' (Igbalnamah, II. 231). It may be rightly said that Allama's whole Weltanschauung is so completely anti-Magian that he does not always have to name Magianism whenever he says something which implies anti-Magianism. A good instance of this, perhaps, would be his observation in Lecture VII on the 'technique' of medieval mysticism in the Muslim East. 'Far from reintegrating the forces of the average man's inner life. and thus preparing him for participation in the march of history', this Muslim mysticism, he tells us, 'has taught man a false renunciation and made him perfectly contented with

### THE SPIRIT OF MUSLIM CULTURE

perience, he prefers to base his judgement on vulgar beliefs as to the beginning and end of time. Just imagine a man of overwhelming learning finding support for the supposed fatalism of Islam in such Eastern expressions and proverbs as the 'vault of time', <sup>58</sup> and 'everything has a time! <sup>58</sup> However, on the origin and growth of the concept of time in Islam, and on the human ego as a free power, I have said enough in these lectures. It is obvious that a full examination of Spengler's view of Islam, and of the culture that grew out of it, will require a whole volume. In addition to what I have said before, I shall offer here one more observation of a general nature.

'The kernel of the prophetic teaching,' says Spengler, 'is already Magian. There is one God-be He called Yahweh, 60 Ahuramazda, or Marduk-Baal-who is the principle of good. and all other deities are either impotent or evil. To this doctrine there attached itself the hope of a Messiah, very clear in Isaiah. but also bursting out everywhere during the next centuries. under pressure of an inner necessity. It is the basic idea of Magian religion, for it contains implicitly the conception of the world-historical struggle between Good and Evil, with the power of Evil prevailing in the middle period, and the Good finally triumphant on the Day of Judgement.'60 If this view of the prophetic teaching is meant to apply to Islam it is obviously a misrepresentation. The point to note is that the Magian admitted the existence of false gods; only they did not turn to worship them. Islam denies the very existence of false gods. In this connexion Spengler fails to appreciate the cultural value of the idea of the finality of prophethood in Islam. No doubt, one important feature of Magian culture is a perpetual attitude of expectation, a constant looking forward to the coming of Zoroaster's unborn sons, the Messiah, or the Paraclete of the fourth gospel. I have already indicated the direction in which the student of Islam should seek the cultural meaning of the doctrine of finality in Islam. It may further be regarded as a psychological cure for the Magian attitude of constant expectation which tends to give a false view of history. Ibn Khaldun, seeing the spirit of his own view of history, has fully criticized and, I believe, finally demolished the alleged revelational basis in Islam of an idea similar, at least in its psychological effects, to the original Magian idea which had reappeared in Islam under the pressure of Magian thought.61

### Reconstruction of Religious Thought in Islam

verses of the Qur'an such as 2:164; 3:190; 10:6; 23:80; 45:5.

- 50. Ibid., 55:29.
  - 51. Cf. p. 107.
- 52. Cf. p. 106. 53. On the notion of time as held by Zeno, Plato, Heraclitus and Stoics, cf. A.J. Gunn, The Problem of Time, pp. 19-22.
  - 54. Cf. O. Spengler, op. cit., II, 189-323.
  - 55. Cf. Lecture I, p. 3, Lecture III, p. 56 and p. 102.
  - 56. Cf. Spengler, op. cit., II, 248-55.
  - 57. Ibid., pp. 235, 240; cf. also note 33 in Lecture IV. 58. Ibid., p. 238.
  - 59. Ibid.
  - 60. Ibid., pp. 206-07.

61. Cf. Muqaddimah, Chapter III, section 51: "The Fatimid . . . ', trans. Rosenthal, II, 156-200. Ibn Khaldun recounts formally twenty-four traditions bearing upon the belief in Mahdi (none of which is from Bukhari or Muslim) and questions the authenticity of them all. Cf. also the article 'al-Mahdi' in Shorter Encyclopaedia of Islam and P. K. Hitti, History of the Arabs, pp. 439-49, for the religio-political background of the imam-mahdi idea.

Reference may also be made to Allama Iqbal's letter dated 7 April 1932 to Muhammad Ahsan wherein, among other things, he states that, according to his firm belief ('agidah), all traditions relating to mahdi, masihiyat and mujaddidiyat are the product of Persian and non-Arab imagination; and he adds that certainly they have nothing to do with the true spirit of the Our'an (Igbalnamah, II. 231).

And finally it shall be rewarding to read this last paragraph in conjunction with Allama's important notes on the back cover of his own copy of Spengler's Decline of the West, facsimile of which is reproduced in Descriptive Catalogue of Allama Igbal's Personal Library. Plate No. 33.

### Lecture VI

- 1. The Qur'an maintains the divine origin of man by affirming that God breathed of His own spirit unto him as in verses 15:29; 32:9; and 38:72.
- 2. Constantine the Great was Roman Emperor from 306 to 337. He was converted to Christianity, it is said, by seeing a luminous cross in the sky. By his celebrated Edict of Toleration in 313 he raised Christianity to equality with the public pagan cults in the Empire. For his attempt at the unification of Christinity, cf. Will Durant, Caesar and Christ, pp. 655-61, and The Cambridge Medieval History, vol 1, chapter i.
- 3. Flavius Claudius Julianus (331-363), nephew of Constantine, traditionally known as Julian the Apostate, ruled the Roman Empire from 361 to 363. Studying in Athens in 355, he frequented pagan Neoplatonist circles. As emperor, he at once proclaimed himself a pagan, restored freedom of worship for pagans and began a campaign against the orthodox church. Cf. Alice Gardner, Julian and the Last Struggle of Paganism against Christianity, and Will Durant. The Age of Faith, pp. 10-19.

### Notes & References

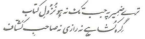
complexes of the nations of the world are destroyed and there comes into being a community which can be styled unmart-am muslimat-al lake (a community submissive to Thee, 2:128) and to whose thoughts and actions the drive dictate shuhadd's 'al-an nās-i (a community that bears witness to the truth before all mankind, 2:143) justly applies' (Speeches, Writings and Statements of Iqbal, pp. 26-263).

### Lecture VII

Lecture delivered in a meeting of the fifty-fourth session of the Aristotelian Society, London, held on 5 December 1932 with Professor J. Macmurray in the chair, followed by a discussion by Professor Macmurray and Sir Francis Younghusband—cf. 'Abstract of the Minutes of the Proceedings of the Aristotelian Solety for the Ffity-Fourth Seasion', in Proceedings of the Aristotelian Society (New Series), XXXIII (1933), 341.

The Lecture was published in the said Proceedings of the Aristotelian Society, pp. 47-64, as well as in The Muslim Revival (Lahore), L/iv (Dec. 1932), 329-49.

This is a reference to Allama Iqbal's own father, who was a devout Sufi;
 S. Sulaimān Nadvi, Sabri Afghāniziān, p. 179; also S. Nadhir Niyāzī, Iqbāl ke Hudūr, pp. 60-61. This great Sufistic idea later found expression in Allama's verse, viz. Kulliyāri Iqbāl (Urdū), Bāl-J libril, Pt. II, Chazal 60, v. 4:



Unless the Book's each werse and part Be revealed unto your heart, Interpreters, though much profound, Its subtle points cannot expound.

- 2. Cf. Critique of Pure Reason, Introduction, section vi, pp. 57-58; also Kemps mith Commentary to Kant's 'Critique', pp. 68-70. Metaphysics, if it menas knowledge of the 'transcendent', or of things-in-themselves, was rejected by Kant as dogmatic, because it does not begin with a critical examination of human capacity for such knowledge. Reference may here be made to one of the very significant jottings by Allama Iqbal on the closing back page of his own copy of Carl Rahn's Science and the Religious Life (London, 1928), viz. 'is religion possible' Kant's problem'; cf. Muhammad Siddig, Descriptive Catalogue of Allama Iqbal's Personal Library, pp. 21-22 and Plate No. 7.
- 3. The 'principle of indeterminacy' was so re-christened by A.S. Eddington in his Nature of the Physical World, p. 220. Now more often known as 'principle of uncertainty' or 'uncertainty principle', it was 'announced' by the physicist philosopher Heisenberg in Zeitschrift für Physik, XLIII (1927), 172-98. Broadly speaking, the principle states that there is an inherent uncertainty in describing sub-microscopic processes. For instance, if the position of an electron is determined.

theistic, 48: moves with the weight of its own past on its back, 132; of the ideal consists in its perpetual endeavour to appropriate the real, eventually to illuminate its whole being, 7; physical and mental in the evolution of, 85; see also religious life

Life and Finite Individuality (H.W. Carr), quoted: 35 (II 21) Locke, John (1632-1704), 21

Luther, Martin (1483-1546), 129 (VI

Ma'bad b. 'Abd Allah al-Juhani (d. 80/699), 88

Mabāhith al-Mashriqīyah, Al- (Fakhr al-Din Razi), quoted: 61 (III 37) Macdonald, Duncan Black (1863-1943).

14, 121 (I 32, VII 13); and the growth of atomistic kalam in Islam, 54 (III 13)

Mahdī, Ibn Khaldūn's repudiation of the idea of, 115 (V 61) Maimonides, Moses ben (1135-1204),

54 (III 12) Making of Humanity, The (Robert

Briffault), quoted: 103-04 Maktūbāt-i Imām-i Rabbānī (Shaikh Ahmad Sirhindi), quoted:

(VII 16) Mal, one of the five things that the Law of Islam aims at protecting

(Shātibī), 134 Mālik b. Anas (d. 179/795), 140 man, approaches the observable aspect of Reality with the weapon of conceptual knowledge, 11; capable of participating in the creative life of his Maker, 58, 64; chosen of God, 76; destined, perhaps, to become a permanent element in the constitution of being, 9; endowed with the faculty of naming things, 10; entitled to only what is due to his own personal effort, 76 (IV 3); God becomes co-worker of, in his progressive adjustment with the forces of the universe, 10; God's immense faith in, 68; if, does not evolve the inner richness of his being, he spirit within him hardens into stone, 10 (1 26); impossible for one, to bear the burden of another, 76 (IV 2); individuality and uniqueness of, 76, 79 (IV 1, 2); in his inmost being, as conceived by the Qur'an, is a creative activity, an ascending spirit, 10; no form of reality so powerful, so inspiring, so beautiful as the spirit of, 10; not a stranger on this earth, 67; occupies a genuine place in the heart of Divine creative energy, 58; only a candidate for immortality, 95: open to, to belong to the universe and become immortal, 94: Ouranic view of the destiny of, is partly ethical, partly biological, 92; restless being engrossed in his ideals, 9 (I 25); rises from one state of being to another, 10, 93; with all his failings, superior to nature, 9; with all his faults, representative of God on earth, 76; see also Adam and ego

mankind, unity of, 75 (III 75); idea of, a living factor in the Muslims' daily life, not a philosophical concept nor a dream of poetry, 112

Mantia al-Tair (Farid al-Din 'Attar), quoted: 1 (I 1)

Magtul, Shihab al-Din Suhrawardi, see Ishragi

Massignon, Louis (1883-1962), 77

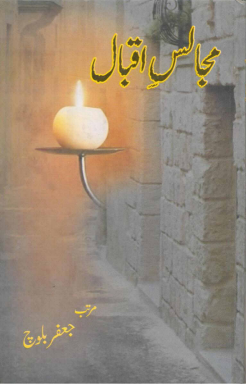
Mas'udi Abu'l-Hasan (d. 346/957), 112 (V 45) material, the merely, has no substance

until we discover it rooted in spiritual, 123 materialism, 33, 43, 89, 90, 95, 148;

refutation of, 26-28, 83-84

Mathematical Principles of Natural Philosophy, The (Newton), quoted: 59 (III 31)

Mathnawi-i-Ma'nawi (Jalal al-Din Rūmī), quoted: 13, 57, 72-73, 88, 97, 147-48, (1 28, III 24, 72, OF ISLAMIC CULTURES



# مجالس اقبال

مرب جعفربلوچ



جمله حقوق محفوظ

٥ اهتمام: محسماص تماي

٥ مطبع: چېدى گرونايس \_ لايور

٥ تاريخ إشاعت: 2002ء

٥ قيت: 150 سپ

دارُالتَّذِكِيْر

رحان اركيف ، غزني شريف اردوبازار ، لاجور- ۵۴۰۰۰ فن: ۲۳۱۱۱۹ (نتمار)

اقبالیات اورپاکتانیات کے برگزیدہ امام کے برگزیدہ امام پروفیسر محمد منور کے نام

## فهرست

| 4           | رمتن                                | ان                    | 1  |
|-------------|-------------------------------------|-----------------------|----|
| 9           | ا قبال ك بعض حالات                  | میرغلام بھیک نیرنگ    | r  |
| 171         | ا قبال كا بحين                      | سيه محمد تقى شاه      | ٣  |
| ٦٣          | كچھا قبال اوران كے استادكے بارے ميں | پروفيسر محمد دين بھڻي | ٣  |
| 19          | علامها قبال ساميك مختصر ملاقات      | تكوك چند محروم        | ۵  |
| ٥٢          | علامها قبال کی شخصیت کے چند پہلو    | عكيم محمد يوسف حسن    | 4  |
| 41          | علامها قبال                         | ميال عطاءالرحن        | 4  |
| Al          | ملفوظات اقبال                       | يوسف سليم چشتى        | ٨  |
| 1+/         | جناب نياز:علامه قبال كى بارگاه مين  | سيدحسن رضا گروييزي    | 9  |
| 110         | حفيظ كااقبال                        | حفيظ جالندهري         | 1+ |
| 11/2        | اقبال كحضورين                       | خواجه عبدالوحيد       | 11 |
| 191         | فيضان اقبال                         | استاني                | Ir |
| <b>r</b> +A | بزم ا قبال میں چند کھے              | マリューション ションション        | 11 |
| rir         | مردقلندرى بارگاه يس                 | راجيص اخر             | ir |
| 11-         | علامها قبال سے میری چند ملاقاتیں    | ڈ اکٹر محمد جان       | 10 |
| ٢٣٥         | حضرت علامها قبال رحمة الله عليه     | ميرعبدالعزيزكرد       | 14 |
| rrr         | علامها قبال سے میری نیاز مندی       | غلام سرور باشمى       | 14 |
|             |                                     |                       |    |

م ش (محدثي) اقبال کے آخری کھات IA 1179 علامدا قبال كي خدمت مين ۋاكىزمېرعىدالحق MAA 19 علامها قبال علاقاتين يروفيسر بخشى على انور 749 يروفيسر متازحين علامهاقبال 141 شاعر مشرق ہے میری ملاقات حاب الميازعلى تاج 144 تعارف نامه MA ضمم واكثراقبال كابجين (بابادينوت انثرويو) منظورانورقريثي rr ا قبال ایک دوست منظورانورقريثي (لالويبلوان عائثرويو) من كيتم؟



سرتن

ارباب حکمت وابیم سے کا فیصلہ ہے کہ اسمان کے تابیا کی احوال و آخار کی یاد آور کی اور ماضی کی فقیم و در خشمہ در والیات کی بازخواتی ایمارے افواد کی اور اجتاجی فرور غوار نقا کے لیے نمایت ضرور کی ہے۔ اپنے چیش روؤں کی فتوحات سے سمجھ طور پر باتیم اور ان کے مناصب سمان طور پر آگاہ ہوئے کے بعد بنی ہما نے لیے آئندہ منازل کی تعیین کر کتے ہیں اور مستنبی کے لیے نے اہداف مقرر کر کتے ہیں۔ خالات کے کما گیا ہے:

زنده خوای داشتن گر داغ بای سینه را گای گای باز خوال این قصه، یارینه را

حضرت طامہ اقبال ہمارے مایہ باز قوی و کلی مشاہیر میں ہے ہیں۔ اسلامیت اور
قومیت کے حوالے ہے وہ ہمارے مریہ آور وہ اکار میں ہے ہیں۔ اسلامی اور قرآنی تعلیمات
کی روشی میں انموں نے انسانی عظمت و شرف خور داری 'آزاوی 'خیر کو قی اور قرآنی تعلیمات
کا جو در س دیا ہے وہ انسانیت کی متابع عظم اور اس کا قابل فخر مشترکہ اعادہ ہے۔ بیابیات و
عرازیات کے الم اور تصور پاکستان کے فالق ہونے کے حوالے ہے وہ سلمانان معظم کے
عرازیات کے الم اور تصور پاکستان کے فالق ہونے کی واضح کرنے اور فکر و عمل کو متح مشمان ت
عطاکر نے یوہ جو ان دائش و تحکمت میں سراوار پرسش ہیں۔ ایسے بطال عظم کی از مدگی اور فکر و
فن کاریادہ منالہ ہماری قوی ملی "تمذ جی اور تمدی خروریات میں اسلامیل عظم کا ز مدگی اور فکر و

آس میں بھی کی منیس کہ اکار کے احوال و آخار ہے راوراست اور بلاواسط استفادہ کیا پئی شان اور اہمیت ہے لگین ہمارے پر رگان دین بلتحہ خود دین حفیف نے خمر وروایت کیا ہمیت مضرورت ، نافعیت اور لا بدیت بھی ہم ہے یو شیدہ خمیس رہنے دی۔ اس حمن میں آسکہ روایت نے خمر و روایت کی تحقید و تحقیق منظی و تر کمال اور نشر واشاعت کے لیے جو قابل رئے اس وار فروائل و تر کمال اور نشر واشاعت کے لیے جو قابل رئے اس وار فروائل و تر کمال وار نشر کا اور انسانی و تک میں کہ اسلامی اور انسانی و تر کمال اور انسانی و تر کمال وار انسانی و تک و تک و تک و تک و تک و تک کا در جدر کھتے ہیں ور انسان ہے کہ اس کے تفکر ہے انسان کیا در بالی اور انسانی ہو گئی۔

ان کے صفر سے اصال مارٹ کی مترویز مسال ہو گا۔ حضر سے علامہ اقبال سے اخذواستفادہ کے محاملہ بش بھی اگر چہ بنیادی اہمیت ان کی اپنی نگار شات تھم ویٹر کو حاصل ہے کین ان روایات و ملقو طات کی اہمیت سے بھی انکار شمیں کیا جا سکتا جو تقویٰ نمار 'ویانت دار' حق شعار 'صائب الرائے' روایت پرور اور درایت کوش راویوں نے حضر سے علامہ کے سلسلے بین چیش کیے ہیں۔ یہ روایت (اگر میر روایت و درایت

کے اصولوں پر بور ی اترتی ہوں ) حضرت علامہ کواور ان کے حوالے سے دین وادب کو سمجھنے كاكران قدر وسيله بي- ان روايات و ملفوظات سے نه صرف حضرت علامه كے افكار و نظریات سے وسیع تر آگاہی ہوتی ہے بعد ان کی زندگی کے بعض نے پہلو بھی سامنے آتے ہیں جو سوانحی حیثیت سے بہت اہمیت کے حافل ہیں-چنانجدراویان اقبال کے پیش کردہان بیانات و ملفوظات کو کتابی صورت مین مرتب و دون کرنا اقبالیات کا ایک اجم اور نمایت قابل توجه شعبہ ہے-اس سلسلے میں بعض حضرات نے مستقل کیائی تصنیف کی ہیں اور بعض نے اس نوع کے متفرق مضامین کو مرتب و مدون کیا ہے - ملفو ظات اقبال کے شعبے میں داد تصنیف و تالف دین والول کی فہرست خاصی طویل ہے۔ زیر نظر کتاب ای سلطے کی ایک اور کڑی ہے۔اس میں پیشتر وہ مضامین مرتب کیے گئے ہیں جو اس سے سملے ملفو ظات کی کی کتاب میں مرتب نہیں ہوئے۔ان تحریروں میں سے اکثر رسائل وجرائدے حاصل کی گئی ہیں اور بعض متفرق اور کم پاپ کتابوں ہے ماخوذ ہیں۔ ملفو ظاتی سلیلے کی اس کتاب میں مدون ہونے اور ہم موضوع نگار شات کے ناظر میں آجانے کی وجہ سے یہ تمام تح ریس ہماری دانست میں زیاد ہروش اور زیاد ہامتی ہو گئی ہیں۔اس کتاب میں دو مضامین ایے بھی ہیں جو اس سے پہلے کتابی صورت میں مرتب تو ہو چکے تھے لیکن وہال ان کامتن نا مکمل یا نادرست چھیا ہے۔ ضرورت تھی کہ ان مضامین کو مکمل اور صحیح صورت میں پیش کیا جائے۔ چنانچہ یمال یہ تح بریں اصل منابع سے نقابل کے بعد حتی المقدور تصحیح اور مکمل متن کے ساتھ چین کی جارہی ہیں۔ عمومی طور پر بھی یہ کوشش کی گئے ہے کہ تمام مضامین کو متن ک صحت و تکمیل کے ساتھ چیش کیا جائے۔ ہر تحریر کے آخر میں منابع کی نشان دیں کروی گئی ہے۔اگر متن کے ضمن میں کہیں الجھن ہو تو منابع و ما خذے رجوع کر کے رفع اشتباہ کا اہمام کیاجا سکتا ہے کتاب کوزیادہ تافع اور مفید بنانے کے لیے اس کے آخر میں مجالس اقبال کے محترم ومعززار کان کا مختصر تعارف بھی درج کردیا گیاہے۔اللہ کرے تر تیب و تدوین کی ہے کاوش کامیاب اور ثمر آور ہو-مر تب بار گامیاری تعالیٰ سے ان حفر ات کے حق میں جزائے نیر کاطالب ہے جنھوں نے ا<sup>ن</sup>س کتاب کی ترشیب ' تدوین اور اشاعت کے مختلف مراحل میں وست تعاون يرهاياب-

جعفر بلوچ

ے ا-جنوری ۲۰۰۰ء ۸-غزالی مارک نزدوحدت کالونی لاجور

# بوسف سليم چشتي

# ملفو ظات اقبال

تمهيد

ملام اقبال مرحوم سے میری ملا قاتوں کا سلسلہ ۱۹۳۵ء سے ۱۹۳۸ء تک جاری رہان سے ملا قات کی تقریب اس طرح پیدا ہوئی کہ اس زمانے بھی جھے فلفہ الایات اور علم کلام کے مسائل سے بدی و کچھی تھی۔ ان جیوں علوم بل ہتی باری کا مسئلہ بناوی اور علم کلام کے مسائل سے بدی و کچھی تھی۔ ان جیوں علوم بل اثبات واجب الوجود پر جس قدر اولہ تھاء اور مشکلین نے قائم کی بین مب کا اطال کر دیا ہے۔ اس لیے بمی حض قدر اولہ تھاء اور مشکلین نے قائم کی بین مب کا اطال کر دیا ہے۔ اس لیے بمی کی آب کے ذات کی اس مبائل المبائل کر دیا ہے۔ اس لیے بمی عاجز کی الی ولیل ہے جو نا قابل رو ہو ؟ انحول نے کما کہ عشل المبائل اس معالم میں عاجز ہوں کی الی ولیل ہے جو نا قابل رو ہو ؟ انحول نے کما کہ عشل المبائل اس کے لیے مشاہد و گا بلختی ہے۔ خدا کی ہتی کی اس کا عظیم کی المبائل کے لیے مشاہد و گا بلختی اس کا خات کا کو گیا فاتی یا سائع ہو نا چا ہے لیکن اس کا جو المبائل میں کے اس کیا جو کو ایمان میں کو تھی کہ اس کا خات کا کو گیا وں کر والاغالا داکر رازی کو چھوڑ کر روزی کو ایمان میں میں کو دیور کی کو ایمان میں کو ایمان میں کو ایمان میں کو ایمان میں کو کو کورون کر والاغالا داکر رازی کو چھوڑ کر روزی کو ایمان میں کو کھوڑ کی کورون کر والاغالا داکر رازی کو چھوڑ کر روزی کو ایمان میں کورون کر والاغالا دیکر رازی کو چھوڑ کے دیات کی کھیرون کر والاغالا دیکر رازی کو چھوڑ کی کھیرون کر ویکرون کورون کر ویکرون کورون کورون

 ذیل میں درج کررہا ہوگ ان متفرق کاغذات اور پاکٹ بھس میں مندرج تیے جوالیہ ٹریک مين محفوظ تحيين -

## ١٩ مارچ ١٩٠٠ء ٢٠ يجشام ميكلودرود

علامہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ عرض کی کہ یاجوج اور ماجوج سے کون اشخاص مراد میں ؟ فرمایا کہ یہ عرفی زبان کے الفاظ نہیں ہیں بعد بالمی زبان کے الفاظ گاگ اور میث گاگ کا معرب ہیں - بابل (عراق) میں ووطقے آباد تھے ایک وہ جس کے پاس زمین تھی

دوسراوہ جواس سے محروم تھا۔ جدید اصطلاح میں جاگیر داراور مز دور طبقہ کہ کتے ہیں۔ پھر میں نے حکیم اسپنوز اکا تذکرہ چیٹر اتو عامہ نے فرمایا کہ میری رائے مین اس ک اخلاقی تغیمات جناب مسے کی تعلیمات ہے برتر ہیں۔''یپودی قوم میں صرف وو آد ی

پیدا ہوئے جن کانام قیامت تک زندورے گا بینی جناب مسے اور حکیم اسپنوزا-پھر فرمایا که حکیم اسپنوزاا یک او نجی قشم کی وحد ةالوجو د کا قائل تھا-جناب مسیح کی ولادت بھی عام انسانوں کی طرح ہوئی تھی۔ میرا یمی خیال ہے

مذہب کی بنیاد عقل پر نہیں ہے بلحہ بالحنی تج بے یہ ہے۔ لیکن جب کوئی شخص اپنے تج ب کودوسروں کو سمجھانا چاہتا ہے تووہ عقل ہے کام لے سکتا ہے بینی ہم عقل کی مدد ہے اپنے تج بے کودوسروں کے لیے قریب الفہم ما کتے ہیں۔ نذ ہب کی غایت '' حضور'' ہے اور یہ کیفیت شعور کی گرفت میں نہیں آ مکتی-انیان

اس کیفیت کویذ ربعه الفاظ بیان نمیں کر سکتا-خدا کا کامل طور ہے ادر اگ کر لیتا' مقل کے بس کی بات نہیں ہے۔انسانی ذبن خدا

کاکامل تصور نہیں کر سکتا۔وہ صرف اس کے مظاہر کا تصور کر سکتا ہے بینی خدا کا ظہور جس طرح فطرت میں ہو تاہے ہی اس کاادراک کر سکتاہے۔ • ٣ تمبر • ١٩٣١ء ميكلو ڈروڈ

علامہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ بقائے روح کے مسلہ پر گفتگو میں فرمایا" انسان کو اس کے حصول کے لیے جدو جہد کرنی لازم ہے بیہ وہ نعمت ہے جو مفت نہیں ملتی صرف وہ لوگ اس نعمت کو حاصل کر سکیں معے جو اس کے لیے اپنے آپ کو تیار کریں گے۔ سکرات الموت میں بھی کوئی مصلحیت ضرور پوشیدہ ہے۔ ممکن ہے کہ اس کی بدولت خود میں میں میں طاقت پیدا ہو جائے کہ دوافتتارے محفوظ رہ سکے "

چر فرمایا" شوی باور کا نظریہ یہ ہے کہ آر زوشق شر بے لیکن میری رائے میں یہ نظریہ بالکل غلط ہے - خواہشات کو فنامت کروبلتہ ان کواد کام شرع کے تائع کروہ -"

# كيم اكتوبر ١٩٣٠ء ميكلو ڈروڈ

علامہ کی خدمت میں حاضر ہوا- وحد ۃ الوجو د کے مئلہ پر گفتگو میں فرمایا ''ایک صوفی جب اپنے باطنی وار دات کا بیان کر تا ہے تو اے وحدت وجو دے تجبیر کر تا ہے۔ لینی آس پر میں حقیقت منکشف ہوتی ہے کہ ذات واحد کا کنات کی اصل ہے۔

و نیاکا کوئی ند ب تصوف کے عضرے خالی نمیں ہے حتی کہ سائنس میں بھی تصوف کارنگ جھلکا ہے۔

''اسپنوزا' فلننی تھا'صوفی شیں تھا کیو ناہ صوفی وو ہے جو دراء العقل ذرائع ہے علم حاصل کرتا ہے۔اسپنوزا عقلی اعتبارے طول (Pantheism) کا قائل تھا۔ لیکن شخ اگبر این عرفی حلول کے قائل ضیں تھے یو نامہ یہ انظریہ اسالی تعلیمات کے طاف ہے۔''

ختم نوت کے عقیدے پر انتظام میں انسال نے فر میاکہ "ختم نوت کے عقید ہے گا نقافی قدر و قیمت ہیں ہے کہ آخضرت میں انتظام نے ہیٹ کے لیے اطال فرمادیا کہ آیندہ کی انسان کے ذہن پر کمی انسان کی حکومت نمیں او کی میر بعد کوئی شخص دوسروں ہے میر نمیں کد سکتا کہ میری بات کو بلاچوں و چرا اسٹیلم مراہ - ختم و ت اپیا عقیدہ ہے جس کی بدولت انسانی علم کے دائرے کو وسعت نصیب ہوگئے ۔

" علی محمد باب کی دریافت مدے کہ (۱) جدد مغربی او کی (۲) صاحب المام کے لیے کسی گرام (صرف و تمو) کی پایدی الازی شیں ہے۔ لیسی المام نیمی عبارت میں تھی تو سکتا ہے جو گرام کے لحاظ سے غاط ہو" ان کے بر عکس محضرت فاروق اعظم کی مقل ان کی محیت پر عالب تھی اسی ما پر انھوں نے وہ ور خت کوادیا جس کے تئے سے حضور انور ﷺ نے پیشت مبار کہ اگائی تھی۔آگران کی محبت علی محبت کی طرح ہوتی تو ہر گز در خت نہ کواتے۔

قصہ مختصر 'علی'اور عمر' دونوں کو حضور ﷺ ہے محبت تھی لیکن طبائع کے انتقاف کی مناء پر ان کی محبول کی نوعیت اور کیفیت جد اگانہ تھی۔ ہر شخص کو اختیار ہے کہ اپنی افار طبی کی ردشتی میں جورنگ مرغوب نظر آئے' اختیار کر لے۔اس میں کسی مباہد کی ضرورت نمیں ہے۔

چ مکہ حضرت علی کی محبت Human type عام انسانی نائپ کی ہے اس کیے وہ عوماً لوگوں کو ایپل کرتی ہے - حضرت عن کی محبت Superhuman type فوق البشر نوعیت کی ہے اس کیے بہت کم لوگوں کو پہند آتی ہے - اور اس کی وجہ یہ ہے کہ عومالوگوں پر جذبات کارنگ عالب ہوتا ہے 'معلی نائپ کے آو کی بہت کم ہوتے ہیں۔

ربیسر و پیچ کی ہے، س سے پیچ کا چوں دیستا ہی ہے۔ اور س کا وجہ یہ ہے کہ
عموالو گوں پر جذبات کارنگ عالب ، و تا ہے ، منتلی ٹائپ کے آو ی بہت کم ، و تے ہیں۔
و کچہ لو اِ آئ تحضر ت بیکنٹے معطلہ 'و مگر چیشوایان نہ اب عالم 'مسلمانوں کوزیا و وائیل
کرتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ ہم میں ہی ہے ہیں''قبل اضعا امنا بیشسر مشلکہ "
تصور ذات بیاری والا گیا کہ کہ آئے۔ فریا قرآن تھ کا چیش کر وہ تصور ہم میں زیاد وائیل

نصور ذات باری تعالی کا ذکر آیا- فربایا قر آن مجید کا چیش کرده تصور بمیس زیاده ایل کرتا ہے کیو نکید وہ کہتا ہے تم تھے رکارہ میں تهماری کیلا کا جواب دوں گا- "ادعونسی استجب اسکم" گویا اس طرح بعد اور خدا (عابد اور معبود) میں ایک روحانی رابلہ قائم جو جاتا ہے- اور بیر رابلہ تی فد ب کی جان ہے-

مختولہ کا چیٹن کر دہ تصور باری نام مسلمانوں کو ایپل نمیں کر سکنا کیو نلہ ان کی رو سے خدانہ سمج ہے نہ ابھر نہ طبع ہے نہ مجیب - بلتعہ میری رائے تو یہ ہے کہ ایسے خدا کو مائے کی بھی چندال ضرورت نمیں ہے -

ع خدا وہ کیا ہے جو مدول سے احراز کرے

# ۱۸ فروری ۱۹۳۴ء میکلوڈروڈ

ایک عرصے کے بعد حضرت علامہ کی خدمت میں حاضر :وا-غرنی کے رہنے والے

ایک احمد ی بزرگ (غلام احمد یول یا قادیا نیول کو احمد ی کهنا درسته نمین - مرتب) عبدالقادر نامی بیٹے ہوئے تھے۔ حضرت علامہ نے انھیں مجھ سے متعادف کرتے ہوئے ہتایا کہ بیر صاحب ١٩١٨ء ميں ہندوستان آئے تھے۔ کچھ عرصے کے بعد قادیاني مذہب

اختیار کر لیااس لیے افغانستان واپس شیں گئے۔ آج کل احمد یہ بلڈ بھس مٹیم ہیں اور

- リランランでしょっととり اس تغارف کے بعد انھوں نے علامہ سے کماکہ مسلمانان عالم کے اس ادبارے میرادل خون ہورہاہے مجھے توالیا معلوم ،و تا ہے کہ خدا نے اس قوم ہے اپنی توجہ ہالکل

بٹالی ہے (ان کے الفاظ یہ تھے کہ منہ موڑ لیاہے) علامہ نے فرمایا میر اخبال ہے کہ خدانے ان سے منہ نہیں موڑ ابلحہ خود انھوں نے

قرآن ہے منہ موڑ لیا ہے اور اس کا لاز می نتیجہ بیہ ہے کہ وہ ساری دنیا میں ذکیل و خوار

ہیں۔ میں بیات آج ہے میں سال پہلے کہ چکا ہوں۔ ع اور تم خواز ہوئے تارک قرآل ہو کر

تا ہم جائے شکر ہے کہ ابھی ان کی حالت ہنودیا یہود کی می شیس ہوئی ہے-علاوہ

یریں مسلمانوں میں بیداری پیدا ہو رہی ہے اور مجھے یقین ہے کہ انھیں دوبارہ عروج حاصل ہوگا-خدانے کے ۱۹۱ء میں ایک موقع دیا تھا گرافسوس-اس کے بعد عبدالقاور صاحب نے مسیح اور مهدی کا تذکرہ چیٹر دیا-اس پر علامہ نے

فرمایا کہ میری رائے میں میح اور مہدی کے نزول کا تخیل سر اسر غیر اسلامی ہے - قر آن طلیم میں ان ہزرگوں کی دوبارہ تشریف آوری کا کوئی تذکرہ نمیں ہے۔ سیح حاری میں

زول مہدی کامطلق ذکر نہیں ہے ہاں میج کی آید ٹانی ہے متعلق ووحدیثیں ضرور موجود ہیں مگر جب قر آن میں اس کی آمد ٹانی کا کوئی وعدہ نہیں ہے تو لا محالہ ان کو نا قابل اعتاد قرار دینابڑے گا۔ مسے اور مہدی کاانتظار کرتے رہنے کے جائے خود مسلمانان عالم ہی وہ کام کول ند کریں جووہ می اور مهدى سے متعلق سجھتے ہیں۔

میں نے علامہ کی توجہ شری جواہر لعل نہرو کی خود نوشتہ سوائح حیات میں اس عبارت کی طرف مبذول کی جس میں انھول نے Organised Religion ے

اپی نفر ت اوراس کی ضررر سانی کاؤ کر کیا ہے۔ قربایا "پنترت بی نے قد جب سے متعلق بود پہلی کھا ہے وہ کو تی نئیات میں ہے۔ جو لوگ غد جب کی حقیقت سے ناوا تقت ہیں وہ عموا یکی گئے ہیں کہ وہ تعصب اور ستگد کی سکھاتا ہے۔ موجودہ قربانے میں جگول کا نظر ہے) غد جب سے زیادہ تعصب اور ستگد کی سکھاتا ہے۔ موجودہ قربانے میں جگول کا سب یکی میشکار م ہے۔ غد جب کو اوباب سیاست نے جیشہ اپنے مقاصد مشومہ کے لیے استعمال کیا ہے۔ حروب سیلیمی کی یہ میں تھی یکی جذبہ کار فرما تھا۔ ارباب سیاست نہ جب کوفر یہ کی کراتا ہے۔ ارباب افتدار کا شیوہ یہ ہے کہ وہ پہلے جنگ کو محوام کی نظروں میں مقدس ساتے ہیں کچر انجیس اپنا سر کانانے کے لیے میدان جنگ میں تھیجے ہیں۔ اپنی خور یہ کو اتی مقاصد کے لیے استعمال کرتے ہیں۔

ترشت زمانے کی تاریخ پر نظر ڈالو۔ پر بموں نے و دو حرم کواس بناء پر ہندو سان سے کہ اس کی وجہ ہے خارج نہیں کیا کہ وہ اسوالا اس کے مخالف تنے بعد محض اس لیے کہ اس کی وجہ ہے ان کا اقتدار خطر ویش پڑ گیا تھا ور نہو د درحرم تو ویدائت کی تعلیم کا منطق بنتیجہ ہے۔ فور کروا جب ہر خیض کی آتما کیساں ہے تو پھر ذات بات اور چھوت چھات کیسی ، ویدائت کی تعلیم کا منطق بنتیجہ مساوات نسل انسانی ہے اور بدھ وحرم تے ویدائت کے اس بنتیج کو ہمدون میں مام کرنے کی کوشش کی تھی جس کی بادائش میں اے خارج البلد بعد خارج الوض کر دیا گیا۔
الوظمی کر دیا گیا۔
الوظمی کر دیا گیا۔

اس کے بعد ہندوستان کے ساتی طالات سے متعلق تشکور ہی بعد ازال تشکو نہ ہب کی طرف آگئ - فرمایا کہ نجی اور مجد دہل کئی پہلوؤں سے فرق ہو تاہے گر سب سے بوا فرق سے ہو تاہے کہ دونوں کی ذہنی کیفیات مختلف النوع ، وتی ہیں - اس طرح مشاہد وباطنی بین تھی کیفیت کافرق ہو تاہے - آخر میں فرمایا کہ اگر تم میر سے مشمون اسلام اور احمد یت کاار دو ترجمہ شائع کرو تو اس پر حواقی تھی لکھنا اور خصوصار وز کے محقید سے کی و شاحت

# ۷- تتبر ۲ ۱۹۳۷ء جاوید منزل میورود ۲ یج شام

طالمہ کی فقد مت میں حاضر ہوا۔ مسلمانوں کی سیاسی کیتی کا ذکر چاا تو قرمایا" وجنب بے سلمان اب تک کو گی انگریزی روز نامہ نیس جاری کر سکے اس سے ان کی قوی کے مسلمان امراء مشاغل لاطا کل پر لاکھول روز کی گئی ہے تھا ورزیو کی کا پھر اسکان ہوا ہے۔ مسلمان امراء مشاغل لاطا کل پر لاکھول روپ خرج کر کتے ہیں لیکن قوی کا مول کے لیے ان کے پاس ایک چید فیمس نے مسلمانوں کی اس ذہنیت کا تجربہ ہے۔ بچہ فرمایا" انگلینڈ کی Poli کی دور کیا ہے۔ کوئی ایک تحر فرمایا" انگلینڈ کی Poli کو حتد کر میں دور ان کا ممالک کو حتد کر کے کا میاب نہ ویٹ ذری جائے ہے کہ کوئی ایک تحر کے سے جو اسلائی ممالک کو حتد کر

سے کامیاب نہ ہونے دی جائے۔ برطانیہ ہر کز سیں چاہتا کہ اسا پیدا ہو۔اے ہروقت چین اسلامز م کا خوف دامن گیر رہتا ہے۔"

اس کے بعد نیازی صاحب آگے۔ انھوں نے "ایائت" ہے چندا قتابات ماہد کو سنا کے۔ ان پر علامہ نے جنس فیس ہے۔ المام تمام زندہ ستیوں کا مشتر کہ سرمایہ کی عاص قوم یا کمک یا آئ فیت ہے ۔ اور سائنس وال کا مشتر کہ سرمایہ تکان ہیں۔ ویا ہیں جہ ویا ان کھی المام کے تکان ہیں۔ ویا ہیں جو ان کھی المام کے نکار ہیں۔ ویا ہیں المام کی بدولت ۔ نیز انسان اپنی زندگی کے اکثر مطامات نہ کی بدولت ۔ نیز انسان اپنی زندگی کے اکثر مطامات مطابق ہیں۔ ویسیت کی بدولت ۔ نیز انسان اپنی زندگی کے اکثر مطامات مقتبدہ تو سیت کی داوے مسلمانوں میں آئی ہے۔ کی زمانے میں انتظار کی شرورت نمیں ہے۔ لیے مشید تھا کیکن ختم توت کے بعد کی کے انتظار کی شرورت نمیں ہے۔ پونی جس کے وی خودی پہلے نمووار وی مسلم وی مدی وی آئی رائی گ

## ۱۷-اکتوبر ۱۹۳۷ء جادید منزل میورود

علامہ کی خدمت میں حاضر ہوا۔او فی تحقید کاؤ کر ڈکلا تو فرمایا"جہاں تک سحیح تحقید کا اوال ہے' ہندوستان انھی مغرب ہے سوسال چیچے ہے۔ ہندوؤں میں تو کیچہ حقیقت

