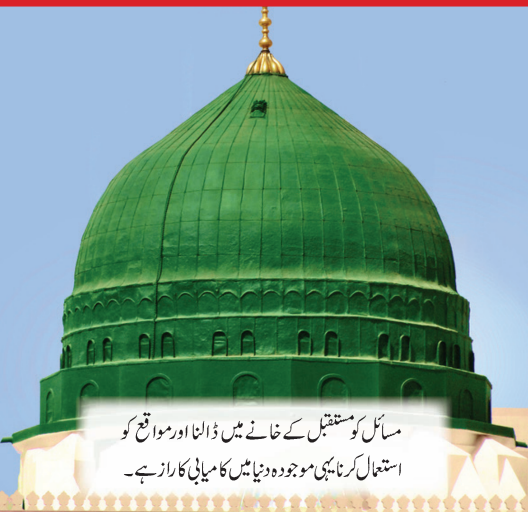


August 2014 • No. 453 • Rs. 20



## اگت 2014 خصوی شاره قرآن اور حدیث فرآن اور حدیث



# الرساله

جاری کردہ 1976

اردواورانگریزی میں شائع ہونے والا اسلامی مرکز کا ترجمان

زیرسر پرتی مولانا وحیدالدین خال صدراسلامی مرکز

Al-Risala Monthly
1, Nizamuddin West Market
New Delhi-110 013
Tel. 011-41827083, 46521511,
Fax: 011-45651771
email: info@goodwordbooks.com

www.goodwordbooks.com

Subscription Rates
Single copy ₹20
One year ₹200
Two years ₹400
Three years ₹600
Abroad by Air Mail. One year \$20

Printed and published by Saniyasnain Khan on behalf of Al-Markazul Islami, New Delhi.

Printed at Nice Printing Press, 7/10, Parwana Road, Khureji Khas, Delhi-110 051

## قرآن: كتابِ فطرت

قرآن کامقصدِ نزول کیا ہے۔اس کا جوابِ قرآن کی ایک ابتدائی آیت میں موجود ہے۔ سورہ البقرہ کی پہلی آیت ہے ہے: ذٰلِكَ الْكِتٰبُ لَا رَیْبَ فِیْلِهِ (2:2) یعنی بیالکتاب ہے،اس میں کوئی شک نہیں۔

قرآن کی اِس آیت میں کتاب کے ساتھ 'الف لام' استعال ہواہے، عربی قاعدہ کے مطابق ، یہاں الکتاب میں (الف لام) عہد کا ہے، یعنی اس کا ترجمہ یہ ہوگا کہ یہ وہی کتاب معہود (Promised Book) ہے۔ اِس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کی فطرت جس رہنما کتاب کا تقاضا کررہی تھی ،قرآن وہی رہنما کتاب عبان اپنی فطرت کے اعتبار سے جن سوالات کا جواب چاہتا تھا، اُن سوالات کا جواب اِس کتاب میں دیا گیا ہے۔ قرآن میں ''فَوَاهما یَا آتِیکَ کُمُهُ وَمِنْ ہِی هُدًی هُدًی نُن کُل وَالْتِ کُلُ اِس کتاب ہوایت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

اصل یہ ہے کہ انسان اپنی پیدائش کے اعتبار سے، ایک متلاثیِ حق حیوان ہے۔ ہر انسان شعوری یا غیر شعوری طور پر بیجاننا چاہتا ہے کہ اس کامقصدِ حیات (purpose of life) کیا ہے۔ زندگی کیا ہے۔ انسان کے لیے ابدی سعادت کی صراطِ متنقیم کیا ہے۔ ہرعورت اور مرد کیا ہے اور موت کیا ہے۔ انسان کے لیے ابدی سعادت کی صراطِ متنقیم کیا ہے۔ ہرعورت اور مرد کے دل میں بیسوالات ہوتے ہیں، خواہ وہ اپنی زبان سے اِس کا اظہار کرے یا نہ کرے۔

اللہ تعالی نے انسانیت کے آغاز ہی سے اِس کا انتظام کیا۔بار بار تاریخ میں ایسے پیغیر آئے جو اِس سلسلے میں انسان کو اللہ کا کلام پہنچاتے رہے۔لیکن پچھلے پیغیروں کے ذریعے جو کلام البی انسان کے پاس اللہ نے بھیجا تھا، بعد کووہ اپنی اصل صورت میں محفوظ نہ رہا۔اس کے بعد اللہ نے بیا کہ ساتویں صدی عیسوی کے نصف اول میں اس نے اپنی آخری کتاب قر آن نازل فر مائی اور بیھی فیصلہ کر دیا کہ یہ کتاب قیامت تک اپنی اصل حالت میں محفوظ رہے، تاکہ دوبارہ کسی نئے بیغیر یا نئی کتاب کی ضرورت پیش نہ آئے۔

قرآن کوابدی کتاب ہدایت کی حیثیت سے محفوظ کرنا کوئی سادہ بات نہ تھی۔اس کے لیے ضروری تھا کہ ایس جامع منصوبہ بندی کی جائے جواسباب کے تمام تقاضوں کو ملحوظ رکھتے ہوئے گلی معنوں میں محفوظ نہ رہے تو معنوں میں محفوظ نہ رہے تو انسان کے لیے اس کی اہمیت مشتبہ ہوجائے گی۔

1- اس مقصد کے لیے پہلی ضرورت بیتی کھر بی زبان جو کہ قرآن کی زبان ہے، وہ قیامت تک ایک زندہ زبان (living language) کی حیثیت سے باقی رہے - چنال چرع بی زبان کے حق میں بیدواقعہ پوری طرح پیش آیا - زبانوں کی تاریخ بتاتی ہے کہ چندسوسال کے بعد زبان اتنازیادہ بدل جاتی ہے کہ جندسوسال کے بعد زبان اتنازیادہ بدل جاتی ہے کہ بعد کے لوگ قدیم زبان کو بھی نہیں پاتے ، مگر عربی زبان تمام معلوم زبانوں میں ایک استنا (exception) کی حیثیت رکھتی ہے - نزولِ قرآن کے زمانے میں جوع بی زبان رائے تھی اور جس میں قرآن اتارا گیا، وہ عربی زبان آج بھی اپنی اصل صورت میں محفوظ ہے - عربی زبان کی گریمراور اس کی لغات آج بھی وہی ہیں جو پہلے تھیں ۔ علم الالسنہ کے ماہرین نے تسلیم کیا ہے کہ عربی زبان کی بیصفت تمام زبانوں میں ایک استنا ہے ۔ چوں کہ اللہ تعالی کوقر آن کو محفوظ رکھنا تھا، اس لیے اُس نے ایسے اسبب بیدا کیے کہ قرآن کی زبان بھی کا مل طور پر محفوظ رہے ۔ (تفصیل کے لیے ملاحظہ ہوراقم الحروف کی کتاب ' پیغیرانقلاب' 'صفحہ: 181-169) ۔

2- یہی معاملہ قرآن کے متن (text) کا ہے۔ اِس معاملے میں بھی اللہ نے ایسے اسباب پیدا کیے کہ قرآن عربی کا متن کسی اونی تغیر کے بغیر پوری طرح محفوظ رہے۔ خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق کے زمانے میں تمام صحابہ کے اتفاق سے زید بن ثابت انصاری نے قرآن کا جو محتوب نیخہ (written version) تیار کیا تھا، بعد کے زمانے میں قرآن کے جو نیخ تیار کیے گئے، وہ اِسی اولین نیخ کی کامل نقل سے۔ حفاظتِ متن کا بیسلسلہ اعلی اہتمام کے ساتھ تاریخ میں مسلسل جاری رہا، یہاں تک کہ پر نئنگ پریس کا زمانہ آگیا۔ آج قرآن کے مطبوعہ نیخے و نیا بھر میں بے شار مدرسوں، محرول، گھرول اور لائبر پر یول میں موجود ہیں۔ بیسب مطبوعہ نیخے زید بن ثابت انصاری کے مدرسول، مسجدول، گھرول اور لائبر پر یول میں موجود ہیں۔ بیسب مطبوعہ نیخے زید بن ثابت انصاری کے

اولین ننخ کی کامل نقل ہوتے ہیں محققین (scholars) نے کمبی تحقیق کے بعد اعتراف کیا ہے کہ قرآن کے متن میں ایک آپوٹا (iota) کے بقد ربھی تبدیلی نہیں ہوئی۔

الله تعالی نے حفاظتِ قرآن کا بیا ہتمام اِس لیے کیا کیوں کہ اگر قرآن کے متن میں ادنی تغیر ہوجائے تولوگوں کی نظر میں قرآن کا استناد (credibility) مشتبہ ہوجائے گی۔

3- اِس طرح الله تعالی نے قرآن کے ساتھ ایک اور خصوصی معاملہ کیا اور وہ تھا قرآن کی تاریخ کم تحفظ -قرآن کی تاریخ ہر جزئی اور کلی اعتبار سے پوری طرح محفوظ ہے - اِس پرعربی زبان میں با قاعدہ کتا ہیں موجود ہیں -قرآن کی بیتاریخ اتن کممل صورت میں لکھی گئی ہے کہ آج جوشخص اِن کتابوں کو پڑھے، وہ پوری طرح جان لے گا کہ قرآن کی حفاظت کا تاریخی اہتمام کس طرح کیا گیا ہے -

4۔ یہی معاملہ قرآن کے معنی اور مفہوم کا ہے۔ مسلم اہلِ علم نے کثرت سے قرآن کی تفسیریں کسیں اور قرآن سے متعلق علوم پر کتابیں تیار کیں۔ اِس کے بتیجے میں بیہوا کہ قرآن کی آیتوں کے معنی پوری طرح معلوم اور محقق ہوگئے۔ بیوا قعہ بھی قرآن کی حفاظت کا ایک حصہ ہے۔ قرآن کے الفاظ جس طرح محفوظ کیے گئے، اُسی طرح قرآن کے الفاظ کے معانی بھی محفوظ کیے جاتے رہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو محفوظ متن کی موجود گی میں بھی قرآن ایک نا قابل فہم مجموعہ بن جاتا۔ لوگ قرآن کے عربی الفاظ کو یہے۔ پڑھے لیکن وہ قرآن کے عنی ومفہوم سے بے خبر رہتے۔

مثال کے طور پر قرآن کی پہلی سورہ میں دین (1:4) کا لفظ آیا ہے۔ اِسی طرح قرآن کی سورہ یوسف میں بھی دین (12:76) کا لفظ آیا ہے۔ دونوں جگہ لفظ ایک ہے، مگر دونوں جگہ لفظ کے معنی مختلف ہیں، اور یہ فرق تواتر کے ذریعے پوری تاریخ میں منتقل ہوتا رہا، یہاں تک کہ وہ آج کے لوگوں تک پہنچ گیا، وغیرہ۔

قرآن کے معنی کا پیتحفظ بہت ضروری تھا۔اگر پیتحفظ موجود نہ ہوتا تو قرآن کے معانی کو سیحضے میں بہت زیادہ اختلافات ہوتے ۔ یہاں تک کہ پیجی ممکن تھا کہ قرآن کا عربی متن موجود ہو، اِس کے باوجود قرآن ایک نا قابلِ فہم کتاب بن جائے۔

الربالي اگت 2014

## قرآ ن اورفیصله الهی

قرآن میں بتایا گیاہے کہ اِس کتاب کے لیے اللہ نے مقدر کردیا ہے کہ اِس میں باطل نہاس کے آگے سے داخل ہوسکتا ہے اور نہ اِس کے پیچھے سے۔ پیخدائے حکیم اور حمید کی طرف سے اتارا گیا ہے۔ (41:42)

اِس آیت میں آگے (before) سے مراد قر آن کے الفاظ ہیں اور پیچیے (behind) سے مراد (change in words) ان الفاظ کے معانی – اِس کا مطلب یہ ہے کہ قر آن میں نہ کوئی لفظی تبدیلی (change in meaning) ممکن ہے اور نہ کوئی معنوی تبدیلی (change in meaning) – قر آن کے تحفظ کے بارے میں اِس فیصلہ الٰہی کا تقاضا ہے کہ قر آن اول دن سے لے کر قیامت تک ان دونوں پہلوؤں کے اعتبار سے ، کامل طور پر انٹیکٹ (intact) رہے – کسی ادنی وقفہ (gap) کے بغیر قر آن کی بیر محفوظ بیٹ سلسل طور پر باقی رہے –

یہ بات قرآن کے لفظ اور معنی دونوں کے اعتبار ہے، کیسال طور پرمطلوب ہے۔قرآن کا لفظ جس طرح تاریخ میں کسی انقطاع کے بغیر منتقل ہور ہا ہے، اُسی طرح اس کا مفہوم بھی تاریخ میں کسی انقطاع کے بغیر کامل صحت کے ساتھ منتقل ہونا چاہیے۔اگر ایسانہ ہوتو اس کا مطلب یہ ہوا کہ نعوذ باللہ قرآن کے بارے میں اللہ کا منصوبہ مکمل نہ ہوسکا، جو کہ بلاشبہہ ناممکن ہے۔

قرآن بظاہرایک کتاب ہے، مگر اپنی حقیقت کے اعتبار سے، وہ ایک فیصلہ ٔ خداوندی ہے۔ قرآن اللہ اور بندے کے درمیان برہان (4:174) ہے۔ برہان کا مطلب حجت ہے۔ دوسرے الفاظ میں، قرآن ایک مستندد ستاویز (authoritative document) ہے۔

قرآن میں پیشگی طور پر یہ بتادیا گیا ہے کہ انسان سے اللہ کو کیا مطلوب ہے اور کس بنیاد پر انسان کے لیے ابدی عذاب یا ابدی انعام کا فیصلہ ہونے والا ہے۔قرآن کی اِس نوعیت کا تقاضا ہے کہ قرآن اپنے لفظ اور اپنے معنی دونوں اعتبار سے ،کامل طور پر تحفوظ رہے۔قرآن کی میمخوظ یہ سی بیا ٹر پڑہیں ہو سکتی ۔قرآن کی محفوظ یہ لازمی طور پر انسانوں کے درمیان ہوگی ۔ ایسی حالت میں

قرآن کی لفظی اور معنوی حفاظت کا معیار وہی ہوگا جود وسری کسی انسانی کتاب کا ہوسکتا ہے اور علمی تاریخ کے مطابق، وہ معیار یہ ہے کہ کتاب کے الفاظ اور اس کے معانی کا استعمال انسانوں کی ایک بڑی جماعت کے درمیان نسل درنسل (generation after generation) جاری رہے، تاریخ کے کسی بھی کھے میں لوگوں کے درمیان ان کا تسلسل نہ ٹوٹے۔

## تعبير وتفسيريا تحريف

قرآن کاعربی متن (text) محفوظ حالت میں ہرجگہ موجود ہے۔ کسی بھی صاحب علم آدمی کے لیے یہ موقع ہے کہ وہ آب کیلٹیو (objective) انداز میں مطالعہ کر کے قرآن کے معنی میں نئے پہلوؤں کی نشان دہی کرے۔ قرآن کی بنیادی تعلیم ایک ہے اور وہ ہمیشہ ایک رہے گی، لیکن قرآن کی آیوں میں نئے پہلوؤں کی دریافت ہمیشہ جاری رہے گی، جیسا کہ خود حدیث میں قرآن کے بارے میں آیا ہے: لا تنقضی عجائبہ (سنن الترمذی، رقم الحدیث: 2906) لینی قرآن کے عجائبہ (wonders) کبھی ختم نہ ہوں گے۔

لیکن اِس مطالعة قرآن کی دوصورتیں ہیں۔۔ایک ہے،تعبیر (interpretation) کا طریقہ اور دوسرا ہے، تحریف (distortion) کا طریقہ۔قرآن میں نئ تعبیرات کی گنجائش ہمیشہ باقی رہے گی، لیکن تحریف کی گنجائش یقینی طور پرنہیں۔ اِس معاملے کی مزید وضاحت کے لیے یہاں پچھ مثالیں نقل کی جاتی ہیں۔

مثال کے طور پر قرآن میں اہلِ جہنم کے بارے میں آیا ہے کہ: قَالُوْا لَدُ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ (74:43) قرآن کی اِس آیت میں 'مصلین' کا لفظ آیا ہے، لیکن یہاں صلوۃ کی عملی صورت کا ذکر نہیں ہے، اب اگر کوئی شخص کہے کہ یہاں 'مصلین' سے مراد پابندی کے ساتھ نماز اداکر نے والے لوگ ہیں تو یہ ایک جائز تعبیر وتفسیر ہوگی ۔ لیکن اگر کوئی شخص یہ کہے کہ اِس آیت میں 'مصلین' سے مرادوہ لوگ ہیں جو ساجی نظیم (social organization) میں شامل شھے، تو یہ آیت کی ایک محرق نے (distorted) میں شامل شھے، تو یہ آیک محرق نے (distorted) تشریح ہوگی جو علمی طور پر قابلِ قبول نہیں ہو سکتی ۔

اِس معاملے کی ایک اور مثال لیجئے -قرآن کی ایک آیت بیہے: وَالْخَیْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحَیِیْرَ لِیَّتُو کَیْرُ لِتَّوْ کَبُوْهَا وَزِیْنَةً ﴿ وَیَخُلُقُ مَالَا تَعْلَمُونَ (6:8) لینی خدانے گھوڑے اور ٹچراور گدھے پیدا کیے، تاکۃم اُن پرسوار ہواور زینت کے لیے بھی،اوروہ ایسی چیزیں پیدا کرتاہے جوتم نہیں جانتے۔

قرآن کی اِس آیت میں انسان کے بری سفر اور بحری سفر کا ذکر ہے۔ اب اگر کوئی شخص ہے کہہ ویخلق ما لا تعلمون کے الفاظ میں ہوائی سفر کا ذکر ہے جس کی ٹکنالوجی ہوقت نزولِ قرآن نیچر میں موجود تھی اور بعد کو انسان اِس مخفی ٹکنالوجی کو دریافت کر کے ہوائی جہاز بنانے والا تھا اور برسی اور بحری سفر کے علاوہ ہوائی سفر کا بھی اس میں اضافہ کرنے والا تھا۔ اگر کوئی شخص قرآن کی اِس آیت کی بیہ تفسیر کرے تو وہ ایک جائز تفسیر ہوگی ۔ لیکن اگر کوئی شخص ہے کہ کہ ویخلق ما لا تعلمون کے الفاظ میں بہتایا گیا ہے کہ خدا کی پیدا کی ہوئی ایک اور آنشی مخلوق ہے جو ستاروں کی دنیا میں رہتی ہے تو بہ بلاشہہا یک بینیا دھیمیر وتفسیر ہوگی جو علمی طور پر ہرگز قابلِ قبول نہیں ہو سکتی ۔

تاریخ بتاتی ہے کہ قرآن کے بارے میں اللہ کا یہ فیصلہ پوری طرح واقعہ بنا۔ یہی وجہ ہے کہ بزولِ قرآن کے چودہ سوسال بعد آج بھی بڑی تعداد میں ایسے لوگ موجود ہیں جن کے درمیان قرآن کے الفاظ اور اس کے معانی دونوں اُسی طرح معلوم اور مالوف ہیں جیسا کہ وہ بزولِ قرآن کے وقت سے ۔ اِس درمیان میں نہ صرف مسلمانوں نے بلکہ غیر مسلم اہلِ علم نے قرآن کا گہرا مطالعہ کیا اور غیر مشتبہ طور پر اس کو سبحتے رہے۔ قرآن کے بارے میں لوگوں کی اِس معرفت غیر مشتبہ طور پر اس کو سبحتے رہے۔ قرآن کے بارے میں لوگوں کی اِس معرفت قرآن کے موضوع پر کمھی ہوئی بے شارکتا ہیں دنیا بھر کے کتب خانوں میں موجود ہیں، اِن کتابوں کا مطالعہ بھی قرآن کے بارے میں مذکورہ حقیقت کی بالواسط تصدیق کرتا ہے۔

#### قرآن اورلسانیات

زبان (language) انسان کی ایک امتیازی صفت ہے۔تمام حیوانات میں انسان واحد مخلوق ہے جوسو چتا ہے اور پھر اپنی سوچ کونطق (speech) کی صورت میں بیان کرتا ہے۔نطق کی

اِس صلاحیت کا اظہار ہمیشہ الفاظ کے ذریعے ہوتا ہے، مگر الفاظ کوئی جامد (static) چیز ہمیں۔جس طرح انسان کے اندرفکر کاعمل (thought process) ہمیشہ ارتقا کر تار ہتا ہے، اِسی طرح زبان میں بھی ہمیشہ ارتقا کاعمل جاری رہتا ہے۔فکر اور زبان دونوں کیسال طور پر ارتقا پذیر حقیقتیں ہیں، نہ کہ جامد حقیقتیں۔

مثال کے طور پرقدیم زمانے میں انسان نے جنگلوں میں ایک حیوان کو دریافت کیا جو کہ انسانی سواری کے لیے نہایت موزوں تھا۔ انسان نے اپنی زبان میں اس کو گھوڑا (horse) کا نام دیا۔ اس کے بعد دھیرے دھیرے ارتقا ہوااور گھوڑے کے ساتھ گاڑی کا تصور شامل ہوا۔ اب ایک نئی سواری وجود میں آئی جس کو گھوڑا گاڑی (horse cart) کہا جانے لگا۔ اِس طرح گھوڑے کے لفظ میں ایک استعالی اضافہ ہوا۔ اس کے بعد انیسویں صدی میں مزید ترقی ہوئی اور انسان نے بھاپ کی طاقت استعالی اضافہ ہوا۔ اس کے بعد انیسویں صدی میں مزید ترقی ہوئی اور انسان نے بھاپ کی طاقت نیا استعالی اضافہ ہوا۔ اس کے بعد انیسویں صدی میں مزید ترقی ہوئی اور انسان نے بھاپ کی طاقت کو بتانے کے لیے گھوڑے کے لفظ کا ایک نیا استعالی وجود میں آیا جس کو ہارس پاور (horse power) کہا جاتا ہے۔ اِن تینوں الفاظ میں ایک مشترک مفہوم پایا جاتا ہے۔ اِس کے باوجود تینوں کے معنی الگ الگ ہیں ، اور یہ الگ الگ مفہوم انسانوں کے درمیان اِن الفاظ کے استعال سے تدریجی طور پر بنا ہے۔

یمی ہرزبان کا معاملہ ہے۔ ہرزبان میں لفظ کے اصلی مفہوم کے ساتھ ہمیشہ اس کے استعالی مفہوم نے ساتھ ہمیشہ اس کے استعالی مفاہیم پائے جاتے ہیں، اور بیاستعالی مفہوم اہلِ زبان کے درمیان اُن کے سلسل کھنے اور بولنے سے زبان کا حصہ بنتے ہیں۔ اہلِ زبان کے درمیان کسی انقطاع کے بغیر جاری اِس ممل کو لسانی تواتر (linguistic continuation) کہا جا تا ہے۔

دوسری زبانوں کی طرح عربی زبان میں بھی یہی عمل پایاجا تا ہے۔ مثال کے طور پر عربی زبان کا ایک لفظ زکا، یز کو ہے۔ اس لفظ کا ابتدائی مفہوم بڑھنا (to flourish) ہے۔ اِس لحاظ سے بیلفظ جود کی ضد ہے۔ پہلے بیلفظ اپنے ابتدائی مفہوم میں استعال ہوتا تھا، لیکن اسلام میں جب مال کے لیے انفاق فی سبیل اللہ کی تعلیم آئی تو معنوی قربت کی بنا پر اِس کے لیے 'زکو ہ'کی اصطلاح اختیار کی گئی۔ کیوں کہ اسلام کا تصور بیہ ہے کہ انفاق کا مطلب صرف خرچ نہیں، بلکہ اِس سے مال میں اضافہ

ہوتا ہے، وہ مال میں برکت کا ذریعہ ہے۔

اتی طرح اسلام میں ایک اور تعلیم آئی جس کا مقصد بیرتھا کہ انسان کے اندر روحانی ارتقا (spiritual development) لایاجائے، انسان کی فطرت میں چھپے ہوئے روحانی امکان کو انفولڈ (unfold) کیاجائے۔ اِس مفہوم کے لیے بھی قریب تر لفظ یہی تھا۔ چناں چہ اِس عمل کو تزکیہ کہا گیا۔ اِس مفہوم کے اعتبار سے تزکیہ کا لفظ اسلام کا ایک اصطلاحی لفظ بن گیا اور اِس معنی میں وہ لوگوں کے درمیان استعال ہونے لگا۔ تقریر اور تحریر کے متوا تر استعال سے تزکیہ کا بیاصطلاحی مفہوم پوری طرح معلوم اور تعین ہوگیا جتی کہ اب اہلِ زبان اور اہلِ علم کے درمیان اِس لفظ کے اصطلاحی مفہوم پرکوئی اشتباہ موجوز نہیں۔

یبی مثال پورے قرآن پرصادق آتی ہے۔ قرآن کامتن عربی زبان میں ہے۔ قرآن میں گل ہے۔ یہ مثال پورے قرآن میں استعال ہونے والے عربی الفاظ کی تعداد 86430 شار کی گئی ہے۔ یہ الفاظ کہیں اپنے اصلی معنی کے اعتبار سے ہیں اور کہیں استعالی معنی کے اعتبار سے اور کہیں قرآن کی اپنی اصطلاح کے اعتبار سے۔ قرآن کے عربی الفاظ کے بیتمام مفاہیم تاریخ کا حصہ بن چکے ہیں، یہ مفاہیم غیر مشتبہ طور پر معلوم ہیں۔ چودہ سوسال کی مدت میں اہلِ زبان اور اہلِ علم کے در میان متواتر استعال کے نتیج میں اِن الفاظ کا مفہوم غیر مشتبہ طور پر متعین ہوگیا ہے۔ اب اگر کوئی شخص قرآنی الفاظ کے اِن ثابت شدہ استعالی مفاہیم کو نہ مانے ، تو اس کا کیس علم کا کیس نہیں، بلکہ اس کا کیس ایک بدیہی امر کے ایت شدہ استعالی مفاہیم کو نہ مانے ، تو اس کا کیس علم کا کیس نہیں، بلکہ اس کا کیس ایک بدیہی امر کے انکار کا کیس ہے اور ایسے انکار کی علم اللیان کے اعتبار سے بلاشبہہ کوئی قیمت نہیں۔

#### زبان اوراس كااستعال

زبان (language) کیاہے۔ زبان ایک انسان اور دوسرے انسان کے درمیان تبادلہ خیال کا ذریعہ ہے۔ زبان کا بنیادی عمل خیالات کا اظہار (expression of thought) ہے۔ (E.B:/10/643)

ہر زبان ابتداءً صرف بول چال کی زبان (dialect) ہوتی ہے، پھر استعال کے دوران دھیرے دھیرے وہ لکھنے کی زبان بنتی ہے۔مثلاً انگریزی زبان ہزارسال پہلے صرف بول چال کی

زبان تھی۔اس کے بعدوہ ترقی کر کے لکھنے کی زبان بنی۔ابتدامیںانگریزی زبان کےالفاظ کی تعداد بہت کم تھی، جب کہاکیسویں صدی میں انگریزی زبان کےالفاظ کی تعداد بڑھتے بڑھتے ایک ملین سے زیادہ ہوچکی ہے۔

کسی زبان میں الفاظ کا اضافہ بنیادی طور پر دوطریقے سے ہوتا ہے۔ ایک ہے خارجی کلچرکے اختلاط سے زبان کے الفاظ میں اضافہ ہونا۔ مثلاً کیلنڈر (calendar) اصلاً لا تینی زبان کا لفظ (calendar) تھا۔ اس کے بعد وہ انگریزی میں شامل ہوکر انگریزی زبان کا حصہ بن گیا۔ الفاظ کا بیاضافہ ہرزبان میں ہوتا ہے اور وہ اسل طور پرجاری رہتا ہے۔

زبان میں الفاظ کے اضافے کا دوسرا طریقہ وہ ہے جو استعال (usage) کے ذریعے ہوتا ہے۔ تقریباً ہر لفظ کے معنی میں استعال کے ذریعے اضافہ ہوتا رہتا ہے۔ یمل ہر زبان میں ہوتا ہے۔ تقریباً ہر لفظ کے معنی میں استعال کے ذریعے اضافہ ہوتا رہتا ہے۔ یمل ہر زبان میں اضافے کا یہ معنی جبی زبان کی ڈکشنری کو دیچہ کر یہ معلوم کیا جاسکتا ہے کہ س طرح الفاظ کے مفہوم میں اضافے کا یہ عمل جاری رہتا ہے۔ کسی لفظ کے ابتدائی معنی کو لغوی معنی کہا جاتا ہے اور اس کے اضافہ شدہ معنی کو استعالی معنی ۔ لفظ کے معنی میں استعالی کی بنا پر اضافے کی ایک صورت وہ ہے جس کو اصطلاح (term) کہا جاتا ہے۔ ہر زبان میں یہ اصول رائج ہے۔ اِس پر باقاعدہ ڈکشنریاں بنائی گئی ہیں جن میں الفاظ کے اصل معنی کے ساتھ اس کے اصطلاحی معنی بھی بتائے جاتے ہیں۔

مثال کے طور پر انگریزی زبان میں ایک لفظ گیس (gas) ہے۔ لفظ گیس کا ابتدائی مفہوم انتشار (chaos) تھا۔ بعد کو بیلفظ اصطلاح بن کر گیس کے موجودہ کیمیا وی معنی میں استعال ہونے لگا۔ گیس کی بیاصطلاح ستر ھویں صدی عیسوی میں بنی۔ بلجیم کے ایک سائنس داں وان ہیل مانٹ نے گیس کے لفظ کو کیمسٹری کی ایک اصطلاح کے طور پر استعال کیا:

"Gas" formed in the 17th century by the Belgian chemist and physician Jan Baptist Van Helmont (1577-1644) as a technical term in chemistry. (EB:10/652)

اِسی طرح لفظ کے استعالی معنی کی ایک مثال وہ ہے جس کو مجازی معنی (metaphor)

10 الريالي، اگست 2014

کہاجا تا ہے۔الفاظ کومجازی معنی میں استعمال کرنے کا طریقہ ہر زبان میں کثرت سے رائج ہے۔
کوئی لفظ جب مجازی معنی میں استعمال ہوتو لفظ اگر چہا پنی ہیئت کے اعتبار سے وہی رہتا ہے، کیکن
باعتبارِ استعمال اس کے معنی بدل جاتے ہیں۔ مثلاً ایک بہا در آ دمی کواگر یہ کہا جائے کہ تم شیر ہوتوشیر کا لفظ
اگر چہوہی رہے گا، کیکن اس کے معنی میں ایک نیام فہوم شامل ہوجائے گا۔ اب وہ لفظ اپنے اصلی معنی
کے بجائے اپنے مجازی معنی کے اعتبار سے مراد ہوگا۔

اِس معاطے کی ایک مثال فرانسیسی فلاسفر روسو (Jean Jacques Rousseau) کی کتاب ہے۔ اِس کتاب کا فرانسیسی نام ہے تھا۔ کنٹراٹ سوشیال (Contrat Social) ۔ یہ کتاب فرانسیسی نام ہے تھا۔ کنٹراٹ سوشیال (1762 میں شائع ہوئی۔ اس کے بعداس کا ترجمہ انگریزی زبان میں اِس نام سے کیا گیا۔ سوشل کنٹریک (Social Contract) ۔ روسوکی یہ کتاب حسب ذیل جملے سے شروع ہوتی ہے۔ انسان آزاد بیدا ہوا تھا، گرمیں اس کوزنجروں میں دیکھتا ہوں:

Man was born free, but I see him in chains.

اِس جملے میں زنجیر (chain) کا لفظ اپنے اصلی معنی کے اعتبار سے استعمال نہیں ہوا ہے، بلکہ وہ اپنے مجازی معنی کے اعتبار سے استعمال نہیں ہوا ہے، بلکہ وہ اسپنے مجازی معنی کے اعتبار سے نہیں اوس کے اعتبار سے نہیں اوس کے اعتبار سے استعمال کی اعتبار سے کی اسلامی کے اسلامی کی اسلامی کی کرنجی کے اسلامی کی کرنجی کے اسلامی کے اسلامی

اصطلاح سازی کا پیطریقہ ہرزبان میں بلا اختلاف رائے ہے۔ ہرزبان میں ہرموضوع پر بے شار اصطلاحات وضع ہوئی ہیں جو مسلسل طور پر کتابوں میں استعال ہوتی ہیں۔ علم کی ترقیاں اصطلاح سازی کے اس اصول پرقائم ہیں۔ ہرموضوع کی کتابیں اِس قسم کی اصطلاحات سے بھری ہوئی ہوتی ہیں۔ اگرکوئی شخص یہ کہے کہ میں لفظ کے اصطلاحی معنی کونہیں، بلکہ ہرلفظ کواس کے ابتدائی لغوی معنی میں لوں گا توعلمی ترقی کا خاتمہ ہوجائے گا اور کتب خانوں میں جمع شدہ کتابیں عملاً نا قابلِ فہم

مثال کے طور پر جرمن سائنس دان میکس پلانک (Max Planck) نے طبیعیات میں ایک نظر بیدر یافت کیا۔ اِس نظر بے کو کو اٹٹم تھیوری (Quantum Theory) کہاجا تا ہے۔ کو اٹٹم تھیوری کا مطلب بیہ ہے کہ انر جی کا ممل مسلسل انداز میں نہیں ہوتا ، بلکہ وہ غیر مسلسل انداز میں ہوتا ہے:

Quantum Theory: The theory that energy is not absorbed nor radiated continuously but discoutinuously in definite units called *quanta*.

اب اگر کوئی شخص بیرے کہ وہ کوانٹم تھیوری کی ترکیب کواس کے اصطلاحی معنی میں نہ لے، بلکہ وہ'' کوانٹم'' کے لفظ کواس کے ابتدائی لغوی معنی (مقدار) میں لے کراس پر بحث کر ہے تو اس کی ساری بحث آخری حد تک غیرعلمی ہوگی – اور اگر اس کے اصول کو مان لیا جائے تو کوانٹم تھیوری کے موضوع پرکھی ہوئی تمام کتابیں ایک نا قابل فہم دستاویز بن کررہ جائیں گی –

زبان کے معاطے میں یہی اصول ہر شعبہ علم میں رائے ہے۔ اسلام میں بھی اس کو اِسی اعتبار سے استعال کیا گیا ہے۔ قرآن میں بہت سے الفاظ ہیں جو بطور اصطلاح استعال ہوئے ہیں، یعنی ایک مفہوم بتانے کے لیے کسی قریبی لفظ کو اختیار کرنا۔ مثلاً صلوۃ ،صوم ، زکوۃ ، قج ، وغیرہ ۔ اِن الفاظ کا ایک مفہوم بتانے کے لیے کسی قریبی لفظ کو اختیار کا معنی کے اعتبار سے استعال کیا گیا ہے۔ یہ ایک ابتدائی لغوی مفہوم ہاری قرآن میں اس کو اصطلاحی مغنی کے اعتبار سے استعال کیا گیا ہے۔ یہ اصطلاحی مفہوم تاریخ میں مسلسل طور پر جاری رہا۔ اگر کوئی شخص ایسا کرے کہ اِن الفاظ کو وہ اس کے معروف اصطلاحی معنی کے برعکس صرف اس کے لغوی معنی میں لے اور پھر اس کا خود ساختہ مفہوم بتا کر اس پر بحث شروع کرد ہے تو اس کی ساری بحث بلاشبہہ بے بنیاد (baseless) قرار پائے گی ۔ اِس فیسم کی بحث کی کوئی قیت ناملی اعتبار سے ہوگی اور نہ اسلامی اعتبار سے۔

### زبان اورمعنی کا تاریخی تواتر

ہرزبان کا بیاصول ہے کہ اس کے الفاظ کے معنی اہلِ زبان کے استعال سے متعین ہوتے ہیں۔ مجلسوں میں تعلیم گاہوں میں ،غرض ہر جگہ کمی مدت تک اُن کا استعال جاری رہتا ہے اور اُس پرڈ کشنریاں

بھی لکھی جاتی ہیں۔ اِس طرح کمی مدت کے ممل کے بعد اہلِ زبان اور اہلِ علم کے درمیان الفاظ کے مفاہیم سلّمہ طور پر متعین ہوجاتے ہیں، یہاں تک کہ زبان جانے والوں کے درمیان الفاظ کے مفاہیم پر کوئی شہہہ باقی نہیں رہتا۔ یہی ہرزبان میں ہوتا ہے اور یہی معاملہ اسلام میں بھی پیش آیا ہے۔

قرآن ساتویں صدی کے رابع اول میں عربی زبان میں اترا۔ عربی زبان اُس وقت ایک تحریری زبان بن چکی تھی۔ اُس وقت سے اب تک عربی زبان ایک زندہ زبان کے طور پرزمین کے ایک بڑے رقبے میں رائج ہے۔

قرآن نے جن الفاظ کو لغوی یا اصطلاحی معنی میں استعال کیا تھا، وہ رسول کے معاصرین کے درمیان بڑے پیانے پراُسی مفہوم میں دہرائے جاتے رہے۔ اس کے بعدایک بڑی انسانی آبادی میں نسل درنسل برابر بیسلسلہ جاری رہا۔ مسلم معاشرے کے علاوہ ، مسجدوں میں اور مدرسوں میں اور مدرسوں میں اور اداروں میں بڑے پیانے پر اِن اصطلاحات کا مسلسل چرچا ہوتا رہا۔ اِن پر کشرت سے کتا بیں اور وُکشنریاں کھی گئیں۔ اِس عمل ( process) کو علمی زبان میں تواتر کہا جاتا ہے۔ اِس تواتر وُکشنریاں کھی گئیں۔ اِس عمل ( process) نے قرآن کے الفاظ اور اس کی اصطلاحات کو غیر مشتبہ طور پر ایک بڑے انسانی گروہ کے درمیان معلوم اور مسلم بنادیا۔

اِس معاملے کو تاریخی تواتر (historical continuation) کہا جاسکتا ہے۔ یہی تاریخی تواتر ہر زبان کے کتب خانے کوعلوم کامستند ماخذ بنائے ہوئے ہے۔ یہی تاریخی تواتر قرآن کے مفاہیم کو سمجھنے کے لیے بھی پوری طرح موجود ہے۔ جواصول دوسر ے علمی شعبوں کی کتابوں کو نا قابلِ انکار حقیقت کا درجہ دئے ہوئے ہے، وہی اصول قرآن اور اس کے الفاظ واصطلاحات کو بھی ایک نا قابلِ انکار حقیقت کا درجہ دغے مواکر تاہے۔

اِس معاملے میں جولوگ قرآن کے الفاظ واصطلاحات پرشک کریں، وہ صرف قرآن کے الفاظ واصطلاحات پرشک کریں، وہ صرف قرآن کے الفاظ واصطلاحات پرشک نہیں کررہے ہیں، بلکہ وہ علوم کی پوری تاریخ کوعملاً منسوخ قرار دے رہے ہیں، اور اِس قسم کی منسوخی کے بارے میں بجاطور پرکہا جاسکتا ہے کہ بلاشبہہ وہ بداہۃ ہی

(Prima facie it stands rejected)\_قابل روپے

اسی طرح انگریزی زبان کا ایک لفظ ایوالو (evolve) ہے جولا تینی زبان سے آیا ہے۔
اس لفظ کا ابتدائی مطلب کھولنا (unfolding) ہے۔ یہ لفظ ابتداءً اسی مفہوم میں استعال ہوتا تھا۔ اِس لفظ کا ابتدائی سویں صدی میں برٹش سائنس دال چارلس ڈارون (وفات: 1882) نے اپنا ایک حیاتیا تی نظر یہ بنایا جس کواب عام طور پرنظریہ ارتقا (theory of evolution) کہاجا تا ہے۔ ڈارون کے بعد ایولوشن (evolution) کا لفظ ایک مخصوص حیاتی نظر یہ کے معنی میں استعال ہونے لگا۔ اب اِس لفظ کا اصطلاحی مطلب یہ ہوگیا کہ تمام انواع حیات ایک ہی نوع میں عضویاتی ارتقا کے ذریعے لمبی مرت کے دوران وجود میں آئی ہیں:

Evolution: The theory, now generally accepted, that all species of plants and animals developed from earlier forms by hereditary transmission of slight variations in successive generations.

ایولوژن (evolution) کے لفظ کا بیاصطلاحی مفہوم اب اہلِ علم کے درمیان ایک معروف اور مسلّم مفہوم بن چکا ہے۔ اِس کا سبب لمبی مدت تک لفظ کے اِس اصطلاحی مفہوم کا استعمال ہے۔ لمبی مدت کے دوران جس طرح لفظ '' تاریخ میں نسل درنسل سفر کر رہاتھا، اُسی طرح لفظ کا بیمفہوم بھی لفظ کے ساتھ سفر کرتا رہا۔

اِس دوران لفظ میں اوراس کے مفہوم میں کبھی جدائی نہیں ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ چارلس ڈارون کے زمانے میں اِس لفظ کا جومفہوم لوگوں نے سمجھا تھا، اِس لفظ کو پڑھ کر یاس کرعین وہی مفہوم آج کے لوگ بھی سمجھتے ہیں جو ڈارون کے ہم عصر لوگوں نے سمجھا تھا۔''ایولوش'' کا بیا صطلاحی مفہوم اب اتنا زیادہ مسلّم (establish) ہو چکا ہے کہ اگر کوئی شخص ڈارون یا اس کے بعد کے حیاتیاتی مفکرین کی کسی کتاب میں''ایولوش'' کا لفظ پڑھے اور اس کوقد یم لغوی معنی میں لے کریہ کے کہ اس کا مطلب صرف کھولنا (ridiculous) ہوگی کہ کوئی صاحب علم کھولنا (ridiculous) ہوگی کہ کوئی صاحب علم

14 الرمالي، اگست 2014

## اس کا جواب دینے کوصرف اپنے وقت کا ضیاع سمجھےگا۔ زبان اور تسلسل

تسلسل ہرزبان کالازی حصہ ہے۔ سلسل کے بغیر زبان کی مثال ایسی ہوجائے گی جیسے کھدائی (excavation) کے ذریعے دریافت کی ہوئی پتھر کی ایک بختی (slab) جس پرکسی معدوم زبان کی ایک عبارت لکھی ہوئی ہو، لیکن آج کوئی شخص اس کو سمجھ نہ سکے۔ کیوں کہ پتھر کی اِس بختی اور آج کے انسان کے درمیان طویل تاریخی بُعد (historical gap) واقع ہے۔ ایک طویل زمانے تک لوگوں کے درمیان اِس ججری زبان (stone language) کو لکھنے اور بولنے کا عمل جاری نہ رہا۔ اِس طرح اِس ذمانی بعد کی بنا پریہ جری زبان لوگوں کے لیے نا قابلِ فہم بن گئی۔

مثال کے طور پر دستورِ ہند (text) کتاب کی صورت میں چھاپا گیا، پھرانڈیا کی دستورساز آسمبلی میں اُس دستورکامتن (text) کتاب کی صورت میں چھاپا گیا، پھرانڈیا کی دستورساز آسمبلی میں اُس پر بحث ومباحثہ ہوا۔اس کے بعد سے لے کراب تک انڈیا کے سپریم کورٹ کے جوں اور وکیلوں اور قانون کے طلبا کے درمیان وہ بار بارزیر بحث آیا، پھر دستور کے موضوع پر کثیر تعداد میں کتابیں اور مقالات لکھے جاتے رہے۔ اِس طرح انڈیا کی آزادی (1947) سے اب تک دستورِ ہند کے مندرجات سلسل طور پر لوگوں کے درمیان چرچا کا موضوع بنے ہوئے ہیں۔ یہی وہ تسلسل ہے جو دستورِ ہند کو ایک قانونی و ساویز بنائے ہوئے ہے۔اگر تسلسل کی اِس تاریخ کو صدف کردیا جائے تو دستور ہند کو ایک نا قابلِ فہم دستاویز بن کررہ جائے گا جتی کہ اس کی قانونی اہمیت ہی ختم ہوجائے گا۔

ہرزبان الفاظ کا مجموعہ ہوتی ہے۔ الفاظ کے دو پہلوہیں۔ ایک ہے اس کی آوازیا تلفظ اور دوسرا پہلو ہیں۔ ایک ہے اس کی معنویت۔ اِن دونوں پہلوؤں کے زندہ رہنے سے کوئی زبان زندہ رہتی ہے۔ مثلاً انگریزی زبان کا ایک لفظ اینف (enough) ہے۔ اس کے معنی کافی کے ہیں۔ اینف کا تلفظ بھی صوتی تشکسل (continuation of meaning) کے ذریعے ایک نسل سے دوسری نسل تک پہنچ رہا ہے۔

اسی طرح اینف کامفہوم بھی معنوی شلسل (continuation of meaning) کے ذریعے ایک نسل سے دوسری نسل تک پہنچ رہا ہے۔ یہی نسل درنسل شلسل (continuation) وہ چیز ہے جوزبان کے تلفظ اور اس کے معنی دونوں کوتاری نیس اپنی اصل ابتدائی صورت میں محفوظ کیے ہوئے ہے۔

تسلسل یا تو اتر (continuation) کا بیتاریخی اصول جس طرح دوسری زبانوں کی کتابوں پر صادق آتا ہے، ٹھیک اُسی طرح وہ قرآن کی زبان کے بارے میں بھی درست ہے۔قرآن کی زبان کے بارے میں بھی درست ہے۔قرآن کی زبان سے ارتی میں نسل درنسل سفر کررہی ہے۔ یہ تاریخی شلسل (historical continuation) تقریباً ڈیڑھ ہزارسال سے لوگوں کے درمیان تاریخی شلسل نے قرآن کو کامل معنوں کسی انقطاع (discontinuity) کے بغیر جاری ہے۔ اِس تاریخی شلسل نے قرآن کو کامل معنوں میں ایک محفوظ اور قابل فہم کتاب بنا دیا ہے۔ یہ ایک ثابت شدہ تاریخی واقعہ ہے۔ جو لوگ اِس میں ایک محفوظ اور قابل فہم کتاب بنا دیا ہے۔ یہ ایک ثابت شدہ تاریخی واقعہ ہے۔ جو لوگ اِس میں ایک محفوظ اور قابل فہم کتاب بنا دیا ہے۔ یہ ایک ثابت شدہ تاریخی واقعہ ہے۔ جو لوگ اِس

#### زبان کی تاریخ

انسان کی تعریف (definition) یہ کی جاتی ہے کہ اس کے اندر تصوراتی فکر (conceptual thinking) کی صلاحیت ہے۔ چنال چہانسان کے ذہن میں پہلے کسی چیز کا تصور آتا ہے، اس کے بعد اس کے لیے الفاظ وضع ہوتے ہیں۔ مثلاً پہاڑ کو دیکھ کر پہاڑ جیسی چیز کا تصور پہلے آیا، اس کے بعد اس فطری ظاہر ہے کو بتانے کے لیے پہاڑ (mountain) کا لفظ وضع ہوا۔ ایسا نہیں ہے کہ پہاڑ کا لفظ پہلے وضع ہوا ہواور اس کے بعد انسان نے پہاڑ کو دریافت کرکے اُس کو 'بیاڑ''کانام دیا ہو۔

یمی معاملہ اُن تعبیری الفاظ کا ہے جوقر آن میں استعال کیے گئے ہیں۔ مثلاً انسان کے ذہن میں معبد کا تصور (concept) پہلے آیا، اس کے بعد عبادت کے لیے بننے والی عمارت کو مسجد کہا جانے لگا۔ اِسی طرح انسانی ذہن میں (صلوۃ) کا تصور پہلے آیا، اس کے بعد عبادت کی ایک مقرر صورت کو صلوۃ

16 الرمالي، اگست 2014

کہاجانے لگا۔ اِس کے بعد یہ ہوا کہ بہت سے لوگ مقرر اوقات میں اجمّا عی طور پر کھلے مقامات پر اعلان کے ساتھ اقامتِ صلوۃ کا فریضہ انجام دینے لگے۔ اِس کے بعد فطری طور پر ایسا ہوا کہ نماز کی عبادت تمام لوگوں کے لیے اُسی طرح معلوم اور معروف واقعہ بن گئی جس طرح اِس نوعیت کی دوسری تمام اجمّاعی روایات ایک معروف واقعہ بنی ہوئی ہیں۔

زبان کسی خلا (vacuum) میں سفز نہیں کرتی ، زبان ہمیشہ تاریخ میں سفر کرتی ہے۔جس طرح انسان تاریخ میں سفر کرتا ہے ، اُسی طرح انسان کی زبان بھی تاریخ میں سفر کرتی ہے۔ زبان کی تاریخ زبان کوایک قابلِ فہم شلسل بناتی ہے۔اگر کوئی شخص بیر کے کہ وہ زبان کواس کی تاریخ سے الگ کر کے اس کا مطالعہ کر ہے تو یقینی طور پر وہ غلطی کرے گا۔وہ نہ تاریخ کو درست طور پر سمجھ سکے گا اور نہ زبان کو۔

## چندمثالیں

قرآن کی آیوں کو سیجھنے کے لیے صیح طریقہ صرف یہ ہے کہ قرآن کی آیوں میں جوالفاظ لغوی معنیٰ میں آئے ہیں، اُن کو نعوی معنیٰ میں لیا جائے اور جوالفاظ استعالی مفہوم میں آئے ہیں، اُن کو اُن کے استعالی مفہوم میں لیا جائے، خواہ وہ مجاز کے مفہوم میں ہوں یا اصطلاحی مفہوم میں یا کسی اور مفہوم میں – الفاظ کا بیہ مفہوم ان کے استعالی تواتر سے معلوم ہوگا، نہ کہ صرف ڈکشنری کے آزادانہ استعالی سے – الفاظ کا بیہ استعالی مفہوم اوگوں کے در میان نسل درنسل کے تاریخی تواتر سے معین ہوگیا ہے – الفاظ کا بیہ استعالی مفہوم آج بھی اہلِ علم کے در میان تمام اسلامی اداروں میں معین ہوگیا ہے – الفاظ کا بیہ استعالی مفہوم آج بھی اہلِ علم کے در میان تمام اسلامی اداروں میں غیر مشتبہ طور پر رائے ہے – الفاظ کا بیہ اصطلاحی مفہوم ہزاروں کتا بوں میں مسلسل طور پر ریکارڈ ہوتا چلا غیر مشتبہ طور پر ان کتابوں میں مورد ہیں مراد ہیں جوعر بی زبان میں کسی کے مورت میں ہر جگہ آن لائن اور آف لائن موجود ہیں اور اب اس پر مزید اضافہ بیہ ہوا ہے کہ بیڈ یجیٹل فار مٹ کی صورت میں ہر جگہ میں ہر جگہ آن لائن اور آف لائن موجود ہیں۔

مثال کے طور پر قرآن میں 'صلوۃ' کا لفظ استعال ہوا ہے۔ صلوۃ کا لفظ قرآن کی ایک اصطلاح ہے۔ صلوۃ ہے۔ مراد وہ مخصوص عبادت ہے جو اسلام میں اہلِ ایمان کے لیے مقرر کی گئی ہے۔ ہے (4:103)۔ صلوۃ کا یہ مفہوم تاریخی تواتر سے غیر مشتبہ طور پر اب ایک معلوم واقعہ بن چکا ہے۔ اب اگرکوئی شخص یہ کے کہ وہ صلوۃ کو اس کے اصطلاحی معنی میں بطور عبادت نہیں لے گا، بلکہ وہ صلوۃ کو اس کے اعتبار سے لے گا، یعنی اس معنی میں کہ صلوۃ سے مراد مخصوص عبادت نہیں، بلکہ صلوۃ کا مطلب ہے: اتباع دین، توقر آن کے لفظ کی ایسی تفسیر بلاشبہہ نا قابل قبول ہوگی ۔ علمی اصولوں کے اعتبار سے، اُس کا کوئی وزن نہ ہوگا۔

اس طرح مثال کے طور پر قرآن میں 'حج' کا لفظ معروف سالانہ عبادت کے لیے استعال مواہہ – رسول اور اصحاب رسول کے زمانے سے لے کراب تک علمی اور تاریخی توانر کے اعتبار سے جج کے اس مفہوم میں کوئی شک نہیں – اب اگر کوئی شخص میر کرے کہ وہ حج کواس کے معروف اصطلاحی معنی سے ہٹا کراس کے لغوی معنی میں لے اور مید وی کرے کہ حج کا مطلب جت کرنا ہے، یعنی دلائل کے ساتھ امت کے مسائل پر باہم ڈسکٹن کرنا – اِس قسم کی تفسیر بلاشبہہ قابلِ رد ہوگی ، کیوں کہ وہ مسلّمہ علمی اصولوں کے خلاف ہے –

اسی طرح 'صوم' کی مثال لیجئے ۔صوم عربی زبان کا ایک لفظ ہے۔ ابتدائی معنی کے اعتبار ہے، صوم کا مطلب رکنا (abstinence) ہے۔ اسلام میں جب رمضان کے مہینے میں روزہ رکھنا فرض کیا گیا تو روز ہے کے لیے ایک اصطلاحی لفظ وضع کیا گیا۔ یہ اصطلاحی لفظ صوم تھا۔صوم کا لفظ اپنے لغوی معنی کے اعتبار سے اِس مفہوم کے لیے ایک قریب تر لفظ تھا۔ ابتدائی معنی کے لحاظ سے صوم کا لفظ صرف رکنا تھا، لیکن جب صوم کو بطور اصطلاح استعال کیا گیا تو اس کے معنی یہ ہوگئے کہ رمضان کے مہینے میں دن کے اوقات (from dawn to dusk) میں کھانے پینے جیسی چیزوں سے رکے رہنا۔ اب اسلام میں صوم کا لفظ ایک متعین عبادتی اصطلاح کے لیے استعال ہوتا ہے۔

رسول اوراصحاب رسول کے زمانے سے لے کراب تک اہلِ اسلام کے درمیان نسل درنسل صوم کا

18 الربيالية اگست 2014

لفظ اپنے اِسی اصطلاحی مفہوم میں رائے رہا۔ اسلام کے متعلق ہزاروں کتابوں میں صوم کالفظ اِسی اصطلاحی معنی میں استعال کیا جاتا رہا، یہاں تک کہ صوم کالفظ اپنے عبادتی اصطلاح کے مفہوم میں ایک معلوم اور مسلم لفظ بن گیا۔ اب اگر کوئی شخص کی کرے کہ چودہ سوسالہ تاریخی تسلسل کونظر انداز کر کے وہ صرف لغت کے ذریعے صوم کے لفظ کامعنی متعین کرے تو یہ بلاشہہ ایک نا قابلِ تسلیم فعل ہوگا۔ علم کے تمام معروف طریقے اس کو قبول کرنے سے انکار کردیں گے۔

#### زبان كاتلفظ اوراس كامفهوم

زبان خواہ کوئی بھی ہو، اس کے کسی لفظ کا تلفظ (pronunciation) اور اس کا مفہوم (بان خواہ کوئی بھی ہو، اس کے کسی لفظ کا تلفظ (meaning) دونوں سائی ہیں، نہ کہ قیاسی، یعنی اہلِ زبان کے درمیان کمبی مدت تک زبان کے الفاظ اپنے تلفظ اور اپنے مفہوم دونوں کے اعتبار سے استعال ہوتے رہتے ہیں۔ اِس طرح نسل درنسل استعال کے تسلسل سے زبان کے الفاظ کا تلفظ اور ان کا مفہوم دونوں غیر مشتبہ طور پر متعین ہوجاتے ہیں۔ الفاظ کا بیتلفظ اور ان کا بیم مفہوم کسی عقلی منطق پر قائم نہیں ہوتا، بلکہ وہ تمام تر اہلِ زبان کے درمیان استعال کی بنیاد پر قائم ہوتا ہے۔

مثال کے طور پر انگریزی زبان میں مجھلی کوفش (fish) کہا جاتا ہے۔ اِس لفظ کا یہ تلفظ اہلی زبان کے درمیان صدیوں کے استعال کے نتیجے میں پوری طرح معلوم اور متعین ہوگیا ہے۔ لیکن برٹش رائٹر برنارڈ شاہ (وفات: 1950) نے کہا کہ میں فش کا تلفظ گھوٹی (ghoti) کروں گا۔ اس کی منطق پیھی کہ انگریزی زبان میں بھی ایف (F) کا حرف جی (G) کی آواز دیتا ہے۔ اِسی طرح آئی (C) کا حرف بھی او (O) کی آواز دیتا ہے۔ اسی طرح ایس ایج (Sh) کی جو کی آواز دیتا ہے۔ اسی طرح ایس ایج (Sh) کی ایس نے دی۔ انھوں نے مگر اہلی زبان نے برنارڈ شا (O) کہ کرنظرانداز کردیا۔

اسی طرح مہاتما گاندهی (وفات: 1948) نے ہندو دھرم کی مقدس کتاب بھا گودگیتا کی شرح لکھی۔اِس میں انھوں نے بتایا کہ بھا گودگیتا میں مہا بھارت کا جوقصہ (Bhagwad Gita) ہے، وہ خارجی معنوں میں کسی حقیقی جنگ کا قصہ نہیں ہے، بلکہ وہ داخلی معنوں میں ایک روحانی جنگ (spiritual war) کا قصہ ہے۔ لیکن حبیبا کہ معلوم ہے، کسی ہندواسکالر نے اِس شرح کوتسلیم نہیں کیا، بلکہ اس کومہاتما گاندھی کاصرف ایک ذاتی خیال کہہ کرنظرانداز کردیا۔

یہی معاملہ قرآن کا ہے۔ قرآن کی زبان عربی ہے۔ قرآن ساتویں صدی عیسوی میں عرب میں اترا۔ رسول اور اصحاب رسول کی کوشش سے پورے عرب نے قرآن کے دین کو قبول کرلیا۔ اِس کے بعد مسلسل دعوت و تبلیغ کی کوشش جاری رہی ، یہاں تک کہ ایشیا اور افریقہ کے درمیان وہ وسیع خطہ وجود میں آیا جس کوعرب دنیا (Arab World) کہا جاتا ہے۔

عرب دنیا میں عمومی طور پر اور عرب دنیا کے باہر خصوصی طور پر، قرآن اپنی عربی زبان میں پڑھا جانے لگا۔لوگوں نے قرآن کو حفظ کیا،قرآن کی ڈکشنریاں تیار کیں،قرآن کی تفسیریں کھیں،قرآن سے متعلق علوم پر بے شار کتا ہیں عربی زبان میں تیار کیگئیں، یہاں تک قرآن پر بمنی عربی کتا بوں کا ایک وسیع اسلامی کتب خانہ وجود میں آگیا۔عربی زبان کا بیاستعال اور اہلِ زبان کے درمیان اس کا چرجا ایک تاریخ عمل تھا جو کہ ہزار سال سے بھی زیادہ مدت تک جاری رہا۔

اب بیتاری کا کیسویں صدی میں پہنچ چکی ہے۔ زبان کے تمام معلوم توانین کے مطابق، اب قرآن میں استعال ہونے والے عربی الفاظ ہراعتبار سے معلوم اور محقّق (established) ہو چکے ہیں، الفاظ کے تلفظ کے اعتبار سے بھی اور اس کے معنی کے اعتبار سے بھی – اب اگر کوئی شخص قرآن میں استعال ہونے والی زبان کو اس کے معروف معنی سے ہٹا کر کسی خے معنی میں استعال کر ہے تو اس کا بیٹ بیٹ بیٹ برکوئی سنجیدہ یعنی بیٹ معنی کے اس پرکوئی سنجیدہ تو حددی جائے۔

مثلاً قرآن میں ایمان اور اسلام کے الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ اہلِ زبان کے درمیان ایمان واسلام کادینی مفہوم غیر مشتبہ طور پر معلوم اور متعین ہے۔ اب اگر کوئی شخص ایمان واسلام کے مذہبی اطلاق (religious connotation) کا انکار کرے اور کہے کہ ایمان واسلام کا مطلب امن (peace)

ہے، اور وہ بید دعوی کرے کہ ایمان واسلام دراصل امن کے معنی میں ہے اور اس کا مقصود بیہ ہے کہ دنیا میں پر امن ساج (peaceful society) قائم کی جائے تو اس کو ایک غیر سنجیدہ خیال کہہ کررد کر دیا جائے گا۔ اسلام بلاشبہہ امن (peace) چاہتا ہے، کیکن ایمان واسلام کے الفاظ کی حیثیت خالص دینی اصطلاح کی ہے۔

ان اصطلاحوں کے مفہوم کو مذکورہ انداز میں بدلنا ایمان واسلام کے سیکولرائزیش کے ہم معنی ہوگا جو بداہة ہی قابلِ رد ہے۔ اسی طرح اگر کوئی شخص یہ کہے کہ رب کا مطلب ربوبیت کا نظام یا سوشلسٹ سٹم (socialist system) ہے تو اِس قسم کی بات کو ہرگز سنجیدہ طور پر نہیں لیا جاسکتا۔ کیوں کہ رب کا مفہوم زبان کے استعال کی طویل تاریخ کے نتیج میں حتی طور پر معلوم اور شعین ہو چکا ہے۔

#### لفظاورمعني كاتواتر

ہرلفظ کا ایک مفہوم ہوتا ہے۔ میفہوم لفظ کے ساتھ اس کے لاینفک بُری (inseparable part) کے طور پر شامل رہتا ہے۔ جس طرح لفظ تاریخ میں سفر کرتا ہے، اُسی طرح اس کا مفہوم بھی ساتھ ساتھ سفر کرتا رہتا ہے۔ بہی وجہ ہے کہ زبان ہر دور کے لوگوں کے لیے باہم قابلِ فہم وسیلہ ساتھ سفر کرتا رہتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ زبان ہر دور کے لوگوں کے لیے باہم قابلِ فہم وسیلہ (mutually understandable means) بنی رہتی ہے۔ اگر لفظ اور معنی کے درمیان خلا (gap) واقع ہوجائے تو انسانوں کے درمیان بامعنی تبادلہ خیال (meaningful exchange) ختم ہوجائے گا اور انسانی بستیاں عملاً گونگے لوگوں کی بستیاں بن جا نمیں گی۔

اِس معاملے وعام طور پر اہلِ علم نے بیان کیا ہے۔ چناں چہشاہ اساعیل شہید دہاوی اپنی کتاب "عبقات" میں اِس نقطہ نظر پر تبعرہ کرتے ہوئے کصتے ہیں: لا یخفی علی من له أدنی ممارسة بأسالیب الكلام أن هذا القول ناش عن جهل متر اكم، إذوضع الألفاظ لمعانيها من المتواتر ات (عبقة: 5، بحواله "میزان"، جاوید احمد غامری، صفحہ: 33) یعنی اسالیب كلام پر جس شخص كو پچھ بھی ممارست حاصل ہے، أس سے بیات مخفی نہیں رہ سكتی كہ بین قطہ نظر (كه لفظ اپنے معنی كے ساتھ متواتر نہیں ہوتا)

سرتاسر جہالت ہے۔ اِس لیے کہ لفظ کا اپنے معنی کے لیے وضع ہونا ایک ایساعمل ہے جوتوا تر پر مبنی ہے۔

اِس معا ملے کو سمجھنے کے لیے ایک مثال لیجئے ۔ عربی زبان کا ایک لفظ ' اُخ' ہے۔ یہ لفظ اپنے ابتدائی لغوی مفہوم کے لحاظ ہے، سکے بھائی (blood brother) کے لئے استعال ہوتا ہے، مگر اِسی کے ساتھ اِس کا ایک استعاراتی مفہوم (metaphorical meaning) بھی ہے، یعنی کسی کوغیر خونی رشتے کے باوجود اظہارِ علق کے لیے بھائی کہنا۔ ' آخ' کا بیاستعاراتی مفہوم بھی قدیم زمانے سے چلا آر ہا ہے اور اب تک مسلسل طور پروہ اُسی طرح لوگوں کے درمیان بولا اور سمجھا جاتا ہے۔

عرب میں ظہور اسلام سے قبل کا جو زمانہ تھا، اس کو جاہلیت کا زمانہ کہا جاتا ہے، یعنی حقیقت سے بے خبری کا زمانہ – ابوتمام الطائی (وفات: 231ھ) نے قدیم دور کے عرب شعرا کے کلام کا ایک منتخب مجموعہ تیار کیا تھا جو بعد کو" دیوان الحماسة" کے نام سے شائع ہوا – اِس مجموعے میں جاہلی دور کے ایک تغلبی شاعر عمیر بن شکیم بن عمر والقطامی (وفات: 130ھ) کے بچھ اشعار نقل کے گئے ہیں – ان میں سے ایک شعریہ ہے:

وأحياناعلى بكرأخينا إذامالم نجد إلاأخانا

(اور کبھی ہم اپنے بھائی بنو بکر سے لڑجاتے ہیں۔ جب ہم اپنے بھائی کے سواکسی اور کوئہیں پاتے )
عرب شاعر کے اِس شعر میں 'آخ' کا لفظ اپنے ابتدائی مفہوم میں نہیں ہے، یعنی وہ سگے بھائیوں
کے لیے استعمال نہیں ہوا ہے۔ اِس شعر میں بیافظ اپنے استعاراتی مفہوم میں استعمال ہوا ہے۔ شاعر نے
جب بیلفظ اپنے شعر میں اس کے استعاراتی مفہوم میں استعمال کیا، اُس وقت بیلفظ اپنے اِس مفہوم کے
لیاظ سے ایک معروف لفظ بن چکا تھا، اِس لیے کسی کواس کے سجھنے میں مشکل پیش نہیں آئی۔

پر ہجرت نبوی (622ء) کے بعد قرآن میں انصار ومہا جرین کے بارے میں یہ آیت اتری: وَاذْ کُرُوْا نِعْمَتَ اللهِ عَلَیْکُمْ اِذْ کُنْتُمْ اَعْلَاءً فَالَّفَ بَیْنَ قُلُوٰ بِکُمْ فَاَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ اِخْوَانًا (3:103) قرآن کی اِس آیت میں' اخوان' (بھائی) کا لفظ اپنے ابتدائی لغوی معنی میں نہیں ہے، بلکہ اپنے استعاراتی معنی میں ہے۔ چوں کہ بیا لفظ اپنے اِس استعاراتی مفہوم میں نسل درنسل

استعال کی بنا پرلوگوں کے لیے پوری طرح قابل فہم بناہوا تھا، اِس لیے جب بیآ یت اتری تولوگوں نے بلا اشتباہ اِس لفظ کواس کے استعاراتی معنی میں لیا، نہ کہ اس کے ابتدائی لغوی معنی میں۔

اسی طرح 1928 میں شیخ حسن البناکی قیادت میں مصر میں عربوں کی ایک تنظیم بنی ۔ اِس کا نام "الإخوان المسلمون" رکھا گیا۔ تنظیم کے اِس نام میں "الإخوان" کا لفظ اپنے ابتدائی لغوی معنی میں نہیں ہے، بلکہ وہ اپنے استعاراتی معنی میں ہے، یعنی سکے بھائیوں کے معنی میں نہیں، بلکہ اسلامی بھائیوں کے معنی میں اب اگرکوئی شخص بہرے کہ وہ الاخوان المسلمون کے نام کواس کے ابتدائی لغوی معنی میں اب اگرکوئی شخص بہرے کہ وہ الاخوان المسلمون کے نام کواس کے ابتدائی لغوی معنی میں لے اور یہ کے کہ یہ سکے بھائیوں (blood brothers) کی ایک تنظیم ہے تو اس کی بیہ بات معنی میں اب ہوگئی ۔ کوئی بھی ذی علم آدمی اس کو اہمیت نہیں دے گا اور نہ وہ اِس کی ضرورت شخصے گا کہ اس کا جواب دیا جائے ۔ بہی معاملہ تمام مستعمل عربی الفاظ کا ہے۔ قول بلیغ میں کلام قول بلیغ میں کلام

قرآن میں اسلوبِ دعوت کو بتاتے ہوئے ہوئے پیآیت آئی ہے: وَقُلْ لَّهُمُ فِیۡٓ ٱنْفُسِهِمۡ قَوۡلَا ہَلِیۡغًا (4:63) یعنی تم اُن سے ایسی بات کہوجواُن کے دلوں میں اتر نے والی ہو:

And speak to them in such terms as will address their minds.

اِس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کے پیغام کو اِس طرح پہنچانا مطلوب ہے کہ وہ لوگوں کے ذہن کو ایڈریس کرے۔قرآن کی دوسری آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ قولِ بلیغ کے اِس مقصد کو حاصل کرنے کے لیے اللہ نے قرآن کوعربی مبین (26:195) کی زبان میں اتاراء عربی مبین کی زبان میں اتاراء عربی مبین کی زبان کیا ہے، یہ وہی چیز ہے جس کو وضوح (clarity) کہا جاتا ہے، یعنی الیی زبان میں جس کے اندر کامل وضوح ہوا ور اِس بنا پر وہ لوگوں کے لیے پوری طرح قابل فیم ہو۔

کوئی زبان سننے یا پڑھنے والوں کے لیے قابلِ فہم کس طرح بنتی ہے۔ایسالمبی مدت کے بعد ہوتا ہے۔کوئی زبان اچا نک نہیں بنتی ۔زبان ہمیشہ دھیرے دھیرے وجود میں آتی ہے۔بہت سےلوگ

لمبی مدت تک اس کو لکھتے اور بولتے رہتے ہیں۔ اِس طرح زبان میں ایک معنوی تسلسل قائم ہوجا تا ہے۔ یہی معنوی تسلسل وہ چیز ہے جولوگوں کے لیے سی زبان کو قابل فہم بنا تا ہے۔ مثلاً قدیم دور کی پچھ زبانیں اب عملاً معدوم (instinct) ہوگئ ہیں۔ لکھنے اور بولنے والوں کے درمیان اِن زبانوں کا تسلسل باقی نہیں رہا۔ اِس بنا پر اِن زبانوں میں وضوح کی صفت موجود نہیں۔ کھدائی تسلسل باقی نہیں رہا۔ اِس بنا پر اِن زبانوں کے پچھ کتے (slabs) دریافت ہوئے ہیں، مگر اِن کتبوں پرکھی ہوئی قدیم زبانیں آج کے انسان کے لیے قابل فہم نہیں۔قدیم زبانوں کے صرف پچھ کتبوں پرکھی ہوئی قدیم زبانوں کے صرف پچھ کابرین (experts) ہیں جو اِن کتبوں کو پڑھ کراس کا مطلب بتاتے ہیں۔

مثال كے طور پر قرآن ميں پنيمبراسلام صلى الله عليه وسلم كے زمانے كا ايك واقعه إن الفاظ ميں بيان ہوا ہے: وَإِذَا سَمِعُوْا مَاۤ أُنْوِلَ إِلَى الرَّسُوْلِ تَرَى اَعْيُنَهُمْ تَفِيْخُ مِنَ اللَّمْعِ مِنَّا عَرَفُوْا مِنَ اللَّهُ مِعِ مِنَّا عَرَفُوْا مِنَ اللَّهُ مِعِ مِنَّا عَرَفُوْا مِنَ الْكَوْبِ فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِعِيْدَ مِنَ اللَّهُ مِنَ الْكَوْبِ فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللْمُ الللْمُ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ الللللْمُ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللَّهُ مِنْ الللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللِمُنْ اللللْمُ اللَّهُ اللِمُنْ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُنْ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْم

قرآن کوئ کر مذکورہ افراد پر میے غیر معمولی تا تراس لیے ہوا کہ وہ ایک الی زبان میں تھا جو
اُن کے لیے پوری طرح معلوم زبان تھی ۔ پیدا ہونے کے بعد مسلسل طور پر وہ اِس زبان کو سنتے
چلے آرہے ہے ۔ اِس بنا پر اِس زبان میں کہی ہوئی بات اُن کے لیے پوری طرح ایک واضح کلام کی
حیثیت رکھتی تھی ۔ اگر زبان میں وضوح کی صفت موجود نہ ہوتی تو اس کوسننا اُن کوغیر معمولی طور پر
متا تر بھی نہیں کرسکتا تھا۔

زبان میں معنوی تسلسل کا بیہ معاملہ اتنازیادہ اہم ہے کہ کسی بھی عذر کی بنا پراس میں تبدیلی کو قبول نہیں کیا جاتا، کیوں کہ ہر تبدیلی وضوح کو متاثر کرے گی۔ زبان کے الفاظ میں ان کے معانی کا تسلسل اتنا ہی زیاد اہم ہے جتنا کہ خود زبان اہم ہے۔ زبانوں کے الفاظ کا تلفظ اگر محفوظ نہ رہے تو ان الفاظ کی درست ادائیگی ممکن نہ ہوگی ۔ اِسی طرح زبانوں کے الفاظ کا معنوی تسلسل اگر باقی نہ رہے تو زبان ایک قابل فیم زبان کی حیثیت سے اپناوجو ذختم کردے گی۔

مثال کے طور پرتمام زبانوں میں کیفیت کو دل سے منسوب کیا جاتا ہے۔ مثلاً انگریزی میں کہاجاتا ہے کہ سوری آمادگی کے ساتھ (wholeheartedly)۔ موجودہ زمانے میں سائنس کی تحقیقات سے بیثابت ہوا ہے کہ ہرفتیم کی کیفیات کا مرکز دماغ (mind) ہے۔ دل کا تعلق صرف گردش خون (circulation of blood) سے ہے۔

اِس تحقیق کے باوجود زبان میں بہتد یلی نہیں کی گئی کہ نہول ہارٹڈ لی کے بجائے ہول مائنڈ ڈلی (wholemindedly) کہاجانے گئے۔ کیوں کہ اِس سے زبان کا معنوی سلسل متاثر ہور ہا تھا اور زبان کے معنوی سلسل کے متاثر ہونے کا مطلب بیتھا کہ لکھنے اور پڑھنے والوں کے لیے زبان کے وضوح کی صفت باقی نہ رہے۔ اِس لیے معنوی سلسل کے پہلو کی رعایت کی گئی اور زبان کے استعال کے اعتبار سے اس کو باقی رکھا گیا۔ حالاں کہ کم تشریح الاعضا (anatomy) میں اب دل (heart) کا مطالعہ صرف اِس حیثیت سے کیا جاتا ہے کہ وہ گردش خون کو قائم رکھنے کا ذریعہ ہے۔

اسی طرح دنیا کی تمام زبانوں میں چاندگی روشنی (moonlight) کا لفظ استعال کیا جاتا ہے، حالال کہ جدید فلکیات کے مطالع سے بیٹا بت ہو چکا ہے کہ چاند میں اپنی کوئی روشنی نہیں۔ رات کے وقت چاند کے اوپر جوروشنی دکھائی دیتی ہے، وہ دراصل چاندگی سطح پر سورج کی روشنی کے انعکاس (reflection) کی بنا پر ہے۔ اس دریافت کے باوجو دتمام زبانوں میں اب بھی چاندگی روشنی (moonlight) کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ ایسانہیں ہوا کہ اِس تحقیق کے بعد اِس ظاہرے کے لیے مون لائٹ کے لفظ کو متر وک قرار دے دیا جائے اور اس کی جگہ اس کو سن لائٹ ریفلکیٹ بائی مون (sunlight reflected by moon) کہا جانے گے۔ ایسا اس لیے ہوا کہ اِس معالمے میں لفظ کو بدلنا صرف اِس قیمت پر ہوتا کہ لفظ کا معنوی تسلسل ٹوٹ جائے اور زبان میں وضوح کی صفت باقی نہ رہے۔

یمی معاملہ قرآن کا بھی ہے جوعر بی مبین کی زبان میں اتراہے۔عربی زبان بھی اُسی طرح لفظی اور معنوی تسلسل کے ذریعے بنی ہے جس طرح دوسری زبانیں بنی ہیں۔انسانوں کی ایک بڑی جماعت لمبی مدت تک عربی زبان بولتی اور لکھتی رہی ۔ اِس طرح لوگوں کے اندرنسل درنسل بیلسانی عمل جاری رہا،
یہاں تک کیفظی اور معنوی تسلسل کے نتیج میں عربی زبان آخری حد تک ایک معلوم اور متعین زبان بن
گئی ۔ یہی وجہ ہے کہ ساتویں صدی عیسوی کے ربع اول میں جب قرآن عربی زبان میں اترا تو فوراً ہی
اس نے سنے والوں کے ذہن کو ایڈریس کیا ۔ انسانوں کی بڑی تعداد نہ صرف قرآن پر ایمان لائی، بلکہ
اس نے عربی زبان بھی سیکھی، تا کہ وہ قرآن کو اس کی اصل زبان میں سمجھ سکے ۔

اسلام سے پہلے عربی زبان عرب میں موجود تھی، لیکن اُس وقت وہ زیادہ تر ایک قبا کلی زبان کی حیثیت رکھتی تھی ۔ جلد ہی اِن تمام قبائل نے اسلام قبول کرلیا۔ اس کے بعد انھوں نے بڑے پیانے پر عربی زبان کی خدمت کی ۔ انھوں نے عربی زبان کے لغات تیار کیے، انھوں نے عربی زبان کو بول چال کے دائر سے سے نکال کر لکھنے کی زبان بنادیا۔ انھوں نے قرآن کے استعالات اور قرآن کی اصطلاحات کو پوری طرح اخذ کیا۔ اُن پر کتابیں تیار کیں۔ اِس طرح زمین کے بڑے رقبے میں قرآن اور اس کی زبان کا چرچاوسی پیانے پر جاری ہوگیا۔ یہ مل ہزار سال سے زیادہ مدت تک جاری رہا، یہاں تک کہ قرآن کا ہربیان پوری طرح ایک ثابت شدہ بیان بن گیا۔قرآن کی زبان ،قرآن کے استعالات، قرآن کی اصلاحیں کروڑ وں لوگوں کے درمیان غیر مشتبطور پر مسلمہ حقیقت قراریا گئیں۔

اب ہزارسال سے زیادہ مدت گزرنے کے بعد جولوگ قرآن کی زبان،اس کے استعالات اوراس کی اصطلاحات کو دوبارہ نیامفہوم دینا چاہیں، توبیہ بلاشہہ نا قابلِ قبول ہوگا۔ بیا کی ایسافعل ہوگا جس کا جواز نہ اسلام میں ہے اور نہ کم میں ہے اور نہ لسانیات میں ۔ وہ صرف اِس قابل ہے کہ اس کو ہے اصل قرار دے کر مکمل طور پر رد کر دیا جائے۔

## غيرعلمى طريقِ مطالعه

جن لوگوں نے قرآن نہی کے بارے میں فہ کورہ موقف اختیار کیا ہے، وہ کوئی سادہ بات نہیں۔ اِس موقف کا تعلق براہِ راست طور پر لسانیات (linguistics) سے ہے۔ یہ موقف اپنے وسیع پہلو (extended implication) کے اعتبار سے، اِس معاطع میں عالمی طور پرمسلّمہ اصول

(scientific study) سے نگراتا ہے۔ وہ علمی مطالعہ (universally accepted norm) سے نگراتا ہے۔ وہ علمی مطالعہ (scientific study) معنی ہے۔

مطالعہ (study) انسانی سرگرمیوں میں سے ایک نہایت اہم سرگرمی ہے، مگر مطالعہ کسی ذہنی انسانی انداری (intellectual anarchy) کا نام نہیں، بلکہ مطالعہ حقیقی معنوں میں وہ ہے جس میں انسانی ذہن کا منظم استعال (disciplined exercise) کیا جائے ۔ علمی مطالعہ کا ایک معلوم اور ثابت شدہ فریم ورک ہے۔ جو مطالعہ اس فریم ورک کی پابندی کے ساتھ کیا جائے، وہ مطالعہ ہے اور جس مطالعہ میں اِس تسلیم شدہ فریم ورک کو نظر انداز کر دیا جائے، وہ مطالعہ نہیں ہے، بلکہ یقینی طور پر وہ ایک مطالعہ میں اِس تسلیم شدہ فریم ورک کو نظر انداز کر دیا جائے، وہ مطالعہ نہیں ہے، بلکہ یقینی طور پر وہ ایک ایک غیر علمی روش ہے جس کو ذہنی انار کی کے سوائسی اور لفظ سے تعبیر نہیں کیا جا سکتا۔

علمی مطالعہ ہمیشہ سے ایک سنجیدہ عمل سمجھا جاتا رہا ہے۔ موجودہ زمانے میں اس کی اہمیت بہت زیادہ بڑھ گئی ہے۔ اب مطالعے کاعلم (science of study) ایک مستقل موضوع بن چکا ہے۔ اِس موضوع پر کثرت سے کتابیں لکھی گئیں ہیں۔ اِس موضوع کو علمیات یا نظریۃ المعرف (epistemology) کہاجاتا ہے۔

قرآن مذہبیات (الہیات) کے موضوع پر ایک معروف کتاب ہے۔ مطالعہ کتب کا جوطریقہ دوسری کتابوں کے لیے استعال کیا جاتا ہے، عین وہی طریقہ یقین طور پرقرآن کے مطالعے کے لیے بھی استعال کیا جائے گا۔ جولوگ اِس مسلّمہ طریقے کو چھوڑ کر بطور خود کوئی دوسرا طریقہ اختیار کریں تو یہ طریقہ اہلِ علم کے درمیان کبھی قبولیت کا درجہ نہیں پاسکتا۔ اِس معاطع میں کوئی خودساختہ طریقِ مطالعہ طریقہ اہلِ علم کے درمیان کبھی قبولیت کا درجہ نہیں پاسکتا۔ اِس معاطع میں کوئی خودساختہ طریقِ مطالعہ (self-invented method of study)

## اہلِ قرآن کا کیس

یہ چندمثالیں ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ جن لوگوں کو''اہلِ قرآن'' کہا جاتا ہے، ان کا کیس علمی اعتبار سے کتنازیادہ بے بنیاد (baseless) ہے۔ یہلوگ کہتے ہیں کہ ہم قرآن کو مانیں گے، لیکن ہم قرآن کامفہوم صرف ڈکشنری کے ذریعے طے کریں گے، نہ کہ اُس تشریح کے ذریعے جو

الرساله،اگست 2014

اہلِ اسلام کے درمیان رسول اور اصحاب رسول کے زمانے سے لے کر اب تک تواتر کی بنا پر رائج ہیں ۔ اِس قسم کی بات بلاشبہہ آخری حد تک غیرعلمی ہے۔ یہ اصول نہ صرف قر آن کو سمجھنے میں مانع ہے، بلکہ وہ دنیا کی کسی بھی کتاب کو سمجھنے کے لیے بقینی طور پر مانع کی حیثیت رکھتا ہے۔

مثال کے طور پر ہر ملک میں اساسی قانون کی ایک تحریری دستاویز ہوتی ہے جس کو کانسٹی ٹیوثن (constitution) کہا جاتا ہے۔ کانسٹی ٹیوثن کی بیدا صطلاح ایک معروف اصطلاح ہے جس کو ساری دنیا میں اس کے اصطلاحی معنی کے اعتبار سے تسلیم کیا جاتا ہے، لیکن جہاں تک نعوی مفہوم کا تعلق ہے، کانسٹی ٹیوثن کے معنی ساخت (structure) کے ہوتے ہیں۔ اب اگر کوئی شخص کانسٹی ٹیوثن کے لغوی مفہوم کو لے لے اور اس کی روشنی میں وہ مختلف ملکوں کے آئینی دستاویزات کا مفہوم متعین کر ہے تو یقین طور پروہ غلطی کرے گا اور اس کی تشریحات بلاشہہ قابل رد قراریا ئیس گی۔

کسی کتاب کے مطالعے کے لیے یہی واحد درست طریقِ مطالعہ ہے۔ جولوگ اِس طریقِ مطالعہ کو نہ مانیں، وہ دوسری کتابوں کو سیجھنے سے بھی قاصر رہیں گے اور ایسے لوگ قرآن کو سیجھنے سے بھی مطالعہ مانیں مور پرمحروم ہوجائیں گے۔ ایسے لوگوں کا کیس علمی مطالعے کا کیس نہیں ہے، بلکہ وہ صرف فکری بھٹا وکا کیس ہے۔ اِس کی کوئی اہمیت نعلمی اعتبار سے ہوگی اور نہ اسلامی اعتبار سے۔

#### قرآن ياا نكارِقرآن

الیی حالت میں پچھلوگوں کا یہ کہنا کہ ہم قرآن کو صرف قرآن کے ذریعے بچھیں گے، حدیث اور تاریخ اور دوراول کے علما کی تشریحات کو الگ کر کے ہم قرآن کا مطالعہ کریں گے۔ اِسی طرح ان کا یہ کہنا کہ قرآن میں آئے ہوئے جن الفاظ کو اصطلاح (terms) کے مفہوم میں لیا جانے لگا ہے، وہ سب قرآن کو شبحضے میں رکاوٹ ہیں۔ مثلاً صلوق ، صوم ، زکوۃ اور جج ، وغیرہ ۔ اُن کا کہنا ہے کہ ہم قرآن کے الفاظ کو ان کے اصطلاحی معنوں میں نہیں ، بلکہ ان کے لغوی معنی کے اعتبار سے لیں گے اور خالص لغوی انداز میں ان کا مفہوم متعین کریں گے۔

ینظریہ آخری حد تک غیرعلمی نظریہ ہے۔ اِس قسم کے نظریے کو لے کر دنیا کی کوئی کتاب مجھی نہیں

جاسکتی-اسکالرشپ کا کوئی بھی اصول اس نظریے کی جمایت نہیں کرتا۔ پینظر پیصرف کچھا لیسے لوگوں کی ذہنی پیداوار ہے جو غالباً نہ علم کے حدود کو سیجھتے اور نہ وہ لسانیات (linguistics) کے اصول سے کوئی واقفیت رکھتے ہیں۔ حقیقت سے ہے کہ قرآن فہمی کا فریم ورک بھی وہی ہے جود وسری علمی کتابوں کو سیجھنے کے لئے مسلّمہ طور پر استعال ہوتا ہے۔ اہلِ قرآن کا جوموقف ہے، وہ اپنی حقیقت کے اعتبار سے کمل طور پر ایک غیر علمی موقف ہے، نہ کہ کوئی علمی موقف۔ مسلّمہ علمی اصولوں میں سے کوئی بھی اصول اس نقط نظر کی حمایت نہیں کرتا۔ اِس قسم کی انفرادیت علم کے میدان میں بلاشہہہ قابل رد ہے۔

### الله اوررسول كي اطاعت

قرآن میں ایک سے زیادہ مقام پر بار بارتھم دیا گیا ہے کہ اے ایمان والو،تم اللہ کی اطاعت کرواور رسول کی اطاعت کرو۔ اِس سلسلے میں ایک آیت کے الفاظ یہ ہیں: یَا اَیُّنِیْنَ الَّذِیْنَ اَمْنُوْ اَلْوَالْدِیْ مُولَ (4:59)۔

اِس طرح کی آیتوں سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ اطاعت کے معاملے میں اللہ اور رسول کے درمیان تفریق جائز نہیں ۔ بیچے ہے کہ اصلاً جو چیز مطلوب ہے، وہ اللہ کی اطاعت کی کئن یہ ایک ملی حقیقت ہے کہ خود اللہ کی اطاعت کی درست ادائیگی کے لیے رسول کی اطاعت لازمی طور پرضروری ہے۔ یہی وہ حقیقت ہے جس کوقر آن کی ایک آیت میں اِن الفاظ میں بیان کیا گیا ہے: وَمَا اَرْسَلْنَا مِنْ دَّسُولِ اِلَّا لِیُطَاعَ بِاِذُنِ اللهِ (4:64) یعنی ہم نے جو بھی رسول کیا گیا ہے، اِسی لیے بھیجا ہے، اِسی طرح قرآن میں ارشاد ہوا ہے: مَنْ یُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ الله (4:80) یعنی جس نے رسول کی اطاعت کی ، ارشاد ہوا ہے: مَنْ یُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ اَطَاعَ الله (4:80) یعنی جس نے رسول کی اطاعت کی ، اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔

یمی بات ایک روایت میں بیان کی گئ ہے۔ اِس سلسلے میں روایت کے الفاظ یہ ہیں: لا اُلفین اُحد کم متکا علی اُریکته، یا تیه الاُمر من اُمری مما اُمرتُ به اُونهیت عنه، فیقول لا اُلفین اُحدیث: 2663) یعنی تم لاندری، ما وجدنا فی کتاب الله اتبعناه (سنن الترمذی، رقم الحدیث: 2663) یعنی تم

میں سے کوئی شخص ایسانہ کرے کہ وہ اپنی مسند پرٹیک لگائے ہوئے ہو،اس کے پاس میرے حکموں میں سے کوئی حکم آئے جس میں میں نے کسی بات کو کرنے کا حکم دیا ہواور کسی بات سے منع کیا ہو، پھر وہ کہے کہ ہم نہیں جانتے ،ہم نے اللہ کی کتاب میں جو پایا،اس کی ہم نے پیروی کی۔

قرآن کی مذکورہ آیت اور اِس حدیث رسول میں جو بات کہی گئی ہے، وہ نہایت سنگین بات ہے۔ میتقبل کے اُس فتنے کی طرف اشارہ ہے جب کہ امت میں ایسے افراد پیدا ہوں گے جو پیر کہیں گئے کہ ہم قرآن کو مانتے ہیں، لیکن ہم حدیث رسول کونہیں مانتے ۔ اِس سے مراد واضح طور پر وہی لوگ ہیں جن کوموجودہ زمانے میں منکرین حدیث یا اہلِ قرآن کہا جاتا ہے۔

اصل یہ ہے کہ دین اگر صرف انفرادی دین کا نام ہوتو دین کو عملاً ترک کرنے کے بعد بھی آ دمی اسٹے اسٹرک کو چھپا سکتا ہے۔ وہ لوگوں کو بیتا تر دے سکتا ہے کہ وہ دین پر قائم ہے۔ لیکن جب دین ایک انسٹی ٹیوشنلا نز ڈ دین (institutionalized religion) بن جائے تو اِس قسم کی پوزیشن ایک انسٹی ٹیوشنلا نز ڈ دین کا ایک با قاعدہ اجتماعی فارم بننے کی وجہ سے ایسا ہوجا تا ہے کہ اگرکوئی شخص دینی نظام کا حصہ ہے تب بھی لوگ اُس کوجان لیتے ہیں اور اگر وہ دینی نظام کا حصہ نہیں ہے اگرکوئی شخص دینی نظام کا حصہ ہیں۔
تب بھی لوگ اُس سے باخبر ہوجاتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ دین کا انسٹی ٹیوشنل ئزیشن اِس امر میں مانع ہے کہ کوئی شخص دین سے کٹ جائے ، اس کے باوجود وہ انسٹی ٹیوشنل ئزڈ دین یا بالفاظ دیگر مسلم معاشر ہے کا مقبول حصہ بنار ہے اور اس کے معاشرتی فوائد (social interest) میں کوئی فرق واقع نہ ہو ۔ یہ شعوری یا غیر شعوری طور پر عملاً وہی پالیسی ہے جس کو کوراً پ (cover-up) پالیسی کہا جاتا ہے ، جو حدیث کے انکار کے نام پر عملاً خود دین کے انکار کے ہم معنی ہے ۔

جولوگ ہے کہتے ہیں کہ ہم قرآن کو مانیں گے، لیکن ہم حدیث کونہیں مانیں گے، وہ دراصل ہے چاہتے ہیں کہ وہ دین کی ذمے داریوں سے جدائجی ہوجائیں اوراسی کے ساتھ وہ مسلم معاشرے کا حصہ بھی بنے رہیں، تا کہ ان کے دنیوی مفادات (worldly benefits) بدستور محفوظ رہیں۔

مگریدکوئی سادہ بات نہیں – اِس طرح کی روش اپنی حقیقت کے اعتبار سے ایک بلا اعلان ارتداد (justified apostasy) ہے – جولوگ (justified apostasy) ہے جولوگ الیں روش اختیار کریں، وہ بلاشہہ ایک سنگین رسک (risk) لے رہے ہیں – ان کے لیے شدید طور پریہ خطرہ ہے کہ ان کا کیس دنیا میں بر ہان سے محرومی کا کیس بن جائے اور آخرت میں اللہ کی ابدی رحمت سے محرومی کا کیس ۔

## اسلام ايك محفوظ دين

قرآن میں بتایا گیا ہے کہ زاتّا نَحْنُ نَوَّلْنَا اللّٰ کُو وَاقّالَهٔ کَوفِظُونَ (15:9) یعنی بے شک ہم نے الذکرکونازل کیا ہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔ اِس طرح قرآن کی ایک آیت یہ ہے: لایاً تِیْدِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَکْیْدِ وَلا مِنْ خَلْفِه اِ تَنْزِیْلٌ مِّنْ حَکِیْدٍ حَمِیْدٍ (41:42) یعنی اس کے آگے سے آسکتا ہے اور نہ اس کے پیچھے سے۔ یہ کیم اور حمید کی طرف سے نازل کیا گیا ہے۔

ان آیتوں میں جس حفاظت کا ذکر ہے، اُس سے مراد براہِ راست طور پر قر آن ہے، لیکن بالواسطہ طور پر اُس سے مراد وہ پورادینِ اسلام ہے جس پر اللہ نے اپنی رضامندی (5:3) کا اعلان کیا ہے۔ یہ محفوظ دین دنیا میں لوگوں کے لیے ہدایتِ الهی کامستند ماخذ ہے اور آخرت کے اعتبار سے وہ لوگوں کے او پر اللہ کی جت ہے۔

اب بیسوال ہے کہ بید بن کس طرح ایک محفوظ دین بنا۔ بیدوا قعہ مجزاتی طور پرنہیں ہوا، بلکہ وہ اسباب کے دائر ہے میں اُسی طرح وقوع میں آیا جس طرح اس عالم اسباب میں دوسری تمام باتیں وقوع میں آیا جس طرح اس عالم اسباب میں دوسری تمام باتیں وقوع میں آتی ہیں۔ اِس معاملے پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ نے حفاظتِ دین کے اِس کام کو اسباب کے دائر ہے میں انجام دیا، اور اس کی عملی صورت بیتی کہ اللہ نے اسلام کو ایک اُسٹی ٹیوشنلا ئز ڈدین اسباب کے دائر ہے میں انجام دیا، اور اس کی حیثیت دے دی۔ اِس سے پہلے دینِ اسلام کی حیثیت صرف ایک نظری صدافت کی تھی، کیکن انسٹی ٹیوشنلا ئزیشن (institutionalization) کے بعد بیہ صرف ایک نظری صدافت کی تھی، کیکن انسٹی ٹیوشنلا ئزیشن (institutionalization) کے بعد بیہ

الرساله،اگست 2014

ہوا کہ دینِ اسلام کے ساتھ ایک مزید صفت جمع ہوگئ، یعنی اجمّا عی سطح پر دینِ اسلام کومسلسل طور پر ایک مظاہر اتی (demonstrable) چیز بنا دینا۔ بی تقریباً وہی چیز ہے جس کو تاریخی زبان میں عملی تواتر کہاجا تاہے۔

دین کوانسٹی ٹیوٹن کی صورت دینے کے لیے ایک ضروری چیز درکارتھی،اوروہ تھی اہلِ ایمان کی بڑی تعداد جو زمین کے وسیع رقبے میں پھیلی ہوئی ہو۔ اِس طرح یہ ہوتا ہے کہ دینِ اسلام ہردن لوگوں کے سامنے ایک قابلِ مشاہدہ چیز کی حیثیت سے سلسل طور پر آتار ہتا ہے، یہاں تک کہ دین کی طورت بھی اُسی طرح ثابت شدہ بن جاتی ہے جس طرح اس کی نظری صورت ہے۔ دین کی نظری صورت کتابوں میں محفوظ ہے اور دین کا فارم عملی تو اتر یا انسٹی ٹیوشنلا نز ڈ دین کی صورت میں لوگوں کے لیے قابلِ مشاہدہ بنا ہوا ہے۔

دینِ اسلام کوایک با قاعدہ انسٹی ٹیوٹن کی صورت دینا اِس لیے ممکن ہوا کہ اسلام کے ابتدائی دور میں ماس کورزن (mass conversion) ہوا، لوگوں کی بڑی تعداد اسلام قبول کر کے دین اسلام کے دائر ہے میں داخل ہوگئی۔ اِس طرح زمین کے بڑے رقبے میں مسلسل طور پر بیا جتاعی واقعہ پیش آنے لگا کہ لوگ مختلف صورتوں میں قرآن کو یکساں طور پر پڑھ رہے ہیں، بے شار مسجدوں میں بیک وقت ایک ہی پیٹرن پر اذان کی آوازیں بلند ہورہی ہیں اورایک ہی پیٹرن پر سلسل اجتماعی صورت میں نمازیں ادا کی جارہی ہیں، ایک مقرر تاریخ میں بڑی تعداد میں لوگ دنیا کے مختلف مقامات سے آکر روزے رکھ رہے ہیں، ایک ہی مقرر تاریخ میں بڑی تعداد میں لوگ دنیا کے مختلف مقامات سے آکر مکہ میں اجتماعی طور پر جج کے مناسک اداکر رہے ہیں۔ اِسی طرح بیشار مدرسوں میں روز اندایک ہی مناسک اداکر رہے ہیں۔ اِسی طرح بیشار مدرسوں میں روز اندایک ہی شخیر برٹری تعداد میں لوگ قرآن اور حدیث کا چرچا کر رہے ہیں، وغیرہ۔

یمی مطلب ہے دینِ اسلام کو انسٹی ٹیوشنلا ئزڈ دین بنانے کا۔ جب دینِ اسلام اِس طرح مسلسل طور پرایک قابلِ مظاہرہ چیز بن جائے تو اُس وقت اس کی ہیئت ایک ایسے عملی واقعہ کی ہوجاتی ہے جس کا انکار ممکن نہ ہو۔ نظری چیز وں میں انسان کے لیے اقر اروا نکار کا آپشن (option)

32 الرسالي، أگست 2014

موجود رہتا ہے، کیکن جونظریۂ ملی صورت میں ڈھل کر قابلِ مشاہدہ بن جائے ، اُس سے انکارا تناہی ناممکن ہوجا تا ہے جتنا کہ سورج کے نکلنے کے بعد سورج کاانکار۔

یکی وجہ ہے کہ واضعین حدیث نے اسلام کے اُس ثابت شدہ ورزن (established version) پرکوئی حدیث وضع نہیں کی جو کہ بڑی تعداد کے اجتاعی مل (عملی تواتر) کے ذریعے ایک با قاعدہ اُسٹی ٹیوش کی صورت اختیار کرچاتھا۔ مثلاً کوئی موضوع حدیث ایک نہیں ہے جو یہ بتائے کہ قرآن کی آیت الحمد لله رب العالمین اصل میں الشکر لله رب العالمین کے الفاظ میں اتری تھی۔ اِسی طرح کوئی موضوع حدیث اِس مفہوم کی نہیں ہے کہ سورہ الاخلاص کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے 'قل' کے بغیر صرف 'ھو الله أحد' کی صورت میں پڑھا، وغیرہ۔

یہی معاملہ انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈ دین کے دوسر ہے پہلوؤں کا ہے۔ مثلاً کوئی موضوع حدیث اِس مفہوم کی نہیں ہے جس میں یہ بتایا گیاہو کہ فجر کی نماز تین رکعت ہے اور مغرب کی نماز دور کعت ۔ اِسی طرح کوئی موضوع روایت الی نہیں ہے جو یہ بتائے کہ روز ہ رکھنے کا مہینہ رمضان نہیں ہے، بلکہ رجب ہے، یا یہ کہ رجح کی ادائیگی کا مہینہ ذوالح نہیں ہے، بلکہ محرم ہے، وغیرہ -حدیث کی مستند کتا بوں مثلاً موطا امام مالک اور صحیح البخاری میں جوروایتیں ہیں، عام طور پر وہ سب انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈ اسلام کی موافقت میں ہیں، اِس کے خلاف نہیں۔

حبیبا کہ معلوم ہے، وضع حدیث کا واقعہ عملاً ظہور اسلام کے تقریباً ڈیڑھ سوسال بعد پیش آیا۔ اُس وقت تک انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈاسلام اپنے تمام پہلوؤں کے اعتبار سے تشکیل پاچکاتھا۔ اُس کا ہر پہلوا جماعی سطح پر ایک مسلّمہ واقعہ بن چکاتھا۔ اِس لیے واضعین حدیث نے جوحدیثیں وضع کیں، وہ دین کے اُس مجموعے کے بارے میں نہ تھیں جو کہ اب انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈ دین بن چکاتھا، بلکہ وہ اس کے دوسرے پہلوؤں کے بارے میں تھیں۔ مثلاً قرآن کے متن کے بارے میں کوئی موضوع حدیث موجود نہیں، البتہ فضائل قرآن کے باب میں موضوع روایتیں پائی جاتی ہیں۔ اِسی طرح پنے وقتہ نماز کو اِس سے کم یا زیادہ بتانے کے لیے کوئی موضوع روایت موجود نہیں، البتہ نماز کے وقتہ نماز کو اِس سے کم یا زیادہ بتانے کے لیے کوئی موضوع روایت موجود نہیں، البتہ نماز کے

فضائل کے بارے میں موضوع روایتیں موجود ہیں ۔ اِسی طرح ماہِ رمضان کے روز ہے کی فرضیت کے خلاف کوئی موضوع کے خلاف کوئیں موجود ہیں ، وغیرہ ۔

اسلام کی تاریخ میں بعد کے زمانے میں اس طرح کی جوحدیثیں وضع کی گئیں، ان کا مقصد تشویق (motivation) تھا، لینی کسی عمل کے بڑے بڑے فائدے بتا کرلوگوں کو اس کی طرف راغب کرنے کی کوشش کرنا۔اسلام میں وضع کا پیطریقہ سی قوموں کی مضاباۃ (9:30) کے طور پر پیدا ہوا۔مسیحت میں سینٹ پال کے زمانے میں پیطریقہ رائح ہوا کہ لوگوں کو مسیحت کی طرف راغب کرنے کے لیے جھوٹی باتیں وضع کی جائیں۔(8-3:7) ہوا کہ اوگوں کو مسیح کو بعد کی مسیحی کرنے کے لیے جھوٹی باتیں وضع کی جائیں۔(8-3:7) کہاجا تا ہے۔برسبیلِ مضاباۃ یہ سیحی طریقہ مسلمانوں میں رائح ہوا۔پیطریقہ زیادہ ترمسیحی نومسلموں کے ذریعے اسلام میں داخل ہوا۔

موضوع روایات کی تعداد بہت زیادہ ہے۔لیکن وہ اسلام کے لیے کوئی خطرہ نہیں، کیوں کہ دورِ اول کے محدثین نے کسی حدیث کو قبول کرنے یارد کرنے کے لیے نہایت محکم اصول بنادئے ہیں جن کو اصول علم حدیث کہا جاتا ہے۔ علم حدیث ایک متقل موضوع ہے۔ بیٹم اتنا زیادہ محکم اور منظم بن چکا ہے کہ اس کی روشنی میں کسی بھی روایت کو جانچ کر قطعیت کے ساتھ یہ معلوم کیا جاسکتا ہے کہ کون تی حدیث صحیح ہے اور کون تی حدیث موضوع ۔ روایات کو جانچ کا یہ کام مختلف محدثین نے انجام دیا ہے۔ موجودہ زمانے میں شیخ ناصر الدین البانی (وفات: 1999) اور دوسرے محقق علمانے طویل محقیق کے بعد اس کام کونہایت مستند طور پر انجام دیا ہے۔

اسی طرح دوسرے اجزاء دین کا معاملہ ہے۔ دین کے جواجزا انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈ اسلام کا حصہ بن چکے تھے، ان کے بارے میں کوئی موضوع روایت موجود نہیں، البتہ دوسرے پہلوؤں کے بارے میں کثرت سےموضوع روایتیں پائی جاتی ہیں۔دوسرے الفاظ میں بیکہ دین کا وہ حصہ جس کوسنتِ ثابتہ، بالفاظِ دیگر انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈ دین کہا جاتا ہے، وہ موضوع روایتوں سے یکسر خالی ہے۔

انسٹی ٹیوشنلا ئز ڈ دین کا حصہ بن جانے کی وجہ سے اِس میں کوئی کمی یازیادتی کرناممکن نہ ہوسکا۔البتہ دین کاوہ حصہ جس کا تعلق منفر داقوال سے ہے، یعنی اُن اقوال سے جوا خبارِ آ حاد (احادیث) کی کٹیگری میں آتے ہیں،اُس میں امکانی طور پر ہرقشم کی روایتیں پائی جاتی ہیں۔

#### نجات ِفرد،حفاظتِ دين

اسلام کے مطابق ، نجات (salvation) کا معاملہ ایک بنی برفر دمعاملہ ہے۔ اسلام میں گروہی نجات کا کوئی تصور نہیں۔ دوسر سے الفاظ میں اِس کو پرسنلا نزڈ مذہب میں گروہی نجات کا کوئی تصور نہیں۔ دوسر سے الفاظ میں اِس کو پرسنلا نزڈ مذہب (personalized religion) کہاجاسکتا ہے۔ اِس معاملے کا دوسرا پہلو وہ ہے جس کا تعلق حفاظت انفرادی اسلام کے ذریعے نہیں ہوسکتی۔ اِس کے لیے ضرورت حفاظت دین سے ہے۔ دین کی حفاظت انفرادی اسلام کے ذریعے نہیں ہوسکتی۔ اِس دوسر سے پہلوکو اُسٹی ہے کہ بڑے پیانے پر اسلام کا ایک اجتماعی ڈھانچے موجود ہو۔ اسلام کے اِس دوسر سے پہلوکو اُسٹی ٹیوشنلا نزڈ مذہب (institutionalized religion) کہاجاسکتا ہے۔

اس معاملے کو بیجھنے کے لیے ایک مثال لیجئے -صدقہ (charity) ابتدائی طور پر ایک انفرادی معاملہ ہے، یعنی ایک آدمی کا دوسرے آدمی کی مدد کرنا -صدقے کی اِس صورت کو انفرادی صدقہ (personal charity) کہا جائے گا -صدقے کی دوسری صورت وہ ہے جس کو اجتماعی سطح پر ادا کیا جائے اور اِس طرح بڑے پیانے پر اس کا ایک نظام بن جائے -صدقے کی اِس دوسری صورت کو انسٹی ٹیوشنلا کر ڈصدقہ (institutionalized charity) کہا جائے گا ۔

جیسا کہ عرض کیا گیا، اسلام میں نجات ایک انفرادی واقعے کا نام ہے، لیکن اِسی کے ساتھ اسلام کی ایک ضرورت ہے کہ وہ تاریخ میں مکمل طور پر محفوظ ہوجائے، تاکہ قیامت تک کے لوگ اس کاعملی مشاہدہ کرتے رہیں ۔ حفاظتِ دین کی اِس ضرورت کو اسلام میں اِس طرح حاصل کیا گیا کہ اسلام کے مختلف اداروں کے نظام کے ذریعے اس کو ایک انسٹی ٹیوشنلا نزڈ دین اسلام کے مختلف اداروں کے نظام کے ذریعے اس کو ایک انسٹی ٹیوشنلا نزڈ دین اسلام کو مختلف اداروں کے لیے ایک معروف اور مسلّم حقیقت بنادیا ہے۔

پغیبر اسلام صلی الله علیه وسلم نے فرما یا: إنهاالأعمال بالنیات (صحیح البخاری، وقم الحدیث: 1) - اِس حدیث سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ دین میں جن اعمال کی تعلیم دی گئ ہے، ان کی قبولیت کا معیار نیت (intention) ہے، جو کہ انبان کی ایک داخلی کیفیت کا نام ہے۔ اسی طرح حدیث میں آیا ہے: صلوا کہار أیتمونی أصلی (صحیح الجامع للألبانی، وقم الحدیث: 893) یعنی جس طرح تم نے مجھ کونماز پڑھتے ہوئے دیکھا، اُسی طرح تم نماز پڑھو۔ اِسی طرح آپ نے فرمایا: خذوا عنی مناسککم (مسند احمد، رقم الحدیث: 3548) یعنی جس طرح تم نے مجھ کوئے کرتے ہوئے دیکھا، اسی طرح تم جج کرو۔

اِسی طرح اِس مفہوم کی اور بھی بہت سی حدیثیں ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ دینی اعمال کا ایک مقرر فارم ہے، یہ فارم لازمی طور پر دین اعمال کا نا قابلِ تقسیم حصہ ہے، دونوں کو ایک دوسر سے سے مدانہیں کیا جاسکتا ۔ لیکن جہاں تک خدا کے یہاں اعمال کی قبولیت کا تعلق ہے، اس کا معاملہ عامل کے قلبی اخلاص پر مبنی ہے، جیسا کہ قرآن میں آیا ہے: کُن یَّنَا لَ اللّٰهَ کُوْمُهَا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا كِنَ لَيْنَا لُهُ اللّٰهَ کُومُهَا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا کِنْ اللّٰهَ کُومُهَا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا کِنْ اللّٰهَ کُومُهُا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا کِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ کُومُهُا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا کِنْ اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ کُومُهُا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا کِنْ اللّٰهِ اللّٰہُ اللّٰہُ کُومُهُا وَلَا دِمَا وُهَا وَلَا کِنْ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کُومُ مُهَا وَلَا دِمَا وُهِا وَلَا لِمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کُومُ مُهَا وَلَا دِمَا وُهِا وَلَا لِمُ اللّٰہُ کُرِ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰ

اسی بات کودوسرے الفاظ میں اِس طرح کہاجا سکتا ہے کہ نجات ایک انفرادی معاملہ ہے جس کا تعلق اصلاً آخرت سے ہے اور حفاظتِ دین ایک اجتماعی معاملہ ہے جواصلاً موجودہ دنیا کا ایک ظاہر ہے۔
کسی آدمی کی نجات کا تحقق صرف آخرت میں ہوگا ۔ لیکن جہاں تک حفاظتِ دین کا معاملہ ہے، اس کی ضرورت موجودہ دنیا کی نسبت سے ہے۔ آخرت میں حفاظتِ دین کی ضرورت باقی ندرہے گی۔

### بےروح اسلام

ا ہلِ قر آن کہلائے جانے والے لوگوں کا گروپ اگر چپہ بظا ہر قر آن اور اسلام کا نام لیتا ہے ،لیکن غور سیجئے تو اُن کا قر آن سے کوئی تعلق نہیں۔ان کے بارے میں پیر کہنا صیحے ہوگا کہ وہ حقیقتاً بے روح اسلام (despiritualized Islam) کا ایک ورزن (version) تیار کررہے ہیں۔وہ اسلام کا انکار کیے بغیر اسلام کی نفی کررہے ہیں۔

دین اسلام کی بنیاد ایمان پر ہے۔ ایمان سے مرادوہ معرفت ہے جوآ دمی کے اندراپنے خالق کے بارے میں یقین واعتماد کی کیفیت پیدا کرے، مگر اِن حضرات کا کہنا ہے کہ ایمان سے مرادامن ہے، لعنی دنیوی زندگی میں ایک پرامن معاشرہ (peaceful society) بنانا۔ ایمان کا بیقصور نہ صرف غیر علمی ہے، بلکہ وہ انسان سے سب سے بڑی چیز چھین لینے والا ہے، اور وہ تعلق باللہ (communion with God) ہے۔

اس طرح قرآن میں بار باراللہ کے لیے رب کالفظ استعال ہوا ہے۔ رب کاعقیدہ اسلام کا ایک بنیادی عقیدہ ہے جوانسان کے اندروہ سب سے بڑی صفت پیدا کرتا ہے جس کوقر آن میں حمہ کہا گیا ہے۔ حمد اسپرٹ بلا شبہہ مومن کا سب سے بڑا سر مایہ ہے۔ لیکن اہلِ قرآن کا گروپ رب کے لفظ کی تعبیر زمین پر قائم کیے جانے والے نظام ربوبیت سے کرتا ہے جو کہ عملاً اشتراکی نظام کے ہم معنی ہے۔ یہ نظریہ مومن سے اس کے اُس عقیدے کو چھین لینے والا ہے جو کہ بلا شبہہ اس کی زندگی کا سب سے بڑا سر مایہ ہے۔

اسی طرح تقوی اورخشوع جیسے الفاظ کا معاملہ ہے۔ یہ الفاظ مومن کی اُس داخلی شخصیت کو جاتے ہیں جس کو آن میں ربانیت (3:79) کہا گیا ہے۔ یہ اُس انسان کی اعلی ترین صفت ہے جس کو اللہ رب العالمین کی معرفت حاصل ہوجائے ۔ لیکن اہلِ قرآن کا گروپ اس قسم کے الفاظ کی بیہ خود ساختہ تعبیر کرتا ہے کہ اس سے مراد دنیوی زندگی میں خدا کے قانون کی خلاف ورزی کے برے نتائج سے بیخا ہے۔

یکی معاملہ عبادات کا ہے۔ قرآن کے مطابق ، صلوۃ ایک نہایت اہم عبادت ہے۔ صلوۃ انسان کو اللہ سے قریب کرنے والی ہے۔ انسان جب حالتِ صلوۃ میں ہوتا ہے تو وہ محسوں کرتا ہے کہ وہ اللہ کے پڑوں میں پہنچ گیا ہے۔ لیکن اہلِ قرآن کا گروپ خود ساختہ طور پر بیبتا تا ہے کہ صلوۃ کا مطلب دنیا کی زندگی میں اجتماعی قوانین کی پابندی ہے۔ اِس طرح یہ نظریہ بندے اور خدا کے درمیان اُس اعلی تعلق کوختم کردیتا ہے جس کوقرآن میں حب شدید (2:165) کہا گیا ہے۔

اسی طرح قرآن کے مطابق، بندے کی ایک عبادت صوم ہے۔ صوم کی اصل حقیقت یہ ہے کہ بندہ عمل کی زبان میں یہ بتا تا ہے کہ وہ اللہ کے لیے (for the sake of God) اپنی بنیادی ضرورت تک کو چھوڑ سکتا ہے۔ یہ بندے کی طرف سے اپنے رب کے لیے وفاداری کا آخری مظاہرہ ہے جو کہ بندے کے مقام عبدیت کو بہت زیادہ بڑھانے والا ہے۔ لیکن اہلِ قرآن کا گروپ روزہ (fasting) کے بجائے صوم کا مطلب یہ بتا تا ہے کہ اس سے مرادد نیوی زندگی میں قوانین خداوندی کی خلاف ورزی سے بچنا ہے۔ یہ خودساختہ تعبیر مومن کو اُس عظیم روحانی تجربے سے محروم کرنے والی ہے جس کوقر آن میں دعاء قربت (2:186) کہا گیا ہے۔

یکی معاملہ دوسری عبادات کا ہے۔ اصل یہ ہے کہ موجودہ زمانے کے پیچے مسلم اہلِ فکر نے اسلام کی بینی برنظام تعبیر (system-based interpretation) پیش کی ، جب کہ اسلام کی بینی برنظام کی بینی برنظام کی بینی برنظام کی ربانی تعبیر ہے۔ اہلِ قرآن گروپ کا کیس یہ ہے کہ وہ اسلام کی بینی برنظام تعبیر سے متاثر ہوا ، اور اس میں اپنی طرف سے مزید اضافہ کرکے اس کے بگاڑ کو اس کی آخری حد تک پہنچا دیا۔

قرآن کااصل مدعاوہی ہے جس کوقرآن کی پہلی آیت میں بیان کیا گیا ہے، یعنی الحمد اللہ رب العالمین - یہی قرآن کی تعلیمات کا خلاصہ ہے - قرآن کا مدعایہ ہے کہ انسان رب العالمین کواس کی صفاتِ کمال کے ساتھ دریافت کرے، وہ ایک ربانی انسان بن جائے - اس کی شخصیت میں وہ انقلاب آئے جب کہ وہ پورے معنوں میں حمد اسپرٹ میں جینے گا۔

یپی قرآنی تعلیمات کا ماحصل (gist) ہے۔ جب ایک انسان کے اندر بیصفت پیدا ہوتی ہے۔ تواس کے لازمی نتیج کے طور پراس کی زندگی میں تزکیہ کاعمل شروع ہوجا تا ہے۔ وہ اللہ کی یاد میں جینے لگتا ہے، وہ اللہ کا عبادت گزار بندہ بن جا تا ہے۔ اس کے سوچنے اور اس کے بولنے پراللہ کا رنگ چھاجا تا ہے، اس کے اخلاق اور اس کے معاملات اللہ کی مرضی کے تا بع بن جاتے ہیں، اس کی پوری زندگی اس حقیقت کا اظہار بن جاتی ہے کہ اس کو اللہ کے سامنے اپنے تمام

اعمال کا جواب دینا ہے۔قرآن کے الفاظ میں یہی ربانی انسان ہے، اور اِسی قشم کا انسان بنانا قرآن کا اصل نشانہ ہے۔

## عبادات کی اصولی حیثیت

جولوگ ایسا کرتے ہیں کہ وہ قرآن میں مذکور نماز اور دوسری عبادات کی الی تفسیر کرتے ہیں جو علمی اجماع اور علی تواتر کے ذریعے ثابت شدہ تعبیر کے خلاف ہے، ان کے شعور یالا شعور میں غالباً ایک تحفظ (reservation) موجود ہوتا ہے۔ وہ دیکھتے ہیں کہ بے شار مسلمان مسجدوں میں جمع ہوکر نمازیں ادا کررہے ہیں، لیکن إن مسلمانوں کی زندگیوں میں اِس کا کوئی صالح نتیجہ دکھائی نہیں دیتا۔ اس لیے وہ عبادت کی دوسری دوسری تعبیر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً میہ کہ اقامتِ صلوق کا مطلب معروف نماز نہیں، بلکہ سوشل ورک ہے، وغیرہ۔

یہ سوچ درست نہیں۔اصل یہ ہے کہ اِس معاملے کو باعتبار حقیقت، صرف نظری اصول (practical result) کی بنیاد پر دیکھاجائے گا، نہ کہ مملی نتیجہ (theoretical criterion) کی بنیاد پر۔ اِس کا سبب انسان کی آزادی ہے۔ خدا کے تخلیقی منصوبہ (creation plan) کے مطابق، بنیاد پر۔ اِس کا سبب انسان کی آزادی (freedom of choice) حاصل ہے۔ ایسی حالت میں انسان کو اِس دنیا میں اختیار کی آزادی (freedom of choice) حاصل ہے۔ ایسی حالت میں انسان کو صرف اصول بتایا جاسکتا ہے۔ جہاں تک عمل کا تعلق ہے، وہ تمام تر انسان کے اینے ارادہ (will) پر مخصر ہے۔آ دمی اگر چاہے گا تو وہ ایسی عبادت کرے گا جومطلوب نتیج کے مطابق ہو، اور اگر وہ نہ چاہے تو وہ یہ بھی کرسکتا ہے کہ وہ سرے سے عبادت نہ کرے، یا یہ کہ وہ فارم (form) کے اعتبار سے بظاہر عبادت کرے، لیکن اس کی عبادت میں عبادت کی روح (spirit) شامل نہ ہو۔ اِس بنا پر عبادت کے معاملے میں صرف یو ممکن ہے کہ اس کا اصل تھم بیان کیا جائے ، نتیج کو انسان کی آزادی کا معاملہ۔

## پیغمبر کی اہمیت

ایک صاحب جو اہلِ قر آن کہلائے جانے والے گروپ سے تعلق رکھتے ہیں ، ان سے

میری گفتگوہوئی۔انھوں نے کہا۔ کہ ہم یہ مانتے ہیں کہ قرآن اللہ کی کتاب ہے، کیکن قرآن کو درست طور پر سجھنے کے لیے ضروری ہے کہ قرآن کو دوسری تمام چیزوں سے الگ (detach) کر کے دیکھا جائے، تاریخ کو، حدیث کو تفسیر کو، تی کہ خود محمد کو بھی حذف کر کے دیکھا جائے، تب قرآن سجھ میں آئے گا۔ انھوں نے کہا کہ قرآن کو صرف قرآن کے ذریعے۔ انھوں نے کہا کہ قرآن کو صرف قرآن کے ذریعے۔

یہ بات بظاہر گریمر کے لحاظ سے درست ہے، لیکن حقیقت کے اعتبار سے وہ مکمل طور پر بے بنیاد ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو حذف کرنے کے بعد خود قرآن کو حذف کرنا پڑے گا، کیوں کہ قرآن ہمارے پاس براہ راست نہیں آیا، بلکہ اُس انسان کے ذریعے آیا جس کا نام محمد بن عبد اللہ تھا، جو 570 میں مکہ میں پیدا ہوا اور 632 میں جس کی مدینے میں وفات ہوئی۔ اس انسان کی قبر اب بھی اس کی تاریخی یادگار کے طور پر مدینے میں موجود ہے۔ عرب میں پیدا ہوا نے والے اس انسان نے جب کہا کہ یہ قرآن ہے جو وقی کے ذریعے مجھ پر نازل ہوا ہے، اس کے بعد بی قرآن قرآن ہوا ہے، اس کے ایسانہ کہا ہوتا تو قرآن کو قرآن سیجھنے کے لیے ہمارے پاس کوئی بنیاد ہی موجود نہ ہوتی ۔ حقیقت یہ ہے کہ محمد بن عبد اللہ کو مانا ہی ہم کوقرآن کو مانے کے لیے نقط آغاز دیتا ہے۔ اِس معاطع میں اگر ہم محمد بن عبد اللہ کو حذف کریں تو اِس سے پہلے خود قرآن حذف ہو چکا ہوگا۔ طاہر ہے کہ ہم اِس قسم کے قول کا تخل نہیں کر سکتے۔

پھریہ بات محمہ بن عبداللہ پرختم نہیں ہوتی - سوال ہیہ ہے کہ محمہ بن عبداللہ کے ظہور کے چودہ سوسال بعد جوقر آن ہمارے پاس موجود ہے، وہ ہم کو کیسے ملا - وہ اِس طرح ملا کہ رسول کے اصحاب نے محمہ بن عبداللہ کی زندگی میں براہ راست طور پر اُن سے قر آن کو سنا اور اس کو حفظ و کتابت کے ذریعے محفوظ کردیا - اس کے بعد تابعین کے گروہ نے اصحابِ رسول سے اُس کو براہ راست طور پر سنا اور پھر حفظ و کتابت کے دریعے اس کو محفوظ کرلیا - یہی کام دوبارہ تنج تابعین کے گروہ نے کیا - اِس کے بعد یہی طریقہ مسلسل طور پر نسل در نسل جاری رہا اور اب تک جاری ہے - انیسویں صدی میں مزید ہوا کہ قرآن کو پر نٹنگ پریس میں چھایا گیا اور اس کے مطبوعہ نسخ ساری دنیا میں پھیلا دیے گئے -

قرآن کے معاملے میں اللہ کی حیثیت منرِّ لِ کتاب کی ہے اور رسول کی حیثیت راوی کتاب کی اور امت کی حیثیت ناشرِ کتاب کی اور امت کی حیثیت ناشرِ کتاب کی ایک طویل تاریخی سلسلہ ہے۔ اِس تاریخی سلسلے نے قرآن کو آخری حد تک محفوظ اور مستند کتاب بنا دیا ہے۔ مگر بات یہیں ختم نہیں ہوتی ۔ اللہ نے محمد بن عبد اللہ کو قرآن کا مہط بنایا۔ پیبلاشبہہ روبوٹ (robot) جیسا کوئی معاملہ نہ تھا۔

قرآن کے مطابق، اللہ کو بیہ مطلوب تھا کہ قرآن سارے انسانوں تک قابلِ فہم انداز میں پنچے۔ اِس مصلحت کا بیر لازمی تقاضا تھا کہ اللہ ایسے انسان کو قرآن کا مہبط بنائے جوخود قرآن کو درست طور پر دوسروں تک منتقل کرے۔

اِس حکمت کے لازمی تقاضے کے طور پرسنت وجود میں آئی۔سنت کو یاصاحبِ قرآن کی زبان سے قرآن کی زبان سے قرآن کی مستند تفہیم وتشری ہے۔جس طرح محمد بن عبداللہ کو حذف ہوجا تا ہے، اِسی طرح سنت کو حذف کرنے سے قرآن کی مستند تفہیم وتشریح حذف ہوجاتی ہے اور جب قرآن اور اس کی مستند شرح دونوں حذف ہوجا کیں تو اس کے بعد علمی اعتبار سے، انسان کے پاس کوئی مستند بنیاد باقی نہیں رہتی جس پر وہ حقیقت حیات کو جانئے کے لیے اعتماد کر سکے۔

تاریخ بیثابت کرتی ہے کہ جس طرح قرآن ایک تسلسل کے ذریعے ہم تک پہنچا ہے، اُسی طرح قرآن کی پیغمبرانہ تفہیم وتشریح بھی سنت کی شکل میں ایک قابلِ اعتماد تسلسل کے ذریعے ہم تک پہنچی ہے، خالص علمی اور تاریخی اعتبار ہے، دونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں۔

قرآن دینِ اسلام کی واحد مستند کتاب ہے۔لیکن قرآن کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن میں دین کے صرف اساسی اصول (fundamentals) بیان ہوئے ہیں۔قرآن میں کسی بھی حکم کی تفصیل (detail) موجود نہیں۔اِس صورتِ حال کا تقاضا ہے کہ احکام قرآن کی تفصیل بھی موجود ہو، کیوں کہ انسان جیسی مخلوق کے لیے کسی حکم کی تفصیل جانے بغیر اس پرعمل کرناممکن نہیں۔سنت کی حیثیت قرآن کے احکام کی اِسی تفصیل اور تبیین کی ہے۔

اسی کے ساتھ میہ بھی ایک معلوم بات ہے کہ زمانہ بدلتا رہتا ہے۔ اِس لیے ہر دور میں

نے تقاضے سامنے آتے ہیں۔ یہ زمانی تقاضے اپنی نوعیت کے اعتبار سے ہمیشہ اضافی (relative) ہوتے ہیں، وہ حقیقی (real) نہیں ہوتے ۔ اِس لیے بدلے ہوئے حالات میں نئی کتاب کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ جو ضرورت ہوتی ہے، وہ صرف یہ کہ حالات کے مطابق، اصل کتاب کی تعلیمات کا دوبارہ انطباق (reapplication) تلاش کیا جائے۔ مہبط قرآن کے بعد یہ سلسلہ بعد کی تاریخ میں برابر جاری رہا اور اب بھی جاری ہے۔ البتہ پنیمبر کی تشریح اور بعد کے علما کی تشریح میں ایک اصولی فرق موجود ہے، وہ یہ کہ پنیمبر کی تشریح کی حیثیت مستند تشریح کی ہوگی، جب کہ بعد کے علما کی تشریح کی حیثیت مستند تشریح کی ہوگی، جب کہ بعد کے علما کی تشریح کی حیثیت صرف اجتہادی تشریح کی۔

## قرآناور پنمبر

جولوگ یہ کہتے ہیں کہ ہم محمصلی اللہ علیہ وسلم کو حذف (detach) کر کے قرآن کو سمجھیں گے وہ اپنے اس قول سے صرف یہ بتارہے ہیں کہ وہ قرآن کی اسکیم سے مکمل طور پر بے خبر ہیں۔ پیغیبر محمد صلی اللہ علیہ وسلم قرآن کی اسکیم کا ایک لازمی حصہ ہیں۔ پیغیبر کے بغیر قرآن کو سمجھنے کا دعوی کرنا بلا تشہیبہ ایسا ہی ہے جیسے البرٹ آئن سٹائن کو حذف کر کے نظریہ اضافیت (theory of relativity) کو سمجھنا ممکن نہیں ہے ، اس طرح پیغیبر کے بغیر قرآن کو سمجھنا سرتا سرنا ممکن ہے۔

مثال کے طور پر قرآن میں بار باراُن نبیوں کا حوالہ دیا گیا ہے جو محمصلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے دنیا میں آئے ۔ یہ تمام پیغیبر جدید انسان کی نسبت سے ،صرف ایک مذہبی عقیدہ کی حیثیت رکھتے ہیں ، ان کی حیثیت تاریخی پیغیبر (historical prophet) کی نہیں ۔ کیوں کہ مدوَّان تاریخ بیں ، ان کی حیثیت تاریخ پیغیبر وں کا حوالہ (reference) موجو ذہیں ہے۔

قر آن کی دعوت میں مدعو کی نسبت ہے، گویا بیا یک خلا پایا جاتا تھا۔ یہاں مدعو کہہ سکتا تھا کہ قر آن جن پیغیبروں کا حوالہ دے کراپنی بات پیش کرتا ہے،ان کاریکارڈ مدون تاریخ میں موجود نہیں۔

پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت مدعو کی اس بات کا محکم جواب ہے۔ پیغمبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کی زندگی میں ایسے واقعات پیش آئے کہ آپ کی ذات اور آپ کا

مشن مدون تا ریخ کا حصه بن گیا - ایک مشتشرق (orientalist) نے اِس حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے کھاہے:

Muhammad was born within the full light of history.

پیغیمراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی یہی وہ خاص حیثیت ہے جس کوقر آن میں مقامِ محمود (17:79) کاعنوان دیا گیا ہے۔''مقامِ محمود' سے مراد تاریخی مقام یا تاریخی پیغیمر ہے۔ پیغیمراسلام نبیوں کے سلسلے کی تاریخی پیمیل ہیں۔محمود کالفظی مطلب ہے: تعریف کیا ہوا یا اعتراف کیا ہوا۔ یہاں تاریخی پیغیمر سے مراد ہے۔ نی معترف (historically acknowledged prophet)۔

ایک حدیث رسول میں بتایا گیا ہے کہ پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نبیوں کی عظیم ممارت کا ایک 

'لَبِنة ' (صحیح البخاری ، رقم الحدیث: 3535 ) ہیں ۔ اِس کا مطلب ہیہ ہے کہ نبیوں کی طویل 
فہرست کے باوجود مرعوکی نسبت سے ، بظاہر ایک کی پائی جاتی تھی ، وہ یہ کہ پیچیلے انبیا اللہ کے سیچ رسول 
ہونے کے باوجود مورخین کے ریکارڈ میں درج نہ ہوسکے ۔ گویا خالص مورخانہ اعتبار سے ، یہ انبیا 
صرف اعتقادی انبیا تھے، وہ تاریخی انبیا نہ تھے ۔ پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا مشن استثنائی طور پر 
ایک ایسامشن تھا جومورخین کے معیار کے مطابق ، عالمی تاریخ میں ریکارڈ ہوگیا ۔ اِس طرح پیغیر اسلام 
کو در لیع استثنائی طور پر ایک تاریخی پیغیر (historical prophet) وجود میں آیا ۔ اِس طرح یہ 
ہوا کہ نہ صرف پیغیر اسلام ایک تاریخی پیغیر بن گئے ، بلکہ آپ کے سواد وسرے پیغیروں کی حیثیت بھی 
اصولی طور پر تاریخی پیغیر کی ہوگئی ، پیغیر اسلام اگر اِس تاریخی فہرست کا براہ راست حصہ سے تو تو 
دوسرے تمام پیغیر اِس تاریخی فہرست کا بالوا سطہ حصہ ۔

#### قرآن اورسنت متواتره

رسول الله صلى الله عليه وسلم كي نسبت سے جودين بم كوملا ہے، بنيادى طور پراس كى دوشميں ہيں سے قرآن اور سنتِ متواترہ عملاً أس دينِ اسلام كامستند حصه بن چكى ہے جس كوہم نے انسى ٹيوشنلا ئز ڈ اسلام كہا ہے۔ يه أسى طرح قابلِ اتباع ہے، جس طرح قرآن كى آيات -

سنت متواتره كے سلسلے ميں اب مم كوصرف اتباع كرنا ہے، نه كه أس يربحث كرنا -

جہاں تک اخبارِ آحاد (احادیث) کا تعلق ہے، اُن کی نوعیت کسی قدر مختلف ہے۔ اخبارِ آحاد عملاً طنی کے حکم میں ہیں، لیکن طنی کا مطلب ہرگزینہیں ہے کہ وہ موضوع روایت کی طرح قابلِ ردہیں۔ طنی کا مطلب صرف یہ ہے کہ وہ تحقیق مزید کا موضوع (subject to rechecking) ہیں، اور جب حقیق کے ذریعے اخبارِ آحاد کی نسبت رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے ثابت ہوجائے تو وہ بلاشبہہ دوسری صحیح احادیث کی طرح قابلِ اتباع ہوجائیں گی۔ اِس معاطع میں یہی جمہور کا مسلک بلاشبہہ دوسری تحجہ العمل به إذا صحی، وعلی هذا جمهور المسلمین) ہے۔ (حدیث الآحاد حجة ، یجب العمل به إذا صحی، وعلی هذا جمهور المسلمین)

قرآن میں بتایا گیاہے کہ عبادت انسان کی تخلیق کا اصل مقصدہے (51:56)۔قرآن میں بار بار اللہ کی عبادت کرنے کا تھم دیا گیاہے (2:21)۔ انسان سے جواصل چیز مطلوب ہے، وہ یہی عبادت ہے۔اللہ معبود ہے اور انسان اس کا عابد۔ اِسی عبادتی تعلق کی درشگی پردین کا مدارہے۔

عبادت کی اصل روح ایک ہے، اور وہ ہے اپنے آپ کو آخری حد تک جھکانا اور پست کرنا (أصل العبودیة: الخضوع و التذلل) - اِس روح عبادت کا اظہار مختلف صور توں میں ہوتا ہے - اِن میں سے ایک صلوۃ (نماز) ہے - صلوۃ کی اصل حقیقت خشوع (23:2) ہے - لیکن صلوۃ کا ظاہری فارم بھی اِس خشوع کا ایک لازمی حصہ ہے، جیسا کہ انسان کے وجود میں روح کے ساتھ جمم اس کی شخصیت کا ایک لازمی حصہ ہوتا ہے -

موجودہ زمانے کے مسلمانوں میں ایک طبقہ ایسا ظاہر ہوا ہے جو کہتا ہے کہ بن فقہ نماز کا موجودہ نظام تدوینِ حدیث کے بعد وجود میں آیا ہے۔ یہ نظریہ سرتا سر بے بنیاد ہے، تاریخ ہرگز اِس نظریہ کی تائیز ہیں کرتی ۔ حقیقت یہ ہے کہ نماز کا موجودہ نظام اگر حدیث کی تدوین کے بعد قائم ہوتا تو وہ سرے سے قائم ہی نہ ہوتا۔ پنے وقتہ نمازوں کا موجودہ نظام اِسی وجہ سے قائم ہے کہ وہ خود پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں باقاعدہ طور پر وجود میں آچکا تھا اور اس کے بعدوہ تاریخ میں بلا انقطاع مسلسل طور پر جاری رہا۔

الرساله،اگست 2014

تاریخ کے مطابق، احادیث رسول کی جمع و تدوین عملاً تیسری صدی جمری میں عباسی دور میں ہوئی – حدیث کی جمع و تدوین سے پہلے نئے وقتہ نمازوں کا نظام بن چکا تھا۔ لوگ مسجدوں میں روزانہ جماعت کے ساتھ مقرراوقات پر نمازادا کررہے تھے۔ نماز باجماعت کا یہ نظام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں قائم ہو چکا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمایا تھا کہ: صلوا کمار أیتمونی أصلي (صحیح الجامع للألباني، رقم الحدیث: 893)۔

بیحدیث اپنی حقیقت کے اعتبار سے ،صرف ایک امرِ رسول نہیں ہے ، بلکہ وہ ایک امر فطرت ہے ۔ نماز جیسی عبادت جس کا ایک فارم ہو ، وہ دیکھے بغیر ہر گز ادانہیں کی جاسکتی ۔ضروری ہے کہ اس کا ایک ماڈل موجود ہوجس کو دیکھ کرلوگ اُسی طرح اس کو دہراتے رہیں ۔ اِس کے بعد جو واقعہ پیش آیا ، وہ بیتھا کہ خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ہجرت کے بعد مسجد کی تعمیر ہوئی اور اس میں نماز باجماعت قائم کی گئی ۔ بیوا قعہ خود قر آن (9:108) سے ثابت ہے۔

آپ کے صحابہ (ہم عصر اہلِ ایمان) نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو براہ راست طور پر نماز پڑھتے ہوئے دیکھا اور اسی نمونۂ رسول کے مطابق انھوں نے نمازیں ادا کیں۔اس کے بعد اگلی نسل (تابعین) نے صحابہ کو دیکھا اور ان کے نمونے کے مطابق ، انھوں نے نمازیں ادا کیں۔اس کے بعد مسلمانوں کی تیسری نسل (تبع تابعین) نے تابعین کو دیکھا اور ان کے نمونے کے مطابق انھوں نے نماز مسلمانوں کی تیسری نسل (تبع تابعین) نے تابعین کو دیکھا اور ان کے نمونے کے مطابق انھوں نے نماز ادا کی۔اسی طرح یہ سلسلہ جاری رہا اور اگلی نسل کے لوگ بھیلی نسل کے لوگ کے بھیلی نسل کے لوگ کے بھیلی نسل کے لوگ کے بیان نقطاع جاری ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ یہ کہنا کہ حدیثوں کی جمع و تدوین کے بعد نمازیں شروع ہوئیں، یہ ایک سرتا سربے بنیاد (baseless) بات ہے۔ نماز ایک عملی عبادت ہے، وہ صرف حدیثوں کو پڑھ کرادا نہیں کی جاسکتی ۔ حدیثوں کو پڑھ کر زیادہ سے زیادہ نماز کا ایک نظریاتی تصور میں خاسکتی۔ (theoretical concept) بن سکتا ہے، مگر صرف نظریاتی تصور سے ملی عبادت ادائییں کی جاسکت ۔ نماز کی ادائیگی کے لئے ضروری ہے کہ اس کا ایک عملی نمونہ (practical model) موجود ہو۔

یری ہے کہ حدیثوں میں نماز کے طریقے اور آ داب کا ذکر بطور اصول کیا گیا ہے، لیکن بینماز کا صرف ایک نظریاتی بیان (theoretical description) ہے۔ اور صرف نظریاتی بیان نماز کی عملی ادائیگی کے لئے کافی نہیں۔ بالفرض اگر حدیث کی جمع وقد وین سے پہلے نماز کا عملی نمونہ موجود نہ ہوتا اور لوگ حدیثوں کو پڑھ کر نماز اداکر نا شروع کرتے تو ناممکن تھا کہ نماز کا کوئی واحد عملی نظام بن سکے۔ ایسی حالت میں عملی طور پر نماز کی اتنی زیادہ صورتیں ہوتیں کہ جتنے زیادہ آ دمی اتنی ہی زیادہ نماز کی صورتیں۔ اس طرح عبادت کا ایک جنگل تو وجود میں آسکتا تھا، لیکن عبادت کا ایک کیسال نظام (uniform system) قائم ہونا ہر گڑمکن نہ تھا۔

#### خلاصهٔ بحث

یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ قرآن اپنے الفاظ کے اعتبار سے بھی محفوظ ہے اور اِسی طرح قرآن کے معنی اور مفہوم بھی پوری طرح محفوظ ہیں۔حفاظت کا میدمعاملہ براو راست طور پر خدا کے فیصلے کے تحت ہوا ہے۔

اب اگراکیسویں صدی میں کوئی شخص الٹھے اور کہے کہ امت مسلمہ قر آن کے الفاظ کے جومعنی ابت تک مجھتی رہی ہے، وہ غلط ہے، یا مفسرین، قر آن کے الفاظ مثلاً صلوۃ اور زکوۃ اور جج، وغیرہ کے جو معنی بتاتے رہے ہیں، وہ درست نہیں، تو اس قسم کا بیان کوئی سادہ بیان نہیں ۔ وہ براہ راست طور پر اللہ کے فیصلے کوئینے کرنے کے ہم معنی ہے، وہ عملاً خود قر آن کی تر دید ہے۔

اِس دنیا میں اللہ نے ہرانسان کو آزادی دی ہے۔ اِس بنا پرایک انسان میرسکتا ہے کہ وہ میہ کھے کہ میں قر آن کو نہیں مانتا کیکن میچ کے مقر آن کے معنی بعد کے زمانے میں بدل گئے۔

قرآن کی حفاظت کے لیے اللہ تعالی نے ایسامحکم انتظام کیا ہے کہ اس میں کوئی بھی شخص کسی قشم کی تبدیلی نہ کر سکے۔دوسرے الفاظ میں بیر کہ سی بھی شخص کے لیے بیمکن نہیں کہ وہ تاریخ کے درمیان میں اٹھے اور قرآن کے معنوی تو اتر کوتوڑ دے۔قرآن میں اِس قشم کی مداخلت (intervention)

کا مطلب میہ ہوگا کہ بعد کی نسلوں کے لیے قرآن درست طور پر قابلِ فہم نہ رہے۔اگر ایسا ہوتواس کا مطلب نعوذ باللہ، میہ ہوگا کہ قرآن کی حفاظت کے بارے میں اللہ کا فیصلہ باطل قرار پا گیا، وہ پوری تاریخ میں جاری نہ رہ سکا۔

قرآن کو ماننے یا نہ ماننے کا تعلق انسان کی شخصی آ زادی سے ہے، جس کا حق ہرایک کو فطری طور پر حاصل ہے، کیان قرآن کی تاریخی محفوظیت کا تعلق تمام ترعلم سے ہے اور علم کے معاطع میں کسی کو بیر تنہیں کہ وہ اپنی ذاتی رائے کی بنیاد پرایک ایسا بیان دیے جس کی تصدیق علم کے مسلّمہ اصولوں سے نہ ہوتی ہو۔

پہلی بات کا تعلق انسان کی اپنی آزادی سے ہے۔ ہرانسان کو پیدائش طور پر بیرت ویا گیا ہے کہ وہ چاہتے تو اپنی آزادی کا صحیح استعال کرے اور چاہتے تو ذاتی دائرے میں وہ اپنی آزادی کا غلط استعال کرے۔ لیکن جہاں تک علم کے اُن اصولوں کا تعلق ہے جواپنی تاریخ کے نتیج میں یونی ورسل نارم (universal norms) کی حیثیت اختیار کر چکے ہیں ، اُن میں کسی انسان کو بیرتی نہیں کہ وہ اُن کونہ مانے یا خودسا ختہ طور پر وہ ان کا نیام فہوم بیان کرے۔

جھو پال میں ماہ نامه الرساله اور مطبوعات الرساله اور دعوتی لیٹر پچر حسب ذیل ہے پر دستیاب ہیں:

Mr. Bilaluddin Al-Quran Mission

48, Aamwali Masjid, Jahangirabad, Bhopal (M.P.) Mob. 09755300295. 0755654223 I

بهار میں ماہ نامہالرسالہ، مطبوعاتِ الرسالہ اور دعوتی لٹریچر حسب ذیل پتے پر دستیاب ہیں:

A. H. M. Danyal (President, Centre for Peace) Mahatwana, Phulwarisharif Patna-601505, Bihar Mob. 09308477841, 09852208744

# اليجنسي الرساليه

الرسالہ بیک وقت اردواورائگریزی میں شائع ہوتا ہے۔الرسالہ (اردو) کا مقصد مسلمانوں کی اصلاح اور ذہنی تعمیر ہے۔الرسالہ (انگریزی) کا خاص مقصد ہیہ ہے کہ اسلام کی بے آمیز دعوت کو عام انسانوں تک پہنچایا جائے۔الرسالہ کے تعمیری اور دعوتی مشن کا تقاضا ہے کہ آپ نصرف اس کوخود پڑھیں بلکہ اس کی ایجنسی لے کراس کوزیادہ سے زیادہ تعداد میں دوسروں تک پہنچا تیں۔ایجنسی گویا الرسالہ کے متوقع قار مین تک اس کو مسلسل پہنچانے کا ایک بہترین درمیانی وسیلہ ہے۔الرسالہ (اردو) کی ایجنسی لینا ملّت کی دبنی تعمیر میں حصہ لینا ہے جو آج ملت کی سب سے بڑی ضرورت ہے۔ای طرح الرسالہ (انگریزی) کی ایجنسی لینا اسلام کی عمومی دعوت کی ہم میں اپنے آپ کوشر کی کرنا ہے جو کارنیوت ہے اور ملت کے اور پرسب سے بڑا فریضہ ہے۔

## اليجنسي كي صورتين

1 - الرسالہ کی ایجنسی کم از کم پانچ پر چوں پر دی جاتی ہے۔ کمیشن 33 فی صد ہے۔ 50 پر چوں سے زیادہ تعداد پر کمیشن 40 فی صد ہے۔ پیکنگ اور روانگی کے تمام اخراجات ادارہ الرسالہ کے ذمہ ہوتے ہیں۔ 2 - زیادہ تعداد والی ایجنسیوں کو ہر ماہ پر پے ہز اولی یعنسی کے لئے ادائیگی کی دوصور تیں ہیں۔ ایک بیر کہ پر پے ہر ماہ سادہ ڈاک سے بھیج جا نمیں ، اور صاحب ایجنسی ہر ماہ یا دو تین ماہ بعداس کی رقم بذریعہ نمی آرڈر روانہ کر دے۔ دوسری صورت سے ہے کہ تین مہینے کمی تک پر پے سادہ ڈاک سے بھیج جا نمیں اور اس کے بعد والے مہینے میں تمام پر چوں کی مجموعی رقم کی وی بی روانہ کی جائے۔

#### زرتعاون الرساله

| بیرونی ممالک کے لئے (ہوائی ڈاک) | ہندستان کے لئے |        |
|---------------------------------|----------------|--------|
| \$20                            | Rs. 150        | ایکسال |
| \$40                            | Rs. 300        | دوسال  |
| \$60                            | Rs. 450        | تينسال |



Rahnuma-e-Zindagi by Maulana Wahiduddin Khan ETV Urdu Tuesday-Friday 5.00 am

\_\_\_\_\_

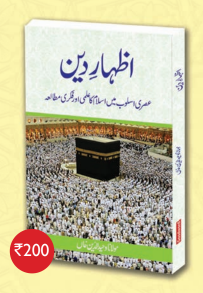


ISLAM FOR KIDS by Saniyasnain Khan/Maria Khan ETV Urdu Every Sunday 9.00 am

# ا ظہب ارون دورِحاضر کی نسبت سے اسلام کو بیجھنے کے لیے ایک جامع کتاب از: مولانا وحیدالدّین فاں

دورِ حاضر اپنی حقیقت کے اعتبار سے، دورِ حاضر کی علمی ترقیوں نے اسلام کی عالمی اہمیت کو ازسر نو واضح کیا ہے۔
سائنس اسلام کاعلم کلام ہے۔
دورِ جدید کوایک آئڈ بالوجی کی ضرورت

رور بعد بدوایت الدی وران رورت ہے۔اسلام اِسی آکڈ یالو جی کا دوسرانام ہے۔ روح عصر سب سے زیادہ جس



چیز کی طالب ہے، وہ بلاشہہ دینِ اسلام ہے۔ اسلام دنیا اور آخرت کی سعادتوں کے لیے ایک مستندگا کڈ کی حیثیت رکھتا ہے۔ اسلام اپنے نظر یے کے اعتبار سے، مبنی برتو حید دین ہے اور اپنے طریق کار کے اعتبار سے، مبنی برامن دین — عصری اسلوب میں اسلام کے اِن تمام پہلوؤں کو جانئے کے لیے اظہار دین کا مطالعہ سیجئے۔

Pages: 720