

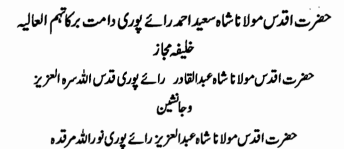


جمله حقوق محفوظ <del>ہی</del>ں۔

್ಟ್ರೋಜ್ 🗘



تقريظ



دینی فہم وبصیرت اور عقل وشعور ہر دور کا اہم ترین تقاضد ہا ہے، قرآنی تعلیمات، انہیاء علیہم السلام کی سیرت و کردار اور اکا بر اولیاء اللہ کے ملفوظات میں اس پر بہت زیادہ توجہ دی گئی ہے۔ بالخصوص آج زوال کے دور میں جب کہ خالمانہ نظام کے پیدا کردہ ماحول میں نوجوان نسل کو گمراہ کر کے دین سے دور کیا جا رہا ہے، اور عقل وخرد سے بیگا نہ کر کے دنیا و آخرت کی تبادی کا سامان پیدا کیا جارہا ہے۔ بردی ضرورت ہے کہ اکا بر اولیاء اللہ کی تج اللہ د بلوی قدس سرہ کی دہ جامع تعلیمات جو دینی عقل وشعور پر حضرت الامام شاہ دل اللہ د بلوی قدس سرہ کی دہ جامع تعلیمات جو دینی عقل وشعور پیدا کرنے اور دنیا و آخرت کی کامیابی کا جامع نظر بیداور نظام فکر وعمل چیش کرتی ہے، کا تعارف بڑا ضروری ہے۔ اس دور میں حضرت الامام شاہ دل اللہ د ہلوگی کے بہترین شارح امام انقلاب مولانا

عبیداللہ سند همی حضرت شیخ الہند کی جماعت کے رکن رکین ہیں۔اوران کے فکر وعمل کے صحیح وارث ہیں۔ زیر نظر کتاب میں مولانا سند همی کے ان علوم وافکار کو جمع کیا گیا ہے جو حضرت شاہ ولی اللہ دہلوئی، حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن کی تعلیمات سے خوشہ چینی پر جنی ہیں۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کونو جوان نسل تک پہنچانے والوں کے اس جذبہ کو قبول کرے اورنو جوانوں کو اس سے راہنمائی حاصل کرنے کی تو فیش دے۔

سید احمد راتی پوری ۲۰۰۶ و ۲۰۰۹ء

| رالله <i>سند ه</i> ڻ | 4 افادات : مولاناً عبي              |                   | شعوروآ  |  |
|----------------------|-------------------------------------|-------------------|---------|--|
| <u> </u>             |                                     |                   |         |  |
| صغةنمبر              | عنوان                               |                   | نمبرشار |  |
| 3                    |                                     | تقريظ             | 1       |  |
| 5                    |                                     | حرف اوّل          | 2       |  |
| 7                    |                                     | ابتدائيه          | 3       |  |
| 13                   | انسانیت کے بنیادی اخلاق             | مقاله نمبر (1):   | 4       |  |
| 22                   | خُدا پرین ،انسان دوسی               | مقاله نمبر (۲):   | 5       |  |
| 29                   | وحدت إنسانيت                        | مقاله نمبر (۲):   | 6       |  |
| 34                   | نظر بيرتمدُّ ن                      | مقاله نمبر (۳):   | 7       |  |
| 43                   | غلبهٔ دین کی عصری اہمیت             | مقاله نمبر (۵):   | 8       |  |
| 51                   | ببهاه: القلاب                       | مقاله نمبر (۲):   | 9       |  |
| 55                   | قرآن کا اعجاز                       | مقاله نمبر (۷):   | 10      |  |
| 63                   | تا ثیر قرآن 💦                       | مقاله نمبر(۸):    | 11      |  |
| 67                   | حکمت عملی                           | مقاله نمبر (۹):   | 12      |  |
| 70                   | تصوف                                | مقاله نمبر(۱۰):   | 13      |  |
| 74                   | ارتفاقات                            | مقاله نمبر (١١):  | 14      |  |
| 95                   | تاريخ اسلام كااجتماعي نقطه نظر      | مقاله نمبر (۱۲):  | 15      |  |
| 105                  | تاريخ اسلام كالحبداول               | مقاله نمبر (۱۳):  | 16      |  |
| 116                  | تاریخ اسلام میں قومی حکومتوں کا دور | مقاله نمبر (۱۴):  | 17      |  |
| 137                  | شاه ولی اللہ کی سیاسی تحریک         | مقاله نمبر (١٥):  | 18      |  |
| 155                  | انساني اجماعيت اوراقتصاديات         | مقاله نمبر (۱۲) : | 19      |  |

## باسمه تعالى

## حرف اوّل

موجودہ دور اس بات کا تقاضہ کرتا ہے کہ دورِحاضر کے سیاسی سابق اور معاشی مسائل کے حل کے لئے غور وفکر اور شعور وآگبی سے کام لیا جائے۔اور اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت الامام شاہ ولی اللہ دہلوئی اس دور کے اجتماعی مسائل کے حل کے لئے ایک روثن نظامِ فکر وعمل کی نشاندہی کرتے ہیں۔شاہ ولی اللہ دہلوئی کی کتابوں میں دینی تعلیمات کے تناظر میں سیاسی، معاشی اور سابق حوالہ سے اجتماعی مسائل کے حل کے لئے ایک جامع نظریة زندگی اور پُر جوش نظامِ فکر عمل ملتا ہے۔

موجودہ دور میں اس حوالہ سے شاہ ولی اللہ د بلوی کے افکار عالیہ کو متعارف کرانے میں امام انقلاب مولانا عبید اللہ سند حلی کی جدوجہد اور ان کا کردار بڑا اہم ہے۔ آپ نے برصغیر پاک و ہند کی آزاد کی وحریت اور قومی سیاست کے میدان میں پچاس سال خدمات سرانجام دی میں اور پھر سلسل غور وفکر اور شاہ ولی اللہ د دوکی کی کتابوں کے گہرے مطالعہ کے بعد شاہ صاحب کے افکار عالیہ کو دور جدید کے تقاضوں کے تناظر میں مرتب و مدون فرمایا ہے۔

زیر نظر کتاب دوشعور و آگہی' حضرت مولانا عبید اللد سند همی کی کا وشوں پر جنی اُن افکار عالیہ کے اقتباسات کا مجموعہ ہے، جوانہوں نے حضرت الامام شاہ ولی اللہ دہلو گی کے علوم و افکار کی اساس پر جدید اسلوب میں مرتب و مدوّن فرمائے ہیں۔ بلا شبہ سیہ کتاب دور جدید کے سیاسی، معاشی اور ساجی مسائل کے حل کے لئے غور وفکر کے گئی نئے زاویے پیش کرتی ہے۔ اس کتاب کا مقصد نو جوانوں کے سامنے روایتی اندازِ فکر کی بجائے شعور و آگہی کے نئے زاویوں کو پیش کرنا ہے۔ تاکہ ان کے سامنے دورِ حاضر کے سلکتے ہوئے اجتماعی مسائل پر بحث و مباحثہ اور سوچن سجھنے کے درواز سے کھلیں۔ اور جود و تنگ نظر کی کے بند پر دوں کو

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي       | 6                       | شعوروآ کمپی                                   |
|-------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------|
| يركماب فتوى كى زبان يس تبيل كمس     | ی وشعور پیدا ہو۔ ہ      | کھول کر سائل کے حل کرنے کی عقل                |
| ہے اور اس پر مکالمہ کرنے کے انداز   | <u> </u> زادیے سے پر کے | گنی، بلکہ سوچنے سبحصے اور مسائل کو <u>ن</u> ے |
| ے ہٹ کر کوئی چیز ہے تو وہ بحث و     | روایتی اندازِ فکر ۔     | میں کھی گئی ہے۔ اس لئے اس میں                 |
| م کی جاسکتی ہے۔                     | ر کے حتمی رائے قائ      | مباحثہ کے لئے ہے، جس پر غور وفکر کر           |
| سید مطلوب علی زیدی صاحب نے          |                         | •                                             |
| حور وآتجمی'' اس کا نام رکھا تھا۔ اس | ون کیا تھا، اور''ش      | اپنے چنداحباب سے ل کرمرتب و مد                |
|                                     |                         | طویل عرصہ میں اس کماب نے سینکڑ                |
| -                                   | •                       | دوست احباب کی تشکی کو دور کیا ہے۔             |
| ) کی تک وتاز میں اس سے راہنمائی     | یا ہے۔اورفکروعمل        | اورانہوں نے فکر فردا کا شعور حاصل کم          |
|                                     |                         | حاصل کی ہے۔                                   |
| روں کی طرف سے شائع ہو چکے           |                         |                                               |
| -                                   |                         | بیں۔ یہ بارہواں ایڈیشن''رحیمیہ مطبو           |
| • • •                               | -                       | اس ایڈیشن میں اس کتاب کی ترتیب                |
|                                     |                         | انٹر بیشنل انقلاب'' کو'' تاریخ اسلام کا       |
| •                                   | - •                     | عنوان سے مقالہ نمبر ۱۲ بنا دیا گیا ہے۔        |
| ,                                   |                         | حوالہ جات دے دیئے گئے ہیں، اور ض              |
| ی کتابیں بہترین انداز میں شائع      |                         | • •                                           |
|                                     |                         | کرنے کا سلسلہ شروع کیا جارہا ہے، <sup>ا</sup> |
| •                                   |                         | انشاءاللداس کے بعد جلد ہی دیگر کتاب           |
|                                     | ہے کہ قارشین اس سک      | تجاويز دآراء كاانتظار ربے گا۔ أميد ب          |
| ناظم اعلیٰ                          |                         |                                               |
| "رحيميه مطبوعات"<br>                |                         |                                               |
| ر باؤس33/A کوئیز روڈ لاہور<br>در    | رجميه                   |                                               |
| ۱۵ متی ۲۰۰۹ء                        |                         |                                               |

..

جب کا تکا ت ارضی تمام وسائل زندگی سے آداستہ ہوگی تو خالق انسانیت نے انسان کو پیدا کیا اور أصول فطرت کے مطابق زندگی ہر کرنے کے لئے اس کو اپنی ہدایات سے نوازا۔ نہ صرف سے، بلکہ پہلے انسان لیتی حضرت آدم علیہ السلام کو بی شرف نبوت عطاء کر کے اس امر کی نشاند بی کردی کہ اللہ تعالیٰ کو انسانیت کا راہ ہدا ہت پر گا مزن ہونا ہی مطلوب ہے۔ جوں جوں انسانیت اپنی ترقی کی منازل طے کرتی گئی، وہ اصول فطرت سے مستفید ہوتی رہی ۔ اور جب شیطانی طاقتوں اور بدی کی قوتوں نے انسانیت کو راہ حق سے منحرف رسالت عطافر ما کر انسانیت کو راہ حق کرتی گئی، وہ اصول فطرت سے مستفید کرنے کی کوشش کی، تو اللہ تو الی کے انسانوں میں سے کسی اولو العزم انسان کو منصب رسالت عطافر ما کر انسانیت کو راہ حق پر چلنے کے لئے داستہ آسان کردیا ۔ سے انبیاء اور زسل جہاں ان غلط رسومات اور تح یفات کو ختم کر نے کی جدوجہد اور کوشش کرتے جو اصول فطرت پر گردو خبار بین جاتی تعمیں، و ہیں انسانیت کے ذہنی ارت کی کو مدنظر رکھتے ہوتے روش راستہ کی راہنمائی کرتے د ہے ۔ انبیاء علیم السلام کا طویل سلسلہ آن حقیقت کا عکاس ہے کہ انہوں نے اصول فطرت کے مطابق انسانوں کو راہ حق پر چلنے کے دی ارت ہوا کی جو کے روش راستہ کی

جن انبیاء درسل علیم السلام کے تصص قر آن حکیم میں ندکور ہیں، وہ واضح طور پر اس امر کے نماز (اشارہ کرنے والے) ہیں کہ انہوں نے ظلم ، تا انصافی ، حقوق غصب کرنے اور بدی کے نظام کے خلاف نہ صرف صدائے حق بلند کی، بلکہ وقت کے خالموں کو سرنگوں کرکے انسانیت کوظلم وزیادتی کے نظاموں سے نجات دلائی، اور اس جدوجہد میں کئی برگزیدہ تی جبروں نے اذیت ناک سزائیں جھیلیں اور بعض نے تو جام شہادت بھی نوش کیا۔ جب انسانیت ذوشی ارتقاء کے اس مرحلے میں داخل ہوتی جس کو بین الاقوامیت کا آغاز کہا جاتا ہے تو خالق فطرت نے اس دورکی راہنمائی کے لئے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو افادات : مولانا عبيداللدسندهي ا

شعوروآ گھی

منتخب کیا جن کی نسبت قرآن تحکیم میں ارشاد خداوندی ہے کہ ایق جاً عِلْكَ لِلنَّاسِ اِمَامًا (میں تجفی نوع انسانی کا امام بناؤں گا) آپ نے بین الاقوامی دور کے آغاز پر انسانیت کی فطرت انسانی کے مطابق راہنمائی کی ،ای کے ساتھ آپ کو اپنے ارد گرد موجود نظام سے بھی نبرد آزما ہونا پڑا، اس کام کے لئے آپ نے دو مراکز قائم کئے ، (۱) بیت المقدس ، جہاں آپ نے اپنے صاجزاد ے حضرت اسحاق علیہ السلام اور ان کے صاجزاد ے حضرت یعقوب علیہ السلام کے لئے مرکز قائم کیا، (۲) بیت اللہ الحرام مکتہ المکرمہ، جہاں آپ نے دو مر بے صاجزاد ے حضرت اساعیل علیہ السلام اور ان کے صاجزاد ے حضرت دو سرے صاجزاد ے حضرت اساعیل علیہ السلام اور ان کے خاندان نے لئے مرکز قائم کیا۔ آپ کے بعد سب سے پہلے اس مشن کو لے کرچلنے والے بنی اسرائیل یعنی حضرت یعقوب علیہ السلام کی اولادتھی۔

چنانچہ اس سلسلے میں حضرت یوسف علیہ السلام نے نظام مملکت میں وہ کلیدی کردار ادا کیا کہ آج کے دور میں نظاموں کی ذعیت ای حوالے سے جانچی جاتی ہے، یعنی معاشیات کے شعبہ میں وہ دور رس قدم اتھائے کہ پوری قوم بھوک اور قحط کی آفات سے اپنے آپ کو محفوط رکھ کی اس سلسلے میں حضرت موئ علیہ السلام کا نام نامی انتہائی نمایاں ہے کہ آپ نے اپنی قوم کے لیے محض اعتماد خداوندی کے ہل ہوت و فرعون کے طالمانداور جابراند نظام سے کلر کی اور بنی اسرائیل کو آزادی دلائی ، نیز آپ نے اپنی فون کی ان حرکات و اعمال پر صبر کیا جو اس میں فرعونی غلامی کی وجہ سے پیدا ہو گئی تھیں ۔علاوہ ازیں بنی اسرائیل کے سلسلہ نیو ت میں حضرت داؤڈ ،حضرت سلیمان اور حضرت عیسیٰ کا کم بھی نظام عدل کے قیام اور فاسد حکومتوں سے نبر داز ماہونے میں روثن کردار ہے۔

بعد ازال جب انسانیت کا ذہنی اور عملی ارتقاء، بین الاقوامی مرحلہ کے نقطۂ عروج پر پہنچا تو سید الکونین خاتم النمیین حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کی بعثت کل انسانیت کی جانب ہوئی، آپؓ نے خود فرمایا بُعِدتُ اِلَی النَّاسِ حَافَة (رواه ابخاری)، اس کے لئے آپ نے سب سے پہلے قریش کو تیار کیا، اور پھر قریش کی قیادت میں تیار ہونے والی جماعت و صحابہ کے ذریعہ سے آپؓ نے انسانیت کی فلاح و بہود کا بین الاقوامی نظام قائم کیا ۔اور اس کے لئے رسول اکرم ﷺ نے نہ صرف مکہ کے ظالمانہ نظام کوختم کیا بلکہ مشرق و مغرب میں موجود قیصر و

کسر کی کے نظاموں کا خاتمہ بھی کردیا۔

رسول خدا بی نو حید کے حقیق منہوم اور عملی تقاضوں کو نہ صرف واضح اور آشکا را کیا بلکہ پسماندہ افراد کو اپنی ہی قوم کے سرداروں سے نجات دلانے کی سعی دکاوش کی اور اس کی ابتداء افراد کی ذہن سازی اور ان پر مشتمل تنظیم بندی سے کی ۔ چنانچہ کی زندگی اس حقیقت سے عبارت ہے۔ جال نثار اور با محصور ساتھیوں کی جماعت قائم ہونے کے بعد ہی مدنی زندگی کا آغاز ہوا، جس میں اقوام کوظلم وجور سے نجات دلانے کے عمل کی ابتداء ہوئی۔

اور بیمل خلفائ راشدین رضوان اللدتعالی علیم اجعین کے ادوار میں بھی جاری ساری رہا۔ بلکہ آپ کا ایک مقصد بعث یعنی قیصر و کسر کی کی مغلوبیت ، حضرت عمر فاروق کے دور میں ہی عملی طور پر پایر بحیل تک پہنچا ، اور یوں رسول اکرم ﷺ کے کئی مقاصد ان کی جماعت کے توسط سے پورے ہوئے ، اسی لیے حکمل دین "مَسَااَنَاعَلَیْهِ وَاَصْحَابِی" (وہ ہے جس پر میں اور میر صحابہ کے دور کی عمل ہوا) (رداہ التر فدی) سے عبارت ہے۔

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي | 10  | شعور د آغم کمی |
|-------------------------------|-----|----------------|
|                               |     |                |
|                               | 1 . |                |

جب فحور کی اہر آئی تو نہ بادشاہت خود کو بچا سکی اور تہ پاپائیت اپنا تسلُط برقر ارر کھ تکی۔ نیتجناً عوام میں جمہوریت کے ساتھ ساتھ ند جب کے انکار کے جراثیم بھی سرایت کر گئے۔ چنانچہ آن کا یورپ مع ریاست ہائے متحدہ امریکہ لا مذہبیت کا علمبر دار ہے، جب کہ مسلمان اقوام میں بادشاہوں کے خلاف عوامی جدوجہد کا فصور، دین کے علمبر دار اہل حق طبقہ نے دیا۔ چنانچہ ماضی قریب نے برعظیم ہند میں حضرت مجدد الف ثانی شیخ احد سر ہندی اور حضرت امام شاہ دلی اللہ دہلوئی کی شخصیتیں اس جدوجہد میں پیش پنی نظر آتی ہیں۔

حضرت مجد د الف ٹائیؓ کی دینی جدوجہد اس دور تے تعلق رکھتی ہے ، جب بحیثیت نظام کے اہل ہند پستی کا شکار نہیں ہوئے تھے ،تاہم فکری حوالے سے چند درباریوں سے مسلمانوں کے حق میں دور رس غلطیاں سرز دہوئی تھیں ، چنا نچہ مجد دصاحبؓ کی فکری اصلاح اور موجود نظام کی خوبیاں عالمگیر کے دور میں کھمل طور پر ظاہر ہو کیں۔

امام شاہ ولی اللہ دہلوئی اس دور میں آئے جب مسلمانوں کا نظام فرسودہ ہو چکا تھا۔ اس دور کا ڈھانچہ لب گور (قبر) کو پنچ چکا تھا، بن حق قنوطی نہ ہب کی شکل اختیار کر چکا تھا اور دنیا بھر میں عنقر یب ایک نگ تبدیلی کا ساج شروع ہونے والا تھا، چنانچہ آپ نے اپنے دور کے نظام کو سہاراد بنے کے بجائے "فکٹ تحل نہ خام " (بر فرسودہ نظام کو تو ژ دینے ) کا نظر بید دیا لیتن جاری نظام کو کھمل طور پر نٹے و بُن (جڑ) سے اکھا ژدیا جائے اور اس کی جگہ عادلا نہ اور فلاتی نظام قائم کیا جائے ، اس سلسلے میں آپ نے جو سیاسی و محاش اُصول چیش کیے، ان کی تفصیلات آنے والے صفحات میں قارئین طاحظہ کریں گے۔

شاہ صاحبؓ نے محض نظریہ بی نہیں دیا بلکہ عملی طور پر بھی کئی ایسے اقد امات کے یا ان میں کلیدی کردار ادا کیا جو ان کے اعلیٰ نظریہ تک پنچنے کے لئے بطور وسیلہ اور ذریعہ ضروری سنچہ اور اس حقیقت سے کوئی دانش مند چیٹم پوشی نہیں کرے گا کہ نے راستوں پر عمل بہر صورت تجدید کا متقاضی ہوتا ہے۔ نیز کسی اعلیٰ مقصد کے حصول کے سفر میں گر دِرا، سے بھی داسطہ ایک ناگز رام ہوتا ہے لیکن اس بناء پر مقاصد سفر آلو دہ نہیں ہوا کرتے۔ چنا نچہ شاہ صاحبؓ نے نظریہ انقلاب پیش کرنے کے ساتھ ہی اپنے دور کے نقاضوں کے مطابق حکمت عملی اینائی اور اس سلسلے میں آپ کا احمد شاہ ابدالی سے رابطہ ہوا ، نیچہ اس کا یہ ہوا کہ

شعور د آ گچی

آپ کی دعوت پر یہاں کی غلط روش اپنانے والی مقامی طاقتوں پر حملہ بھی ہوا، اس طرح آپ نے اس دور کی ساجی ضرورت کے تحت اپنی انقلابی دعوت کے لئے اعلیٰ طبقوں کو بطورِ خاص مخاطب کرنا ضرور کی جانا اور یہی چیز آپ کی ہٰ عملیت '' کی روثن دلیل ہے۔

1857ء کے بعد اس دور کے سابق نقاضوں کے مطابق تعلیمی حکمت عملی نے لے لی اور یوں حضرت حابق امداد اللہ مہاجر کی ، مولانا محمد قاسم نا نوتو تی اور مولانا رشید احمد کنگودی کی محکرانی میں دار العلوم دیو بند کا آغاز ہوا، جس سے شخ الہند مولانا محمود حسن چیے سیوت عالمی سیاست پر جلوہ کر ہوئے ، جنہوں نے اپنے دور کے تقاضوں کو بھا نیتے ہوئے محاذ آراء تعلیمی مرکز لینی علی گڑھ کے نوجوانوں کو علاء حق کی صف میں برابر کا ساتھی بنانے کی پالیسی اپنائی، اور دوسری جانب برادران اسلام اور برادران وطن کے درمیان تعاون کو اپنی سیاسی حکمت محلی کا حصہ بنایا ۔ نیز خلافت عثمان یہ کے تعاون سے برعظیم ہند کو آزادی سے ہمکنار کرنے کے علائے حق کی جدو جہد کی گہرائی کا اندازہ ہوا۔ چنانچہ شخ الہند کو مولانا حسین احمد مدنی اور علائے میں مام از سین احمد مدنی اور بول انگریز می سامران کو ایک بار پھر مولانا تحریک کی جدو جہد کی گہرائی کا اندازہ ہوا۔ چنانچہ شخ الہند کو مولانا حسین احمد مدنی اور یشخ الہند مولا نامحود حسنؓ نے مالٹا ہے رہائی کے بعد عدم تشدد اور کل ہند بُدیا د پر قومی سیا ی جدو جہد کو متعارف کرایا۔ چنانچہ آپ کے افکار ہے مولا نامفتی کفایت اللّّہ، مولا نا عبید اللّہ سندهیؓ، مولا نا حسین احمد ید ٹیؓ، مولا نا ابوالکلام آ زادؓ، ڈا کٹر مختار احمد انصاریؓ، حکیم محمد اجمل خالؒ، مولا نا محمد علی جو ہرؓ، مولا نا حسرت موہا ٹیؓ، مولا نا شبیر احمد عثمانیؓ، مولا نا شوکت علیؓ، ڈا کٹر سیف الدین کچلوؓ، نواب وقار الملک ؓ اور مہاتما گا ندهی جیسی قومی اور بین الاقوامی شخصیات نے استفادہ کیا۔

شعوروآ گچی

سید مطلوب علی زیدی ۱۰ مرمنک ۲۰۰۹ء

مقاله نم (1)

شعورد آگمی

انسانیت کے بُنیادی اخلاق کھ

انسان کواس دنیا پر بستے کتنی ہی صدیاں ہو کئیں اورات ارتقاء کی موجودہ منزل تک بینچنے میں کیا مراحل طے کرنے پڑنے ۔ اس طویل مدت میں انسانوں نے کئی تمد ڈن بنائے پڑے پڑے فلسفوں کی بُنیا درکھی، بے شارعلوم ؤجود میں آئے۔ اخلاق وعادات کے بنت نئے معیار بنے، انہیاء مبعوث ہوئے اور ان کی زبان سے خُد ا تعالیٰ کے پیغامات ان کے بندوں کو ملے، فلسفیوں اور حکیموں نے نئی نئی با تیں سوچیں۔ الغرض اب تک استے تمد ڈنی، اخلاق، فلسفی اور دینی نظر بیند معرض ؤجود میں آ چکے میں کہ ان کا شاد کر ما مشکل ہے، ہر دور ایک نیا فکر لے کر آیا، ہر قوم نے میں تو کی کیا کہ جو تمد ڈن ان کا ہے ویا تمد ڈن نہ کی کا تیل حیا قادر نہ تندہ کی کا ہوگا " اُناوَ لا خَفْدِر میں " (میر ے سواکونی نہیں) کی صدا کیں ہمیں ہر قوم کی تاریخ کے دور اقبال میں سننے میں آتی ہیں۔

 افادات :مولانا عبيدالدسند حلّ

شعوروآ تحجمي

ہیشہ یہ حقیقت محفی رہی اور وہ کنویں کی مینڈک کی طرح اپنی محدود دنیا اور اپنے طبقاتی قکر کو سب سے جُدا اور الگ سیحیتے رہے، اور انہوں نے اپنے ذہن کو باتی ذہن انسانی سے الگ تعلگ کرلیا۔ اس کا نتیجہ سے لکلا کہ جس طرح پانی سیتے ہوئے دریا سے بے تعلق ہوجائے تو اس میں سرائڈ (بدیو) پیدا ہوجاتی ہے ای طرح فکری اور ذہنی علیحد گی نے الی قو موں نے دماغوں کو مفلوج کردیا ہے گ

جس طرح کا نئات کی کثرت انسانی ذہن کو پریشان کر دیتی ہے اور وہ کا نئات میں اپنا صحیح مقام متعین کرنے کے لئے مجبور ہوجاتا ہے کہ وہ اس کثرت میں وحدت کا پتد لگائے ،ای طرح صاحب نظر حکیم مظاہرانسانی کی ان رنگا رنگیوں میں جنہیں ہم کچر اور قکر کا نام دیتے ہیں مشترک حقائق کی تلاش کرتا ہے، تا کہ وہ عالمگیر انسانیت کی چھپی ہوئی حقیقت پاکر اپنے تمد ڈن کی بنیاد ان اُصولوں پر رکھے جو ساری انسانیت پر جامع ہوں ،تا کہ قوم کا فکر اصل سر چشمہ حیات سے بتعلق نہ ہو، اور اس کا ذہن ساری انسانیت اور اس کی تمام فکری جدوجہ دکی اچھی متاع کو این اُندر لے سکے۔

کُس ( اسلام نے ابتدائی ایام میں تاریخ انسانی کی بی خدمت بڑی خوبی سے سرانجام دی تھی، قرآن کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے میں می طرح مختلف قو میں اور تمد کن آپس میں تحقم کتھا ہور ہے تھے اور ہر قوم اپنے آپ کو کافی بالذات اور مستغنی عن الغیر ( دوسروں سے بے نیاز ) بحقی تھی ،عیسائی کہتے تھے کہ جو عیسائی نہیں وہ انسان ہی نہیں، اس طرح یہودیوں نے اپنے آپ کو سب سے جدا کرایا تھا، ایرانی اپنی جگہ کمن تھے ،اور مہندوستان والوں نے سمندر پار دیکھنا تک خلاف نہ جب بنا رکھا تھا ۔ اس وقت دنیا کی بیر حالت تھی جیسے چھوٹے چھوٹے گڑھوں میں پانی زک گیا ہو، اور ایک گڑ ھا دوسرے سے مجد اہو، اور سب الگ الگ سڑ رہے ہوں ، عربوں کی نئی قوم ایک سیلاب کی طرح نازل ہوئی اور انہوں نے سب گڑھوں کو ایک کردیا۔ اور ساری نوع انسانی الگ الگ گڑھوں کی بجائے ایک ذَخَّار سندر بن کئی ، سب قو موں کے دہنی اور قلری وحارے اس میں گرنے کئے ،اور اس طرح مجموع طور پر انسا نیت کو آ کے بڑھنے کا موقع ملا ۔ عرب ان پڑھ تھے، انہوں نے سب قو موں کے علوم کو سر آتھوں پر لگایا،ان کا کوئی بندھا نکا تھی۔ افادات : مولانا عبيداللدسندهي

انہوں نے سب تمدُنوں کو کھنگالا اور خُد لَمَ اصَف اوَ دَعُ مَا کَدِر (ایچی چیز لے لو کُر کی کوچوڑ دو!) پرعمل کرتے ہوتے سب تمدُنوں کے ایتھے پہلو لئے۔ ای طرح انہوں نے عیرائیت، یہودیت، بحوسیت اور صابیت سب کو ایک آنکھ سے دیکھا اور سب کو ہر ملا طور پر کہہ دیا:'' کہ انسان خواہ کوئی بھی ہو جو انسانیت کے بُٹیا دی اصولوں کو مان لے دہ اچھا انسان ہے، نام ، نسل ، رنگ اور گروہوں کے احمیا ذات سب باطل بین'۔ دوسرے معنوں میں عربوں نے انسانیت کو جو کلڑوں کلاوں میں بٹ چکی تھی ، اس کا شیرازہ پھر از سرنو بائدھ دیا اور الگ الگ اور باہم مخالف اور مخاصم (باہم جھکڑنے والی) قومیتوں کو ایک میچ بین الاقوامی نظام دیا: یہی اسلام کا عالمگیرانقلاب تھا۔

مسلمانوں نے اسلام کے اس عالمگیر انقلاب پر بعد میں ایک عالمگیر تمد ین انسانی کی تبیا در کھی۔ إدهر بغداد میں اُدسر قرب می مشرق دمغرب کی تمام قو موں اور ان کے افکار وفدا جب کا اجتماع ہوا ، جرنسل کے لوگ آئیس میں ملے ، ایک دوسرے کے خیالات سے واقف ہوتے ، ایک زبان کے علوم دوسری زبان میں ترجمہ ہوتے ، جندوستان کی طب وحکمت ، یونان کے فلسفے، استدر سے علوم، ایرانیوں کا ادب، یہود یوں اور عیسا تیوں ک روایات فرجی، اور عربوں کی زبان اور دین سے، انسانی تمد کن کی ایک نئی بیئت (شکل) کی ترکیب ہوتی، جو ماضی کے سارے علوم وفنون اور حکمت وفلسفے کا نچوڑ تھا۔ اور حال واستقبال کے لئے مشعل راہ - یہ فعا اسلام کا تاریخی کا رنامہ ، انسانی تسلمانوں ک

اسلام کے اس تاریخی کارنا مے کی روح در اصل اس کی عالمگیریت اور جامعیت تھی مسلمانوں نے سب ند ہیوں اور تمڈنوں کواصلاً ایک سمجھا ۔ اُن کی فرجی کتاب نے ساری انسانیت کو مخاطب کیا ۔ اُن کے مفکروں نے علم وفلنے پر بحث کی تو سب قوموں کے دہنی سرمائے کو چھان ڈالا ۔ اُن کے موَرخ تاریخ کھنے گھتے اُلگہ تو انہوں نے حضرت آدم سے شروع کر کے ساری قوموں کی تاریخ کوایک زنچیر کی کڑیاں بنا کر پش کیا۔ ہر قوم جو اپنے اپنے زمانہ تاریخ میں فکرو ممل کی دنیا میں بین الاقوامی قیادت کی ما لک بنی اس کا طُر وُ احمیاز اس کی سے عالمگیریت اور چامعیت تھی اور پھر جب اس قوم کے مطنح کے افادات : مولاناً عبيداللدسندهيُّ

شعوردآ گی

دن آئے تو اس قوم کے افراد کی نظریں ننگ ہو گئیں ،ان کے دماغ اور بھی ننگ ہو گئے اور انسانیت کا بین الاقوامی تصور تو الگ رہا،ان کے ذہنوں میں اپنی پوری قوم کی سائی (منجائش) تک مشکل ہوگئی ۔وہ انسانیت سے قومیت پر آگئے اور قوم سے ان کے فرقے بن کئے ۔اور آخر فرقوں میں بھی آپس میں دال بٹنے لگی اور ننسی نفسی تک نوبت پہنچ گئی۔ پہلے پہودی اور عیسائی اس روگ (مرض) میں بہتلا ہوئے اور آج مسلمانوں کا بھی بہی حال ہے۔ قومی ذہن کا انسانی تصور سے عاری ہوتا، زوال کی طرف اس کا پہلا قدم ہوتا ہے۔

اسلام کے حق میں بید دوام کا وعدہ محض ای بناء پر تھا کہ وہ انسانیت عامہ کا تصور پیش کرتا ہے۔ فی الحقیقت مسلمان وہی ہے جس کے ذہن میں کھی انسانیت کی تخبی کش ہے۔ ایک لحاظ سے اللہ پر ایمان لانے کے بھی یہی معنی ہیں۔ شاہ ولی اللہ صاحب کی حکمت آفرین طبیعت کا بی خاص کمال ہے کہ اس دور میں انہوں نے اسلام کی اس عالمگیر روح کو بے نقاب کیا اور اس سلسلے میں تمام مزاہب ادیان اور نظام ہائے اخلاق میں مشترک اصول متعین فرمائے اور اس طرح از سر نو انھوں نے مسلمانوں کے سامنے وہ تمام ذہنی وسعتیں کھول دیں جو اسلام کے عہد اول میں دین کی روح تجھی جاتی تھیں ، لیکن بعد میں جب مُر دہ دلی اور ذہنی لیسما ندائی کا دور دورہ ہوا تو مسلمان بحق کی مار میں ایک بعد میں جب مُر دہ دلی اور ڈبنی لیسما ندائی کا دور دورہ ہوا تو مسلمان بحق کی کا شکار ہو گئے اور وہ بین الاقوامی قیادت کے منصب سے محروم کر دیئے گئے۔

( ( شاہ صاحب ؓ نے جس طرح آئمہ فقہ کے چار مذاہب میں مطابقت پیدا کی اور پھر حدیث دفقہ میں غلط بنمی سے بعض لوگوں کو جو تصاد نظر آتا تھا اس کو سلجھایا اور اس کے بعد بیہ بھی بتایا کہ حدیث اور قرآن میں کوئی تعارض نہیں، بلکہ حدیث در اصل قرآن ہی سے مستدبط ہے ۔ نیز شریعت وطریقت میں جونزاع چلا آرہا تھا اور اہل شریعت ،طریقت والوں سے ہیزار تصاور اہل طریقت ،شریعت والوں پر تھا۔ شاہ صاحب ؓ نے طریقت کے افکار کو شریعت پر منطبق کیا اور بتایا کہ علم ومعرفت کی رقابت محض غلط بنمی کا نتیجہ ہے ۔ اسلامی افکار وفداہ ب کے مروجہ دائرے سے شاہ صاحب ؓ کی نظر اور بلند ہوئی اور آپ کی بھیرت افروز نگاہ پر میہ حقیقت واشکاف ہوئی کہ حق شناس جہاں بھی ہوتے اور جس دور میں بھی ہوئے ان سب نے اس حقیقت کو ایک ہی رنگ میں دیکھا ہے ۔ بے شک انہوں نے جن الفاظ افادات : مولانا عبيداللدسندهيّ

شعورد آگمی

میں اس حقیقت کی تعبیر کی وہ زمانہ، ماحول اور مزاج کے اعتبار سے ایک دوسرے سے جدا تھی کے نگاہوں نے اس تعبیر کو اصل سجھ لیا اور لگے آپس میں لڑنے ۔ نیچہ میہ ہوا کہ انسان آپس میں ایک دوسرے کے دشمن بن گئے ، یہی اصل ہے اختلاف عقائد کی ، لوگوں نے '' حبل اللہ'' (اللہ کی رشی ) کو چھوڑ دیا اور اپنے تعضبات کو خُد انجھ میٹھے۔

خدا اور بندے کے تعلق کو ہی لے لیج کی نے بندے اور خدا کے تعلق کو بیٹے اور باپ سے تعبیر کیا اور کسی نے خلول (سرایت کر جانے ) سے ، الغرض ہر قوم نے اپنے اپنے مزاج کے مطابق اس ما فوق التعبیر تعلق کو عام فہم بتانے کی کوشش کی ، مقصود سب کا ایک ہی تقالیکن تعبیر یں جداجدا ہو کئیں اور جوں جوں زمانہ گزرتا گیا، ان تعبیروں کی وجہ سے اصل حقیقت پر پردے پڑنے لگے ۔ آخر کو قر آن آیا تو اس نے ای تعلق کو اس طرح پیش کیا کہ پہلے تو ہمات اور گراہیوں کا سند کی ہے ، سملے میں قر آن کا اصل مقصد مذاہب کی تعلیط نہ تقی بلکہ دین کا ایک ایسا عالمگیر تصور پیش کرنا تھا جو سب کی بچھ میں آجائے اور اس سے پہلے کی طرح غلط فہمیاں بھی پیدانہ ہوں ۔

|         | افادات : مولانا عبير اللدسند هي         | 18                                  | شعوروا تحجى                                                       |     |
|---------|-----------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----|
|         | بنا فرض شجھتی رہی ۔شاہ صاحب ؓ           | شريعت ان كو پورا كرنا ا             | مقصود حقيقي تصح اور ہر مذہب اور                                   |     |
|         | بی ہے کہ تہذیب نفس کے سلسلے             | قیر پر بیہ بات روثن کی گ            | ''ہمعات'' میں لکھتے ہیں:''اس فن                                   |     |
|         |                                         |                                     | ميں جو چز شريعت ميں مطلوب                                         |     |
|         |                                         |                                     | خصلتوں کے لئے بھیجا ،تمام مل                                      |     |
|         |                                         | and the second states of the second | کرنے کی ترغیب وتحریص ہے،                                          |     |
|         |                                         |                                     | · <sup>• •</sup> گناه' ٔ بے مراد : وہ عقائد دا تمال               |     |
|         | حقيقت اوراس كي طرف ميلان                | •                                   | -                                                                 |     |
|         |                                         | •                                   | ہرسلیم الفطرت انسان کے اندر دو                                    |     |
|         |                                         |                                     | مراد محض وضو اور عنسل ہے بلکہ طب                                  |     |
|         |                                         |                                     | ہے۔ جب آدمی نجاستوں میں آل                                        |     |
|         |                                         |                                     | وبراز اورریج نے اس کے معد                                         | 1   |
|         |                                         |                                     | ی- انقباض جنگی اور نحون کی ایندر پا<br>س                          | ومر |
|         |                                         |                                     | کرے گا ۔اور صاف لباس زیر۔                                         |     |
|         | ، که طهارت یمپی وِجُدانی کیفیت          |                                     | انشراح ،ئمر وراورانبساط کا احساس<br>مذ                            |     |
|         |                                         | •                                   | ہے جوانس اورنور سے تعبیر کی جا                                    |     |
|         | وع) یعنی نہایت در جے کی عجز<br>مصفحہ مط |                                     |                                                                   |     |
|         |                                         |                                     | ونیازمندی ہے۔اس اجمال کی <sup>تفع</sup>                           |     |
|         | -                                       |                                     | تثویثوں سے فراغت کے بعد صف                                        |     |
|         | •                                       |                                     | ال پرایک حیرت اور دہشت کی ک<br>جن جالعنہ بیایہ مرکب               |     |
| J. W. C |                                         |                                     | د خضوع لیتن نیاز مندی کی صورت<br>بنار مدیر کراک کی ایس محصر ک     |     |
| /       | •                                       |                                     | انسان جب کا ئنات کی اس تقحی کو<br>پار مد سر کسی باق               |     |
|         |                                         |                                     | حالت میں وہ کسی ادر قوت کے سا<br>دبیر ہر وائی ایسر محین کرتی ہر ک |     |

دست وپائی اسے مجبور کرتی ہے کہ وہ اپنے سے بلند تر کسی اور قوت کو مانے ۔ایک سائنس دان نے اسے ''ماد بے'' سے تعبیر کیا بفلسفی نے اسے ''عقل کُل ''مانا اور مذہبی اسے

•

| افادات : مولانا عبيداللدسند حل     | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | م<br>می                    | شعوروآ         |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|----------------|
| محق کو پیچاننااور ان سے اُلفت و    | ر کرنا اور ہرایک کے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بابهی بھائی چارہ اختیا     | (۵)            |
| (1)_                               | کمسنِ معاشرت' ہے.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بثاشت سے پیش آنا''         |                |
| برتی ملتی ہے اور ان کے چھوٹنے      | فکمیل سے انسانیت کو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ں چاراخلاق ہیں جن کی       | ¢-             |
| اس دنیا میں مجتنے بھی تمد کن ب     | لڑھے) میں گرتاہے.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ان قعرِ مذلت (ذلت کے       | <u>سے انسا</u> |
| يعتيں معرضٍ وُجود ميں آئيں، اگر    | م ہوئے اور جو بھی شر <sup>ا</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | فدر بھی فکری ادارے قائ     | اورجس          |
| مت کرنا تھا تو انہوں نے انہی چار   | اور ان کی حالت کو در س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ييش نظرانسانوں كوأتھانا ا  | ان کے          |
| ،عيسايت اور يهوديت كا معامله تو    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                |
| کے غربی فکر ،ایرانیوں کے نظام      | فهُ اخلاق ، ہندؤوں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | اہر ہے کیکن اگر چینی فلس   | بالكل ظ        |
| کابغور مطالعہ کریں تو آپ کو کسی نہ | امفریوں کے غدیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | یونانیوں کی حکمت اور قد یم | حيات،          |
| روں سے بچنے کی تاکید کے گی۔        | کی درستی اور ان کی ضر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ورت ميں ان چار اطلاق       | کسی صو         |
| رياست "ميں عدالت كو زندگى كى       | ل <mark>ون کا اپنی کتاب"</mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | کیم بزرجرکے اتوال ،افلا    | ارياني تح      |
| تی"" کے ارشادات، ہندؤوں کے         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                |
| لسف * * كنوسش * كى تعليمات ان      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                |
| ی دی اخلاق کوتر تی دی جائے اور     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                            |                |
| م اور صدیق این این قوموں کو یہی    | ، اور تمام حق شناس حکیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ل ای لئے مبعوث ہوئے        | تمام رسو       |
|                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تےرہے۔                     |                |
| اورغیر مسلموں کے نظریۃ اخلاق       | and a state of the |                            |                |
| ی بھی پیدا ہوجائے گی۔بے شک         | یں فراخد لی اور ردادار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | لى نزاع ندرب كا ادر بم     | يس اصو         |

میں اصولی نزاع نہ رہے گا اور ہم میں فراخد کی اور رواداری بھی پیدا ہوجائے کی ۔ بے شک ساج کے چھوٹے طبقوں میں تو چیقان مؤجود رہے گی ،لیکن ایسے بی جدیہا کہ ایک بی ملت کے مختلف فرتوں میں مخصوص رجحانات اور استعدادوں کی بناء پر ڈبنی اور مرجبی اختلافات ہوتے ہیں ،لیکن جہاں تک اصحاب عقل وزشد کا تعلق ہے ان کو آفاب نبوت سے چھوٹی ہوئی شعاؤں اور حکیم کے دماغ سے نظے ہوئے اخلاقی نظام میں فرق مراجب تو ضرور نظر آئے گا لیکن وہ دونوں کو ایک دوسرے کی ضد نہ سمجھیں گے ۔ اس کا نتیجہ سے ہوگا کہ صالح غیر مسلم اور صالح مسلمان ایک دوسرے کی خوچوں کو بحیثیت انسان کے نظر انصاف سے

شعوردآتكمي افادات : مولاياً عبيداللدسندهيُّ 21 جانیتے کے قابل ہوں گے۔ ہمارے خیال میں بید تصور کل بنی نوع انسان کو موجودہ خلفشار سے نکال سکتا ہے ۔ ہر قوم کے عقل مند طبقوں کا زبخان اب اس طرف ہور ہاہے اور وہ کوشش کر رہے ہیں کہ این این فکری نظاموں کو عالمگیرانسانیت کا ترجمان بنا کر پیش کریں ،لیکن کس قدرافسوس كامقام ب كدوه دين جو مح معنول من سارى دنيا كا دين تما اور وه كتاب جوكل نوع انسانی کی ہدایت کی علمبردارتھی اور وہ ملت جس نے سب قوموں کی ایک بنایا اور جس کا تمدٌن ساری انسانیت کی" باقیات صالحات'' کا مرقع تھا ۔وہ دین، وہ کتّاب، وہ ملت اور اس کا تمد ن ایک فرقے کی جا گیرین کررہ گیا ہے اور وہ لوگ مینیں سجھتے کہ اس وسعت یذیر دور میں جس میں کہ کرہ زمین کی سب دوریاں سکڑ گئی ہیں ملکوں ،قوموں اور براعظموں کی سرحدیں سمٹق جارہی ہیں، دیل، جہاز طیاروں اور ریڈیو نے سب انسانوں کواپنی کہنے اور دوسروں کی سننے کے لئے ایک البانی برادری میں بدل دیا ہے ۔اس زمانے میں الی تعليم کو جوضحج معتوں میں عالمگیراور انسانی تھی ایک گروہ اور جماعت میں محدود کر دینا کتنا براظلم ہے معلوم نہیں مسلمان اسلام کو کب مجیس کے؟اور قرآن کے پیغام کو کب اینا ئیں گے؟

## \$\$\$\$\$

حواله جات: (1) دیکھتے جمعات (فاری): ہمدہ نمبر ۲۱، ص۹۹ مطبوعہ شاہ دلی اللہ اکیڈی حیدر آباد (اردو ترجہ ص۱۵۰) مطبوعہ سندھ ساگر اکیڈی لاہور۔

مقاله نمبر (۲)

شعوروآ كمجى

ፉ خُدايرتي ،انسان دوستي 🔌

22

میرے نزدیک ساری آسانی کتابیں در اصل وحدت انسانیت کی ترجمان ہیں اور حقیقت شناس علیم بھی ای فکر کے مغسر تھے ،لیکن ہوا یہ کہ ان کے تبعین نے اپنی الگ الگ نولیاں بنالیس اور اپنی نولی کو اور اپنی نولی کی بات کو وہ ساری انسانیت کا مدعا بنا بیٹھے ۔ ہر قوم کا دعویٰ ہے کہ ہمارا نبی آخری ہے اور ہمارا دین سب سے سچا دین ہے ۔ ہر قوم اس کے ثبوت میں دلیلیں دیتی ہے ، کہ ہان و منطق کے زور سے اپنی بات منوانے پر اصرار کرتی ہوں تو ان کی صفائی پیش کرتی ہے ، کہا ایک حقیقت کا جو یا (متلاشی ) اس صورت حال سے ہوں تو ان کی صفائی پیش کرتی ہے ، کہا ایک حقیقت کا جو یا (متلاشی ) اس صورت حال سے

ان الجمنوں سے نطلنے کا صرف ایک ہی می ب اور وہ یہ کہ مذاہب اور آراء کے ان اختلافات کو ایک طرف رکھواور عام انسانیت کی تاریخ کا مطالعہ کرواور پھر پند لگاؤ کہ آخر مجموعی انسانیت کا طبعی تقاضہ کیا ہے ۔انسان کن باتوں سے قعر تنزل (لیتی کے گڑھے) میں گرے اور کو نے اُصول تھے جن پر چل کر وہ بام رفعت (بلندی) پر پہنچ ۔اس تلاش و جتجو کے بعد انسانوں کی اس طویل تاریخ میں جو اُصول سب قو موں کے درمیان مشترک نظر آئیں گے وہ ''فطرة اللہ'' ہے ۔اور یہی' وین قیم '' ہے اور جو تعلیم مجموعی انسانیت کی اس فطرت کے مطابق ہوگی وہی جن ہے۔

قرآن مجید کے برحق ہونے کے بیہ معنی ہیں کہ وہ ایسی تعلیم دیتا ہے جو سب انسانوں کے فطری ربحانات کی آئینہ دار اور ساری نوع انسانی کے فائدے کے لئے ہے۔ لیکن اگر قرآن کو ایک فرقہ یا گروہ کی کتاب بنادیا جائے تو پھر بید ثابت کرنا کہ وہ از لی اور اہدی ہے اور اس کی تعلیمات سب کے لئے ہیں اور ہر زمانے کے لئے ہیں، بردا مشکل ہے، قرآن کی عالمگیر بیہ محض اس بناء پر ہے کہ وہ کل انسا نیت کی کتاب ہے۔ افادات : مولانا عبيداللدسندهيّ

میرا بیعقیدہ ہے کہ انسانیت کی ترقی کے لئے ہر دور میں ایکھے لوگ آتے رہے ،ان حق شناس بندوں نے انسانوں کی ہدایت کے لئے اپنے اپنے وقت میں تعلیمات الہی کی تبلیخ کی اور اس طرح انسانیت کا قافلہ منزل بہ منزل آگے بڑھتا چلا گیا، عہد ماضی کے بی روشن نقوش انسانی تاریخ کے صفحات پر کم ویش کچھ ردو بدل کے ساتھ ثبت ہیں ،قر آن کے عالم کو چاہئے کہ دوہ انسانی تاریخ کے اس مطالع سے معلوم کرے کہ انسانی ترقی کے عام اور غیر متبدل قوانین کو نسے ہیں ،اس کے بعد وہ قر آن میں فور کرے ،وہ دیکھے گا کہ قر آن ان ہی عالمگیر اور نا قابل تغیر اصول حیات پیش کرتا ہے ۔ یہ قر آن کا صحیح منہ ہوم ہے اور یہی چیز ہے جو از ل سے ابد تک قائم رہے گی، اور اس کے مانے میں تمام انسانوں کا

جیسا کہ پہلے بیان کیا آبا ہے، تمام انسانوں میں ایک وحدت فکری ہے اور ان میں یہی ایک نظد اشتر اک ہے جس سے ادیان ،اجناس اور اقوام کے اختلاف کم ہو سکتے ہیں، نیز قرآن اور دوسری الہی کتابیں ای وحدت فکر ی کی تر جمان ہیں ،لیکن ہم د یکھتے ہیں کہ ہر مذہب نے اپنی ایک ملت ( جماعتی تنظیم ) بنائی اور اس ملت کو اپنے لئے شریعت یعنی قانون بنانے کی ضرورت پڑی ،ایک ملت نے ایک وضع اختیار کی اور دوسری ملت نے دوسری وضع ، ایک کی شریعت کچھ اور تھی اور دوسری کی کچھ اور اب اگر ہم ان تمام ادیان کی وحدت مان بھی لیں تو شریعتوں کے اِن اختلافات کا کیا جواب ہے؟

بات یہ ہے کہ قانون نتیجہ ہوتا ہے کہ ایک خاص قوم کے خاص حالات اور خاص زمانے کے تقاضوں کا، زمانہ بدلتا ہے اس کے ساتھ اس کے تقاضے بھی بدلتے ہیں ،اور حالات میں بھی تبدیلی ہوتی ہے ۔ کُلَّ یَوْدِ هُوَ فِیْ شَأْنِ (20:00) لیحیٰ ہر نیا زمانہ ' شان اللہ'' ہے اور اللہ کے ' فیم ون' کی نہ کوئی حد ہے اور نہ حساب ، نے زمانے کو نہ مانا اور اس کے تقاضوں کا انکا کرنا ' فیم ون اللہ'' کا انکار ہے ۔ شاہ ولی اللہ کا کمال ہے ہے کہ انہوں نے قرآن کی تعلیم کا صحیح تجزیہ کیا ، حکمت جو دائی ،سرمدی اور عالمیر ہے ، اس کو قانون سے نمایاں کرے دکھایا ۔ چونکہ قانون کا قوم کے مزاج اور حالات سے متاثر ہونا خروری ہوتا

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي | 24 | شعور د آگېي |
|-------------------------------|----|-------------|
| ن نے جو حکمت پیش کی ہے وہ     |    |             |
|                               |    | ابدی ہے۔    |

اب اگر قرآن کو یول سمجھا جائے تو آدمی ہر عامی وفاضل (عام وخاص) کو قرآن کا منہوم ذہن نشین کراسکتا ہے اپنے ند جب والے کو بھی سمجھا سکتا ہے اور غیر خد جب والے اور لا خد جب کو بھی قائل کرسکتا ہے ، میرے خیال میں ہر وہ پخض جو سوچتا ہے اور سوچ سمجھ کر دنیا میں چلنے کا خیال رکھتا ہے وہ کسی خد جب کا ہو، یا اس کا کوئی خد جب نہ ہو وہ قرآن کے اس منہوم کو ضرور مانے گا۔

مقصد یہ ہے کہ زمانے کے ساتھ ساتھ لازمازندگی کے مظاہر بدلتے جاتے ہیں ، لیکن مظاہر کی تبدیلی کے یہ معنی نہیں ہوتے کہ اب زندگی کی اصلیت میں بھی کوئی فرق آگیا ہے، بیتک قرآن کی تعلیم کا نتیج ایک زمانے میں ایک خاص مظہر میں جلوہ گر ہوا۔ اب ضروری نہیں کہ وہ دوسرے زمانے میں پھر بعینہ ای صورت میں ظاہر ہو، سحابہ "کے زمانے میں تیر و کمان تلوار اور ڈ حال سے جہاد ہونا تیا ۔ اور مجاہدین اونٹوں اور گو ڈوں پر سوار ہو کر جہاد کو نطلتے تھے، اب قرآنی تعلیم نے اگر بھی ای تو ہو کاروں کو جہاد پر آمادہ کیا تو ضروری نہیں کہ پھر تلوار ، ڈ حال، اونٹ اور گو ڈوں کی نوبت آئے ۔ ای طرح خلافت راشدہ "کے دور میں مساوات اور انصاف کا اصول ایک خاص ن چ پر نافذ ، دا، اب زندگی بہت بدل گئ ہو اور اس کے ساتھ زندگی کی ضرور تیں بھی بدل گئی ہیں، اس لئے مساوات اور انصاف کا حلقہ اثر بھی وسیتے ہوگا، بینی مقاصد تو وہی رہیں گے، لیکن ان کی ملی شکل حالات واسباب کی تبدیلی کی وجہ سے پہلی سی نہ ہوگی ، اصل مقصد کا تعلق حکمت سے بے اور ملی شکل کا نام حالون ہے۔

<sup>4</sup> ( مختصرا قرآن کا مقصود اصلی انسانیت عامد کا تزکید اور اس کا ارتقاء ہے ،وہ تمام انسانیت کو اس بُنیادی اُصول دمتصد کی طرف کو ٹانے آیاتھا ،اس کا پیغام بیتھا کہ سب انسان ایک بیس ، رنگ ونسل اور قوم کا فرق حقیقی نہیں، دھڑے بندیاں اور گروہ بنانے کی طبقہ وارانہ ذہنیت غلط ہے، قرآن نے زندگی کے یہی عالمگیر اور تا قابل تغیر اُصول چیش کئے بیں ان کو اگر خور سے بچھ لیا جائے تو ذہن وحدت انسانیت کی صحیح روح کو پالیتا ہے۔

شعوروآ کمچی

ای بناء پر قرآن نے اپنے ابتدائی عہد میں قیصریت اور سرویت کو جو اس وقت استحصال بالجر کی بدترین مظہرتفیں جتم کرنے کی دعوت دی،اور اس کی جگہ ایسا نظام قائم کیا جس میں انسانی مساوات ، ہر ایک سے انصاف اور انگزت ، بنیادی اُصول تھے،قرآن کی تمام تعلیمات کا دار و مدار ہمارے خیال میں انہی اعمال صالحات پر ہے اور چونکہ جب تک اعلی اور بلند نصب العین انسان کے سامنے متعین نہ ہواس سے اعمال صالحات کا ظہور ممکن نہیں ہوتا۔ اس لئے قرآن نے بار بار ایمان باللہ پر زور دیا ہے یعنی ایمان باللہ نصب العین ہمیں ہوتا۔ اس لئے قرآن نے بار بار ایمان باللہ پر زور دیا ہے یعنی ایمان باللہ نصب العین العین کو کمل میں لانے کا ذریعہ اور اخوت کے ذریعے انسانیت عامہ کی فلاح و رہبود اس نصب

اگرنظر بعیرت سے دیکھا جائے تو ایمان باللہ کا عقیدہ انسانیت کے لئے ایک بلنداور اعلیٰ نصب العین کی حیثیت رکھنا جاتے تو ایمان ردنیا میں اس سے ارفع تصور ممکن نہیں ۔ اللہ کے تصور میں وحدت انسانیت اور وحد میں کا تنات سب آجاتے ہیں اور ذہن کے سامنے لامحدود آفاق اور بے کنار وسعتیں واشگاف موجاتی ہیں ۔ اللہ کا صحح تصور سب پنہائیوں کو اپنے اندر سمیٹ لیتا ہے اور فکر انسانی کی کوئی بلند کی اور وسعت نہیں جو اس تصور سے بلند تر اور وسیح تر سوچی جاسکے ۔ ایمان باللہ کی سب سے اور کی منزل میہ ہے کہ آدمی میہ مانے کہ اس زمین اور آسان میں اگر کوئی ؤجو دِحقیقی ہے تو اس کا ہے، جو کچھ ہے سب اس کا فیضان.

ایمان باللہ یا خدا پر تی کی ایک منزل انسان دوت ہے، اگر آ دمی یہ مانتا ہے کہ سارے انسان ای کے پیدا کئے ہوئے ہیں ۔اور اس کو خالق حقیقی سے محبت ہے ، تو لازمی ہے کہ اس کی مخلوق سے بھی محبت ہو ،اور اگر اسے مخلوق سے محبت نہیں ، تو یہ سمجھ لو کہ وہ خدا کی محبت کے دعو کی میں سچانہیں ،خدا پر تی کی پہچان اس دنیا میں تو یہی ہے کہ خدا پر ست انسان کو خُدا کے سارے بندوں سے محبت ہو، اور وہ خُدا کی خوشنودی ، اس کی مخلوقات کی خدمت اور اس کی بہودی میں ڈھونڈ ہے۔

ہارے صوفیاء کرام نے تو خُدا پر سی کی اس عملی شکل یعنی انسان دوستی کو اصل دین قرار دیا تھا ،ان کا تو ہی عقیدہ ہو گیا تھا کہ جسے صرف اپنے گردہ اور جماعت سے محبت ہے اور دہ

شعور د آ گچی

دوسروں کو جواس کے ہم عقیدہ نہیں ، نفرت سے دیکھاہ وہ سچا موحد اور خدا پر ست نہیں ہوسکتا وہ اپنی تعلیما ت میں ہمیشہ اس بات پر زور دیتے رہے کہ تمام انسانوں کو ''عَبَالُ اللهِ '' (اللّٰد کا کنبہ ) سمجھو! اور ان کا خود اپنا عمل بھی اس کا شاہد تھا، لیکن اس سے بید خیال نہ ہو کہ انہوں نے صواب ونا صواب اور تواب وگناہ کی تمیز اتھا دی تھی ۔ بے شک وہ نیکو کار کو اچھا سمجھتے تھے ، لیکن غلط کا رکا انہیں اس نیکو کار سے زیادہ خیال رہتا تھا، اور جس طرح ماں اچ نافرمان بچ کے لئے زیادہ کڑھتی ہے اور اس کا اسے دوسروں سے زیادہ خیال ہوتا ہے، اسی طرح غلط کا رکو سید ھے داستے پر لگانے کے لئے میہ خدا پر ست بزرگ بے قرار رہتے تھے۔

26

افادابت : مولانا عبيداللدسندهيُّ

کر (انسان دوسی خدا پر تی یا ایمان باللہ کا میں جذبہ تھا، جس نے رسول اکرم بل کو گھر کا ارام قربان کر سے ملتے والوں کو راہ راست پر لانے سے لئے بے تاب کردیا تھا۔ گوآپ کو بر نعمت میسر اور بر قسم کا اطمینان حاصل تھا، کیکن دوسروں کا ذکھ اور ان کی گمراہی تھی کہ آپ بلی کو بے چین کئے دیتی تھی، چنا تی وہ ملے میں اپنا پیغام سناتے کھرتے تھے، طائف والوں کو جا کر حق کی دعوت دیتے تھے، ختیاں ہوتیں تو صبر کرتے اور جو سختیاں طائف والوں کو جا کر حق کی دعوت دیتے تھے، ختیاں ہوتیں تو مبر کرتے اور جو سختیاں اس انسان دوسی کے مسلک کی تر جمان بی اور حضرت موسی ایک ، حضرت عسلی ایک اور رسول اکرم بلی کی تعلیم اور عمل، خدا پر تی کی ای مادی شکل لیونی انسان دوسی کا نمونہ تھا، بر تو جس سے مقصود مید تھا کہ انسان کے دل میں مجموعی انسان دوسی کا نمونہ تھا، ہوجائے، اتی منٹے ہوئی کہ مدی کے دل میں اپنی ذات کے سوا کسی اور کی مائی ( محفرت کی ایک مشکل ہوگئی۔

صوفیاء کرام کی کتابوں اور ارشادات میں باربار اسی انسان دوش پر زور دیا گیا ہے۔ اور طرح طرح کی مثالوں سے سید نہن نشین کرانے کی کوشش کی گئے ہے کہ اُس وقت تک آدمی خُدا پرست نہیں ہوسکتا جب تک سارے انسانوں سے اسے محبت نہ ہو، شیخ سعد گ نے (اپنی کتاب)'' بوستان'' میں اس بات کو داضح کرنے کے لئے ایک حکامیت کھی ہے،

فرماتے ہیں:

\*\* حضرت ابراہیم علیہ السلام کی عادت تھی کہ جب تک کوئی مہمان دستر خوان پر موجود نہ ہوتا، کھانا نہ کھاتے ، ایک دفعہ کوئی مہمان نہ آیا، دو پہر کو آپ گھر سے نگل کر مہمان کا انظار کرر ہے تھے ، تخت گری کا موسم تھا ، لو چک روی تھی اور تپش کے مارے ہر ذکی روح کا برا حال تھا ، دیکھتے کیا ہیں کہ دور سے ایک بوڑ حا گرتا پڑتا چلا آرہا ہے اس کے کپڑ نے پہلے ہوتے ہیں ، اس کا جہم گردد خبار سے آٹا پڑ اہے ، ہونؤں پر پرڑیاں جی ہوئی ہیں ، حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بڑے شوق سے مہمان کا استقبال کیا اور خوش خوشی اسے مکان کے اندر لے گئے ، دستر خوان پڑتا گیا اور آپ نے بہم اللہ کہہ کر لقمہ خوشی اسے مکان کے اندر لے گئے ، دستر خوان پڑتا گیا اور آپ نے بہم اللہ کہہ کر لقمہ تو ڈرا، مہمان نے اللہ کا نام لئے بغیر کھانا شروع کردیا ، حضرت ابراہیم علیہ السلام کو تجب ہوا، پوچنے پر اس نے کہا کہ جس تو اللہ کو مانا نہیں ہوں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو تجب شھمہ سے بہتا بہ ہو گئے اور اسے ای حال جل یغیر کھاتے بیچ گھر سے باہر نکال دیا، اس کے بعد فوراندی اللہ تعانی کی طرف سے دی آئی اور حضرت ابراہیم علیہ السلام سے کہا میں کہ جس نے تو اپنی کی طرف سے دی آئی اور حضرت ابراہیم علیہ السلام سے کہا کہ کہ ہو رورت ای اللہ تعانی کی طرف سے دی آئی اور حضرت ابراہیم علیہ السلام سے کہا تو کرا، مہمان نے اللہ کا نام ہے بند کہ میں تو الد کو مانا نہیں ہوں۔ حضرت ابراہیم کا ان سنا تھا کہ تو ہوں ای کہ میں نے تو اپنے ایں بند یہ سے میں میں دعفرت ابراہیم کا ان سنا تھا کہ تکھیں ہوں ایں ، لیکن تم سے بیمی نہ ہو ۔ کہ ای میں میز ہے کہ میں ہوں ہو ہو ہوں ای بیم علیہ السلام سے کہا کو پورا کیا ، لیکن تم سے بیمی نہ ہو سے نہ ہو میں کہ میں جن کہ کو ایک دونت کا کھانا ہی حضر دورت

ای مضمون کی رسول اللہ ﷺ سے ایک حدیث مردی ہے۔ ارشاد ہوتا ہے کہ: "قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ایک بندے سے پو یکھ گا کہ میں بھوکا تھا تونے مجھے کھانا نہ کلایا ؟ بندہ جیران ہوکر کہے گا کہ اے باری تعالیٰ ! تو تو بھوک سے بے نیاز ہے، تیج کھانے کی کیا حاجت، بھر ارشاد ہوگا کہ میں پیاسا تھا تو نے جھے پانی نہ چایا ؟ بھر کہے گا کہ میں نگا تھا ، تونے جھے کپڑا نہ پہنایا ؟ ہر سوال کے جواب میں بندہ کہے گا کہ اے میرے دب ! تیج ان چیزوں کی کیا خرودت ، تو تو ان سب چیزوں سے بے نیاز

ہے، اس وقت خُدا تعالی فرمائے گا کہ میرا ایک بندہ مجوکا تعا تو نے اسے کھانا ند کھلایا۔ وہ پیاسا تعا تونے اسے پانی ند پلایا ، وہ نظا تعا تونے اسے لباس ند پہنایا''۔(2) تو کہنا ہی ہے کہ صحیح خد اپر تی آ کے چل کر لاز مانسان دوتی کا موجب ہوتی ہے ، قرآن مجید اس خد اپر تی کی تعلیم دیتا ہے اور میں نے قرآن مجید سے بہی سیکھا ہے کہ سب انسانوں کو ایک سمجھوا ورجس بات کوتم جانے ہو کہ اس میں سب کا بھلا ہے ، وہ بات ہر ایک سے کہو ! سمجھا وُ ! بار بار اس کے ڈبن نشین کرا وُ ! اور اگر ہی بات اس کے دل میں راہ نہیں پیدا افادات : مولانا عبيداللدسندهي

شعورد آ گچی

کرتی اور بنی میں کچھر کا دیس ہیں، تو نرمی سے ان رکادتوں کو دور کرو! اور اگر نرمی سے کا م نہیں چل تو تم حکمت کے ساتھ طاقت استعال کرو! یہ طاقت ان آ دمیوں کے خلاف ہوگ جو برائی کے مرتکب ہیں اور نہ اس کا محرک ان سے نفرت کا جذبہ ہوگا ، بلکہ در اصل ان زکادتوں کے خلاف ہوگی جو انسانوں کو انسانیت سے دُور رکھنے کا سبب ہیں، کلمہ حق یہی ہے اور حق کے لئے جہاد کرنے کے یہی معنیٰ ہیں ، جہاد بے شک بکدوں (ثر الوگوں) کے خلاف ہوتا ہے لیکن اگر خور سے دیکھا جائے تو اس سے مقصود بکری کا استیصال (خاتمہ) ہے اور ہدی سے جنگ کرنا انسانوں کی سب سے بڑی خدمت ہے۔

\$\$\$\$

ح**والہ جات:** (1) برستان از <del>ش</del>خ سعدیؓ باب دوم'' درا<sup>ح</sup>ان'' حکایت در اخلاق پیغیراں (<sup>م</sup> ۰۷) <sup>مطبوعہ</sup> کمتبہ شرکت علمیہ ملتان۔ (2) مسلم شریف ، باب فضل عیادۃ المریض ، مطبوعہ نورشہ کراچی۔

﴿وحدتِ انسانيت ﴾

میں نے زندگی میں عقیدہ اور عقید ے کو عملی شکل دین کے لئے جہاد کرنے کا یہ سبق قرآن مجید سے سیکھا اور اس سبق کا عملی نمونہ مجھے رسول مقبول پیل اور آپ پیل کے صحابہ یکی زندگیوں میں بدرجہ اتم نظر آیا ، میں مسلمان ہوا تو شاہ اساعیل شہید سے مجھے خاص طور پر موانت ( اُنس وحجت ) ہوگئی اور ان کی مجاہدانہ زندگی میرے لئے کشش کا باعث نمی ، ان بزرگوں کے عمل نے میرے جذبہ جہاد کو گر مایا ، اور ان کی تعلیمات نے میرے عقید کے کو دسعت اور گرائی بخشی ، وہ جذبہ جہاد کو گر مایا ، اور ان کی تعلیمات نے میرے تھا ، شاہ ولی اللہ اور ان کی جماعت کی برکت سے اتنا وسیتے ہوا کہ وہ ساری دنیا پر محیط ہو انسانیت کا صحفہ ہے اور بھی سرا کا مطالعہ کرتے پچاں ساتھ برس ہونے کو ہیں ، لیک بھی ان بزرگوں کی بات پر بھی شر نہیں ہوا، اس کوسو فیصد درست پایا۔ بدلا ہے اور ند آئتدہ بھی بد لے گا ، سارے ادیان ، ندا ہب اور فلسفوں کا اصل الا صول بھی فکر ہے ، اس بٹیا دی فکر کون فطرت اللہ '' کہ لیجئے ، اسے '' دین '' کا نام دیجئے یا اسے ضمیر انسانی سے تعبیر سیجئے ، ای ضمیر انسانی کی تر جمانی انبیاء ، صلحا ء اور حکماء کرتے آئے ہیں ، زمانہ گزر نے کے ساتھ ساتھ اصلی فکر میں باہر سے کدور تیں شامل ہوتی کئیں اور بار بار نے '' نذیر '' اور ' بشیر'' کی ضرورت پڑی ، قرآن مجید بھی ای بنیا دی فکر کا تر جمان ہے ، بار نے '' نذیر '' اور ' بشیر'' کی ضرورت پڑی ، قرآن مجید بھی ای بنیا دی فکر کا تر جمان ہے ، اور یہ بنیا دی فکر عالم کیر ، از لی ابدی اور لا ز وال ، ہے قرآن میں بے شک اس فکر کا تر جمان ہے ، عربی ہے اور ' اُم القری' اور ' من حولھا'' ( کہ مکر مداور ارد کر د کے علاق ) کو سمجھانے ترین کے بیان اور پیرایہ بیان میں ماحول کے لوازم کا خیال رکھا گیا ہے ، لیکن '' مشاہر ف حق'' کے بیان کے لئے ہیشہ'' ساخر و مینا'' کی ضرورت پڑتی رہی ہے ، الی نظر جانے ہیں کہ کہنے والے نے کیا کہا ۔ زمانہ ان کو اس کا محق علم ہوتا ہے کہ الفاظ وتر اکی سرحد سے بہت پڑے دمانی کا مقصود اصلی کی میں کہ محکم مل

شعوروآ کمپی

قرآن مجید ای ضمیر انسانی کا تر جمان ہے ہے، گیتا نے بھی این زمانے میں ای حقیقت کی تر جمانی کی تھی ، تورات اور انجیل بھی ای ضمیر انسانی کے شارح رہے ہیں اور دیگر حکماء نے بھی کہیں کم ، کہیں زیادہ ، ای راز سے پردہ انتہا ہا ہے ؛ توراۃ اور انجیل حق ہیں لیکن جو غلط معانی الحے الفاط کو پہنائے گئے ہیں وہ باطل ہیں ، ای طرح قرآن حق ہے لیکن جس طرح مسلمان اس کو عام طور پر مانتے ہیں اور جوتف سروہ کرتے ہیں وہ حق نہیں، اگر تورات اور انجیل کو غلط مانے والے کا فرقر ارد یے جا سکتے ہیں ، تو قرآن کو غلط مغہوم میں ماننے کیسے سیچ مؤمن کہے جا کیں گے۔

تعليمات شاہ ولى اللہ مح آئين ميں ہم فرآن كواس كى اصلى شكل ميں ديكھا اور ہميں معلوم ہوا كہ خالص اور بر ميل انسانيت ہى قرآن كا صحح اور محل نصب العين ہے، جو تعليم عام انسانيت كى ترقى كے لئے معاون ہے وہ حق ہے اور جو تعليم انسانيت كے ارتقاء ميں حارج ہو وہ حق نہيں ہو سكتى ،ان معنوں ميں قرآن مجيد ميرا عقيدہ بنا اور قرآن كو عملى شكل دينے كے لئے جدو جہد كرنا زندگى كا مقصد تخر ا، قرآن كے اصولوں پر اس دنيا ميں خالص انسانيت كا قيام مادا عقيدہ ہے، مارے زديك خالص اور بر ميل اندانيت ہى

|               |                            |                                             | `                              | •                   |
|---------------|----------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------|---------------------|
| 1111111111    | افادات : مولاناً           | 31                                          |                                | شعورو آگ <u>ې</u> ې |
| کا لب لباب    | اسلام کی تعلیمات           | کر ہےتو یہی ہے۔                             | افظ ہے ،اور سچا دین ا          | فطرة اللدكي مح      |
|               |                            |                                             |                                | قرآن مجيدك          |
| ڔٞؽڹ          | لحقّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ال | الله المله وَدِيْنِ ا                       | هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُوْلَ | 1                   |
|               |                            |                                             | ۅؙڴڔۣ؇ؘڵؠٛۺ۫ڔۣڲ۫ۏڹؘ؇۫          |                     |
| تھ ،تا کہ     | ی اور دین خق کچ ساتم       | بجا اپنے رسول کوہدا ہے۔                     | ہمہ ''وہ ذات جس نے بھ          | .7                  |
| جھیں''۔       | رکین اس کو بُرا ہی سمب     | م ادیان پر ،اگرچه مش                        | ے وہ اس دین جق کو تما          |                     |
|               |                            |                                             | قنف،٩:٢١)                      |                     |
| يترفكريا سب   | س فکروں سے بلند            | ا سے اعلیٰ دین لیعن س                       | مقصود اصلی سب دینوں            | 4 (قرآن کا          |
| •             | •                          |                                             | لاقوامی نظر بیہ جو زیادہ ۔     |                     |
|               |                            |                                             | ادیان کومٹانے نہیں آیا ۔       |                     |
| يا ب كدايك    | رتاریخ میں سے ہوتا آ       | ن اس کا بید کہنا ہے کہ                      | کے ڈجودکو مانیا ہے۔ کیکر       | سب قوموں ۔          |
| رنگ میں رنگتی | <u>ہے وہ اسے اپنے ا</u>    | دن جوں زمانہ گزرتا                          | ب اختیار کرتی ہے اور           | قوم ایک مدہر        |
| إر ہوتا ہے کہ | کیکن اس قوم کا اصرا        | ں دین <sub>ترو</sub> جاتا ہے۔               | س طرح انسانی دین <b>قو د</b>   | جاتی ہے،اورا        |
| ل اور نمائنده | قوم انسانیټ کی حا          | ، ہے اور صرف سی ا                           | ) ساری انسانیت کا دین          | اس کا دین ہو        |
| ورنسل والے    | 🔬 میں ہر رنگ ا             | ین انسانی ہوتا ہے ا                         | ابتداء میں ان کا بیہ فکر د     | ہ، بی شک            |
| تك چېنچې كه   | اورآ خرنوبت يهال           | بی تومی بن جاتا ہےا                         | تاہے ،کیکن آہتہ آہتہ           | کو مقام مل جا       |
| كمراه اوركافر | ، باقی سب لوگ              | ۔ میں بی حق پر ہوا                          | لگتا ہے کہ میں اور صرفہ        | ہر فرد یہ سمجھنے ا  |
| يك وقت آتا    | بندبن كرآ تاب، أ           | انسانیت کا شیرازہ                           | د يک وه دين جوساري             | <u>یں، مارے ز</u>   |
|               |                            |                                             | )<br>) انتشار اور نزاع کا باعی |                     |
| رنے کا سبب    | ت کو ظکر مے ککر مے کم      | ) مٰداہب کو جوانسانیہ                       | نے بد کیا کہ ان تمام قومی      | قرآن ۔              |
| را سے زیا دہ  | ند جب وہ ہے جو خا          | ن کی کہ خُدا کا سچا                         | مردود قرار ديا ،اور بيتلقي     | بن کئے تھے،         |
| ز ہوکر ساری   | اور قوموں سے بالا          | ا بیہ جیں کہ وہ فرقوں ا                     | فُدا ہے قُر بت کے معنی         | قريب ہواور          |
|               |                            |                                             | یخ دامن میں سمیٹ <u>ا</u>      |                     |
| ساری دنیا کو  | فے ہیں _ یکجا کیا ،اور     | نیت پر <sup>منطب</sup> ق ہو <del>سک</del> ن | کُزی نکات کو جوکل انسا         | مٰداہب کے مر        |

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي               | 32                        | شعوروآ کمچی                            |
|---------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------|
| نسانیت کی تغیر ہو سکتی ہے ۔اگر              | بکیاد ہے جس پر صحیح ا     | به دعوت دی که صرف یمی ایک              |
|                                             | · ·                       | یہودیوں کی قوم میں انسا نیت کا فقد     |
|                                             |                           | (ہم خُدا کے بیٹے اور اس کے محبور       |
| ہندؤوں میں انسانیت کی کمی ہے تو             | مام نہ آئے گا،اور اگر ہ   | عیسیٰ الملیٰ کوخدا کا بیٹا ماننا، سی   |
| •                                           | • •                       | ان کا ''پوتر''(پاک) ہونا محض خا        |
| کتے ہیں)۔                                   | ئس میں سب تولے جا         | ہوسکتا ہے، قرآن ایک میزان ہے           |
| )''اور رواییتن بی قرآن کا مقصد              | ، ہے باقی سب" رُسوم       | ک (میرے نزدیک اصل دین یچ               |
| انا ب،بدشمتی سے مرتوم نے ان                 | کے بندھنوں سے آزاد کر     | انسانیت کوان" رُسوم"اور روایتوں۔       |
| <i>سے لڑنے لگے ، قر</i> آن کا سچاماننے      | ییچچ لوگ ایک دوسرے        | '' ژسوم'' کو اصل شمجھ کیا ،اور ان کے ' |
| ، اور خلوص دل سے ''رُسوم شکن''              | ''بے خلاف جہاد کرے        | والا وہ ہے جو ان بے روح ت ج            |
| اور اس کی عادت واقعی ترک زسوم               | المن دالا موحد ہوتا ہے    | (رُسوم تور في والا ) مو قرآن كام       |
| میرلباس مظہر ؤجود کی بجائے ننگ              | نياركركين اور فدجب كا     | ب-جب "رسوم" فر مب كا درجه اخ           |
| ننے والے کا فرض ہو جاتا ہے۔                 | 'کامٹانا قرآن کے ما۔      | و جود ہوجائے تو اس وقت ان ''رُسوم      |
| ل وجان سے حامی ہوں لیکن میں                 | ب اورترک " رُسوم" کا د    | ج ( میں ان معنوں میں پکا موحد ہو       |
| له زندگی جب اس دنیا میں اسباب               | ہوں میرا کہنا ہے ہے       | ترك أسوم كالجمى ايك حدتك قائل          |
| ، لئے لامحالہ رُسوم اختیار کرنی پڑتی        | ن اور موجود ہونے کے       | وحالات کا جامہ پہنتی ہے تو اسے ممک     |
| یں دُجود پذیر <i>ب</i> یں ہو سکتی کمین ہونا | مکان کے اس دائرے          | ہیں، ان رُسوم کے بغیر زندگی زمان و     |
| رہےاسے صاحب لباس نہ مان لیا                 | جائے ،لباس ،لباس ،ب       | بي جابي كدان أسوم كوأسوم بى سمجما      |
| مل غد جب کا درجه اختیار کرلیں اور           | دیا جائے اور رسوم ہی ا    | جائے کیکن جب لباس پر ہی زور            |
| •                                           |                           | اكثريت''قبله''كوُ' قبله نما''شجصے ۔    |
| چوڑ دینا پڑتا ہے ،قر آن ای توحید            | دیا گیا تھا انہیں بھی توڑ | طرح كبهى لات ومبل كوريزه ريزه كر       |
|                                             | • . •                     | کی دعوت دیتا ہے اور اس کے خلاف         |
| وتے ، ہماری زسوم ، ہمارے اخلاقی             | ، چاندی کے بت ہیں ہ       | بيد شعائر كفر بميشه بقراور سونے        |

معیار، ہمارے آداب واطوار اور ہمارے نام نہاد خراجب بھی ایک وقت میں بن بن جاتے ہیں

افادات : مولاتا عبيداللدسندهي

شعورو آگمی

اورجس طرح پہلے بھی پھر کے بُت غیر اللہ بن کی تھ ای طرح جب رُسوم کے بیہ بت غیر اللہ بن جائیں توان کے خلاف بھی قرآن جہاد کی تلقین کرتا ہے، اس لئے ضروری ہے کہ انسان ان رُسوم میں پڑ کریہ بھول نہ جائے کہ سارے انسان ایک بیں اور قوموں ،فرقوں اور طبقوں کی تقسیم حقیقی نہیں ،در اصل سب کی اصل ایک ہے ،ساری انسانیت ایک ہے ،کل کا نکات ایک ہے، اور یہ وجود ایک ہی ذات کا پُرَتَو یا فیضان ہے۔ ہر ذرہ ای وجود کا ظہور ہے اور ہرانسان میں ای نور کی جلوہ گری ہے با

الم و توموں کی زندگی میں ایک ایسا دور آتا ہے جب تعینات ، توانین اور نام نہاد مداہب یردے بن کرخد ااور بندے کے درمیان حاکل ہوجاتے ہیں تو اس وقت فطرت انسانی ان کے خلاف بغادت کرتی ہے۔اور نے دور کا ظہور ہوتا ہے،جس میں ہر فرد کا رشتہ پھر نے سرے ے روٹ ککل سے جُوْجاتا ہے۔ عمل تاریخ میں ہراہر ہوتار ہتا ہے اور جس دن انسانیت اپنے اس تقاضة زندگى ب محروم موكى ،و دن انسانيت كى موت كا دن مولاً ، يه روح ب قرآنى تعلیمات کی ، میں انسانیت تو کیا کل کا مُتَات کی وحدت کا قائل ہوں ،لیکن جس طرح کا مُتات کی کثرت صاحب نظر کو پریشان نہیں کرتی اور وہ جامتا ہے کہ ان سب مختلف شکلوں میں ایک ہی جلوہ عکس ریز ہے، ای طرح مجھے انسانوں کا قوموں ، دوں اور افراد میں بٹا ہونا وحدت انسانیت کے منافی نظر ہیں آتا۔ ہر فرداین جگہ ایک مستقل اکائی ہے، جماعت بھی ایک مستقل اکائی ہے،جو افراد پر مشتل ہے ؛ای طرح ہر ایک قوم اپنی جگہ مستقل ؤجود رکھتی ہے ،ادر انسانیت سب قوموں کواپنے احاطے میں لئے ہوئے ہے فرد کا صالح ہونا ،اس بات پر منحصر ب کہ وہ جماعت کا اچھا جُود ہو، اچھی جماعت وہ ہے جو قوم سے تضاد نہیں ، مطابقت رکھتی ہو؛ اچھی قوم اے کہیں گے جوکل انسانیت کے جزوصالح کا حکم رکھتی ہو، انفرادیت ان معنوں میں کہ ہر فرد، ہر جماعت اور ہر قوم ایک دوسرے سے بر سر نزاع ہو،غلط اور مردود ہے،حاصل مطلب سے ب کہ میں وحدت انسانیت کو مانتا ہوںاور قرآن مجید کو ای وحدت کا شارح سجھتاہوں ۔ میرے نزدیک قرآنی تعلیمات کا یہی مقصود ہے کہ اس وحدت کا قیام عمل میں آئے اورلوگ عقیدہ علماً اور عملاً موحد بن جائیں۔

\$\$\$\$

﴿ نظرية تمدُّن ﴾

( ہما رے نزدیک تمد کن انسان کا فطری نقاضہ ہے اس کی سوتیں خود انسان سے اندر سے پھوٹی ہیں۔تمد کن کی تشکیل کے لئے انسان کسی ماہر کی مدد کامختاج نہیں ،ایک جزیرہ میں اگر ایک مرد اور عورت ا کیلے چھوڑ دیتے جا نمیں تو وہ اپنی طبیعت کے نقاضے سے خود تمد کن کی عمارت کھڑی کر لیں گے۔

(م یہ مدوریات ہوری کرتا ہے، تک، اچھا رہتا ہے، جب تک یہ انسانوں کی اجماعی اور انفرادی ضروریات ہوری کرتا ہے، تیکن جب کی قوم میں انسانوں کا ایک مخصوص طبقہ تو تمد ڈنی لحاظ سے بہت آگے بڑھ جائے، اور دوسرے اوگ جو تعداد میں بہت زیادہ ہوں، بہت پیچے رہ جاکیں، تو پھر اس تمد ڈن کو گھن لگ جاتا ہے، ور قدرت یا زمانہ کا یہ تقاضہ ہوتا ہے کہ اس تمد ڈن کو جو فرسودہ ہوگیا ہے، برباد کر دیا جائے، قوم کے ایک محدود طبقے کی اس غیر فطری ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لاذی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لازی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان تو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لازی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ لاکھوں اور کروڑوں انسان کو معمولی معاش کی ضروریات کو ترق کا لگ جاتا ہے ۔ افراد کی صلاحیتیں بے کا رہو جاتی ہیں عیش پر تی عام طور پر پھیلنے لگی ہو جوں مغاد کا کی کو خیال نہیں رہتا نہ می کا معاملہ ہوتا ہے ہو خوض کی ہے کوش ہوتی ہو کہ کر اپنا پینے بھرے، اپنی خواہشات کو پورا کرے ،خواہ ہمایہ فاقوں کے مارے مرتا جائے ، جب کوئی قوم اغیار کے اس نر غ میں گرفتار ہو جاتی ہو پر انقلاب کا آنا ایک ترقی امر ہوتا ہے۔

<sup>5</sup> ( اگر قوم کے سارے طبق اس روگ کی وجہ سے مفلوج نہ ہو گئے ہوں اور قوم کے جسم عمومی میں زندگی کا گرم خون موجود ہوتو زوال آمادہ طبقے کی جگم لینے کے لئے قوم کا دوسرا طبقہ اُٹھ کھڑا ہوتا ہے ،وہ پہلوں کو زبردسی یا صلح وصفائی سے بساط سیاست سے الگ کرتا

افادات : مولانا عبيداللدسندهي

شعوروآ گمی

ب اورخود قوم کی عنان اپنی ہاتھ میں لے لیتا ہے ۔ یہ طبقہ اپنا نیا تمد کن بناتا ہے اور پہلا تمد کن تصلیح ہوتے لباس کی طرح تا قابل استعال قرار پاتا ہے ، لیکن اگر ذوال کے جرافیم قوم کے سارے جسم میں اپناکا م کر چکے ہوں اور کی طبقے میں بھی اتی جان نہ ہو کہ وہ قوم کی کمشی کا کھیون ہار ہو سکے اور زمانے کے دیلے کا مقابلہ کرنے کی ہمت دکھ قوباہر سے کوئی دوسری قوم چڑھ آتی ہے وہ بے جان تمد کن کو جو اپنی زندگی کے دن گزار چکا ہوتا ہے، ٹھکانے لگاتی ہے، تحکر انوں کو تہ تین کرتی ہے، ملک کے انتظام کے نقشے بدل ڈالتی ہے۔ اب نظ طبقے پیدا ہوتے ہیں اور فروغ پاتے ہیں، نیا تمد کن نظ ہے، ابتخاع، ہے۔ اب نظ طبقے پیدا ہوتے ہیں اور فروغ پاتے ہیں، نیا تمد کو نظ ہے، ابتخاع، معیشت اور سیاست کے نظ کموں کے عروبی وزوال کا ذکر کرتے ہوئے کھتے ہیں کہ: امام شاہ ولی اللہ دہلوگ قو موں کے عروبی وزوال کا ذکر کرتے ہوئے کھتے ہیں کہ: لیں، یا ان کی کمائی کا ہزا حصہ خود ہتھیا لیں ، تو یہ حالت انتظاب کی جیش خیر ہوتی لیں، یا ان کی کمائی کا ہزا حصہ خود ہتھیا لیں ، تو یہ حالت انتظاب کی جیش خیر ہوتی

ایک گروہ تو انقلاب کا علمبردار بن کر آئے بیٹھتا ہے، دوسرا گروہ جو تعداد میں بہت زیادہ ہوتا ہے، انقلاب کا ہمدرد بن جاتا ہے، اس میں کی نہیں کہ ان ہمدردوں کے اخلاق واطوار کا اثر انقلاب کے مظاہر پر پڑتا ہے ، کیکن اس کا تعلق حرف ظاہری شکل سے ہوتا ہے، اصل انقلاب کی روح کا ترجمان پہلا ہی طبقہ ہوتا ہے، رسول اکرم شکل کے محابہ ہے، اصل انقلاب کی روح کا ترجمان پہلا ہی طبقہ ہوتا ہے، رسول اکرم ہوتین اولین) اسلام کی انقلابی روح کے ترجمان حقیق تھے، عربوں کی تقریباً ساری کی ماری آبادی اس تحریک کی ہمدرد بن کر شریک ہوئی اور انہوں نے اسلام کی ظاہری شکل و مورت کو اپنے رنگ میں رنگا بھی، کیکن جہاں تک تعلیمات اسلام کا جو ہر اصلی ہے، دو رسول اللہ دیک کا اُسوہ اور آپ کے قریب ترین صحابہ دیک کاعمل ہے، کیونکہ دیقیقت میں عالم کی طاہری انقلاب کی رُوح رواں یہی پاک ستیاں تحیں ۔ کر انقلاب کے لیے بڑی تیاری کی ضرورت ہے۔ انقلابی جماعت کو پہلے اپنے ظرک تہذیب اور اس کا استخام کرنا پڑتا ہے تا کہ انقلابی قطران کے ذہن میں رائے ہو جاتے اور کا

مہدیب اور ان 6 اسحکام کرما پڑتا ہے تا کہ اعلاق کر کران نے دبن کی ران ہو جائے اور انقلابی عمل کے لیے ان کی تربیت بھی تکمل ہو ، رسول اکرم ﷺ نے پورے تیرہ برس تک افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

36

شعورد آتحتمى

کمہ میں اس فکر کی تبلیخ کی اور جو اس فکر کو دل و جان سے مان گئے تھے، ان کی جماعت بندی کی، اور پھر اس جماعت کی تنظیم و تربیت میں شب و روز منہمک رہے، اور آخر میں جنب آپ نے دیکھا کہ مکہ کی فضاء ناسازگار ہے،اور یہاں اس نئی جماعت کو اپنی مستقل سیاسی تشکیل میں دقتیں ہیں، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت فرمانی اور مدینہ کو اپنا نیا انقلابی مرکز بنایا۔

قرایش کی انقلابی جماعت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کے اثر سے خود اپنوں کو جوان کے بھائی بنداور سکھڑیز تھے، لیکن وہ نے انقلاب کی راہ میں حاکل تھے ختم نہ کرتی؛ تو اسلام بھی یہ حیثیت اختیار نہ کرتا اور نہ یہ ساری دنیا کو اپنا پیغام سنا سکتا، ضرورت ہے کہ آج مسلمان اپنے پیغیر علیہ السلام کے اسوء حسنہ کی اہمیت کو سمجھیں اورا پنی قوم کے ان طبقوں کو جو بھ تک کی طرح قوم کے خون کو پی رہے ہیں۔ انہی مردود قرار دیں، یہلوگ خواہ ہمارے اپنے بکر کے تکڑے ہوں، یا ہمارے بزرگ، ان کاؤ جود ساری قوم کے لیے قبال بن رہا ہے، ہمارے میں دجعت پند طبقے جس کھو کھلے تمد کی کو تھا ہے ہوتے ہیں، وہ انسانیت کے لیے ایک روگر ہے۔ ہماری قوم کے نو جوان انقلابی گروہ کا فرض ہے کہ وہ ان کے تسلط سے قوم کے عوام کو دہائی دلاتے ، جب تک میہ نہ ہو گا ہماری قوم کی زبوں حالی ختم نہیں ہونے کی۔

یہ بات بالکل صاف اور واضح ہے، فرض سیجینے ایک گھر میں کمانے والے کم ہوں اور کھانے والے زیادہ، وہ گھر ضرور تباہ ہو جائے گا۔ ای طرح جس تمد کن میں کمانے والے کم ہوں اور کھانے والے زیادہ، وہ تمد کن فاسد ہو جاتا ہے، ہر انسان کو بغیر کسی معقول عذر کے اپنی روزی خود کمانی چا ہے، دوسروں کی محنت پر جینا، جینا نہیں، بلکہ کچھر ے اڑا نا ہے، بیز وال کا راستہ ہے۔ ای طرح اگر کمانے والے تو بڑی محنت سے کما کیں، لیکن ایک شخص یا چند ایک اشخاص جن کے ہاتھ میں انتظام ہو، وہ ان کمانے والوں کی کمانی کا بڑا سے کم فلاح نہیں ملتی ۔

انسانیت کی تباہی اور زلوٰں حالی کا اکثر میہ سبب ہوتا ہے کہ عام جمہور کو کھانے کو کچھ

1.10-2

نہیں ملتا، وہ فاقے پر مجبور ہوتے ہیں اور اس طرح انہیں بحتاج رکھ کر، ان کو معاشی اور اخلاقی حیثیت سے تباہ کیا جاتا ہے،معاشی تباہ حالی سے یہ بھی ہوتا ہے کہ خالی پیٹے کی فکر میں انسانوں کو کسی اور چیز کی سُدھ بُدھ نہیں رہتی ،اور انسانی زندگی کی جو اعلیٰ ضرور تیں ہیں، وہ سب بہم نہیں پہنچتیں اور اس طرح انسانیت تصفر کررہ جاتی ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ انسانیت کے اعلیٰ تقاضے بہت حد تک معاثی اسباب و حالات سے متاثر ہوتے ہیں۔ اس لیے ہم چاہتے ہیں کہ انسان کی معاثی ضروریات کوزیادہ سے زیادہ اہمیت دی جائے ،لیکن ساتھ ہی انسانیت کے اس زُخ کو بھی جو اخلاقی اور قکری شکل میں ہٰ ظاہر ہوتا ہے، تشنہ نہ چھوڑا جائے۔

اخلاق اور فکر کے بغیر کوئی تمد ؓ ن پائدار نہیں ہوتا۔ چنا نچہ سرمایہ داروں پر جہاں یہ الزام ہے کہ انہوں نے انسانیت کے بہت بڑے جھے کو محتاج رکھ کر انہیں انسانیت کی سطح سے پنچ گرا دیا،ان پر دوسرا الزام ہیں کہ ہے کہ اس بڑے جصے میں سے ایک گروہ ایسا بھی تهاجوانسانی اخلاق وقکر کواپنی صلاحیتوں سے بڑی ترقی بخش سکتا تھا،لیکن سرمایہ داروں نے اسے روٹی کامختاج کر کے اس سے محروم کر دیا، چانچہ ان کی وجہ سے انسانیت کی ترقی مجموع طور پر زک گئی۔ جب سی وجہ سے قوم کا ذہین طبقہ خلاق اور افکار کا مالک ہوتا ب،اب فرض منصبی سے غفلت برتا ب، تو اس کی بد صلاحیتیں ذلیل کاموں میں صرف ہونے لگتی ہیں ،ان کی ذلت کا پہلا قدم تملُّق ب ، یعنی حکران طبقے کی خوشا مد کر ے ان سے زیادہ سے زیادہ دصول کرنے کی کوشش ، آدر یہی مرض ہے جو آ گے چل کران کوغیر اللہ کی عبادت کا دامی بنا دیتا ہے، یہی جذبہ بُت برّتی سکھا تا ہے اور اس منزل میں انسانیت کے اعلیٰ خصائل سارے بتاہ ہو جاتے ہیں، اور انسانیت فاسد ہو جاتی ہے۔ اس طرح کی مسنح شدہ انسانیت کے برباد کرنے کے لیے قدرتی اسباب پیدا ہو جاتے ہیں، پھر اس ہر بادشدہ انسانیت کے کھنڈرات پر صالح انسانوں کی آبادی ستی ہے۔ 🗋 🔷 اس زوال آمادہ آور فرسودہ تمڈن کی بتاہی کے لئے انسانوں کا ایک نیا گردہ اُٹھتا ہے، قدرتی اسباب اس کے مُؤید ہوتے ہیں او راس گروہ کی قیادت ایک شخص کو ملتی ہے جو

انقلاب کا امام ہوتا ہے۔ ان آئمہ انقلاب کا ایک اونچا درجہ ہے، جنہیں انبیاء علیہم السلام کا

شعوردآ گمی افادات : مولانًا عبيداللدسندهيُّ 38 نام دیا جاتا ہے، انبیاء علیم السلام کے لائے ہوئے نظام میں انسانی فطرت کی زیادہ رعایت ہوتی ہے اس لئے بدنظام دریتک قائم رہتا ہے۔ قرآن مجيد ميں انبياء عليهم السلام كے جس قدر قص ميں، وہ اى انقلاب كانمونہ پش کرتے بی جورسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے مبارک ہاتھوں سے ہونے والاتھا،رسول اللد صلى الله عليه وسلم انسانيت ك اس عالمكير انقلاب ك داع من آب ك اصحاب خلافت راشدہ کے دور میں اس کو ایک درجہ تک عالمگیر بنا دیتے ہیں ، یعنی اس انقلابی حکومت کا دائرہ اتنا وسیع کر دیتے ہیں کہ دنیا کی ساری رجعت پند حکومتیں جمع ہو کر بھی اس انقلابی حکومت کے مقابلہ میں نہیں تشہر سکتیں ،قر آن کا بیہ انقلاب ختم نہیں ہوا ، بلکہ بیہ ہمیشہ برسر پیکار رہے گا۔ کیونکہ کوئی زمانہ ایسانہیں آ سکتا ،جس میں رجعت پندی ک طاقتيں بالکل معددم ہو جائیں 💦 🎸 🤇 شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں 🕄 · · قرآن کی رُو سے رسول اکرم علیہ انسانی دالسلام کی بعثت کا مقصد بی بھی تھا کہ ان کے ذریعے خداکے دین کو باقی سب دینوں پر فالب کر دیا جائے اور اسلام انسانوں كواكي ايدا نظام حيات دے جوسب نظامول سے بمتر ادر الل موات صلى الله عليه وسلم کی بعثت کا بید مقصد اس صورت میں بودا ہوا کہ قیصر و کسر کی کا نظام، جوایک حد تک ساری دنیا پر حادی تما ، پاش پاش ہو گیا ادر انسانیت کو قیصریت ادر سرویت ددنوں سے نجات لى\_'(2) قیصر و کسر کی نظام کو تباہ کرنے کی ضرورت اس لیے پیش آئی کہ اس کی بناء جمہور کی لوٹ کھسوٹ (EXPLOITATIO) برتھی، بادشاہ ،اس کے امیرول اور فد بی طبقوں کا کام بررہ کیا تھا کہ وہ رعیت کی خون پینہ ایک کر کے کمائی ہوئی دولت سے عیش کری۔ شاه صاحب لکھتے ہیں کہ: · بجم اور روم کے شہنشاہ اس قدر تعیش میں جتلا ہو گئے تھے کہ اگر ان کا کوئی درباری لاکھ روپے سے کم قیمت کی ٹوبی یا کمر بند پہنا تو اسے ذلیل سمجما جاتا (3)\_"

لوٹ کھوٹ کی اس گرم بازاری میں عوام کی حالت حیوانوں سے بدتر ہو گئی تھی، اور پھر او پر کے طبقوں کو جب بغیر مشقت کے ثروت ملے ، تو ان میں ہر تسم کے اخلاتی عیو ب پیدا ہوجاتے ہیں ، نہ ان کی صحتیں ٹھیک رہتی ہیں اور نہ ذہنی قو کی اور چونکہ ان کی زندگی کا مقصد محض رندی و ہوستا کی بن جاتا ہے، اس لیے ان میں آپس میں پھوٹ پڑ جاتی ہے۔ اور شاہی دربار سازشوں کا مرکز بن جاتا ہے۔ چنا نچر اس طرح عوام تو بھوک سے بے جان ہو گئے اور ''اشراف'' کو ثروت نے بے کار کر دیا۔ کلیلہ دمنہ کے مترجم ایرانی حکیم '' بر دُوسی' نے اس وقت ایران کی جو حالت تھی اس کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا ہے:

"ایا معلوم ہوتا ہے کہ لوگوں نے صداقت سے ہاتھ اٹھا لیا ہے، جو چیز مفید ہے وہ موجود نیس ہے اور جو موجود ہے وہ معٹر ہے۔ جو چیز اچھی ہے ، وہ مرتبعائی ہوئی ہے، اور جو ہری ہے وہ سرسیز ہے ۔ دردوغ کو فر ورغ ہے، اور تیکی بے رونق ہے ، علم لیسی کے درجہ میں ہے اور بے عظی کا درب یل ہند ہے۔ بدی کا بول بالا ہے۔ اور شراخت تعلی پامال ہے۔ محبت متر وک ہے اور نفرت معبول ہے۔ فیض و کرم کا دروازہ نیکوں پر بند ہے اور شریوں پر کھلا ہے۔ حکام کا فرض صرف عیاثی کرتا اور قانون تو ڑتا ہے، مظلوم اپنی ذلت پر قانع ہے اور ظالم کو این ظلم پر فخر ہے، حرص اپنا من کھولے ہوتے ہے اور دور دونزد یک کی جرچیز کو نگل رہی ہے۔ تعلط لائقوں سے خالائقوں کی طرف نعقل ہو کیا ہے، ایس معلوم ہوتا ہے کہ دنیا مسرت کے نشے میں یہ کہ رہی ہے کہ : جس نے نیکی کو مقفل ، اور بدی کو رہا کر دیا ہے'۔ (4)

اللی معیش یہی حالت روم کی تھی، شاہ صاحبؓ کے الفاظ میں ان کا یہ روگ بڑھتا ہی چلا گیا، آخر یہ ہوا کہ خُدا اور اس کے مقرب فرشتوں کی آتش غضب بھڑ کی اور نبی امی (صلی اللہ علیہ وسلم) مبعوث ہوئے ، جن کی زبان سے قیصر و کسر کی کا دات کی ندمت فرمائی گئی اور ان کے ذریعہ دونوں سلطنوں کا خاتمہ کر دیا گیا ، اور ان کی جگہ ایک اور نظام نافذ ہوا، جوعدل و مساوات پر جنی تھا، چنانچہ او پر کے لوٹ کھسوٹ کرنے والے طبقہ یا تو سرے سے ناپید ہو گئے یا ان کے ہاتھوں سے اقتد ارتچھن گیا، قدرتی طور پر اس کا نتیجہ یہ نظا کہ ہر ملک کے عوام کو سر اُٹھانے کا موقع ملا اور اس واقعہ پر زیادہ عرصہ نیں گز را تھا کہ مصر، شام، افریقہ اور ایران میں وہاں کے عوام جماعتی زندگی میں پیش پیش نظر آنے لگے۔

| افادات : مولاناً عبيدالتدسندهي    | 40                                    | شعور د آگېې                          |
|-----------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------|
| کے نظام کی تخریب اور ایک صالح اور | ت کی مذمت ، اُن ۔                     | ۹ ( قیصریت اور کسرویت کی عادا.       |
| ر قوم قیصریت کواپنا اشعار بنا لے، | مقصدتها ،جوگروه اد                    | مفید نظام کا نفاذ، قرآن کی تنزیل کا  |
| ينا ان كى زندگى كا مقصد ہو، قرآن  | ان هو، اور دادِ عيش د                 | عوام کی لوٹ کھسوٹ پر ان کی گزرا      |
| ی جماعت یا قوم کے لیے مخصوص       | ۔قرآن کا ب <u>ہ</u> پغام <sup>ک</sup> | اُن کے خلاف دعوت جہاد دیتا ہے        |
| میں بدولولداور حوصلہ پیدا کرتا ہے | ۔ اور ہر مظلوم کے دل                  | نہیں لے قرآن ہرظلم کا انکار کرتا ہے۔ |
| کے اصرار پر اس کو کیفر کردار تک   | سے باز رکھنے اور اس                   | کہ وہ ظلم کو مٹانے اور خالم کوظلم ۔  |
|                                   |                                       | پہنچانے کے لئے اُٹھ کھڑا ہو۔)        |
| وبى اسلامى مندكو بيش آيا ، سلاطين | گزری تھی ، کم و بیش                   | ن 🖞 (الغرض جو کچھاریان اور روم پڑ    |
| بمرى فوج كى طرح تتربتر مو كن ،    | )<br>صنعت اور جمہور ۔۔۔               | ختم ہو گئے، امراء کاؤجود نہ رہا، اہل |
| وہ عام زوال کی زوکوروک نہ سکے،    | ر جنہ <b>وں نے سنا بھی</b>            | شاه صاحب کا پیغام قوم نے بنا او      |
| ب كوشش كى المكن ايك عام طوفان     | د و تقامنے کی بے قتک                  | شاہ صاحبؓ کی جماعت نے اس ز           |
| · ·                               |                                       | کے مقابلہ میں چند مخلص افراکی کو     |
|                                   |                                       | سلاب نے زیرآ ب کرلیا۔                |

نیا دور ہمارے لیے بہت ی مصیبتیں لایا ،ہم اس ملک کے مالک تھے، آج ہم دومروں کے غلام ہیں، ہمارے ہاتھ میں سیای اقتدار اور معاشی ثروت کی باگ ڈور تقلی، اس سے ہم محروم ہو گئے، ہمارے اشراف علم وضل کے محافظ تھے ،علم وفضل اب دومروں کے ہاں جا چکا ہے، ہم آسان پر تھ لیکن نقد رینے آج ہمیں گڑھے میں دھلیل دیا ہے، ہمارے لیے بیانقلاب کوئی معمولی انقلاب نہ تھا۔ ال ہم فکست کھا گئے اور ہمیں اس فکست کا گھلے دل سے اعتراف کر لیتا چا ہے، لیکن ایک زمانے میں دہ ڈھانچہ اختیا رکیا، اب دہ ڈھانچہ ٹوٹ چکا ہے۔ جہاز ڈو بنے کے بعد محض اس خیال سے کہ کہمی ہیہ جہاز ہمارا تھا اور اس کے بل پر ہم سمندر کے سینہ پر دوڑتے پھرتے تھے۔ جہاز کے تختوں سے چھٹ رہنا، دانشمندوں کا طریقہ نہیں، جہاز ڈوب گیا، ہم

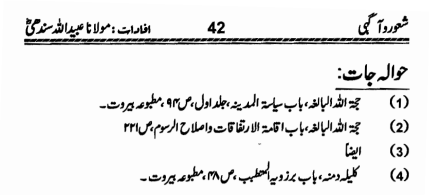
نے بس جرکوشش کی کہ وہ نہ ڈوب، ہمارے ساتھیوں نے تو اس جہاز کو بچانے کے لیے

شعور د آگهی

اپنی جان تک دینے میں بھی در این نہ کیا اور آخر وقت تک اس کی خاطر سمندر کی موجوں اور آندھیوں کے جھکڑوں سے لڑتے رہے، لیکن اب جب کہ میہ جہاز سمندر کے پنچے جا چکا ہے اور اس کے ترآنے کی اُمید موہوم تک باتی نہیں رہتی، اس جہاز پر آنسو بہاتے رہنا، فہم وفر است کے دیوالیے پن کے مترادف ہے ، عقل اور ہمت تو میہ تقاضہ کرتی ہے کہ جس طرح ہم نے پہلے جہازیتایا تھا، اب ایک دوسرا جہازیتا کر کھڑا کر لیں، لیکن جب بھی ہم نیا جہازیتا کیں گے تو ظاہر ہے اس کے متانے میں پیچھلے جہاز کے فن، مہارت اور خمونہ سے پڑی مدد کی جائے گی۔

القصد ہمارا تمد کن، ہمارا نظام زندگی اور ہمارا قانون جوہم نے بھی اس سلاب کی نذر کیا ہے اب بجنب دوبارہ زندہ نمیں ہو سکتے۔ ان کی حیثیت اب ایک تاریخی واقعہ کی ہے لیکن اس کے ساتھ ہمیں سیبھی مانٹا پڑے گا کہ ایک عرصہ تک ہماری قومی اور ملی شخصیت نے اپنے وَجود کو ان مظاہر میں جلود کہ کہا تھا اور سہ چیزیں ہمارے باطنی وَجود کے لیے علامات می بن گئی ہیں ، اس لئے ان کا گفی الکار بھی کسی طرح ممکن نہیں۔ زندگی کا سلسلہ الوٹ ہے اور جس طرح پانی اپنی سطح ہموار رکھتا ہے دہ کی بھی ہمیشہ اپنا تسلسل قائم رکھنے ک حوال میں کرتی ہے۔ قوم زندگی کے جن مراحل کو طے کر پٹن ہوتی ہے ، نیا نظام اشرطیکہ وہ صالح ہو، ان مراحل سے آئے کی طرف بلندی کی راہ دکھا تا ہے کی کن ان مراحل سے کلیئ انکار نمیں کرتا ، البتہ ان کے برے اجزاء کو ضرور الگ کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

الرواجة البذا برصغير كم سلمانوں كو بھى اى چيز كى ضرورت ب، ان كو چا ب كرد وہ ماضى كى وراجت كا جائزہ ليس ! كھوٹ كھر بے كو پر كھيس ! ، كھوٹ كو تو مى قرجود سے نكال كر باہر كريں اور جو كھرا ب اس كوسينہ سے لكائيس اور اردگر دجو شے عناصر قرجود ميں آ چكے ہيں ، انہيں اپنائيس اور اپنے قومى مزاج ميں ان كو اس طرح سموئيس كہ وہ ان كے ليے مُوافق بن جائيس اور اس طرح اپنے ليے نيا تمد گن ، نيا نظام حيات اور نيا قانون وضح كريں ب حك اس تمد گن ، نظام ، اور قانون كى روح وہى ہو كى جو قرآن اور اسلام كى روح ب ، بال لباس كا فرق ضرور ہو گا، كيكن كيا قرآن اور اسلام كى روح اتى بى عام نہيں ، جتنى كه خود انسانيت ہے؟ اور كيا انسانيت كو ہرزمان و مكان ميں ايك بى لباس كا پابند بنانا مكن ہے؟



www.rahimia.org

افادابت : مولاناً عبيدالتُدسندهيٌّ

شعور د آ گهی

مقاله نمر (۵)

🗞 غلبہ دُین کی عصری اہمیت 🔅

أيك معركة الآراء خطاب

ہندوستان کی آزادی کی ''تحریک ریٹمی رومال'' کے حوالہ سے حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسن قدس سرۂ کے تھم پر مولانا عبید اللہ سندھیؓ 1915ء میں ہندوستان سے کابل تشریف لے گئے، آپ نے ہندوستان کی آزادی کے لئے انتقا جدوجہد اور کوشش کی، اس سلسلہ میں آئ نے جو صعوبتیں برداشت کیں، ان میں سب سے اہم آپ کی چوہیں سالہ جلاوطتی ہے۔ اس دوران آپ کو ناگفتہ بہ حالات سے گزرنا پڑا، آب فے جدو جد آزادی کے لئے فتھ ، ممالک کا سفر اختیار کیا، چنانچہ آب استبول (ترك)، سوئيزرليند موت موت آخريس من المكرمد بنيج، اورباره سال تك جوار حرم میں قیام فرمایا اور حرم باک کی تجلیات و انوارات می فیض یاب ہوتے، اس دوران آپ نے ہندوستان کی مسلمانوں کے متعقبل کی کتمیر ونک پی نو کے لئے جو کچھ سوچا اور سمجما تھا اے لے کر 1939ء میں ہندوستان تشریف لائے اور الل وطن کو دین کی تعلیمات کی اساس بر خور وقکر کی دعوت دی، حضرت مولا ما سند من نے مارچ 1939ء میں کراچی کے ساحل پر اُترنے کے بعد جواہم ترین خطاب فرمایا وہ درج ذیل ہے: محض وطن اور خاندان کی محبت مجھے اس عمر میں ہندوستان کھینچ کرنہیں لائی ، میں اب بوڑھا ہو چکا ہوں، زندگی کے معلوم نہیں کتنے دن اور بی، مجھے اگر آرام او رسکون کی خواہش ہوتی تو عمر کے بیآ خری دن حرم پاک ہی میں اطمینان سے گزارتا اور اس مقدس سرزین میں سپردخاک ہونا پند کرتا، میں اس بڑھانے میں اور اس قدرضعف و کمزوری کے باد جود آپ لوگوں کے پاس اس لیے پہنچا ہوں کہ مجھے آپ سے پچھ کہنا ہے۔ آپ کے بزرگوں ( حضرت شیخ الہند مولانا محمود حسنؓ اور ان کی جماعت ) نے مجھے باہر بھیجا تھا، باہر رہ کر جو کچھ بھی اسلام اور مسلمانوں کی خدمت کر سکتا تھا، میں نے کی، اس

شعورو آ گچی

اُ ثنا (عرصہ ) میں بہت کچھ دیکھا ،ادرعجیب عجیب حالات سے مجھے گز رنا پڑا، میں جو کچھتم سے کہنا چاہتا ہوں، اے غور سے سنو، میں نے اپنی زندگی کے چوہیں برس ہنددستان سے باہر گُزارے ہیں،اس طویل مدت میں میں نے محض ملکوں کی سیاحت نہیں گی،اور چیزوں کو صرف ایک تماشائی کی حیثیت سے نہیں دیکھا ، بلکہ بڑی بڑی مُجتوں میں خود شریک رہا ہوں،اس جدوجہد میں تبھی اینے ارادوں میں کامیاب رہا،تو اکثر بڑی تلخ اور جانگداز ناکامیوں کا منہ بھی دیکھنا بڑا، مجھے سلاطین اسلام کے مشوروں میں شریک ہونے کا بھی ، موقع ملا اور میں ان سیہ سالا روں کا رفیق بھی رہا، جو بڑی بڑی سلطنوں کے رُکن رکین تھے اور جن کے ہاتھوں دنیا کے عظیم الشان معر کے سرہوئے ۔ بادشاہوں اور سپہ سالا روں کے علاوہ میں جس ملک میں گیا اور جہاں بھی رہا ، میں نے وہاں کی ہر چیز آتکھیں کھول کر دیکھی ، میں نے ان ملکوں کی مجل تاریخ کا مطالعہ کیا ۔ اور وہاں کے رہنے والوں کے موجوده حالات کوبھی سجھنے کی کوشش کی ۔میرا یہ مطالعہ سرسری نہیں اور میری باتوں کوتم وقتی تاثرات ادر عارض بیجانات کا نتیجہ نہ مجھنا، سی پر پیچھے تجربات ادر مشاہدات کی ایک وسیع دنیا ہے ،اور میں نے اقوام کی تاریخ کی گہرائیوں 🐝 جانے کی کوشش کی ہے ۔ میرے حالات جمھ سے گریڈ کریڈ کریو چھو !اور میرے نتائج کو توجہ سے سنو!اوران پرغور کرو ! میں کوئی بات تم سے چھیانانہیں جاہتا ،میراعلم، میرا مطالعہ، میرے تجربات ادر میرے افکار وقف ِعام ہیں۔

میری آنکھوں نے زندگی کے بڑے بڑے نزیب و فراز دیکھے ہیں، میرے سامنے بڑی بڑی سلطنتیں تباہ ہو میں، بادشاہ ، سپہ سالا رادر امراء کر کی طرح قتل کئے گئے، وہ طبقے جو علم و حکمت اور عزت و دولت کے نشے میں دہنی مسرتوں اور جسمانی آسود کیوں میں مست سے، زمانے کی ایک ٹھوکر میں ذِلت کے میں گڑھوں میں رکرے ہوئے نظر آئے، نہ کوئی ان کے علم کا قدردان رہااور نہ ان کی عزت کا کہ سان حال۔

میں نے بُرانے تمد ٌنوں کی بُدیا دوں کوا پنی نظروں سے تحصد تے دیکھا ،اور وہ نظامِ فکر جن کوان کے ماننے والے لاز وال جانتے تھے ،اوران میں ایک ذرا سی تبدیلی ان پر گراں گزرتی تھی، میں نے ان نظاموں کے محترم و مقتدر علمبر داروں کو اپنے وطنوں سے دور

محرومی و بے کسی میں در بدرخاک چھانے دیکھا ہے۔ میں نے انسانی نسلوں کو فنا ہوتے، بستیوں کو اُجڑتے، تمد دُنوں کو مِشتے اور مذہب اور اہل مذہب کو بڑی سفّا کی سے کچلے جاتے دیکھاہے۔ خُدا جانتا ہے کہ وہ چیزیں جو مجھے دل و جان سے زیادہ عزیز تقییں اور جن کے لیے میں نے اپنا سب پچھ چھوڑ دیا تھا، ان چیز وں کو اپنی آنکھوں کے سامنے ختم ہوتے دیکھ کر مجھے کتنا ذکھ ہوا، اور ان دردناک مناظر سے میرے دل و دماغ پر کیا گزری۔ بہر حال خُد ا تعالیٰ کی خاص عنایت تھی کہ اس قدر کرب اور اتنی اذیت جھیلنے کے بعد بھی میرے ہوٹ وحواس بجا رہے، میں زندگی کے ان انقلاب کو برابر دیکھتا کریا، اور ان پر خور خوض بھی کرتا رہا۔

میری خوش فتسمی تھی کہ جلا وطنی کے آخری ایام میں تو نین الہی مجھے دیار حرم میں لے آئی، اور وہاں میں تقریباً بان سال تک رہا، اس طویل مت میں مجھ اپنے تجربات، تاثرات اور جو کچھاس وقت تک دیکھا، پڑھا اور سنا تھا، ان پر یکسوئی سےغور کرنے کا موقع ملا، آپ لوگ یقین کریں کہ جہاں تک میر ی عقل اور سجھ کی پنچ تھی، میں نے اپنے افکارکواس طویل مدت میں خوب جانیجا، پر کھا ہران کے مُسن و بتی میں تمیز کی، میں نے اب افکارکوجتنی بھی تاریخ ، میں جانتا تھا، اس کی گئوٹ پر کسا، خود اپنے تجربات کی روشن میں ان کی صوابدید کی اور جو کچھ علم دین، حکمت اور تقوی کی صح میسر تھا اور اپنے مُر شدوں اور استادوں کے فیض سے جو بھی بصیرت عطاء ہوئی تھی، اپنے افکار کو ان کے رُوبرد پیش کر کے اپنے نفس کا بھی مُحاسبہ کیا اور ان کے افکار کا بھی پوراپورا جائزہ لیا اور سب سے بڑی بات بیر ہے کہ حضرت شاہ ولی اللہ دہلو گی جنہیں ہندوستان کے مسلما نوں کے اہل علم کا بهت برا طبقه اپنا امام اور أستاد مانتا ب\_ان ايس عظيم المرتبت عالم ، حكيم، محدث، مجتهد اور خُدا شناس بزرگ کے علم و حکمت کے ترازو میں میں نے اپنے افکار کو تولا۔ چنانچہ حرم اقدس کی برکتوں اور رحمتوں سے تجری ہوئی سرز مین میں ایک طویل عرصہ تک خور و تامل کرنے کے بعد جب مجھے اس بات پر پورا اطمینان ہو گیا کہ جن افکار وخیالات اور طریق کار کی طرف میری جنجو نے میری رہنمائی کی ہے، اس سے خُدانخواستہ نہ تو میرے اسلام کو گرند پنچے گا اور نہ میری قوم کواس کی دجہ ہے کسی نقصان کا اندیشہ ہے، بلکہ مجھےاس پر پورا 🛛

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي                       | 46                            | شعور د آگېې                                  |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------------|
| ، رہے، جن پر وہ اب چک رہے ہیں                       | ں راہوں پر <u>چلن</u>         | ليقين تعا كها كرمير ب وطن والے الم           |
| یں، اس عالم میں مت رہے تو نہ ان                     | پرے ہوئے                      | اورجس عالم بے خبری میں وہ اب تکہ             |
| بت برقراررہ سکے گی۔                                 | معيت اورملى حيثير             | کا اسلام کچ سکے گا اور ندان کی قومی :        |
| اوراس یقین نے کچھ کرنے اور فکر کو                   | بن حاصل ہو گیا                | م <sup>لک</sup> جب مجھے اس حقیقت پر پورا یقب |
| نے کا تہی کرلیا، بے شک مجھے واپس                    | نے وطن واپس آ                 | عمل میں لانے پر مجبور کر دیا ،تو میں .       |
| کیکن میں نے اپنی طبیعت کے خلاف                      | سامنے جھکنا پڑا، <sup>1</sup> | وطن آنے کے لیے اپنے دشمنوں کے                |
| اگر ایسا نه کرتا تو تمجمی بھی آپ لوگوں              | اشت کیا، کیونکہ اُ            | اس اعتراف شکست کے صدمہ کو برد                |
| و دماغ میں تھا۔ اسے میں ایک رازِ                    | . پچھ میرے دل                 | سے آج یوں باتیں نہ کر سکتا تھا ،جو           |
| الكول كوإن حقائق سے آشاند كرياتا۔                   | لے جاتا،اور آپ لو             | ىربستەكى طرح اپنے ساتھ قبريى ۔               |
| کاوشوں اور جان کا ہیوں کے بعد پہنچا                 | ستقتوں ، د ماغی               | جن تك خدا معلوم ميں كن فسياني                |
| اور آخرت دونوں کی فلاح تھی۔                         | وں کے لیے دنیا                | تھا،جن میں میرے خیال میں آپ لو               |
| موں سے اُٹھتا د مکھ آیا ہوں، انقلاب                 | يلاب کوا چې آنگھ              | میں ایک عالم کیرانقلاب کے                    |
| لے لیا ہے اور جو ملک اب تک بچ                       | ی دارو کیر میں                | کے اس سیلاب نے کنی ایک ملکوں کو              |
| مرجبہ تک محفوظ نہیں رہ سکیں گے، یہ                  | یلے سے زیادہ                  | ہوئے ہیں وہ بھی اس سلاب کے ر                 |
| ر کے تاریخی تقاضوں کا قدرتی نتیجہ                   | هميا، به عہد حاض              | سیلاب موسمی جھکڑ نہیں کہ آیا اور نکل         |
| ن ہو یا سد مارب ، یہ سیلاب سب کو                    | لانہیں ،دیوار چی              | ہے،انقلاب کا بیسلاب پیچھے مٹنے وا            |
| یک نے طوفان نوح سے دو چار ہوا                       | جائے گا، دنیا ا               | خس و خاشاک کی طرح بہا کر لے                  |
| ب،طوفان کوا ٹھتے اب ز <u>با</u> دہ د <i>م</i> ینہیں | ں بر سنے ہی کو ج              | چاہتی ہے، بادل کھر چکے ہیں ، گھٹا کم         |
| ں کی پچھ خبر ہے اور نہ تم ہیہ جانتے ہو              |                               | کیے گی، کیکن میں دیکھتا ہوں کہ تہمبیں        |
|                                                     |                               | که اگر بیطوفان بهه نکلے تو تمہارا کیا        |
| یکھی ہوئی کتابوں میں پچنس کررہ گئی                  | لري محض يہلے ک                | ت میں کہ ان کی نغ                            |

تہارے' علاء' بین کہ ان کی نظرین تخص پہلے کی لکھی ہوئی کتابوں میں پیش کررہ کی بیں، وہ اپنے گرد و پیش دیکھنے کی زحمت کوارانہیں کرتے، اگر کبھی دیکھتے ہیں تو بس' کتابی نظر'' سے۔وہ زندگی سے کٹ چکے ہیں۔اس لئے جن علوم کو وہ پڑھتے اور پڑھاتے ہیں، ان علوم میں اس بناء پر نہ تو خود میں کوئی زندگی کی رمق باقی ہے اور نہ وہ علوم پڑھنے اور شعوروا كمي الله الما عبيد الله سندهي

پڑھانے والوں میں زندگی کی حرارت اور ترئپ پیدا کرتے ہیں۔ تہمارے''سیا سندان'' بو ی بو ی اسکیمیں بناتے ہیں ،لیکن ان کی نظر خاص طبقوں سے آ کے نہیں برھتی ،وہ قوم اور وطن کا نام لیتے ہیں ، ند جب اور کچر پر زرو دیتے ہیں،لیکن ان کی قوم ، وطن ، ند جب اور کچر کا تھؤ ریا تو ہر ے سے موجوم ہے ،یاان کا اطلاق ایک خاص طبقہ کے اغراض و مصالح پر ہوتا ہے ، یہ لوگ صرف اپنے آپ کی طرف د کیھتے ہیں اور دل ہی دل میں بہ سمجھ لیتے ہیں کہ زمانہ ان کے اشاروں پر سدا حرکت کرتا رہے گا اور لوگ ہمیشہ ہمیشہ ان کی طرف ہی تھتے رہیں گے۔

قوم کے ''متوسط طبق'' ہیں کہ وہ روز مرہ کی مادی ضرورتوں اور رسی مذہب کے چند معمولات کے سواجن سے انہیں تھوڑا بہت اطمینان مل جاتا ہے کسی اور چیز سے کوئی واسطہ نہیں رکھتے۔

باتی رہے ''عوام'' قوم کا غاب حسہ قوم کے جسم کے ہاتھ اور پاؤں، ان کوتم نے ''عوام کالانعام'' کبہ کر صدیوں سے چار پاہوں کے درجہ پر رکھ چھوڑا ہے تم نے اپنی ایک محدود دنیا بنا رکھی ہے، اس دنیا میں تم شادال وفر حال ہو، اور کسی طبقے قوم اور فکر اور خیال کو خاطر میں نہیں لاتے ، تمہیں ساون کے اند سے کی طرن خبر سے اپنے اہل قلم ''مجدد ین' اور ''اصحاب امر'' کے طفیل ہر طرف نزال میں بھی ہر یا وَل بی ہر یا وَل نظر آتی ہے، بہار کا مجد کمچی کا گزر چکا اور تم خوش اعتقادی میں اپنے ہاں اب تک بہار بی کا عمل دخل دیکھ رہے ہو، دنیا میں زلز لے آ رہے ہیں، لیکن تم گھروں کے اندر آنکھیں بند کیے پڑے ہو، زندگی کی قہر مانی (طاقتور) تو تیں اپنی پوری شدت میں انسا نیت کے بطن سے کوہ آتش فشاں کی طرح چھوٹی گزر ہے میں، ان کے ہاتھوں پرانی دنیا پر جو کچھ بھی گزر ہے کم ہے۔

جس آنے والے انقلاب کی بیں تمہیں خبر دے رہا ہوں، میں یورپ کے ایک بڑے جصے میں اس انقلاب کو بروئے کار آتا دیکھ آیا ہوں، اس انقلاب نے اس سرز مین کی جس طرح کایا پلیٹ کی اور غالب گروہ نے جس سفا کی سے اپنے حکمرانوں کو تہ تینج کیا، میں اس کے اسباب اور نتائج خوب سجھ چکا ہوں، لیکن بیہ انقلاب بس اس ملک تک محدود نہیں رہے گا، بیہ عالم گیرانقلاب ہے اور بیہ ساری انسانیت کو ایک نہ ایک دن اپنی لپیٹ میں لے کر رہے گا،تم اس انقلاب کی قوت، ڈسعت، بھڈت اور سفّا کی اپنی موجودہ زندگی میں محسوں تک نہیں کر سکتے، اس انقلاب کو قیامت سے کم نہ مجھو، یقیناً یہ'' حشر'' بر پا کر کے رہے گا۔ تا کہ انسانیت کے لیے خُدائے ذوالجلال کی طرف سے ایک نے''نشر'' کا سامان ہو سکے۔

ہوا یہ کہ انسانیت کی بڑی تعداد کواب تک ایک گروہ نے دہائے رکھا ، پیخت گر وہ کل قوت اور اقبال کا ما لک تھا ، انسانیت کی بیہ بڑی تعداد کسان اورمزدد کماتے اور او پر کا می مختصر گروہ ان کی کمائی کو اپنا حق سجھتا ،جو کماتے تتھے ان کو کھانے کو نہ ملتا اورجو ان کی کمائی پر ريتے تھے، وہ كمانا ذلت كا نشان تنجيحة تھے، نتيجہ بيدلكلا كه '' كماؤ'' طبقے پس ماندہ اور ذليل ہو گئے، اور'' کھاؤ'' طبقے دولت اور اقتدار کے نشے میں انسانی اخلاق سے گر گئے اور مجتوعی طور پر ساری انسانیت کوکھن لگا بخضب میہ ہوا کہ اس دور میں علم، کلچراور مذہب کے جو معیار بنے، ان کے پیشِ نظر بھی بس آی د مختصر گردہ'' کی خوشنودی رہی۔ ان سے اگر سکون و اطمینان ملتا تو زیادہ تر ان لوگوں کو ،اور دی کی ،جلا ہوتی تو ان کی اور تہذیب وتمد تن کی بر کمتیں چھیلتیں تو صرف ان کے گھروں پا محلوں تک کسانوں اور مزدوروں کواتن مشقت کرنی یر تی کہ انہیں کسی بات کا ہوش بھی نہ رہتا۔ اور مبھی کبھاران کے شعور کی آنکھیں کھل جاتیں تو انہیں سلانے کے لیے "خواب آوردداؤل" کی کی ند تحی ذمانہ مدتوں ای طرح چا گیا،اور محنت کش طبق نسلاً بعد نسلاً این بھائیوں کے ہاتھ سے یہی و کھا تھاتے رہے،لیکن ظلم کی بھی ایک حد ہوتی ہے، آخر اللہ تعالیٰ کی غیرت جوش میں آئی اور اس سے اپنے بندوں کی به بُری حالت زیادہ دیر دیکھی نہ گئی۔ چنانچہ انسانی ذہن کو بیاتو فیق عطاء ہوئی کہ وہ مثین ایجاد کرے، اس مثین سے صنعت و حرفت کا دور شروع ہوتا ہے، بیشک بید دور بھی اپنے ساتھ بہت ی مصیبتیں لایا اور مشینوں کو چلانے والول پر سالہا سال تک مشینوں کے مالکوں نے بڑے بڑے ستم تو ڑے ،لیکن اب مید شینیں مزدوروں کے ہاتھوں میں ایک بے پناہ قوت کا ذریعہ بن گئی ہیں،آ ہت آ ہت میہ مزدومتحد او رمنظم ہورے ہیں،او رآ کے چل کریہ ہوگا کہ زمین برکام کرنے والے کسان بھی ان کے ساتھ ل جا کی گے۔ بدانقلاب جے میں اپنی آنکھوں سے برسرکار دیکھ آیا ہوں،انسانیت کے ان سمائدہ

شعورداً گمی افارات : مولانا عبيداللدسندهيُّ 49

طبقوں کو للکار رہا ہے کہ انھو! خاصبوں سے اپنا حق چھنیو!اور جوظلم پر بی رہے ہیں، انہیں نیست و ناپود کر دو!اس انقلاب کا نعرہ سے ہے کہ: ''مزدو رواو رکسانو! محنت کشو! مستقبل تمہارا ہے، تم محنت کرتے ہو او رتمہاری محنت میں کا نتیجہ سے سر يفلک عمارتيں، رزق کی سے فراوانی، آرام و آرائش کے بید ذرائع اور دُنیا کی سے ساری ٹروت اور دولت ہے، جس سے تم اب تک محروم رکھے گئے ہواور جو تمہارا حق ہے اس پر قبضہ کرلو! اس میں جو محف آ ڑے آئے اسے منا دو! جوعلم، کلچر، ند جب اور اُخلاق تمہارے سد راہ ہو، اس کا انکار کر دو! وہ علم نا قابل اعتبار ہے۔ وہ کلچر بے کار اور فرسودہ ہے۔ فد جب غلط ہے۔ او راخلاق کا وہ نظام بے محق ہے۔

اس انتلاب نے اپنا ایک فلفہ بھی وضع کیا، اس فلفہ سے محنت کشوں کو ایک ایسا حربہ ہاتھ آگیا ہے جس کا تو ٹر بڑے بیدوں سے بھی مشکل سے بن آتا ہے، اس فلسفہ کی نظری حیثیت جو کچھ بھی ہے، وہ تو ہے ہی ، تیکن عملاً اس کا مقابلہ اس لئے بھی مشکل ہے کہ کو انتلاب کا یہ فلسفہ خُدا کے ؤجود کا انکار کرتا ہے، لیکن اس کا دحوی اورکوش یہ ہے کہ سادی کی ساری خُلق خُدا کے ؤجود کا انکار کرتا ہے، لیکن اس کا دحوی اورکوش یہ ہے کہ سادی کی ساری خُلق خُدا کے زخوں کہ یہ انکار کرتا ہے، لیکن اس کا دحوی اورکوش یہ ہے کہ سادی اقتصادی خوشحالی کی نعتوں سے یک ان ملک یا ند جب کی تمیز کے آزادی ، مساوات اور دلاتا ہے، اس سے ذلیل اور پسماندہ انسان عزت و اقبال کے خواب دیکھنے لگتے ہیں، کم متوں میں جرأت او رحوصلہ پیدا ہوتا ہے اور اتفاق سہ ہے کہ آج اس زمانے میں ان مظلوموں، پسماندوں اور کم ہمتوں ہی کی کثرت ہے اور خدا کی بیشتر تخلوق دکھوں اور روگوں بی میں گرفتار ہے۔

لہذا اگرتم نے اپنے ملک کے تباہ حال اور بیکس طبقوں کی خبر ند لی اور انہیں اس حال میں رہنے دیا ،جس میں کہ وہ صد یوں سے جان تو ڑ رہے ہیں، اور تہمارے او پر کے طبقے حسب سابق بو تک بن کر ان کا خون چوستے رہے اور ان کوتم نے اب بھی اس بھوک، جہالت، ذلت اور عنونت کی دلدلوں میں بدستور مرنے مڑنے دیا ،تو یا در کھو! کہ انقلاب کا یہ لا دینی فلفہ جو آگ کی طرح ساری دنیا میں تھیل رہا ہے! تہمارے ملک کے ان بدنصیب طبقوں کو دوسرے ملکوں کی طرح تہا را جانی دشن بتا دے گا اور اگر تہما ری غفلت

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي      | 50                                 | شعوروآ کمپی                      |
|------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|
| ں جلا کر خاک سیاہ کریں گے ہی،      | أتفى تو اس كے شعلے تمہي            | ے ان کی ڈشمنی کی آگ بھڑک         |
| ندہوگی۔                            | براور مذہب کی بھی خیر <sup>ب</sup> | لیکن اس کے ساتھ تمہارے علم، ک    |
| ولناك نتائج سے بچنا جاتے ہوتو      | ) کے لادینی فلسفہ کے ہ             | اس قتم کے انقلاب اور اس          |
| یع محدا کو مانتے ہوئے خداکی        | اختیار کرو! جس کے ذر               | انقلاب کے کسی ایسے دینی فلسفہ کو |
| ل ظلم نہیں سہ سکتی اس کا پیانہ صبر | نسانيت اب زياده ديرتك              | مظلوم مخلوق كوخوش حال بنا سكو! ا |
| نیچ بلند ہا تک دعاوی کے ساتھ       | انقلاب کے علمبردارا                | لبريز ہو چکا ہے اگر لاد بن فل    |
| ماری انسانیت کوخداکی ایک س         | دعوت ديت بي توتم                   | بسمانده انسانیت کونی زندگی کی    |
| ب جانے والے کوئی ایسافکر کیوں      | ی روح کا رازق او رر.               | مخلوق مانے والے اور اسے ہر ذ     |
| ہو، ہرظلم مٹ جائے ، ہر حقدار کو    | ا ساری مخلوق کی بھلائی             | پیش نہیں کرتے جس سے اس کی        |
| زب کے دیئے ہوئے رزق سے             | تمه ہواور کوئی بندہ اپنے           | اس کاحق ملے ، ذلت ونکبت کا خا    |
| ، افراد آپس میں مل جل کر رہے       | ایک خاندان کے سب                   | محروم نه کیا جا سکے،اور جس در م  |
| حد "عيال الله" كى ب- الله كى       | س ی حیثیت فی الواۃ                 | ہیں ای طرح مجموعی انساینت ج      |
|                                    | (all)                              | نعتوں سے یکسال متمتع ہو۔         |
|                                    |                                    |                                  |

چنانچہ میں انقلاب کے اس قسم کے دینی فلسفہ کا بیغام لے کر آپ کے پاس آیا ہوں، انقلاب کا میرا یہ پیغام تمہیں لادینی انقلاب کے مصرت رساں اثرات سے تحفوظ رکھ سکے گا، محنت کش طبقوں کے ہاتھ میں قوت اور افتد ار کا آنا یقینی ہے ۔تم نے اگر محنت کش طبقوں کے اس انقلاب کو دینی نہ بنایا تو پھر بیانقلاب حتی طور پر لادینی فلسفہ کے ذریعہ ہوگا۔'

<u>\$</u>

شعوردآ تحمى

مقاله نمبر (٢)

🖌 جهاد : انقلاب که

ظلم اور استبداد کے خلاف نفرت کا جذبہ مجھ میں بیچین سے موجود تھا ، میں مسلمان ہوا تو شاہ ولی اللہ کی حکیمانہ تعلیمات نے میرے اس جذب کو ایک ایجابی رنگ دیا اور اس میں وسعت و گہرائی پیدا کی ،ان بزرگوں کے فیض سے ہی مجھ پر یہ حقیقت روش ہوئی کہ قرآن کا مقصد عالمگیر انقلاب بر پاکرنا تھا،اور آج بھی قرآن کے مانے والوں کا فرض ہے کہ وہ اپنا نصب العین عالمگیر انقلاب کو بتا کیں، میں اپنے ان عالمی مرتبت مرشدوں کا بے حد احسان مند ہوں کہ انہوں نے میرے جذبہ نفرت کو جو ابتداء میں محض ایک ذاتی اور منفی حیثیت رکھتا تھا ایک عالمگیر اور ہمہ کی این نظریہ زندگی بتا دیا۔ چنانچہ قرآن کا کی ہی عالمگیر اور ہمہ کیرنظر بید اب میرا نصب العین ہے۔ اور اس کو عملی جامہ پہنانے کے لیے جدوجہ کرنا میرا مسلک ہے۔

میر \_ نزدیک انقلاب کا جذبہ بی فرد کی خودی کو بیدار کرتا ہے ،اور جب انسان کی خودی بیدار ہو جائے تو وہ بلا خوف وخطر زندگی کی کشمکٹوں کا مردانہ وار مقابلہ کرتا ہے وہ فرسودہ اور بے کاردستوروں کوتو ژپھوڑ دیتا ہے اور زندگی کی نئی طرح (بُدیاد) ڈالتا ہے لین عمل کا مظہر اتم ذوق انقلاب ہے اور یہی '' ذوق انقلاب' فکر اور عمل میں تغییر وتخلیق کا باعث بنتا ہے ای ذوق انقلاب نے روی اشترا کیوں میں اتی ہمت اور جرات پیدا کر دی متحی کہ انہوں نے زار کی زبر دست حکومت کے پر شچے اڑا دیتے۔ روس میں ایسا نظام قائم کیا جس کی ساری دنیا مخالف تھی ، لیکن انقلاب کا ولولہ رکھنے والوں نے کی کی پرواہ نہ کی اور اپنے عزم ولیقین پر برابر قابت قدم رہے۔

جہاداورا نقلاب کے طمن میں یہاں ایک بات واضح ہو جانی چاہیے جہاد کو عام طور پر تینج آ زمانی اور کمشائی ہی سمجھا جا تا ہے اور انقلاب کے معنی ہم تو ڑنا پھوڑنا ، قمل و غارت

شعور د آ گچی

اور تخریب ہی کے لیتے ہیں، لیکن نہ جہاد صرف تینج آ زمانی ہے اور نہ انقلاب محض تخریب کا دوسرا نام ہے۔ حدیث وقر آن میں جہاد بڑے وسیع معنوں میں استعال ہوا ہے۔ لیکن اس سے یہ مراد نہیں کہ جہاد بالسیف کا ؤجود ہی نہیں۔ جہاد تلوار سے بھی ہوتا ہے اور قلم سے مجمی، زبان سے بھی، دل سے بھی اور اکثر تو خودا پنے نفس سے بی جہاد کرتا پڑتا ہے۔ اس طرح انقلاب محض تخریب نہیں۔ منفی خیالات پیش کرتا انقلابی کا کام نہیں ہوتا، بلکہ وہ فرسودہ نظام حیات کی جگہ ایک نیا بہتر اور جاندار نظام پیش کرتا ہے۔ ہم نے خلطی سے سے

وہ قرسودہ نظام حیات کی جلہ ایک نیا بہتر اور جائدار نظام میں کرتا ہے۔ ہم نے سمی سے یہ سمجھ لیا ہے کہ انقلاب ماضی کی ہر چیز کو مٹا دینے کا نام ہے۔ اس لیے انقلاب اچھا نہیں، اس سے تجدد و ارتقاء پہتر ہے، یہ انقلاب کی اصلی حقیقت کو نہ سمجھنے کی دلیل ہے۔ انقلاب اصولاً صرف ان چیز ول کو مٹا تا ہے جو مٹانے کے قائل ہوتی ہیں، وہ ماضی کا انکار نہیں کرتا، بلکہ وہ انسانی تاریخ کے ان سارے ''باقیات صالحات'' کو برقر ارد کھتا ہے جن کا برقر ارد کھنا ضروری ہوتا ہے اور بے انظام کی تعمیر میں ان سے پورا کام لیتا ہے، زندگی کے دھارے کو اگر بہتا رہنے دیا جائے تو برای کے بڑھتا چلا جاتا ہے، لیکن جب کسی وجہ سے کہ سیاب آگیا۔ تجدد وارتقاء کے ذریعے سے جو منزل میں میں طے ہوتی ہے، انقلاب لانے والے اپنے آپ کو دوسروں سے بہت پیچھے پا کر بیک خروش ان تک پینچنا چا ہے ہیں یا ان سے بڑھ جانا چا جیں۔

بے شک اس دور کا سب سے برا انقلاب مادی اور صنعتی انقلاب ہے ،لیکن بیضروری نہیں ہوتا کہ انقلاب ہمیشہ مادی اور صنعتی ہو ، بلکہ اب تو اس کا زیادہ امکان ہے کہ آئندہ انقلاب انسان کی نفسی اور ذہنی زندگی میں ہو۔ بعض محقق اہل قلم ککھتے ہیں : ''انسا نیت کے ارتقاء کی اگلی منزل طبقی نہیں بلکہ نفسی اور ذہنی ہو گی، پہلے پہلے انسان ارتقاء کی منزلیس طے کر کے حواثیت سے انسانیت کے مقام پر آیا ، پھر اس نے صنعت وحرفت کی مدد سے اپنے آپ کو آلات واسباب سے آراستہ کیا، ہمارے اس دور میں انسان نے صنعت دحرفت میں پورا کمال حاصل کر لیا ہے، اب اس کے لیے ضرور کی ہو گیا ہے کہ وہ اس منزل سے آگے ہڑھے اور جس طبقی ارتقاء نے اسے مجبور کر دیا تھا کہ

شعورد آتجي

وہ حیوان سے ترقی کر کے انسان کے درج میں قدم رکھ، پھر اسکی جبلی ضرورتوں نے اس سے اوزار و آلات بنوائے ،اور انسان مشین اور شیم کا خالق بناای طرح آج وہ مجبور ہے کہ اپنا قدم آگے بڑھائے ،اس کا بیرقدم مادی نہیں بلکہ تعسی اور دہنی ترقی کی طرف ہو گا''۔(1)

میری نظر میں یورپ کا یہ مادی انقلاب بھی آگے چل کر لامحالہ انسانوں کی نفسی ادر دہنی ترقی کا محرک ہوگا، اور یورپ کے وہ طبقے جو اب تک صرف مادے کو ہی مقصد حیات اور حاصل حیات سجھتے ہیں، زندگی کو ماورائے مادہ بھی ماننے پر مجبور ہو جا کیں گے۔ بیشک میں موجودہ مادی انقلاب کا دل و جان سے معترف ہوں ،اور میرا کہنا سہ ہے کہ اگر ہم یورپ کی دوسو سال کی جدوجہد اور سائنس نے دنیائے اسباب کی تنجیر میں جو معجزات دکھائے ہیں ان کا انکار کریں ہو اس کے معنی سہ ہوں گے کہ ہم ترقی کی اس منزل سے بہت چیچے چلے جا کیں گے۔

| افادات : مولانا عبيداللدسند هي | 54                           | شعور وآگېي                          |
|--------------------------------|------------------------------|-------------------------------------|
| ب چاہتا ہوں ،لیکن اس سے میرا   | . ی قشم کا مادی انقلاب       | چنانچہ میں برصغیر میں یورپ          |
| ېرپمستفيد جورېا باپ ملک        | ی کوجس ہے آج کل یو           | مقصودعكم اورسائنس كي تمام بركار     |
| ب تک محدود نہیں۔میرے پیش نظر   | مرف اس مادی انقلاب           | میں رائج کرنا ہے ،تا ہم میری نظر    |
| ،ادراس کو میں اسلام سجھتا ہوں۔ | ور کل سے جوڑنا ہے            | تو ہر فردانسانی کا تعلق کا ئنات کی  |
| پالے،اورعلم وسائنس کی برکتیں   | ی دنیا پر انسان قابو نه      | لیکن میرے نزدیک جب تک ماد           |
| فی اسلام کے قریب نہیں آ سکتی۔  | ،انسانيت بحيثيت مجمودً       | ہ مخص کے لیے عام نہ ہو جائیں        |
| یک اس کی تعتیں اس سے سارے      | ہےاور حکومت کے معنی ہ        | اسلام کی حکومت خدا کی حکومت ۔       |
| اسلام کو يورپ کی مادی ترقی کا  | ای بناء پر میں اپنے          | بندوں کے لیے عام ہو جائیں۔          |
| ون اور جب تک ہم يورپ كے        | نیل کرنے والا جانتا <i>ہ</i> | مخالف نہیں ، بلکہ اس کا تتمۃ اور بج |
|                                |                              | مادی انقلاب کواپنا نہ لیس گے، اسا   |

<del>ح</del>ال*ەنمبر:* (1)

شعوروآ تحمي مقاله نمبر (۷)

﴿ قرآن كا اعجاز ﴾

قر آن عظیم کے سلسلے میں امام شاہ ولی اللہ صاحب سلسلے میں کہ: "'اس فقیر پر بوی نعتوں میں ہے ایک فعت یہ مجمی ہے کہ جمعے متعدد بارا پنے والد بزرگواڑ کے درس قرآن میں حاضر ہونے کا نثرف حاصل ہوا، آپ قرآن کے معانی بوے غور و قد بر کے ساتھ بیان فرماتے ہیں۔ آیات کی شان نزدول کی وضاحت کرتے اور حل طلب امور کے لیے تغییروں کی طرف رجوع کیا جاتا، اس کی جہ سے میرے سامنے فتح وکا میابی کا ایک میدان کھل کیا، والد بزرگواڑ کا دستور یہ تعا کہ اپنے رفقاء کے حلقے میں ہرروز تین رکوع سے کم مقدار می قرآن کی تلاوت کرتے اور اس کے معانی پر غور وخوض فرماتے، - (1)

خودشاہ دلی اللہ صاحبؓ نے جؓ سے داپس آ کر ایجؓ سال کے بعد قرآن مجید کا فاری میں ترجمہ کیا اور اس کے بعد پہلی بار اس کی تعلیم شروع کی شاہ صاحبؓ نے دیکھا کہ ان کے زمانے کی اعلیٰ سوسائی حکت عملی کو بچھتی اور پیچانتی ہے۔ چنا نچہ آپؓ نے ای حکت عملی کو قرآن کے تعارف کا ذریعہ بنایا ،اور اس عہد میں جو مرقبہ اور منداول (عالمگیر) حکت عملی تھی اسے قرآن کے عملی تصورات کے تالع کیا، اس طرح قرآن کی حکت عملی کا اساس فکر مسلمانوں کے سامنے پیش فرمایا۔ شاہ صاحبؓ بارہ برس تک ایٹ گرد و پیش کی سوسائی مطالعہ کرتے رہے اور ایٹ اس بارہ برس کے مطالعہ میں ایٹ پر دگرام کے دو اُصول متحین کیے:

ا۔ قرآن عظیم کی حکمت عملی : لینی انسانوں کی عملی زندگی کے متعلق قرآنی تصورات بنی حقیقت میں ایک مجز ہے کی حیثیت رکھتے ہیں۔ بیداساس علمی اصلاح کے لیے تجویز ہوئی۔

۲\_ اقتصادی عدم توازن: معاشرت ، اجتماع ، حکومت اور ملت میں تمام اخلاقی اور

افادات : مولانا عبيداللدسندهي

56

شعوروآ تجمي

عملی خرابیوں کا باعث دراصل معاشی اور اقتصادی عدم توازن ہے۔ اس میں شک نہیں کہ قرآن عظیم کا معجزہ ہونا تو سب مسلمانوں کے لیے مسلم ہے، لیکن ہرگردہ کا اعجاز قرآن کے متعلق اپنا اپنا نظریہ ہے، فلسفی مزاج علمات اسلام نے بہت پہلے اس اعجاز قرآن کو جو صرف عربی بلاغت سے وابستہ ہے، چنداں اہمیت نہیں دی ،اس پر اُن کے خالفین کی طرف سے بہت پچھ لے دیم بھی ہوئی۔لیکن اگر ان فلسفی مزاج لوگوں کے اقوال کی میڈ و جیہہ کی جائے کہ مجمی اقوام چونکہ عربی بلاغت کے اعجاز کو کمائل سجھنے سے قاصر تعیں۔اس لیے ان کے لیے ان کے لیے قرآن کے اعجاز کا معیار عربی بلاغت نہیں ہو سکتا قوا اور یہ لوگ مجود تھے کہ اعجاز کا معیار کی دوسری چیز میں ڈھونڈی تو سارا مسلہ آسان ہو

لہذا شاہ صاحبؓ نے قرآن کے اعجاز کواس کے بتائے ہوئے نظام حیات میں متعین فرمایا اور اس طرح قر آن کی عملی اذاریت ہی ان کے نزدیک اس کا معجزہ ہونا ثابت ہوئی، اب قرآن کے اس نظام حیات سے ہر شن فراہ وہ عربی ہویا عجمی، عامی ہو یا عالم ، فلسفی ہو یا سادہ مزاج ، مستفید ہو سکتا ہے اور اس کے اعجاز کو سجھ سکتا ہے ، کیکن اگر قرآن کا اعجاز محض عربی زبان کی فصاحت و ملاغت کا پابند ہو جاتا ہے تو اس صورت میں معدود سے چند افراد کے سوا دوس لوگ اس کی اعجاز کی خوبیوں سے محروم رہتے۔

قرآن کی حکمت عملی کے علاوہ شاہ صاحب ؓ کے انقلابی پروگرام کا دوسرا اصول، اقتصادیات میں توازن اور مساوات کی اہمیت واضح کرنا تھا۔ عام طور پر تصوف فلسفہ اخلاق سے شروع ہوتا ہے، گو حیوانی زندگی کے لیے اقتصادی ضروریات کا اعتراف کیا جاتا ہے، لیکن انسانیت کے ساتھ اقتصادیات کا جوتعلق ہے اس پر کسی نے توجہ نہ کی، اس کی وجہ سے ہماری سیاست کھو کھلی ہو گئی، ہمارے بڑے بڑے عقل مند اور زیادہ با اخلاق صوفیاء سب کے سب اجتماعی سیاست سے دور رہنا اپنا کمال سی تھتے رہے، تھوف کی عام کتابوں کی اقتصادیات کے باہمی رشتے اور ان کے مدون کرنے والوں نے انسانی اخلاق اور سمجھار اس کے برعکس شاہ صاحب ؓ نے زندگی کی اس حقیقت کو اس کی صحیح شکل میں بیچانا

شاہ صاحب ؓ کے نزدیک انسانوں کی اجماعی زندگی کے لئے اقتصادی توازن ایک ضروری امر ہے اور ہر انسانی جماعت کو ایسے اقتصادی نظام کی ضرورت ہے جو اس کی ضروریات زندگی کا کفیل ہو جب لوگوں کو اپنی اقتصادی ضرورتوں سے اطمینان نصیب ہوتا ہوتو پھر کہیں وہ اپنے خالی وقت میں جو ان کے پاس کسبو معاش کے بعد ذکح رہتا ہے۔ زندگی کے ان شعبوں کی ترتی اور تہذیب کی طرف متوجہ ہو سکتے ہیں، جو انسانیت کا اصل جو ہر ہیں، لیکن اگر ان کی اقتصادی ضروریات ہی فراہم نہ ہوں او ران کی وجہ سے حیوانی زندگی تحصر کر رہ جائے تو انسانیت کے اعلیٰ مقامات کا کسے ہوت رہے گا۔ اقتصادی نظام کے درست اور متوازن ہونے کا نتیجہ سے ہوتا ہے کہ اس زندگی میں انسانی اجتماع کے اخلاق محکیل پذ رہم ہو سکتے ہیں۔

جب انسان کے اخلاق اس دنیا میں سُدھر گئے اور تہذیب فنس کے ذریعے اس نے

شعور د آگهی

اپنے اخلاق کی تحیل کر لی تو لازی طور پر موت کے بعد دومری زندگی میں اس کے لیے قمر و حشر کی تصبیحیں آسان ہو جائیں گی ، اخلاق کی میہ تحیل ہی اُسے جنت کا حقدار بنائے گی اور اس کی آخری ارتقائی منزل میہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے دیدار سے بہرہ ور ہو۔ اگر انسانی اجتماع کوترتی کی اس راہ پر چلانا نبوت کا اصل مقصد تجھولیا جائے تو نبوت انسانی زندگی کے لیے ایک فطری چیز بن جاتی ہے، نیز جہاں نبوت نہ ہو وہاں انبیاء کے بیردکار لیتن صدیق اور حکیم میہ کام کریں تو اس طرح انسانیت کا مجموعی مسلم حل ہو جاتا ہے۔ شاہ صاحب ؓ کے نزد یک اقتصادی توازن کے بیم متنی ہیں۔ قرآنی حکمت عملی اورا قتصادی توازن، میہ دو اُصول سے شاہ صاحب ؓ کے مجوزہ انقلابی پردگرام کے ، اور مختصر الفاظ میں اُوپر جو کچھ لکھا گیا ہے،

شاہ صاحبؓ اپنے اس لائھ میں کوایک مدل شکل میں اپنی قوم کے ارباب قکر کے سامن چیش کرنا چاہتے تھے، اور اس کے لیے جس قدرعلم حدیث کی ضرورت تھی اس کی تحصیل دبلی میں ملکن نہ تھی، اس لئے آپ تجازت ریف لے گئے۔ وہاں دوسال کے عرصے میں آپؓ نے حدیث وفقہ میں مجتمدانہ کمال پیدا کر لیا۔

شاہ صاحبؓ نے (جعہ کی رات ۲۱ ذی قعدہ ۱۱۴۴ کے بطابق 1730ء) کمہ معظمہ میں ایک الہامی خواب دیکھا،اس کا حال ہم اپنی زبان میں تحریر کرتے ہیں۔(3)

ا:۔ انہیں یقین دلایا گیا کہ ان کے ذریعے موجودہ مغاسد کا مذابُک ہوگا ، لیعنی وہ ان خرابیوں کو دُور کرنے میں ایک مستقل ذمہ دار حیثیت کے مالک ہوں گے۔

- ۲:۔ ` انہیں بتایا گیا کہ پہلا نظام تو ڑ کر اس جگہ وہ نیا نظام قائم کرنے کا ذرایعہ بنیں کے . مے ، یعنی وہ ہندوستانی مسلمانوں کے تمام دینی علوم اور سیاسی واجعاً می تحریکات میں مستقل امام ہوں گے۔
- ۳:۔ اُنہیں سمجھایا گیا کہ ان کی اصلاحات نافذ کرنے کے لیے پاہمی لڑا تیوں کا ایک طویل سلسلہ پیش آنے والا ہے۔

مختصراً اس سارے خواب کا حاصل میہ لکلا کہ شاہ صاحبؓ اسلامی ہندوستان میں ایک ممل اجتماعی انقلاب کے شروع کرنے والے ہوں گے،اس عزم کے ساتھ شاہ صاحبؓ

شعور دآ گمی

دیکی واپس آئے۔ سب سے پہلے آپؓ نے قرآن مجید کا فاری ترجمہ ''فتخ الرحٰن'' تکمل کیا جس میں اجمالی طور پر اپنے پروگرام کو درج کر دیا اور ( ۲۵۱۱ء / ۲۲۵3ء) میں اس کی تدریس بھی شروع کر دی۔ شاہ صاحبؓ نے ''فتخ الرحٰن' کے حواثی میں وہ تمام چیزیں درج کر دی ہیں ، (4) جوان کی دعوت تجدید میں اساس کا عظم رکھتی ہیں۔ سب سے پہلی بات جس کی طرف شاہ صاحبؓ نے توجہ دلائی کہ اسلام کی حکومت (خلافت باطنہ / تنظیم کی داخلی حکرانی کا نظام ) کمہ ہی میں وجود میں آگئی تھی، اور بیا پنی جگہ مستقل حکومت تھی، کو اس زمانے میں ابھی تشد داورلڑائی کی اجازت نہ کی تھی۔

شاہ صاحب ؓ نے ای نظام کی کی تقلید میں اپنی انقلابی تر یک کو چلایا، انہوں نے تھؤف کے خاص طریقے کی بیعت کو اپنے سیای نظام کی اساس بنایا۔ دوس لفظوں میں طریقت کی بیعت کا یہ مطلب دورا تھا کہ بیعت کرنے والے نے جماعت کا سیای نظام تسلیم کرلیا ہے، یہی دجہ ہے کہ ان کی سیاست میں تھؤف کو اتنا بلند دینی درجہ دیا گیا۔ بات یہ ہے کہ جب تک حکومت چلانے کی استعداد ہوانہ ہو، کوئی محض لڑ کر نیا نظام حکومت قائم نہیں کر سکتا۔ برخک دہ لڑائی کے ذریعے تچھلی حکومت کو تاہ تو کر سکتا ہے، لیکن جب تک تر بیت یا فتہ آ دمی اسے میسر نہ آ ئیں ، دہ نئی حکومت چلا ہوں سکتا اور اس قسم کی تربیت اور استعداد صرف عدم تشدد کے ذریعے تو سال ہو سکتی ہے۔ ہر نئی تحریک کو شروع میں اپنا پڑتا ہے، شاہ صاحب ؓ نے ای اصول پر اپنی جماعت تیار کر نا شروع کی ، چنا نچہ دہ اس میں پڑتا ہے، شاہ صاحب ؓ نے ای اصول پر اپنی جماعت تیار کر نا شروع کی ، چنا نچہ دہ اس میں کا میاب ہوتے ان کے بعد ان کے چاہی شاہ عبدالعزیز ؓ نے نظام حکومت چلانے کے لیے آ دمی بھی تیار کر دیتے۔

بے شک اس زمانے میں ایسے باخبر لوگ موجود تھے ، جنہیں اس انقلابی تحریک کا احساس ہوا۔ انہوں نے عوام میں شورش پھیلا کر مسجد فتح پوری سے نطلتے وقت حضرت شاہ ولی اللہ صاحبؓ پر جملہ کرا دیا۔ امام ولی اللہؓ نے اپنے اس فکر کی اشاعت اور تعلیم کی غرض سے بیسیوں کتا ہیں ککھیں جو کہ سب دہلی کی علمی زبان ''عربی' اور عام پڑھے لکھے لوگوں کی زبان لیتی ''فاری' میں تھیں، ان کتا پوں میں شاہ صاحبؓ نے اپنی دعوت کے اُصول اور مسائل ضبط کر دیتے ، کیکن اس معاطے میں اتنا التزام فرمایا کہ ان امور کو ایک جگہ قلم بند نہ کیا ، بلکہ ان کو اپنی تصانیف میں ادھر اُدھر پھیلا کر بیان کر دیا، اس سے ان کا مقصد سے تھا کہ وہ نااہل لوگوں کی دست بُرُد سے محفوظ رہیں۔

شاہ صاحب ؓ نے پروگرام کی صحیح نوعیت سیجھنے کے لیے یہ حقیقت پیش نظر دین چاہیے کہ امام ولی اللہ کی حیثیت امت محمد یہ میں ایک عظیم الثان صدیق اور عیم کی ہے۔ اس طرزِ فکر کے ارباب کمال ، انبیاء علیم السلام کی طرح تمام انسانیت کو اپنا مخاطب بناتے ہیں۔ کو بظاہر ان کی دعوت اپنی قوم کے لئے ہوتی ہے۔ امام ولی اللہ کی کتابیں خور سے ہیں۔ کو بظاہر ان کی دعوت اپنی قوم کے لئے ہوتی ہے۔ امام دلی اللہ کی کتابیں خور سے میں سو صاف نظر آئے گا کہ ان کی زبان اگر چہ دیلی کی زبان ہے ، لیکن ان کے مخاطب دیلی کے اعلیٰ طبقے کے توسط سے ایک طرف میدو و نصار کی اور مسلمانوں کی عربی و میں ہیں ہتو دوسری طرف یونان ، ایران اور ہند کی صابتی ( آرین ) تو میں بھی مسادی در ہے پر خطاب میں شریک ہیں ، دائی ، ہے کہ حضرت شاہ صاحب کا زوت در اصل تمام انسانیت کی طرف تھا، چنا نچرا پنی کتاب ''اب دور الب اذ خد'' میں ارتفا قات ( اجتما عی اداروں ) کے ذیل میں فرماتے ہیں:

"جم نے یہاں ان ارتفاقات (اجماع اداروں) بنا حکام اور ان سے متعلقہ علوم " کے بیان میں بڑی تفصیل سے کام لیا ہے ،لیکن اس معاطم میں دو باتی ضرور پیش نظر روی چاہیں:

(1) ایک تو بیر که جم ارتفاقات کی وضاحت کے سلسلے میں عموماً ایک معین مثال کا ذکر کرتے ہیں، لیکن اس سے ہمارا متصد صرف یمی نہیں ہوتا بلکہ سے یا اس جیسی کوئی اور یا اس کے لگ بھگ کوئی دوسری صورت بھی ہو سکتی ہے۔ ہمارا اصل متصود تو بی ہے کہ وہ عمومی تو اعد جن کو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں ،ان پر اچتا گی ادارے پورے اتریں۔ ظاہر ہے سے ادارے ہر تو م اور ہر ملک میں ایک سے نہیں ہو سکتے۔ کیونکہ ہر تو م کی اپنی خاص عاد تیں اور ایج محصوص علوم ہوتے ہیں۔ البتہ ضرورت اس امر کی ہوتی ہے کہ میدادارے عمومی تو اعد (بنیا دی اصول) کے مطابق ہوں۔ خواہ ظاہری شکل وصورت میں سے ایک دوسرے سے جدا جدائی ہوں۔ ہوتا ہے کہ وہ اپنے لئے ارتفاق (اجماعی ادارے) کی تشکیل کرے، یہ پہلا درجہ ہے دوسرے درج میں تجربی علوم ادر صحیح اخلاق ظہور پذیر ہوتے میں '۔(5) اس سے زیادہ تفصیل ''المب دور المباز غسہ '' میں تیسرے مقالہ کے شروع میں ہے، چنانچہ ارشاد ہوتا ہے:

ود جنہیں جانا چا ہے کہ وہ تمام ارتفاقات (اجماعی ادارے) جن پر انسانی نظام تمد ن کی عمارت کمر کی ہے اور کل کے کل اقتر ایات (خدا تک منتخذ کے دسائل) جو انسانوں کی فطرت میں ود بعت کئے گئے میں مثلا احسان، عبادت اور مرائیوں سے اجتاب وغیرہ وغیرہ بیا لیے امور میں جو مختلف شکلوں میں جارے سامنے آتے ہیں۔ ان کے قواعد کلکئے لیتن بُذیادی اُصول تو ایک میں لیکن ان کی صور تیں الگ الگ ہوتی میں ان میں سے ہم مثال کے طور پر نکاح کو لیتے ہیں، جس نے نکاح کے معاط میں اعلان ڈھول بجانے اور خرار گانا) پر اکتفا کیا (جیسا کہ ہندو تمد کن میں ہے) تو اس فردری تفہرایا ، اس نے بھی نکاح کا فرض پر داکر دیا، کیونکہ نکاح کا اصل مقصود تو ہے ہے کہ ایک عورت کا اس طرح تعین کر دیا جا سے کہ اس میں ایک مرد کے سواکوئی دوسرا دیل نہ ہو سکے اور او پر کی ہر دوصورتوں میں حاصل مرد ہیں ہے۔

یکی حال قتر ب الی اللہ کا ہے بھی تو اس منزل تک انسان یوں پنچنا ہے کہ وہ انسانی خواص کا جامد اُتار کر خُدا کی ذات میں اپنے آپ کو کم کردے۔ اور تقرق ب الی اللہ کا دومرا راستہ ہی ہے کہ اپنے اعضاء و جوارح کی تیج تر بیت کی جائے اور انسانی خواص کے دائرے میں رہتے ہوئے اللہ سے قترق ب چاہا جائے۔ ای پر ان تمام بڑے بڑے مسائل کا قیاں کرلو! جوارتفاقات اور اقتر ابات کے سلسلے میں ہم نے بیان کتے ہیں ، اور بتایا ہے کہ ان کی شکلیں اور صورتیں مختلف ہو سکتی ہیں۔

اس سے پہلے ملت صنعی کے نقطۂ نظر سے ہم ارتفاقات اور اقتر ابات کی بہت ی شکلیں پیش کرآئے ہیں، تم کہیں ان کی وجہ سے غلطی میں نہ پر جانا ،ان کا ذکر تحض مثال کے طور پر تعا، اس سے زیادہ اس ذکر سے ہمارا کوئی اور مقصد نہ تعا اور پھر بیجی نہ بجھ لینا کہ اصل حقیقت صرف ارتفاقات اوراقتر ابات کی ان بیان کردہ شکلوں تک محدود ب بلکہ تچی بات تو بہ ہے کہ جہاں تک اس معالم میں اصل حقیقت کا تعلق ہے، کوئی ملت یا ذہنی گردہ ایپانہیں جو اصل حقیقت کا اعتر اف نہ کرے، بال بیا اور بات ہے کہ وہ اس کے احکام کو بجا نہ لائے، جھکڑا اصل حقیقت کے معاطے میں نہیں ہوتا، نزاع اور اختلافات اس حقیقت کو مختلف شطول میں پیش کرنے پر پیدا ہوتے ہیں۔'(6) ان اقتباسات سے صاف طاہر ہے کہ امام ولی اللہ کی تصانیف میں جس قدر تو اعد کلیہ نہ کور ہیں وہ دراصل اُن کے فلیفے کے بُنیا دی اُصول ہیں اور انسانیت عامہ کو ای کی دعوت دی گئی ہے اور اس حکمن میں جس قدر مسائل بیان کیے گئے ہیں وہ ان قواعد کی مثالیں ہیں، ان عمومی قواعد کو ان محصوص مثالوں میں مخصر نہیں سمجھنا چاہیے، انسانیت کی اس اساس فکر پر جس کی دعوت شاہ صاحب ؓ دیتے ہیں، دین دار اقوام کے عقل مند افراد ایک بین الاقوا می نقط کہ وحدت پر جمع ہو سکتے ہیں اور قرآن عظیم کے خصوصی قانون نے ای بین الاقوا می سپرٹ (جذبہ) کو صحیح اُصول پر محفوظ کر دیا ہے۔

62

\$\$ \$\$ \$\$ \$\$

# حواله جات:

- (1) انفاس العارفين (فارى) ، ص ۸۵\_
- (2) جمة الله البالغ، ج ا بص ٢٢١ (باب اقامة الارتفاقات واصلاح الرسوم) طبع بيروت
  - (3) د کیھنے''نیوش الحرمین''عربی اردوص۲۷۲،مطبوعہ محمد سعید اینڈ کمپنی ، کراچی۔
- (4) مثلاً سورة الرعد كى آيت: أو لَمْد يَدَوْ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَاً \* كاتشر كالدخلد فرما مي -
  - (5) البدور البازغه ،المقالة الاولىٰ ،ص ١٢٥، مطبوعه شاه ولى الله اكثرى، حيدرآباد
  - (6) البدور البازغه ، فصل في بيان تحقيق الملة ، المقالة الثانيه، ص٢٢٠.

مةلا نم (٨)

شعورو آتحمجي

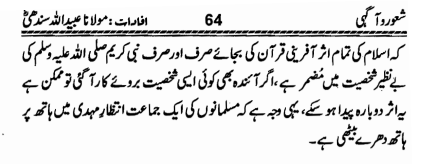
اثير قرآن

ہمارے اہل علم حضرت شاہ ولی اللہ کی تصانیف اگر خور سے پڑھیں تو ان پر شاہ صاحبؓ کے مخصوص نظریات واضح ہو جا کیں گے۔شاہ صاحبؓ کے وہ افکار جو پہلی ہی نظر میں ان کی تصانیف میں سے آشکار ہو جاتے ہیں ،ہم ان میں سے نمونے کے طور پر پانچ کا یہاں ذکر کرتے ہیں۔

## (1)

قرآن عظیم ایک انقلاب آفرین نظام کی دعوت دیتا ہے، یہ انقلاب آفرین نظام بین الاقوامی ہے اور ساری انسانیت پر محیط ہے، رہتی دنیا تک جب بھی مسلمانوں کی کوئی جماعت اس پر عمل کرے گی تو اس سے وہ ی نشائی پیدا ہوں گے جو تاریخ اسلام کے دور اول میں دنیا نے دیکھے۔ یہ قرآن کی تاثیر ہے، محض کسی آدمی یا زمانے کی تخصیص صحیح نہیں۔ مسیحی دنیا قرآن کی اس تاثیر کو عام نظروں سے او جعل کرنے کے لیے برابر و شاں رہتی ہے، مشہور عیسائی مورخ اور مصنف 'نجر جی زیدان' نے تو صاف کھ دیا ہے کہ '' دهنرت ابو بکر اور حضرت عمر کی خلافت کا نظام محض بخت و اتفاق کا نتیجہ تھا'' یعنی عہد گزشتہ میں اسلام کے عظیم الشان انقلاب کا باعث قرآن کی تعلیمات نہ تعین ، بلکہ اتفاق سے چند افرادا یسے پیدا ہو گئے جنہوں نے ایک بار ایسا کر دکھایا ، کین سے کہ ہمیشہ یوں ہو، غلط ہے ۔ اس کے علاوہ قرآن کے دور ترس انقلابی اثرات کو زائل کرنے کے لئے اور بھی غلط ہے ۔ اس کے علاوہ قرآن کے دور ترس انقلابی اثقلابی اثرات کو زائل کرنے کے لئے اور بھی

زمانہ حال میں مروجہ مجالس ہائے سیرت کا نظام، ای قسم کا ایک خواب آورنشہ ہے جو مسلم عوام کو پلایا جارہا ہے۔تحریک چلانے والے سیسمحصیں یا نہ سمحصیں، مگر جن لوکوں نے ان کو مید تھمہ دیا ہے،ان کا اصل مقصد سہ ہے کہ مسلمان اپنے دماغوں میں سہ خیال جمالیں



### (٢)

قرآن کی تعلیمات کے اثر سے مسلمانوں میں جو اجتماع تح یک عالم وجود میں آئی وہ رسول اکرم علیہ الصلوۃ والسلام کی بعثت سے شروع ہو کر حضرت عثمان کے عہد خلافت تک مُنزَّ ہ اور اپنی اصلی حالت میں جاری رہی ،قرآن حکیم کی عملی تفسیر کے طور پر اس اِجتماعی تحریک کو جاننا ضروری ہے۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم مد معظمہ سے ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لے گئے تھے، ای شہر میں اسلام کی اجتماعی تحریک نے ایک مستقل نظام کی شکل اختیار کی، آپ کے وصال کے بعد حضرت ابو بکڑ، حضرت عمر اور حضرت عثان شکے دور میں مدینہ بن اسلام کی تحریک کا مرکز اور مصدر بنا رہا۔ بعد میں جب مسلمانوں میں خانہ جنگیاں شروع ہوئیں اور حضرت علی نے مدینہ کی بجائے کونے کو اپنا سیاسی مرکز بنایا، ان کے بعد اُمویوں نے دمشق میں اپنا دار الخلافت منتقل کرلیا تو پھر بھی اسلام کی دینی اور قکری مرکز بیت مدینہ بن میں رہی۔ یہی وجہتھی کہ قرآن کے اثر و تا شیر سے جو نظام اجتماعی معرض و جود میں آیا اس نے اپنی کتاب ''مؤطا''میں مُدوَّن کردیا۔

(٣)

قرآن عکیم نے اس آیت: هُوَ الَّذِينَ آرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدِي وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلَّهِ وَلَوْ كَرِيَّ الْمُشْرِكُوْنَ هُ

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي        | 65                           | شعوردآ محجمي                                     | 5 |
|--------------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------------|---|
| ہدایت اور دین حق دے کر بھیجا         |                              |                                                  |   |
|                                      | •                            | تا کہ اے تمام ادمان پر غالب کرے                  |   |
| فت راشدہ کے اس دور اول میں           | دعوی کیا ہے وہ خلاف          | میں تمام ادب <u>ا</u> ن پرجس غلبے کا ڈ           |   |
| ل ہے بھیچے نہیں ،اور اس کے لئے       | يه دعوىٰ ہنوز تشنه بتحکيل    | ورا ہو چکا ہے ۔ میہ خیال کہ قر آن کا ب           | 1 |
| یحے اس آیت کی تفسیر ، شاہ ولی اللّٰہ | نصیل کے لئے و کیچ            | کسی نبی یا ولی کا انتظار غلط ہے۔( <sup>تنظ</sup> | • |
|                                      | الخلفاء)                     | ربلوگ کی کتاب ازالیۃ الحفاء عن خلافۃ ا           | , |
|                                      | (٣)                          |                                                  |   |
| ت کی فلاح کا سارا دارد دار ان        | نیت کی دنیا اور آخر          | حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگؓ انسا :                  |   |
|                                      |                              | پار بُنیا دی اخلاق کوقرار دیتے ہیں:              | ? |
| ی و برتر ذات خُداوندی کے حضور        | (۲)اخبات(اعل                 | (۱)طهارت (پاکیز کی)                              |   |
| وخضوع)                               | میں خشوع                     | <u>S.</u>                                        |   |
|                                      | (۴)عدالت۔                    | (۳) ساحت (صبط نفس)                               |   |
| مل ہے سمی سوسائٹ میں عدل و           | بیت عدالت کو حا <sup>م</sup> | ان چار اخلاق میں مرکزی حیثہ                      |   |
| متوں پر ان کی طاقت سے زیادہ          | زق کمانے والی تھا            | نصاف قائم نہیں ہوسکتا ، جب تک را                 | 1 |
| کے زمانے میں کسری وقیصر نے           | ئ_ئزول قرآن                  | وجھ ڈالنے سے احترازِ کلّی نہ برتا جا۔            | ł |
| ر کے اخلاق سے محروم کر دیا تھا۔      | پریثانی میں مجلا کر          | متمدن دنیا کے اکثر حصے کو اقتصادی                | • |
| ری و قیصر کا زور توژ کر ایسا نظام    | ا مقصد بيرتما كدكس           | س لئے قرآن عظیم کا سب سے برا                     | 7 |
| ہات حاصل ہو۔                         | واس مصيبت سے نج              | افذکر دیا جائے جس سے اقوام عالم کو               |   |
|                                      | (۵)                          |                                                  |   |
| ادہ جب سمی سلم سوسائٹ میں پیدا       | ، کوزندہ کرنے کا ادا         | قرآن عظیم کی اس انقلابی دعوت                     |   |
| یلم کے ساتھ شرفائے قریش کے           | ر عالم صلى الله عليه وَ      | ہوتو اس کے لیے ضر ورمی ہے کہ سرور                | 7 |
| چکے میں ،وہ ان کی ذہنیت، ان کی       | کا شرف حاصل کر ۔             | دہ خاندان جو مُہا جرین اولین ہونے ک              | , |
| -                                    | ت کواپنا امام بنائے.         | معاشی حالت اوران کی معاشرتی سیرر                 | • |

.

| افادات : مولانا عبيداللدسند حلّ   | 66                                        | شعوروآ کمبی                    |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------|
| ، کیے حضرت شاہ صاحب ؓ عربی        | ا دون کو پیدا کرنے کے                     | مسلمانوں میں اس انقلاقج        |
| ہیں ،لیکن اس سے بیز ہیں سمجھنا    | کوایک معیار قرار دیتے                     | زبان اور عرب أوّل کی سیرت      |
| ت عرب کو زندہ کر رہے ہوں، تو      | کے بیوتوف) عرب جاہلیہ                     | جابي كداكر شمهات (حربوں        |
| کے اس چو تھے اُصول کو کہ:         | لی جائے۔امام ولی اللہ ؓ                   | اس صورت میں بھی ان کی تقلید    |
| یا جب تک رزق کمانے والی           |                                           |                                |
| یکمی نہ برتا جائے''۔(1)           | ، زیادہ بوچھ ڈالنے سے احتر ا <sup>ن</sup> | جماعتوں پران کی طاقت سے        |
| رب میں جا کر سوشکزم کا مطالعہ     | ا سکے جب تک ہم نے یو                      | ہم اس وقت تک نہیں شہج          |
| ہ عموماً کارل مار کس کے قمیع تھے، | اس مطالع میں مدد دی و                     | نہیں کرلیا،جن رُفقاء نے ہمیں   |
| ، که جمیں سخت تکلیف ہوتی ،اس      | دفقاءاس قدرمبالغه كرت                     | اس کے احترام میں ہمارے سے      |
| لظام کو بتاتے تھے۔ہم جیران رہ     | رل مار کس کے إقتصادی ا                    | احترام اور فضيلت كا دارومدار ك |
| ، امام ولی اللہ کی تصانیف میں جو  | فرام کے تمام صے ہم نے                     | کئے جب اس قتم کے انقلابی پر    |
| ے مدومن بائے امام ولی اللہ "      | ورے این نہایت بسط                         | کارل مار سے بہت پہلے گھ        |
| يرا ہوا۔                          | ل مارس ۱۸۱۸ میں پر                        | ۳۲۷ میں فوت ہوئے اور کار       |

**\$\$\$** 

man

ح**والہ جات:** \_\_\_\_\_\_\_(1) ججة اللہ البانہ، باب سیامۃ المدنیہ، می۱۹۰۔

مقاله نمر (9)

🔬 حکمت عملی 🖗

" معترت (والدر ماجد) شجاعت ، فراست ، کفایت ، غیرت وغیره اخلاق سلیمه می درجه کمال پر تصر نیز دینی ادر اخردی علوم می فیم کامل رکھنے کے ساتھ آپ "عقل معاقیٰ سیجی جس کے ذریعے انسان زندگی کی معاقی ادر اخما کی ضردرتوں کو تجھتا ہے، پورے طور پر برجرہ در تصر آپ اپنی مجلس میں اکثر عکمت عملی ادر کاردبارزندگی کے متعا ملات کے آداب کی تعلیم دیا کرتے تھے''۔(1) ریع می فکری بنیا دجوشاہ ولی اللہ کو اپنے والد میں اس طمن میں در قریل و بھتا ہے، متعا ملات کے آداب کی تعلیم دیا کرتے تھے''۔(1) ریع می فکری بنیا دجوشاہ ولی اللہ کو اپنے والد میں اس طمن میں در ق میں ملی ادر آپ دوسرے انعامات البریہ کا ذکر کرتے ہیں دہاں یہ بھی لکھتے ہیں کہ: دوسرے انعامات البریہ کا ذکر کرتے ہیں دہاں یہ بھی لکھتے ہیں کہ: میں ایک روش میں علی دیکر کرتے ہیں دہاں یہ بھی لکھتے ہیں کہ: میں ایک روش کی میں پر اس مجد میں خبر و برکت کا اخصار ہے، کارساز قدرت نے میں ایک روش میں عکستہ علی کی کو اور اس میں خبر دیک کا اخصار ہے، کارساز قدرت نے میں میں میں محکستہ علی جس پر اس مجد میں خبر و دیک کا اخصار ہے، کارساز قدرت نے میں ایک روش میں عکستہ علی کی کو موں د خبرت دی کہ میں کتاب وسنت ادر محابہ ہے میں ایک ایک روش میں علی دیں اس مجد جی دی ہم خبر و دیک کا اخصار ہے، کارساز قدرت نے میں میں میں دولی اللہ کی کی کی کی معان کی دوں کہ دی کر دوں کہ ہی کی ہوں ہو ہوں ہے ہو ہو ہو اس میں میں کہی کی کی میں کران دوست ادر محابہ کر دو اس میں ایک اختیادی میں میں نظر آتا ہے کہ جہاں دوں دوا ہو میں کی دو ایک اور کو میں پر ما جائے تو اس کا ذکر کرتے ہیں ،وہاں حکت عملی کو پیش نظر رکھتے ہوئے تمام احادیث کو اینی ابواب پر تقسیم کر دیتے ہیں اور پھر خاص خاص موقعوں پر حدیث کے ذیل میں حکمت عملی کا کوئی نہ کوئی نکتہ ذکر کرتے جاتے ہیں۔

شاہ صاحب کی جملہ تصانیف میں آپ دیکھیں کے کہ سب سے پہلے وہ عبادات کے چار ابتدائی ارکان کا ذکر کرتے ہیں۔ اس کے بعد وہ حکت عملی کے اصولوں پر اپند موضوع اور مطالب کو تخلف ابداب پر ترتیب دیتے ہیں ، ہمارے نزدیک دین اور دنیا دونوں کو اس نظر سے دیکھنے اور زندگی میں حکت عملی کی غیر معمولی اہمیت کے احساس ہی کا نتیجہ ہے کہ شاہ صاحب صحن وقبح لینی ''بر'' اور ''ام '' (نیکی اور گناہ) کی حقیقت کو لفظی گورکھ دھندوں سے الگ کر کے ہر طالب حق کے لئے صاف اور داختی کھی کر سے رضن وقبح (اچھائی، برائی) کے معاط میں شاہ ولی اللہ صاحب کی تحقیقات کا خلا صہ سے کہ:

<sup>دور</sup> می چیز کو اچھا کینے کا مطلب بے بہ کہ اس کے نوعی خواص (حقیقی خوبیاں) اس میں بدرجہ و ممال پائے جاتے ہوں، مثلا ایک کہ صحکوبہم اچھا کہیں گے تو مطلب سے ب کہ بحیثیت ایک گدھا ہونے کے جولواز م ظرور کی ہیں وہ اس میں پورے موجود ہوں، سے نہیں کہ دہ مثلا ایک انسان سے بھی بڑھ کر ہے، اسی طرح اگر ہم ایک پودے کو یا ایک انسانی جماعت کو اچھا کہیں گے تو اس کے نوعی خواص کے اعتبار سے اس کو جانچیں گے اور اس کی حیثیت کا تعین کریں گے۔ چنا نچہ ایک انسان کو اچھا کہنے کا مطلب سے ہو گا کہ اور اس کی حیثیت کا تعین کریں گے۔ چنا نچہ ایک انسان کو اچھا کہنے کا مطلب سے ہو گا کہ اس میں انسانیت کے نوعی خواص ایک حیتر کہ اس کتا پائے جاتے ہیں ، اب جو ل جو ان کی خوص میں سے اوصاف کم درج کے ہوں گے۔ اسی حساب سے اس کی اچھائی میں

لیکن بیدوال که آخرانسانیت کے اوصاف کیا ہیں؟ اس کا جواب ایک ماہر حکمت کے نزدیک بیہ ہو گا کہ تمام قو موں اور نسلوں کا جائزہ لو اور ان میں جو ایتھے اوصاف مشترک پائے جاتے ہیں ان پر انسانیت کا مصداق ہو گا۔ بیہ ہے وہ معیار جس پر آپ ہر انسان اور ہر گروہ انسانی کو پُر کھ سکتے ہیں۔ چنانچہ اچھائی اور ہرائی یا تحسن و قبح کو اس طرح متعین کرنے میں خیال سے زیادہ عمل کی اہمیت واضح ہو جاتی ہے اور بید حکمت جکمی کو اساس قکر مانے کا لازمی نتیجہ ہے۔ "جبتہ اللہ البالغ" کو پڑھ کر دیکھتے تو شاہ ولی اللہ صاحب سی سی عمل کی ، سی خُلن کی اور کسی عقیدے کی خوبی اس طرح ثابت کرتے ہیں کہ وہ عام افراد میں لیتی مشرق ومغرب اور عجم وعرب میں پایا جاتا ہے۔ شاہ ولی اللہ صاحب کا یہ فکر ،معدنِ عکمت کا ایک نفیس جوہر ہے، جس سے عام مصنفین کی کتابیں خالی نظر آئیں گی۔ دوسرے علماء کی کتابیں پڑھ کر انسان خسن وقتح کے معاطے میں کسی واضح حقیقت کا تعین نہیں کر پاتا۔ باں اس سلسلے میں وہ خیالی فلسفہ گھڑنے میں شر ور کمال حاصل کر لیتا ہے۔

الغرض شاہ صاحبؓ کے اس اجمؓ عی قکر کے طفیل طالب علم محسن وقتی کے بارے میں خیالی فلفہ طرازیوں کی دلدلوں سے بڑی آسانی سے نگل سکتا ہے اور وہ ان قیاس آرائیوں کی بجائے عملی زندگی میں دیکسن ''کی تخلیق اور''قتیح '' کے مثانے میں سرگر م عمل ہونے کے قابل ہوجاتا ہے ۔ لہٰذا شاہ صاحبؓ کا یہ اُصول اجمؓ عی پیش نظر رہے تو یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام دراصل ایک عالمگیر اٹھا ہ کی دعوت ہے۔ قرآن عظیم ای دعوت کا تر جمان ہے اور قرآن اِن معتوں میں اپنی تشریع آ ہے، ہے۔ شاہ صاحبؓ کے حکمت وفلفہ کا یہ سب سے اعلیٰ فکر ہے اور اس کی مدد سے ہر محض قرآن کے مقصود اصلی کو آسانی سے سمجھ سکتا ہے ۔ الغرض شاہ صاحبؓ نے اپن اس اجمؓ عی فکر کے ذریعے قرآن کو مسلمانوں کے ذہنوں کے قریب کردیا ہے۔

\$\$\$\$

حواله جات: \_\_\_\_\_\_(1) انفاس العارفين (قارى)، م ٨٣٥ (2) انفاس العارفين (اردوترجمه)، م ٢٠٥٥ (3) للخص من جمة الله البالغ، م ٢٠٥٥، محث السعادة-

شعوروآ تحجمي

مقاله نمير (١٠)

🗞 تصوف ≽

تھۇف كا رُتجان انسانى ذبىن كا ايك خاص جو ہر ہے ، يعض طبيع توں كو قدرت كى طرف سے اس جو ہر كا وافر حصہ ملتا ہے اور ليض كو كم اور كچر بعض كو اس مكلك كى نشو ونما كے ليے مازگار ماحول نعيب ہوجا تا ہے۔ اور ليض اس سے محروم رجع بيں۔ بہر حال يہ جذبہ كى نه كى حد تك ہر انسان ميں ہونا ضرورى ہے ، ليكن آخر يہ جذبہ تھؤف ہے كيا ؟ اور انسانى زندگى ميں كس طرح اثر انداز ہوتا ہے؟ بات بير ہے كہ انسان تعن گوست پوست كا نام بيل ، اس گوشت پوست كے اندرا يك چيز ہے، جو لولتى ہے، سوچتى ہے، اور جوارح سے كام ليتى ہے، بير انسان كا '' ميں'' يا '' آنا'' ہوں ہے كہ وانسان تعن گوست پوست كا نام بيل ، اس گوشت پوست كے اندرا يك ہو ہو تك ہم مرح تى گوست پوست كا نام بيل ، اس گوشت پوست كے اندرا يك ہو ہو تك ہم موجتى ہے، اور جوارح سے كام ليتى ہے، بير انسان كا '' ميں'' يا '' آنا'' ہو بي ہو كولتى ہے، سوچتى ہے، اور جوارح سے كام ليتى ہے، مير انسان كا '' ميں'' يا '' آنا'' ہو ہو ہو تي ہو ہو تي ہو ہو تي ہو ہو تي گوست پورت كے اندرا يك ہو ہو تي ہو ہو تي ہو ہو تي ہوں ہو ہو تي ہوں '' آنا'' يا '' ميں'' كا كام كيا ہے؟ بير سوچتا ہم ايك يوجان پيرا كرتا ہے، اسے آيك ولولہ و تا ہے، آي من كا كام كيا ہے؟ مير سوچتا ميں ايك يوجان پيرا كرتا ہے، اسے آيك ولولہ و بيا ہے، آي ميں حركت پيرا كرتا ہے، کہ دو مير ايك يوجان ہيرا كرتا ہے، اسے آيك ولولہ و تا ہے، آي من كركت پيرا كرتا ہے، كہ وہ ميں ايك ہو تي ہو ان كرتا ہے، اسے آيك ولولہ و تا ہے، آي ميں حركت پيرا كرتا ہے، كہ وہ مور چا تى ہے۔ دھرم اور اس كے ليے معروف عمل ہو، بيرا كري برقی ترف ميں کرتا ہے، كر و تھو ف ان كاموں كو خلوص سے عقيدت سے اور دارودن كا نام تھون كرتا ہو اس ميں تركن ہو تيں كرتا ہو تيں كرتا ہو تيں ہيں كرتا ہو تيں كرتا ہو تو تيں کرتا ہو تيں كرتا ہو تيں كرتا ہو تيں كرتا ہو تيں تيں كرتا ہو تيں ہو تر تي گو تيں كرتا ہو تيں كرتا ہو تيں تيں كرتا ہو تيں جين كرتا ہو تيں كرتا ہو تيں تيں كرتا ہو تيں ہو تي تيں كرتا ہو تيں ہو تي تيں كرتا ہو تيں اور استقا مت

تھو ف زندگی میں کوئی حاص راہِ ک میں میں کرتا، بلکہ راہِ ک پر ہمت اور استفامہ سے چلانے والا جذبہ ہے۔

یوں تو انسان سب ایک میں،سب میں قدرت نے کم ویش ایک سے خصائص ودیعت (عطاء) کے میں؛ اختلاف ہوتا ہے، صرف اِن خصاص سے کام لینے یا نہ لینے سے، تھؤف ان انسانی خصائص کو اُبحار نے، سنوار نے اوران سے مُفید کام لینے کا ذمہ لیتا ہے۔ اس لحاظ سے تھؤف کا قیام سب کے لیے ہے، کی شریعت میں اس کی تخصیص نہیں۔ اس کا یہ متی نہیں کہ شریعت کی ضرورت نہیں۔ تھؤف تو ان کی روح کو اپنانے کی تلقین کرتا ہے۔ وہ ایمان پر زور دیتا ہے اور اعمال نیک کی ضرورت بتاتا ہے۔ صوفی شریعت کے بتائے ہوئے رستوں پر چلنا ہے ،لیکن اپنی دھن سے ،اپنے جذبہ و اُمنگ سے ،اس دُھن اور جذبہ و اُمنگ کو پیدا کرنا تھاؤف کا کام ہے۔ تھاؤف انسانی اُنا (خودی) کو بیدار کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ جب انسان میں سے باطنی فعور بیدا رہو جاتا ہے تو وہ اس وقت سے محسوس کرتا ہے کہ سے ' اُنا'' کسی اور و جو دِ برتر کا پُرَ تُو ہے ، یا سے انسانی '' اُنا'' کسی بڑے '' اُنا''

اس خیال کی مزید وضاحت یو سیج با کہ ایسی انانیت کو بیدار کرنا انبیاء علیم السلام کی تعلیم کا اصل مقصد ہے۔ جب اس زندگی میں سمی فرد کی انانیت بیدار ہو جائے تو موت کے بعد جب بدن اور اس انانیت میں جُدائی ہو جاتی ہے تو یہ اُنانیت دوسری دُنیا میں بلاخوف و خطر ترقی کی راج رحلے کرتی چلی جاتی ہے۔ اسے ہم فوز و فلاح اور جنت کیتے جیں۔ اور جس کی انانیت خوابیدہ رس اور ظلم و ستم کی وجہ سے اس نے اپنی اُنانیت کو دُر حانے رکھا تو اس زندگی کے بعد جہنم کا عُذاب اِن پردول کو جلا کر پھر اس کی اُنانیت کو محلی (روشن) اور بیدار کر دے گا اور جس دن اس خض کی انانیت بیدار ہو جائے گی ،دہ جہنم سے نگل جائے گا۔

فرد کے اندراس انا نیت کا بیدار نہ ہونا، ہمارے نزدیک تفر ہے۔ ہم دین کو ای ہناء پر انسانیت کے لئے ظروری سیجھتے ہیں کہ اس پر چلنے سے ہر فر دِ انسان کی انا نیت بیدار ہوتی ہے۔ حقیقت میں تھو ف دلوں کو دین کی رُورح سے آشتا کرتا ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے ای کو '' اِ حسان' سے تعبیر فر مایا ہے۔ اِ حسان کی سہ کیفیت کتا ہوں سے پیدا نہیں ہوتی ، بلکہ سہ بزرگوں کی صحبت میں بیٹھنے اور ان کی توجہ سے حاصل ہوتی ہے۔

ہماری ایک تو خوش بختی میکھی کہ خدا نے ہمیں اسلام کی نعمت سے سرفراز فرمایا ،اور دوسرا کرم اس نے بید کیا کہ مُر شداور اُستادا یسے عطافر مائے جن کے فیض صحبت سے ہم اپنی دلی مراد کو پینچ گئے۔الغرض ہمارے دل میں اسلام تصو ف کے ذریعے رچا اور ان بزرگوں اور مُر شدوں کے فیضِ صحبت سے ہمیں ایک طمانیت نصیب ہوئی کہ تخت سے سخت مصیبت میں بھی ہمارا دل بھی ہراساں نہیں ہوتا۔ افادات : مولانا عبيداللدسندهيّ

شعوردآتمي

ہماری زندگی ایک ب معنیٰ تحیل نہیں ،ہم ایک مقصد لے کر دنیا میں آئے ہیں اور اس مقصد کی یحیل کے لیے جو ہم جدو جبد کرتے ہیں ،وہ ہمیں بعد میں ایک اور اعلیٰ اور برز زندگی کا حقدار بنادیتی ہے ، لیتی زندگی کی ان تمام قدروں پر ایمان جسے ہم آسان لفظوں میں خُدا کہہ دیتے ہیں بہی ایمان وعقیدہ ہے جو ہماری زندگی میں سب سے برا محرک رہا ہے۔ اس ایمان وعقیدہ میں اس قدر پختگی اور استقامت کہ دنیا ادھر ہو جائے لیکن اس میں ترکول نہ آئے۔ یہ سب تصوًف کی دین (عطاء) ہے، علم کے ذریع تو انسان دلیل اور منطق کے زور سے اپنے مقصد پر ایمان لاتا ہے ، کین صاحب تھو ف اپنے مقصد کو آنکھوں کے سامنے موجود پاتا ہے۔

ہم جو کچھ کہتے ہیں یا جو کچھ کرتے ہیں اس سے ہمارا مقصد صرف اُسی ذات اقد س کی خوشنودی ہے اور ہمیں اس امر کا یقین ہے کہ جو پروگرام ہم اپنی قوم کے سامنے پیش کر رہے ہیں اس میں قوم کی فلاح ہے اور زندگی کی جونتی قدریں ہم قوم کو دیتے ہیں، ہمارا ایمان ہے کہ بد لے ہوئے زمانے میں قوم اور زندگی کی ضرورت ہے۔ ہمارا بی عقیدہ ہے کہ زمانے کا تقاضہ خُدا کی مشیت کے تالیح ہوتا ہے اور زندگی کے اسباب و حالات جس نظام کے مُتقاضی ہوتے ہیں، خُدا کی مصلحت اس نظام کو دُنیا شی تافذ کرنا چا ہتی ہے، اور یہی جامہ پنتی ہے اور اللہ کا ہاتھ بندوں کے ہاتھ کے اندر کام کرتا ہے۔ ہی دنیا میں علی سیاسی کا م بھی الی کام ہوتے ہیں اور سیاست عبادت بن جاتی ہے اور تیک کرتا ہے ہیں دنیا میں ملی

ہم وطن سے نظل اور افغانتان پہنچ، وہاں ہمیں شع شع حالات سے سابقہ پڑا، روس کے تو بالکل اور وُنیا نظر آئی۔ جن مزعو مات میں ہماری ساری زندگی گردری تھی، روس میں اُن کوایک ایک کر نے ٹو شتے اور ملتے دیکھا اور نئے اصولوں پر زیادہ جاندار نظام بلنے کا مشاہدہ کیا، پھر ترکی میں بھی کم وہیش یہی پچھ ہمارے سامنے ہوا۔ اس تمام زمانے میں ہمیں ایک لیح کے لیے بھی ایپنے نہ جب کے اساسی عقیدہ پر فنک و مرہ ہمیں ہوا۔ اور ہمارا دین قکر روی انقلا ہوں کے لادی نظار سے بلند تر رہا اوران کی تمام تر مادیت کو ہمارے الہی قکر نے ایپنے اندر بھنم کر لیا۔ یہ سب شاہ ولی اللہ کی تعلیمات کا فیض تھا کہ انقلاب کے ان

| للدسندهم | افادات : مولًا تا عبيدا | 73 | شعور دآ تحجمي |
|----------|-------------------------|----|---------------|
|          |                         |    |               |

طوفانوں کے مقابلہ میں ہم محض تصوف کی برکت سے اِسلام پر ثابت قدم رہے۔ شاہ صاحب ؓ کے تصوف میں باطنی شعور کو سنوار نے اور اُبھار نے کا ایک ایسا نظام ملتا ہے جو خالص اِسلامی ہے اور انسانیت عامہ سے بھی ہم آ ہنگ ہے۔ نیز شاہ صاحب ؓ کا یہ تصوف موجود لادینی فکر کا صحیح مصلح ہے اور مسلمان اس کی وجہ سے " یور پین ازم' ( یورپ کی ترقیات اختیار کرنے ) کے بعد بھی اپنے مذہب سے وابستہ رہ سکتے ہیں۔

ید بے تعوق ف ! تعوق ف کالفظ سن کر عام طور پر قدامت پندی او رجعت پندی کا خیال آتا ب اور تعوف عوماً عمل اور إقدام كى ضد مجما جاتا بلين تعوف "نهايت اندیشہ و کمال جنون' کا مجموعہ بے۔اور ہمارے عمل کے سوتے ای سے چھوٹتے ہیں۔اس تھؤف ہی نے ہمیں ہر خطر ہےاور ہر مصیبت میں خدا کے دامن سے وابستہ رکھا اور اس کا احسان ہے کہ ہمارا خدا پر عقید آس قد روسیع اور ہمہ کیرتھا کہ اس میں ساری قومیں سا محتیں، سارے ادیان آ کتے، کل کی میں انسانیت، اس کے اندرجذب ہو گئی اور ساری کا تکات کا اُس نے احاطہ کرلیا اور بیعقیدہ ان تمام قبود وخد ود سے چربھی بلند و برتر رہا۔ تھوف نے ایک طرف جارے ذہن وظر میں اس تدر وسعت و ہمہ کیری پیدا کی اور دوسرى طرف بميل اتنا يقين اور استفامت بخشى كه بم ال بطنى فحور كوخارج من لان کے لیے ہمیشہ جدوجہد کرتے رہے۔ اور ناسازگار حالات اور مادی مشکلات کی نبھی پرواہ نہ کی، جارا کہنا ہے ہے کہ مسلمانوں کا عہد إقبال تھا اور ان کے تُو کی میں جان تھی تو ان کا تھو ف کا جذبہ تمام ترعمل پر مرکوز رہا۔ بعد میں جب قوم کے تو کی صلحل ( کمزور) ہو گئے تو جہور کا تھؤف محض اندھا دھند عقیدت بن کررہ گیا،لیکن اسے بیہ بھنا کہ تھؤف نہ تھا تو مسلمان برسر مروج تھے، تھڑ ف کا دور دورہ ہوا تو ان کا زوال شروع ہو گیا تھڑ ف کی اصل حقیقت سے نادا قفیت کی دلیل ہے،ار باب تصوف کی بے عملی کا باعث تصوُّف نہ تھا، بلکہ أس زمانے کے حالات نے اُن میں جوداور بے عمل پیدا کر دی تھی۔

جہاں تک برصغیر کا تعلق ہے حصرت شاہ ولی اللہ محدث دہلو گی اس تھو ف کے ارتقاء کی آخری کڑی بیں۔ انہوں نے اس تھو ف کی جو تعبیر کی ہے وہ صحیح معنوں میں ہماری ذہنی زندگی کی اساس (بمیاد) بن سکتی ہے۔ 🔅 🕸 🏟 🏟

شعوروآ کمپی مقلا نمبر (11)

﴿ ارتفاقات ﴾

اپنی دُنیوی زندگی میں انسان بہت می مشکلات اور بہت می لکالیف سے دوچار ہوتا ہے عقل مندول نے ان مشکلات اور تکالیف میں سے بعضوں کے لئے حل تلاش کر لئے ہیں اور بقیہ کی تلاش کے لئے کوشاں ہیں۔ جن طریقوں سے معاشی اور اقتصادی پریشانیوں پر بآسانی قابو پایا جاسکتا ہے ۔ انہیں اصطلاح میں ''ارتفاقات' یا''مرَ افِق'' کہتے ہیں۔

لفظ" ارتفاق" کا مادہ" رفن "بہاس کا مطلب" نرمی "یا "نرمی سے کام لیما" ہے، اس کو یوں سجھ لیسج ! کہ کا نئات میں وہ تمام اشیاء جوانسان کے لئے مفید ہیں وہ خود بخود اس کے تصرف ( استعال ) میں نہیں آئیں، بلکہ بہمثل خام مال کے ہیں ، جسے حسب ضرورت استعال کے لئے ڈھالا اور تیار کیا جاتا ہے یہ اشیاء انسان کو اپنی سہولت اور فائدے کے مطابق تیار کرنی پڑتی ہیں ۔الی سہولت اور فائدے کو" ارتفاق" کہا جاتا ہے۔

انسانی ارتفاق (تہذیب وتمد ین) کی چارمنزلیں ہیں:

## ارتفاق اوّل

اس میں نوع انسانی کے تمام افراد کو چند بنیادی اشیاء کی میساں ضرورت پر تی ہے، مثلاً کھانا کپڑا اور مکان ۔ ان بنیا دی ضروریات کی بحیل انسان کی طبعی ضرورت میں داخل ہے ۔ یا یوں کہہ لیجئے ! کہ فطرت انسانی کا نقاضہ تھا کہ اِن چیز وں کاعلم اسے طبعی طور پر ہو، اس لئے وہ کاشت کا کوئی نہ کوئی طریقہ تلاش کرتا ہے ، پانی کے انظام کے لئے مختلف طریقے نکالہا ہے اور پید بھرنے کے لئے بھی کچا پتکا کھانا تیار کر لیتا ہے ۔ آ کے چل کروہ افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

حیوانات کواپنا تالع بناتا ہے اور ان کی اُون اور چڑے سے اپنے لئے لباس بناتا ہے۔ درندوں سے اپنی حفاظت کے لئے گھر بناتا ہے، اپنی جنسی خواہش کی بنجیل اور اپنی نسل کو قائم رکھنے کے لئے ایک عورت سے لکاح کرکے اپنے ساتھ رکھتا ہے اور اس بات کا خواہاں رہتا ہے کہ کوئی ددمرا اس مُعاطے میں مُداخلت نہ کرے۔

ارتفاق اوّل کی مثال ہمیں حضرت آدم الملی کی زندگی میں ملتی ہے۔ ابتداء انسان کو اپنی بنیا دی ضروریات زندگی کاطبتی طور پر المبام ہوا، کہ اگر سے چیز یں ظہور میں نہ آتیں تو اس کی زندگی میں رُکاوٹ پیدا ہو جاتی، قلب تکلیف میں جتلا ہوتا جس کے بعد رواں دواں زندگی ختم ہو جاتی۔

انسان کا الہام اسے بالکل ای طرح ہوتا ہے جس طرح شہد کی کھیوں کو اپنی ضروریات کی بابت ہوا کرتا ہے کہ وہ کن پھولوں کارس چوس کر کس طرح اِس سے شہد بتا تیں۔ کس طرح اپنا پھت تیا رکریں آپس میں کس طرح مل کرد ہیں اور اپنی ملکہ کی کس طرح اطاعت کریں۔ مختصر بید کہ ہرنوع حیوانی کے لئے ایک جُدا گا ند طریقتہ زندگی ہے جو ان کے حالات کے مطابق اِن کے قلوب میں ڈالی دی جاتی ہے۔ انسان کی بُدیا دی مروریات میں تمام حیوانات بھی اسے شریک ہیں، لیکن آپنی حصوصیت کے تقاضے کے مطابق انسان کو تمن چزیں مزید عنایت کی گئی ہیں جن کا وہ بلا شرکت غیرے مالک ہے۔ مطابق انسان کو تمن چڑیں مزید عنایت کی گئی ہیں جن کا وہ بلا شرکت غیرے مالک ہے۔ (1) رفا و عام کاتخیل

انسان کی ضرورت محض ذاتی بجیادی خر دریات تک ہی محدود نہیں، بلکہ وہ ان کے ماسوا اور اشیاء کی ضرورت بھی اپنے اندر محسوس کرتا ہے۔ صرف طبعی ضرورت ( بھوک ، پیاس اور جنسی شہوت وغیرہ ) ہی اس کو کی عمل کے لئے آمادہ نہیں کرتیں، بلکہ اس میں عقلی ضروریات بھی موجود ہیں جو اسے ایسے نفتح کے حاصل کرنے اور ایسے نقصان سے بچنے کے لئے تیار کرتی ہیں جن کا تقاضہ صرف عقل انسانی کرتی ہے نہ کہ حیوانی طبیعت ۔ وہ ہمیشہ اس بات کی کوشش میں رہتا ہے کہ وہ ایسے کام کرے جو نہ صرف اس کی ذات کے لئے مفید ہوں ، بلکہ دوسرے لوگوں کے لئے بھی یکساں سود مند ہوں ۔ اکثر 76

شعور د آخمی

اوقات اس کا بی خیال اسے کسی شہر میں ایک بہتر تمد ٹی نظام کے قیام کے لئے اُ کساتا ہے تو مجھی خود اپنے اخلاق کی یحیل اور اپنے نفس کی اصلاح کے لئے دُور رس فوائد کا خیال رکھتے ہوئے اکثر اوقات وہ قریبی نقصان کو برداشت کر لیتا ہے اور مجھی مُستقبل کے نقصانات سے بیچنے کے لئے اپنے قریبی فوائد کو قربان کردیتا ہے اس کی ہمیشہ یہی کوشش ہوتی ہے کہ لوگوں کے دلوں میں اس کی عود ت اور اس کا رُعب قائم رہے۔

(2) شوق ِحُسن و جمال

فطرت انسانی ، حیوان کی طرح صرف اپنی ذاتی ضروریات پوری کرنے پر بی قائع نہیں رہتی ، بلکہ وہ تو ہمیشہ ''خوب سے خوب تر'' کی تلاش میں رہتی ہے ۔ انسان ہر چیز میں لطافت، تازگی ، سُن اور خوبی کا متلاثی رہتا ہے جس سے اپنی جمالیاتی جس کو حتی الا مکان مطمئن کر سکے ۔ مثال کے طور پر حیوانی حاجت محض وہ غذا ہے جس سے بھوک رفع کی جائے۔ اور زندگی کی حرارت باتی رہے ۔ لیکن انسان اس میں بھی لذت اور لطافت کا طلب گارر ہتا ہے اور اپنے اِسی اطمینان کے لیئے طرح طرح کے کھانے تیار کرتا ہے ۔ وہ چاہتا ہے کہ ایتھ سے اچھا خوش نُسا لباس زیب تن کر ہے ۔ بہترین گھر میں سکونت اختیار کرے اور ایک نہایت حسین ہیوی اس کی شریک حیات ہو۔

(3) يجاد اور تقليد كاماده

جس طرح انسانی ضرورت کی نوعیت حیوانی ضروریات کی نوعیت سے مختلف ہے اس طرح اللہ تعالیٰ کی جانب سے انسان کو ہونے والے المہام کی کیفیت بھی حیوانی المہام کی کیفیت سے مختلف ہے ۔ پھر حیوانات کے برعکس انسانوں کے او پر ان کی تمام ضروریات کے متعلق ہونے والا المہام بھی ایک ہی قشم کا نہیں ہوتا ۔ بلکہ ضر وریات کے اختلاف کے ساتھ ساتھ المہام کے وقت اور اس کی قشم میں بھی اختلاف ہوتا ہے ۔ انسان ان المہامات سے اپنے فوائد اور دیگر مفید طریقوں میں مدد لیتا ہے۔ بسا اد قات بہت سی حاجتوں کا کچھ لوگوں کو خیال ہی نہیں آتا، آتا بھی ہوتا ایم ا کرنے کا کوئی بہتر طریقہ سجھ نہیں آتا ، ایسے موقع پر دوسر لوگ ان کی مدد کرتے ہیں، انہیں الہام ہوتا ہے اور وہ اپنے ذہن سے کوئی کار آ مدطریقہ ڈھونڈ لکالتے ہیں اور دوسر بے لوگ اس طریقہ سے فائدہ اُتھاتے ہیں ۔ اس منزل پر دیگر باتوں کے علاوہ سی بھی ضروری ہے کہ لوگ اتفاق رائے سے اپنے میں سے کسی ایک کو اپنا سر براہ چُن لیں اور اس کے معتقد ہوجا ئیں تا کہ وہ ان کے ابتدائی تمد ڈن کو بہتر بنا سکے اور مشکل کے وقت ان کے دُشمن کے خلاف بدد گار ثابت ہو سکے ۔

شعورد آتحمي

اپنے پیش رو کی تلاش اور اس کی پیروی میں اپنی زندگی بر کرنا انسانوں میں ایک بالکل فطری چیز ہے ۔ معاشر ۔ کی نشو دئما میں تقلید خصوصی اہمیت کی حال ہے اگر تقلید کا جذبہ فطرت انسانی میں داخل نہ ہوتا تو معاشر ۔ کی بحیل کے لئے ایک طویل عرصہ درکار ہوتا، انسان باغتبار فہم و دانش ( بحج پوچھ ) ایک دوسر ۔ سے مختلف ہے ، چنا نچہ وہ تقلید کے لئے آمادہ رہتا ہے اسی وجہ سے شمس و لطافت کی جنجو ، مفید تدا بیر کی ایجاد، اُصول و تواعد کی پیروی نیز خورو گر کے لئے بداغتبار فر مت، انسان ایک دوسر ے سے بردی حد تک مند) ہوں اور پھر دوسر ان کی پیروی کریں ۔ ارتفان ایک دوسر ے سے بردی حد تک مند) ہوں اور پھر دوسر ان کی پیروی کریں ۔ ارتفان ایک دوسر ے سے بردی حد تک سادہ لوح لوگوں کے اس مجمع میں بعض عقل مند اور دانا لوگ بنی پائے جاتے ہوں ، جو ان سادہ لوح لوگوں کے اس مجمع میں بعض عقل مند اور دانا لوگ بنی پائے جاتے ہوں ، جو ان مادہ لوح تو گوں کے اس مجمع میں بعض عقل مند اور دانا لوگ بنی پائے جاتے ہوں ، جو ان مادہ اور بہادر بھی ہوں ہوں جند ایک ہوں ۔ ساتھ مند اور دانا لوگ بنی پائے جاتے ہوں ، جو ان معانی ، امن و آختی کی زندگی کے محل شی ہوں۔ ساتھ بی بی میں میں ای ماد کی ہوں جو منا معانی ، ایک ہوں ہوں ہوں ۔

ارتفاق اول کو جماعتی زندگی اور انسانی معاشرے کا سنگ بُنیاد کہا جاتا ہے کیونکہ اس درج کے جماعتی کا مول سے انسانوں کا چھوٹے سے چھوٹا گردہ بھی آزاد اور بے نیاز نہیں ہو سکتا، کوئی بھی انسانی جماعت خواہ وہ صحرا میں خیمہ زن ہو یا پہاڑوں کی بلند ترین چوٹیوں پر رہتی ہو، اس درجہ اول کے اجتماعی اداروں سے کسی حال میں بھی خالی نظر نہیں آئے گی۔

اللدرب العزت كى مد مرضى تحى كدقر آن كريم تمام اقوام عالم ك لخ سر چشمة بدايت

افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

شعور د آگمی

ثابت ہواوران کے دین و دنیا کی کامیابی کا باعث بے۔اب میلم تفا کہ تمام درجہ ہائے ارتفاق میں درجہ اول کا ارتفاق ہی دراصل اییا ہے کہ خطۂ ارض پر بینے والی تمام قو میں اس بغیر کی عذر کے قبول کر سکیں گی، چنانچہ ان کے لئے اس ارتفاق کی بقالازی ہے۔ ذرا کی لفظی تبدیلی سے مقصود کا اظہار یوں بھی ہو سکتا ہے کہ یہی ارتفاق اییا ہے کہ جس کی پابندی کرنا انسانوں کی تمام اقوام اور ملتوں کے لئے لازمی ہے، اس کو چھوڑ کر اجتماعی زندگی کے خواب کا شرمندہ تعبیر ہونا نہ صرف دُشوار ہے، بلکہ نامکن بھی۔

## ارتفاق دوم

ارتفاق اول کے مسائل کو صحیح تجربات کی کسوٹی پر کسنا، ارتفاق دوم کا ایک بندیا دی اصول ہے۔ ان تجربات کی رشنی میں ارتفاق کے تمام شعبوں میں وہ باتیں اختیار کی جاتی بیں جس میں نفع کا فیصد زیادہ ۔ ریادہ اور نفصان کی شرح کم ہے کم تر ہو۔ اگر کوئی رسم یا عادت اس مرکز کی اصول سے نکراتی ہے تو اسے فی الفور ترک کر دیا جاتا ہے، ارتفاق کی اس دوسری منزل میں ارتفاق اول کے آداب کی از سرنو چھان بین ہوتی ہے۔

اگر بیآ داب کی شریف اور کامل کی نگاہ میں مسل نہیں ہوتے تو ان میں مناسب تر میمات اور تغیر ات ( تبدیلیاں ) کئے جاتے ہیں انہیں زیادہ سے زیادہ بنیا دی اُصول کے موافق بنایا جاتا ہے۔ ان آ داب کا ہر پہلو اور ہر طریقہ ء کار ہمیشہ رائے کلی (مغاد عامہ) کے حسب منتا ہونا چاہئے اور ان میں ہمیشہ عام مسلحت کو پیش نظر رکھا جائے جن میں عمومی خوبیوں کو خصوصی مسلحت پرتر جیح حاصل ہو۔

اس إرتفاق ميں ان آداب كولمح ظار كھا جاتا ہے جو انسان كے طعام، لباس، نشست و برخاست، خلوت وجلوت، رہائش، نيز غم اور مُسرَّت سے تعلق ركھتے ہيں۔ مثلاً طعام كے آداب ميں بيہ بات شامل ہے كہ انسان مُردہ جانوروں كے كوشت سے پر ہيز كرے اور ان جانوروں كے كوشت سے بھی جن كا مزاج غير معتدل ہو۔ ہرسليم الطبع اور مُعتدل مزاج شخص ايسے كھانے سے بيٹين طور پر اجتناب كرے گا۔ اى طرح كھانا مُمد گى سے تيار كيا جائے، نفاست سے بیش كيا جائے اور كھانے سے پہلے ہاتھ مُنہ پانی سے اچھى طرح

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي               | 79                       |                                            | شعوروآ کمپی        |
|---------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------|--------------------|
| رتن میں ڈال کر پیا جائے ، نہ کہ             | ا کیا جائے اور ب         | ں ۔ صاف پانی استعال                        | دهولئے جائم        |
|                                             |                          | لرح برتن <b>می</b> ں مُنہ ڈال <sup>ک</sup> | جانوروں کی ط       |
| لسلام کی زندگ میں ملتی ہے ۔ عام             | بت ادریس علیہ ا          | ثانی کی مثال ہمیں حضر                      | ارتفاق             |
| ت سے پاک رکھ، مُنہ میں پیدا                 | م صاف اورنجاس            | ہیہ ہے کہ انسان اپنا جسم                   | صفائي كالمغنى      |
| ، دُور كرے ، بخل اور زير باف كے             | کے استعال سے             | فعقن كومسواك اورمنجن                       | ہونے والے          |
| رہ طریقے سے کٹوائے ہتھر ب                   | ڑھی کے بال تم            | ف کرے ۔ سَر اور دا                         | بال برابر صا       |
| ں کے شمن میں اس بات پرخصوصی                 | ماف دکھ ۔لبا۳            | برتن کرے ، اور گھر کو ص                    | ملبوىمات زير       |
| پوشی ہی کمل ہو۔                             | ه <b>کا</b> رہے اور ستر  | س سےجسم کابیشتر حصہ ڈ                      | توجُہ دے کہا       |
| کا میلان انسان میں طبعی ہے۔ نیز             | خود کوآگاہ رکھنے         | ) کے حالات وقواعد سے                       | مستقبل             |
| س لئے بعض موقعوں پر خوابوں کی               | ج پایا جاتا ہے           | ں عام طور پر اس کا روا                     | ساری دُنیا م       |
| سے مدد لی جاتی ہے ، کیونکہ آنے              | بي اورعكم تحوم           | ستقبل کے علم کے لیے                        | تعبيرات اور        |
| اقوام میں پایا جاتا ہے۔                     | بيش درويا كي تمام        | ، کومعلوم کرنے کا فکر، کم و                | والےحالات          |
| یر کی فصاحت ، کہ <u>ن</u> ج کی عام قنہی اور | ہے کہ انسان آغر          | دوم میں بیہ بھی ضروری .                    | ارتفاق             |
| ل کے اوران خصائص (خوبیوں )                  | زی) کانجمی خیال          | لاست (طريقة كاركى بهت                      | أسلوب کی سا        |
| 10                                          |                          | یں استعال بھی کرے ۔                        | •                  |
| نی زندگی کو بہتر طریقے پر قائم رکھنا        | زل'' لیعن خاندا          | کا بیه دوسرا درجه'' تدبیر من               | ارتفاق             |
| ں رکھا جا تا ہے۔<br>پ                       | <u>چار باتوں کا خیال</u> | اس میں خاص طور پران                        | كہلاتا ہے۔         |
| ) اوراً حکام                                | رے پر کھو ق              | ہوی کے ایک دوس                             | 1_خاوند            |
| ۔۔۔۔۔۔<br>ایت ضروری ہے اس لئے مُناسب        |                          |                                            |                    |
| ) بسر کریں اور اولاد کی پرورش میں           |                          |                                            |                    |
| کوا چھے انداز میں مرانجام دینے کی           | ذگھر کے کاموں            | ہ طبعی طور پر زیادہ ہے، ن <u>ی</u>         | عورت کا حصر        |
| ت میں فرمانبر داری اور اطاعت مرد            | د ہے اس کی فطر           | اس میں کامل طور پر موجو                    | صلاحيت بقحى ا      |
| ، سے اکثر مختلف ہیں ۔ بیغہم و دانش          | <sup>ح</sup> ورت کی صفات | کی ہے۔مرد کے اوصاف                         | <u>سے زیادہ ہو</u> |

| عبيداللدسندهم | افادابت: مولانا | 80 |
|---------------|-----------------|----|
| -             |                 |    |

اور بیجد ، معاملات کو سلجمان میں عام طور برعورت برفوقیت رکھتا ہے ۔ مُشکلات سے تمنزا، سخت محنت اور مشقت کے کاموں کو بجا لانا بھی گویا اس کے ذمے ب ان خوبیوں کی جانب وہ طبعًا مائل ہے میہ دونوں مل کرایٹی خصوصیات کے اختلاف کے باوجود بہتر طور پر "تدير منزل" (خاندانى زندگى كو بهتر طريق بر قائم كرنا) كے لئے ايك ددسر ي كيخاج اور ایک دوسرے کے معاون جیں ۔ چونکہ مرد عام طور پر عورت کی نسبت زیادہ غیرت مند ہوتا ہے، نیز اس میں مر دانگی اور شجاعت کے جذبات کا ملا موجود ہیں ،اس لئے ضروری ہے کہ ہر مرد کے لئے ایک مخصوص عورت ہو، جس میں دوسرے کو دخل اندازی کی اجازت نہ ہو۔ مرداور عورت کے نکاح کی تقریب تھلی مجلس میں ہوتی جائے ،تا کہ ہروہ دوس المخص جواس عورت کواپنانے کا خواہش مند ہو پچشم دید دوسر فی تحض کے ساتھ منسوب ہوتا دیکھ کر اس کی جُستجد سے کنارہ کش موجائے ،مرد کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ ''حق مہر'' کے ساتھا بنی عورت کی مزید دیگر ضروریات بھی پوری کرے، تا کہ عورت کے دل میں اس کے لئے وَفا ،محبت اور تکریم کے جذبات پیل اول ،شادی کے بعد بی ظروری ہے کہ میاں ہوی اين تعلَّقات بهت دلچيب بنائي تاكه وه زيركى كى اس طويل شاہراه يرحقيقى معنول ميں ایک دوسرے کے ہم سفر شریک اور معاون ثابت ہو جس اگر آپس میں ناگوار تعلقات اور کشیدگی اس در بے کو جاہنچے کہ باہم ساتھ رہنا ناممکن ہو جائے تو ایسے موقع پر طلاق بہتر حل ثابت ہوتی ہے۔ کہ برضا ورغبت علیحدہ ہو کرزندگی کے باقی ایام آرام اور چین سے گزارلیں ۔

2۔ اولاد اور مال باپ کے باہمی حقوق

تد ہیر منزل کے لئے سیجی ضروری ہے کہ اولاد کی پرورش ،تر بیت عمدہ طریقے سے ہو، اُنہیں بہتر تعلیم دی جائے ،ان کی صحت کا خاص خیال رکھا جائے ، نیز ان میں اخلاق کی بلندی پیدا کرنے کے لئے مُناسب ماحول فراہم کیا جائے۔

اولاد پر بھی بیڈرض عائد ہوتا ہے کہ وہ ان کوششوں مشقتوں اور تکلیفوں کا پورا خیال رکھیں جوان کی مُنا سب تربیت اور پرورش کے لئے اُن کے والدین نے برداشت کی تھیں

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي   | 81                            | شعور د آهم کې                           |
|---------------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|
| مانیں بمجمی تلخ کلامی سے پیش نہ | من نہ بچا ئیں ان کا کہنا      | اوران کی عزت وتکریم سے اپنا دا          |
| ) جانب سے ملاقحا۔               | ریں ؛جو اُنہیں والدین ک       | آئیں اور ؤہی شلوک واحسان کم             |
| ,                               | Ċ                             | 3۔خدمتگاروں کے حقوق                     |
| ہر رکھتا ہے۔انسانی نفسیات کے    | <br>ما با ہمی تعلق بھی اہم در | اس شمن میں حاکم اور محکوم ک             |
| لے تمام انسان مزاجاً بکساں نہیں | رُوئے زمین پر بسے وا          | مطالع سے مد بات واضح ہے ک               |
| حاکم بننے کی بوری صلاحیت رکھتے  | کے اہل ہوتے ہیں۔اور           | ہوتے ،بعض طبعی طور پر قیادت ۔           |
| رمیان میراختلاف ان کی استعداد   | ہیں ،تمام انسانوں کے د        | میں تو بعض اس سے محروم رہے <sup>۔</sup> |
| ، میں روزین ایسےلوگ آتے ہیں     | ہے کہ ہمارے مُشاہدے           | کے اختلاف کا نتیجہ ہے، یہی دجہ          |
| جي اورايے بھی جو کم فہم اور گند | ملی فہم کے مالک ہوتے          | جو پيدائش طور پر روش د ماغ اورا         |
| ير) کے لئے ان دونوں اقسام کا    | (یشکی کی خاکہ کشی (تع         | ذبن ہوتے ہیں، چنانچہ ایک بہت            |
| وم بی _ نیتجاً ایک کی مسرت اور  | ىرے کے لیے لازم وملز          | وجود لازمى ہے كەددنوں ايك دو            |
| ں کی رہین منت ( احسان مند)      | حت سے وابد اور ا              | راحت دوسرے کی مسرت اور را               |
| نہوطی سے قائم رکھیں ، نیز ایک   | ں اس باہمی رشتہ کو 🖋          | ہے۔ چنانچہ ضروری ہے کہ دونو             |
|                                 |                               | دوسرے کے رہے وغم شادی ومسر              |
|                                 | ں کے حقوق                     | 4_صله رحمی اور رشته دار و               |
| ر بن سبن اور تعلّقات سے متعلق   | انسانوں کے آپس میں            | اس سلسلے کی چوتھی کڑی عام               |
| د.<br>داد ملااد طریقت می آ      |                               | <b>•</b> • • • •                        |

بن بعض افرادا تفاقی حادثات اور بیاریوں سے میں دون بن بور سو سو سو جاتے ہے، بعض افرادا تفاقی حادثات اور بیاریوں کے سبب مختلف تکالیف میں مُتلا ہو جاتے ہدد کرنی چاہے اور ان کا سہارا بکتا چاہے ۔ ان کے ساتھ خوشگوار تعلقات قائم رکھنے چاہیک تاکہ یہ لوگ احساس کمتری کا شکار نہ ہوں۔ ای طرح تمام فحوں میں ایک دوسرے کی مُعاونت بھی اچھی مُعاشرت کا جُرد ہے ۔ علادہ ازیں مُشکل اوقات میں رشتہ داروں کا ایک دوسرے کے کام آنا جے شرعی اصطلاح میں 'صلہ رحی'' کہتے ہیں ایک ا

| شعوروا كم الفادات : مولاتا عبيداللدسندهي |  |
|------------------------------------------|--|
|                                          |  |

اور ضروری فرض ہے۔ ''ارتفاق اول''انسانی ترقی کی پہلی منزل ہے، جب نوع انسانی ابھی اتن پُصلی پھولی نہ تھی لوگ جنگلوں یا چھوٹے چھوٹے دیہاتوں ( کوٹھوں) میں رج تھے اور اپنی جماعت میں سے کسی بڑے کے ماتحت رہا کرتے تھے، انسانی معاشرے کا یہ دور اولین بھا، وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بیذوع انسانی جو پہلے اقلیت میں تھی، اکثریت میں تبدیل ہوگئی۔ حق کہ اس کے افراد کا شار ہزاروں میں ہونے لگا۔ زندگی میں ایک منوع ( رفکا رنگی ) پیدا ہوا اور باہمی معاملات میں اضافہ ہوا، چھوٹے گاؤں کشادہ، وسیع اور بارونق شہروں میں بدل کیے اور ایک اچھا خاصا تمد ٹی نظام و جود میں آگیا۔ اب اس نظام کے تحت انہوں نے اپنی زندگی بسر کرنی شروع کی۔ بیشہری زندگی دراصل' 'ارتفاق ثانی'' کا دوسرا نام ہے۔

یہاں سے ''ارتفاق سوم '' کی حدود شروع ہوتی ہیں، لیعنی انسانی معاشرے کے یہ چاروں درج ( ارتفاقات) کیے بعد دیگر ے تر تیب سے آتے ہیں ۔ یہ نہیں ہوتا کہ دوسری منزل پہلی منزل سے پیشتر معرض دورد میں آ چکی ہو۔ اجھا می شکل یا مُعاشرے دوسرے درجہ میں اُس وقت قدم رکھتے ہیں جب پہلا درجہ عبور کر چکے ہوں ۔ البتہ یہ ضروری نہیں کہ دوسر ادرجہ اُسی وقت ؤ جود میں آئے۔ جب پہلا یحیل کے سارے مراحل طے کر چکے نیز اس کا ہر پہلوئسن دخونی کے عین معیار کے مطابق ہو۔

معا شرے کا ہر درجہ دواقسام کے عناصر پر مشتمل ہوتا ہے۔ ایک عضر اس کے ڈ جود کے لئے لازمی ہوتا ہے۔ نیز مُعاشرے کا رکن ہوتا ہے اور دوسرا اگر معدوم ( ناموجودہ ) بھی ہوتو معاشرے کی بُدیاد متاثر نہیں ہوتی۔ مُعاشرے کا ڈجود تو قائم رہتا ہے البتہ اس میں حُسن وخوبی کی کمی رہ جاتی ہے ، مُعاشرے کے ہر دوسرے درج میں انسان اس وقت بھی پیچ سکتا ہے، جب کہ درجہ اول کے صرف ارکان ہی موجود ہوں۔ مثلاً جب انسان کو اپنی طبعی حاجتوں لیعنی بھوک، پیاس، اور چنسی جذبہ کی آسودگی ( جمیل ) میسر ہو۔ پہلی مزل میں حُسن وخوبی پیدا کرنے والے عناصر دوسری منزل میں قدم رکھنے کے بعد بھی پیدا ہو سکتے ہیں۔ بلکہ بسا اوقات تو انسان معاشرے کی ہر بلند منزل پر متمکن ہونے کے بعد

| افادات : مولاناً عبيرالتَّدسندهيٌّ | 83                         | شعورد آگمچی                         |
|------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------|
| سلیقہ ) پیدا کرنے کرنے پر زیادہ    | ن وخوبی اور کمال شائنتگی ( | پہلے درج کے عناصر میں <sup>خس</sup> |
|                                    |                            | قادر ہوجاتا ہے۔                     |

**ارتفاق سوم** یہ ارتفاق ، سیاست مُدُن ( شہریت ) سے تعلق رکھتا ہے جو مختلف شہروں کے مختلف باشندوں کے باہمی تعلقات کا نام ہے اس کی مثال ہمیں حضرت مولی علیہ السلام اور حضرت سلیمان علیہ السلام کی زندگی سے ملتی ہے۔

اس ارتفاق میں ہر قوم خواہ اس کے افراد کی تعداد لا کھوں سے ہی زیادہ کیوں نہ ہو ایک شخص کے مانٹر بچی جاتی ہے، چنانچہ جب قوم کے کسی ایک فرد کو کوئی نقصان یاغم پنچتا ہے تو اس سے اس شخص کی طرح پوری قوم مُتا تر ہوتی ہے۔ بعینہ اس طرح کہ جب جسم کے کسی حصے کو تکلیف پنچتی ہے، تو سار اجسم اس سے مُتا تر ہوتا ہے، اس منزل میں لوگوں کی ضروریات کا دائرہ وسنتے ہو جاتا ہے ۔ ٹن کہ بعض اوقات اس کا شمار بھی نہیں کیا جاتا اور پھر انسان ان سب میں شائنتگی اور شن کا طلب گا رہوتا ہے۔ چونکہ انسان کا اپنی تمام ضروریات کو تنہا حسب منشائمدگی سے پورا کرتا نامکن ہے اس لئے اسے مل جمل کر رہنے اور ایک دوس کا ساتھ دینے کے لئے اجتماعی زندگی اختیا رکرنی پڑتی ہے جے دستر کن کہا جاتا ہے۔

اس مستم کے معاشرے میں چونکہ ہر فرد کا پیشہ دوسرے فرد کے پیشے سے محتلف ہوتا ہے اس لئے باہمی تعادین اور مدد کی ضرورت لاز می ہوجاتی ہے اور پھر ان میں ایک سیا می نظام کا پیدا ہونا لاز می ہے کیونکہ یہ اُن کی ضرورت ہے ۔ باہمی لین دین کے لئے اُنہیں تمام امور سے قبل ایک جنس مبادلہ (سکہ) کی حاجت ہوتی ہے جے وہ غور دفکر کے بعد سونے چاندی کے سِنُوں کو ڈ حال کر پورا کرتے ہیں کا روبار کی اقسام اور ان کی زیادتی کے سبب ہر فردا پنے پیشے میں اپنی صلاحیت کے مطابق عُمد کی پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہے اور بس چونکہ اہل شہر کو آج کی اصطلاح میں ''اہل تمڈ ن'' کہا جاتا ہے اور ان کی تعداد چونکہ اہل شہر کو آج کی اصطلاح میں ''اہل تمڈ ن'' کہا جاتا ہے اور ان کی تعداد

شعوردآ تحجى

بے فیمار ہے اس لئے میمکن نہیں کہ وہ ہر وقت ایک عمل عادلا نہ نظام کے پابند رہیں ،اور کبھی اس کی خلاف ورز کی نہ کریں ۔ چنا نچہ کسی حکمران کا ہونا ضروری ہے جسے عقل مند لوگوں نے متفقہ طور پر منتخب کیا ہو اور وہ فی الواقعہ ایسی قوت و صلاحیت کا ما لک بھی ہو ،جو لوگوں کو مقررہ قوانین کی پیروی پر مجبور کر سکے تا کہ بدائنی اور انتشار نہ پھیلے ۔

اس حاکم کو مختصراً جن اوساف کا حال ہونا چاہئے ان میں شجاعت، بُرد باری، تحمُل ، شیر دِلی اور عُمد ہ اخلاق سب سے اہم ہیں تا کہ لوگ اس سے متنفر نہ ہوں ، بلکہ مرعوب ہوں، اس کے ساتھ ساتھ ملک کے نظم ونت کو چلانے کا سلیقہ بھی رکھتا ہو، معزز اور شریف ہو، ہیشہ رعایا کی بھلائی کا خیال رکھے ، حکمت عملی برتے ، اِخلاص کا پیکر ہو، تا کہ ہردلعزیز کی حاصل ہو سکے۔

اس حاکم کو می بھی لازم ہے کہ وہ اپنی رعایا کا اعتماد حاصل کرنے کے لئے حد در بے محتور اور ہوشیاری کا ثبوت دے ریکھ کہ ہے کہ حکومت یا حاکم کو اپنی رعایا کے ساتھ نہا یت فیاضانہ سلوک رَوا رکھنا چا ہے ۔ تاہم بڑ بن کو ان کے کیفر کردار تک پہنچانے میں مستی سے قطعاً کام نہ لیا جائے ۔ پھر میہ بھی ضروری ہے کہ مجرم کو مزا، بُرَم ثابت ہونے کے بعد دی جائے ۔ علاوہ ازی جولوگ نہا یت دیا نتداری ہے ، بن وان کی فرائض انجام دیں اُن کی ہر مکن حوصلہ افزائی کی جائے ۔ مختصر میہ کہ حاکم ایسا مردم شنان اور روش دماغ ہو، کہ ایک تحصلک دیکھ کر بی آدمی کی اندرونی صلاحیتیں پہلی نے ، نیز وہ ایسی کم کری نظر رکھتا ہو، کہ فورا معال کی تہہ تک پینچ جائے اور اس کے زمانے سے باخبر ہو جائے۔

ملک کا حاکم تن تنہا سارے نظام مملکت کو چلانے سے قاصر ہے ، تمام شعبہ ہائے مملکت کے نظام کو بہتری اور عُمدگی سے چلانے کے لئے وہ مدد گاروں کا مختاج ہے۔ چنانچہ وہ خوب ٹھونک بجا کر مدد گار علیے کا انتخاب کرے۔تقرر کے وقت اس بات کا خاص خیال رکھے کہ عملے میں کسی ایسے شخص کو عُہدہ ندل جائے کہ جے مستقبل میں اپنی بد نیتی اور خیانت کے سبب برطرف کرنا مشکل ہو جائے ۔ اکثر لوگ ذاتی اغراض کی بناء پر حکومت میں داخل ہوجاتے ہیں ، بس ضروری ہے کہ پہلے انہیں سیدھی راہ پر لانے کی کوشش کی جائے ورنہ بصورت دیگر انہیں مُعطل کیا جائے ۔ حاکم کو خیال رکھنا چاہتے کہ وہ کسی کا رکن افادات : مولانا عبيداللدسند هي

شعور د آعجمی

ے اس کی استعداد اور استطاعت سے زیادہ کام نہ لے۔ حکومت کے وسیع کاروبار کو بخوبی چلانے کے لئے مالی و سائل کی ضرورت لازمی پر تی ہے چنا پنچہ بہتر بہی ہے کہ ایک بیت المال قائم کیا جائے جس کی آمدنی کا ذریعہ مختلف ذرائع ہوں ، آمدن کے ذرائع کو صحیح معنوں میں اس طرح کار آمد بنایا جائے کہ کوئی بھی ذرائع ہوں ، آمدن کے ذرائع کو صحیح معنوں میں اس طرح کار آمد بنایا جائے کہ کوئی بھی ذریعہ آمدن ادھورا نہ رہ جائے ، اور ہر جگہ سے صحیح طور پر آمدنی حاصل ہو، ان ذرائع میں عام طور پر زمینی ذخائر معدنیات اور زراعت و غیرہ زیادہ اہم ہیں ، علادہ از یں ضرورت کے وقت پچو تیکس بھی لگائے جاسکتے ہیں ، لیکن ٹیکس عائد کرتے وقت ہیشہ عدل سے کا م لیا جائے اور رحیت پر غیر معمولی دباؤ نہ ڈالا جائے ، ٹیکس محض انہیں لوگوں سے وصول کئے جائے اور رحیت پر غیر معمولی دباؤ نہ ڈالا جائے ، ٹیکس محض انہیں لوگوں سے وصول کئے جائے اور رحیت زمین کا مال روز افزوں ترقی کرتا ہو ، یا پھر ان سے جو ہڑے صنعت کار ہوں اس جائیں جن کا مال روز افزوں ترقی کرتا ہو ، یا پھر ان سے جو ہڑے صنعت کار ہوں اس خار دریات زمری کی کھالت سے زیاد

اپنی قوم کو بیرونی خطرات سے محفوظ رکھے کے لئے حاکم کوافواج کی تنظیم ، بہتر طریقہ پر کرنی چاہیئے نیز افواج کو منظم ، وفادار ، اور طاقتور ، بنانے کے لئے مُنا سب ذرائع اختیار کرنے چاہیئیں ، افواج کا اعتماد اور وفاداری اِس پر موقوف سے کہ حاکم زیادہ سے : یادہ اپنی رعایا کا خیال رکھے اور اپنے دل کی گہرائیوں میں ان کے لئے تُخلصا نہ اور بے لوث جذبات کی پرورش کرے ۔

تیسرے ارتفاق میں سیای نظام کے لئے مندرجہ بالا با تیں ذہن نشین کرنی ضروری ہیں اورانسانی معاشرے کو صحت مندر کھنے کے لئے حسب ذیل پانچ اُمور لائق توجُہ ہیں ۔ مہر جہ صبحی

1- حرص ، بخل اور حسد سے بچانا

بیدوہ مذموم تصاکل ہیں جو افراد معاشرہ کے دلوں میں اختلاف اور کشیدگی کوجنم دیتے ہیں اگر ان اِختلافات اور کشیدگی کوختم نہ کیا جائے تو نوبت قتل و غارت گری تنہ، جا پنچتی ہے ایک با اختیا راور قوی سیای نظام کا فرض ہے کہ وہ رعایا کے باہمی جنگڑوں کا مُنصفانہ طور پر فیصلہ کرے اور اپنی قوت کے سبب باہمی اختلاف کوختم کردے۔

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي    | 86                                     | شعوردا عممي                                                                                                     |
|----------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                  | بيجانا                                 | 2_بداخلاق لوگوں سے                                                                                              |
| اخلاق کو بگاڑنے والے )عمل        |                                        |                                                                                                                 |
| ون کی حد تک طاری ہو جاتا ہے      | حيوانى جذبات كاغلبه بخ                 | میں گرفتار ہوجاتے ہیں نیزان پر                                                                                  |
|                                  |                                        | ایسے لوگوں کو مزاوّں اور تنبیہ کی                                                                               |
| -                                |                                        | ذرائع اختيار کئے جائيں جوانہيں                                                                                  |
| - 20                             | ے کی جُڑی می <del>ک</del> وکھلی کرو پر | کہ آگے چل کر وہ پورے معاشر۔                                                                                     |
| بچانا                            | مے شرپبندوں سے                         | 3۔استحصال کرنے وال                                                                                              |
| ہوتا جن کا مقصود اجتماعی نظام کی | ے افراد سے پاک نہیں                    | معاشرے کا ۶جود بالکلیہ ایے                                                                                      |
| قع کی تاک اور کھات میں رہتے      | نا ہے بیاوگ ہروقت مو                   | خوبی اور پیجبتی کو درہم برہم کر 👀                                                                               |
| سوٹ کیلتے ہیں اس چھین جھپٹ       | ، دو روب کا مال لوٹ کھ                 | ہیں اور جہاں اور جب موقع ملے                                                                                    |
| -                                |                                        | اور ڈاکو پن کے پس پشت حکومہ                                                                                     |
|                                  |                                        | جذبہ کا رفر ما ہے ایسے بدنیت ، ہر                                                                               |
|                                  |                                        | کار بنا کیتے ہیں ۔ایک بہترین ۔                                                                                  |
| مربسة دب-                        | کے خلاف جہاد کے لئے کم                 | ایسے فتنہ سامان ، شرائلیز ، عناصر کے                                                                            |
|                                  | ſ                                      | 4_عدل وانصاف كا قيام                                                                                            |
| ہ اُمت کے مفکرین کے پیش نظر      | يبلي ا                                 | the second se |
| مدکا مقصد اس ارفع و اعلیٰ نصب    | ہے ان کی تمام تر جدوجہ                 | ېر دور ميں ايک نصب العين رہا ۔<br>ب                                                                             |
| -                                |                                        | العین کو حاصل کرلینا ہوتا ہے۔                                                                                   |
|                                  |                                        | مکمل ترین شکل میں قائم رہے۔<br>پر                                                                               |
| - <u>2</u>                       | کے ساتھ مکل تعادن کر                   | حصول مقصد کے لئے ان مفکرین                                                                                      |

شورد آسمی اللہ سند محمد معاد اللہ معاد اللہ معاد اللہ معاد اللہ معاد اللہ معاد اللہ معاد معاد معاد معاد معاد مع **5-اخلاقی اقد ارکا فروغ** خار جی جنگڑوں اور دنیا کے چکروں میں تیجنس کر انسان اپنے اخلاق اور خراجی تقاضوں کی یحیل سے غافل ہو جاتا ہے ، نیز صحیح دین اور اس کے فرائض یکسر تکھلا بیٹ متا ہوا ہوں کی یحیل سے غافل ہو جاتا ہے ، نیز صحیح دین اور اس کے فرائض یکسر تکھلا بیٹ متا ہوا ہوں کی یحیل سے غافل ہو جاتا ہے ، نیز صحیح دین اور اس کے فرائض یکسر تکھلا بیٹ متا ہوا ہوں کی یحیل سے غافل ہو جاتا ہے ، نیز صحیح دین اور اس کے فرائس یکسر تکھلا بیٹ متا ہوا ہوں کی یحیل سے غافل ہو جاتا ہے ، نیز صحیح دین اور اس کے فرائس یکسر تکھلا بیٹ متا ہوا ہوں کی معال کے معاد میں تکھی کے احمد اور آئیں خواب غفلت سے بیدار کرے ۔

ارتفاق جبارم اس ارتفاق میں مختلف قرموں کے باہمی روابط اور تعلقات پر بحث کی جاتی ہے جب ملی حدود ،دور دراز تک م میل جانی جرا اور انسانی آبادی برط جاتی ہے تو سارا ملک مخلف صوبوں میں منقسم ہوجاتا ہے۔ بعد ازال کو زان صوبوں کانظم ونس چلاتے ہیں ہرصوبہ این کفالت کے لئے آمدنی کے چند ذرائع رکھڑے اور محافظت کے لئے فوج ، کیکن افراد کے طبائع میں اختلاف ہوتا رہتا ہے، اس لئے ان میں شروفسادراہ یا جاتا ہے۔جذبات کی رد میں وہ صحیح و غلط کا انتیاز قائم نہیں رکھ پاتے اور اکثر غلط راہ پرلگ جاتے ہیں۔ آپس کی کشیدگی اور رقابت کے سبب ایک فرد دوسرے کے مال ومتاع ، زور زمین کوغصب کرنے کی فکر میں لگ جاتا ہے، جب حالات ایسی خطرناک صورت اختیار کرلیں تو ان کو ایک ایسے حاکم کے ماتحت رہنے کی ضرورت پیش آتی ہے جس کے پاس فوج اتنی کثیر اور طاقتور ہو کہ کوئی اس سے مُقابلے کی جُراُت نہ کر سکے جب مجھی ایسا قومی حاکم مل جاتا ہے جوخود بھی صالح نظام کا تابع ہوتو بقیدتمام طاقتیں اس کے سامنے سُرتگوں ہو جاتی ہے اور اس کی اطاعت گزاربھی ۔نیتجتاً افراد کی زندگی مامون اورمسرور ہوجاتی ہے ۔ چونکہ کوئی قوم بھی کلیتہ شرپند عناصر کے ؤجود سے خالی نہیں ہوتی اس لئے حاکم کو

جنگ وجدل کی ضرورت بھی پیش آتی ہے تا کہ تمد ٹی نظام میں خُلک اندازی کرنے والوں کو قانون کا پابند کیا جائے اور ان میں سے ان کو بالکل ختم کردیا جائے جن سے آگے چل افادات : مولاناً عبيداللدسند هي

88

شعوردآهمي

کرقوم کو گوئر میا آزار (تکالیف) وینچنے کا اندیشہ ہو، اکثر اوقات حکومت کے کمل تسلط کے باوجود حاکم کو تلوار اُٹھانی پر تی ہے۔ کیونکہ درندہ صفت لوگ فنتہ دفسادتن و غازت گری کو اپنا مقصد حیات بنا لیتے ہیں۔ نیتجناً ملک سے امن وامان رُخصت ہوتا ہے اور اس پر خوف و ہر اس کی ایک عام فضاء طاری ہو جاتی ہے، جنگ کے لئے فوج اور ساز و سامان کی ضرورت لازمی ہے، چنانچہ ملک میں فوجی طاقت دینی چاہئے اور مرکزی خزانہ بھی پُر رہنا چاہئے، تا کہ ہر فضے کو کچلا جا سکے۔

ایسے حاکم کے لئے ضروری ہے کہ وہ جنگ اور کی کے موقعوں کو پچا نتا ہو، اس کے لئے سی بھی لازمی ہے کہ وہ اپنی بصیرت ،آگہی اور موقع شناسی کا اس طرح استعال کرے کہ خالفین کی قوت کم سے کم تر ہوجائے اور وہ دوبارہ سراُتھانے کے قابل نہ ہو کمیں ۔ علاوہ ازیں ان تمام مما لک میں جو آئی کے باغی اور دشمن ہیں جائوسوں کا ایسا جال پھیلا دے کہ ان کی ہر تھیہ سرگرمی ، اِرادے اور فیلے سے قبل از وقت ہی آگاہی ہو جائے تا کہ سی فتنے کے رونما ہونے سے پہلے ہی اس کوشتم کردیا کہ کے ،الغرض اس کا دشمن اس درج بے بس ہوجانا جائے کہ وہ اپنے کمتر اور وفا دار ہونے کا جوت اپنے قول اور عمل سے پیش کرے، محض زبانی یقین دہانی پر جمروسہ نہ کرلیا جائے بلکہ اُس ویت تک اس سے خبردار رہا جائے جب تک وہ اپنے بےلوث اور مخلص ہونے کا واضح ثبوت اپنے عمل سے نہ پیش کردے۔ باوجود ملی اور مذہبی اختلافات کے تمام عالم کا اُصولی طور پر ان تمام ارتفاقات پر ا تفاق ہے شبھی ان کی خوبیوں کے معترف اور ان کے پابند ہیں، اسے یوں سمجھا جائے ایک انسان کس غیر آباد علاقے میں پیدا ہوتا ہے چنا نے دوہ رسی تعلیم سے تو ضرور بے بہرہ رہ جاتا ہے لیکن اس کے باؤجود اسے اپنی بھوک ، پیاس ، لباس اور جنسی خواہشات کی پھیل کی ضرورت یقینا پیش آتی ہے، چنا نچہ وہ خوراک ولباس کے علاوہ گرمی وسردی اور بارش کے موسم میں کسی بنا ہ گاہ کا ضرور محتاج ہوگا،جنسی خواہش اسے مجبور کرے گی کہ وہ اپنی مخالف جس کے ساتھ ازدواجی تعلقات قائم کرے نیجتا اولاد پیدا ہو گی ، اس سے يقيناس كى نسل میں اضافہ ہوگا مکانوں کی ضرورت بھی ای رفتار ہے بڑھے گی جتی کہ وہ چھوٹا سا خاندان قبیلے میں تبدیل ہو جائے گا اور آخر کاروہ فتبلہ بھی اضافے ،نشو دنما ادر پھیلاؤ کے مختف مراحل طے کرتا ہوا ایک قوم بن جائے گا ، آبادی کے اضافے کے باعث آپس میں تعلقات قائم ہوں کے اور لین دین کی نوبت آئے گی ایس اجماعی زندگی کے قیام کے لئے يقيبناً پہلے ارتفاق اول اور پھر دوم ،سوم اور چہارم کی ضرورت پیش آئے گی اور ایک اچھا خاصامُعا شرہ و جود میں آجائے گا۔

آخرى ارتفاق ميل ملكول سے ملكر ايك بين الاتوامى معاشرہ و جود ميں آتا ہے۔ القصد حيات انسانى ان جار منازل سے گزرتى ہے پہلى منزل ميں انسانى سوسائى جانوروں كى زندگى سے قدر سے افضل ہوتى ہے ،دوسرى منزل ميں يہ سوسائى قابل ذكر طور پر ترتى كرتى ہے ، تيسرى منزل ميں انسان كى ايك قومى زندگى مرتب ہوتى ہے ، چوتى منزل ميں قدم ركھتے ہى ايك بين الاقوامى تنظيم و جود ميں آجاتى ہے ، جے ہم آج كى اصطلاح ميں ''انٹر نيشن آرگنائزيشن'' مہد كے تي سے يہ تما ارتفاقات كا باب جس كا ہم نے تعارف كروايا ہے ۔ تاہم ارتفاقات كى جس قدر بھى كيفيت بيان كى كئى ہے اس ميں مزيد تجز بيداور

انسانی ضروریات کی بحیل کے لئے جب فدار ادارے قائم ہوتے ہیں تو وہ کچھ مدت گزرنے کے بعد مختلف حادثات اور انتشار کا شکار ہو کر کھو کھلے پڑ جاتے ہیں اور ان میں طرح طرح کی خرابیاں پیدا ہوجاتی ہیں ان خرابیوں کا ایک پڑا اور اہم سبب مفاد عامہ کو نظر انداز کرنے والے وہ افراد ہوتے ہیں جن کے ہاتھ میں اپنی رہنمائی اور محاشر کے نظام کی باگ ڈور آجاتی ہے۔ یہ اجتماعی مفاد کو لیں پشت ڈال کر اپنی حیوانی اغراض کی مختیل میں ہمدتن منہک اور غرق ہوجاتے ہیں جتی کہ تہذیب و تمد ڈن کی بنیا دخطر سے میں پڑ جاتی ہے ۔ ایسے نازک موقع پر محاشر کو ہلاکت سے بچانے کے لئے فطرت الی طاقتور اور با کردار شخصیتیں پید اکردتی ہے جو محاشر کی از سر نو تطہیر (پا کی) اور تر کیے کا کام سر انجام دیتی ہیں اور اپنی صلاحیتوں کو بروتے کار لاتے ہوئے محاشر کو اپنی تی تھے مزل کی طرف کا مزن کردیتی ہیں۔

شاہ ولی اللہ صاحبؓ نے اکثر مواقع پر اس کی وضاحت فرمائی ہے : کہ انسان کی اخلاقی زندگی کے : کہ انسان کی اخلاقی زندگی کے

یہ حقیقت بھی واضح ہے کہ عیش پر تی اور آرام کے نت نے سامان تنہا افراط زر کا نتیجہ ہیں جب سر براو ملکت عیش میں مبتلا ہو جا نمیں تو ان کی بے راہ ردی کے مہلک ننائج غریب عوام کو بقتینے پڑتے ہیں عیاشی کے سامان کے حصول کے لئے مزدور کسان تاجر اور صنعت کار پر بھاری ٹیکس لگائے جاتے ہیں جن کی ادائیگ کے لئے وہ جانو روں کی طرح دن رات کام کرتے ہیں اتن مشقت کے بعد بھلا ان کے پاس اتن مہلت کہاں ہوتی ہے کہ خُدایا آخرت کو یاد کر سکیں ربحوکا اور نظانسان نہ اپنی زندگی سنوار سکتا ہے اور نہ آخرت ۔ دکام کی نفس پر تی نیز بھاری نیکسوں کو عائد کرنے کے علاوہ سوسائن کی بربادی کا ایک

اور سبب میدیمی ہے کہ بہت سے لوگ ہاتھ پر ہاتھ دھرے بیٹھے رہتے ہیں ، کوئی کام نہیں کرتے ، نتیجہ سرکاری خزانے کے لئے ایک یو جھ ثابت ہوتے ہیں ۔ اب اگر ایک مطمئن زندگی کسی طور پر گزر سکتی ہے تو یوں کہ بچس تھوڑے ہوں اور ملاز مین صرف حسب ضرورت ہوں ۔

علادہ ازیں تمد یک جڑ ایک اور سبب سے بھی کمو کھلی ہوجاتی ہے، وہ یہ کہ صحیح پیشہ نہ اختیار کیا جائے مثلاً ایک شخص جو مفلس ہے اور بجو کا بھی ، دہ مجبوراً ایسا پیشہ اختیار کرتا ہے، جو اس کی بُنیا دی ضرورت کی کفالت پر بھی قادر نہیں ، چنا نچہ لازمی بات ہے کہ وہ بھیک مانگنے پر مجبور ہوگا۔ اور مجبور بھی ایسا کہ ہر غلط اوذ لیل کام کر گزرنے سے بھی نہیں کتر اتے گا۔ دوسری طرف بعض لوگ باؤ جود اپنی جسمانی استقامت کے مناسب کمائی کے جائز ذرائع کی طرف راغب نہیں ہوتے بلکہ کم محنت سے زیادہ آمدنی حاصل کرنے کی قلر میں غلط پیشوں کی طرف مائل ہوجاتے ہیں ۔

مُعاشرے کی برائی کے اسباب میں ایک قومی تر سبب یہ بھی ہے کہ آبادی کے تنائب سے پیدادار کا خیال نہ رکھا جائے ،مثال کے طور پر کسی جگہ دس ہزار کی آبادی ہے ،لیکن اس آبادی کا اکثر حصہ ملکی پیدادار میں اضافے کی فکر سے خود کو آزاد رکھتا ہے تو اس صورت میں اس آبادی کا فتا ہو جانابا عث ہتجب نہیں ۔

حصرت شاہ ولی اللہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ یہ بات ذہن کشین کرانا حاج ہے ہیں کہ

افادابت : مولاناً عبيدالتُدسندهيٌّ

شعورد آگمی

معاشر میں تنز ل ( زوال ) ٹھیک اُس وقت شروع ہوجاتا ہے جب ایک گردہ دوسر ب گردہ کی معیشت پر قابض ہونے اور اس کے گُور اوقات کے و سائل محدود کر دینے کے وَربِ ہوجاتا ہے ۔ یہ بات واضح ہے کہ اجتماعی معاشیات ، اجتماعی اخلاق پر قابل ذکر حد تک اثر انداز ہوتی ہے چنانچہ اجتماعی اخلاق کی استقامت اور دریکھی کے لئے انسانی اجتماعی میں عادلانہ معاثی نظام کا قائم ہونا ضروری ہے ، جب تک ایسا کوئی نظام ساج میں قائم نہیں ہولیتا اس کے اجتماعی اخلاق کا حسن پس پردہ رہ جائے گا ، زندگی کے ایک پہلو کا اس کے دوسر پہلو سے چولی دامن کا ساتھ در ہتا ہے ، چنانچہ ایک کی خرابی دوسر پر یقینا اثر انداز ہوتی ہے اور بیہ معاشی حالات ہی ہیں جو انسانی اخلاق پر اثر انداز ہوتے ہیں ۔

شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ کے خیال کے مطابق درامی یہ انسان کے فطری میلانات بی ہیں جو معاشرہ اور اجتماعی زندگی کا منبع ومخزن ہے۔ چنانچہ آپ کے خیال میں معاشر ے کے کسی مقصد کو متعین کرنے کے لئے انسان کے فطری تقاضوں کی معرفت (پیچان) صحیح طور پر رہنمائی کر سکتی ہے۔ معاشرہ چونکہ انسان کے فطری تقاضوں کا منبع ہے اس لئے اس کا اولین اور واحد مقصد بی قرار پاتا ہے کہ وہ انسانیت اور معاشرہ کے تمام افراد کے فطری تقاضوں کی بحیل کرے یعنی لوگوں کی بُدیا دی ضروریات کے لئے سامان فراہم کرے، مثال

شاہ صاحب ؓ نے اپنی تصانیف میں اقتصادی حالات کے بہتر بنائے جانے پر کانی زور دیا اور ارتفاقات کے متعلق اس قدر وضاحت اور تفصیل سے اپنے نظریات کو سپر دِقلم کیا ہے کہ اس کے بعد کسی تفصیل اور وضاحت کی گُنجائش نہیں رہتی۔ آپ کی تلقین کا مرکزی نقطہ ہیہ ہے کہ ہرانسان اپنے ہاتھوں سے پچھ نہ پچھ ضرور کمائے اور بڑی حد تک خود

شعور د آ گھی افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ 92 بھی اپنے کھانے پینے کا انتظام کرے۔ حکمت الہی کا تقاضہ بیر ہے کہ انسانی معاشرہ دوسرے اور تیسرے ارتفاق سے محروم نہ ہو، یہی دجہ ہے کہ کمی نبی نے ترک معاشرہ کا تھم نہیں دیا کہ لوگ ساجی رشتوں کوختم کر کے تنہائسی جنگل میں ڈیرے ڈال لیں ، کیونکہ سے چیز سراسرانسانی مفاد کےخلاف ہے۔ اکثر اوقات معاشرے کے افراد ایٹی منزل کی ابتدائی ضروریات کو ناکمل چھوڑ کر دوسری منزل کی ضروریات کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اس سے معاشرہ متحکم (مضبوط )نہیں رہتا ۔ لوگوں کی بھلائی ای میں ہے کہ کُل جاتا رہے تو جزوکو کم از کم ہاتھ سے نہ جائے دی! لینی مثال کے طور پر اگر ارتفاق چہارم ان کی گرفت سے نکل جائے تو وہ لاز ما ارتفاق سوم کے مابند رہیں، کم از کم ای سے دستبردار نہ ہوں اس طرح اگر تيسرا رخصت ہوتو دوسرے کی طرف رجوع 🐠 بھر چونکہ لوگوں کو ارتفاق کی مختلف اقسام کا کھمل علم نہیں ہوتا اس لے وہ ایک ارتفاق پر قائم رہتے ہیں جس کی وجہ سے سوسائی میں خلل بر تا باور معاشرے کا شیرازہ بھحر جاتا ہے۔

ضرورت انقلاب

جب سوسائی میں غیر معمولی خلل واقع ہو، یعنی عام حلایات بکڑ جائیں تو انقلاب لانا لاز می ہوجاتا ہے۔ وہ معاشرہ جو اپنے افراد کی بُنیا دی ضروریات کو پورا نہ کرے اسے آگ لگ جانا ہی بہتر ہے۔ وہ سوسائٹی اور وہ قوم جس میں درندہ صفت انسانوں کی اکثریت ہو اس کی مثال بعینہ اس جسم کی سی ہے جس میں ایک زہر یلا پھوڑا موجود ہو کہ اگر بروفت اس کا آپریشن نہ کیا جائے تو یہ یقینی ہے کہ وہ نظام جسم کو درہم برہم کر کے اس کی ہلا کت کا سب بنے، جولوگ مفادِ عامہ کے اُصول سے واقف ہیں یہ اُنہیں کی ذمہ داری ہے کہ وہ ایس نازک صورت حال میں سوسائٹی کی بقاء کے لئے اِنقلاب لائیں۔

اِنْقلاب سمج عافیت (عافیت کا گھر) نہیں ، بلکہ بیا یک دشوار گزار اور مصائب سے پُر زندگی کا نام ہے ، انقلاب کو کامیا بی کی حدود تک پینچانے کے لئے ند صرف انسان کو جان و مال کی قربانی پیش کرنے کے لئے آبادہ کرنا پڑتا ہے ، بلکہ اپنی دل پسند اشیاء اور محبوب وطن شعورد آلجي الله سند من المادات : مولانا عبيد الله سند من

کوبھی چھوڑ نا پڑتا ہے، اس کام کا بیڑ ہ دہی اُٹھا سکتے ہیں جو بے غرض مخلص متحمل ، دلیرادر خود پراعتمادر کھتے ہوں۔

اس قسم کے جہاد (انقلاب) میں مجمی دشمن سے سرد جنگ کرنی پڑتی ہے اور مجھی نوبت با قاعدہ لڑائی تک جا پہنچتی ہے، چنانچہ اس کی راہ میں جو کچھ بھی کیا جاتا ہے بہترین اعمال میں ضمار ہوتا ہے۔ یہ بالکل ظاہر ہے کہ اسلام دنیا میں ارتفاق چہارم (انٹرنیشن آرگنائزیشن ) کے قیام کے لئے آیا ہے، بالفاظ دیگر ہڑی سے ہڑی بین الاقوامی طاقت قائم کرنے کے لئے، چنانچہ یہ مسلمانوں کا فرض منصبی ہے کہ وہ خدکورہ ارتفاق کے قیام کے لئے ہر ممکن کوشش کریں۔

ید حقیقت اپنی جگہ مسلم ب کہ انٹرنیشن آرگنا تزیشن کا قیام ارتفاق سوم کی بحیل کے بغیر مکن نہیں ،لیکن اس کا مطلب بہ نہیں کہ مسلمان اس کے تعلو رہی سے کنارہ کش ہو جا کمیں اس کا تعلو رہی سے کنارہ کش ہو جا کمیں اس کا تعلو رہمیشہ دل میں رہنا جا ہے اور ہر اس موقع کی تاک میں رہنا جا ہے جس سے اس تصور کو تعوی حقیقت میں تبدیل کی بیا سکے

جب تک مسلمانوں کی بین الاقوامی سطح تک کوئی حکومت قائم نہ ہو لے، انہیں چاہئے کہ وہ ارتفاق ثالث کی پیچیل میں لگے رہیں اور خود کو اخلاقی دینی اور سیاسی اعتبار سے قو می تربتا کیں، جنگ کے لیے ہر دفت کمر بستہ اور چاق و چو بند رہیں ، جنگ کے جدید طریقوں سے خود کو پوری طرح آگاہ رکھیں ،اور اس ضمن میں سیر بھی ضروری ہے کہ مسلمانوں کے دلوں میں جنگ کی زوح تازہ ہو، جنی کہ وہ خود اس کا مجسمہ بن جا کیں ؛ لینی جہاد کا جذبہ ہر دفت اور ہر کمی مسلمانوں میں موجودر ہے۔

شاہ صاحب مجمع جس حقیقت کی طرف راہ نمائی کرنا چاہتے ہیں اس کا طُلا صر بھی بجی ہے کہ دین حنیف (اسلام) ارتفاق چہارم لیعنی بین الاقوا می حکومت کے قیام کے لئے آیا ہے اس کا عمل غلبہ اُسی وقت ہوگا جب اس کے علاوہ تمام ادیان کو مغلوب کر دیا جائے اور صرف اسلام کی شان وشوکت کو قائم کیا جائے ،اس وقت اللہ تعالی کی خوشنودی کا انحصار تمام تر دین حنیف پر بی ہے کیونکہ میہ انسان کی فطرت کے عین مطابق ہے۔ اس لئے ہر انسان کو اپنی نیکو کا ری اور خدا پر بی کے سب اسلام می کو قبول کرنا چاہتے کہ اس کے

شعوروآ تحميى افادات : مولانا عبيداللدسندهي 94 بغیر خُدا کی رضا کا حصول ممکن نہیں اور اس سے رُوگردانی کرنا سراسر معصیت ( گُناہ ) ہے، بهر کیف قرآن یاک جوانقلاب لانا چاہتا ہے وہ اس آیت میں مضمر ب: هُوَ الَّذِبْ أَرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدِي وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَعُ عَلَى الدِّيْنِ كُلَّهِ وَلَوْ كَرِيَ الْمُشْرِكُوْنَ ةَ ترجمہ : وہ ذات جس نے بھیجا اپنے رسول کوہدایت اور دین حق کے ساتھ ،تا که غالب کرے وہ اس دین حق کوتمام ادیان پر ،اگر چہ شرکین اس کو بُراہی سمجھیں۔ جس کا پہلے بھی کنی بار ذکر آچکا ہے۔

���� www.rahim

| افادات : مولانا عبيداللدسندهيّ | 95 | شعوروآ گېمې     |
|--------------------------------|----|-----------------|
| تاريخ اسلام يرايك نظر (١)      |    | مقاله نمبر (۱۲) |

﴿ تاريخ اسلام كا اجتماعي نقطهُ نظر ﴾ اورقر آن کا انٹرنیشنل انقلاب

بد تسمی سے ایک طویل زمانہ سے ہمارے الل علم تاریخ کو انفرادی نقطۂ نظر سے دیکھنے کے عادی ہو گئے ہیں، بیر مرض ہمارے ہاں طالم بادشا ہوں کے دور کی یادگار ہے۔ جرکا بیر لازمی نتیجہ ہوتا ہے کہ جماعت کی بجائے فرد پر زیادہ زور دیا جاتا ہے اور تاریخ کے اُتار پڑھا ذاور دافعات کے تغیر وتبدل کو اجتماعی رویوں کی بجائے چند اشخاص کے کردار پر محمول کیا جاتا ہے۔ اس کی دجہ سے ہماری ناریخ کی کما ہیں، قو موں کی مجموعی زندگی اور ان کے ارتقاء و زوال پر بحث کرنے کی بجائے بادشاہوں اور ممتاز افراد کے حالات کی کھتونیاں بن سے کہ دہ اسلام کی اجتماعی قوت کو نظر انداز کرد سے ہیں اور ان کا سارا زور افراد کی شخصیتوں کو اُج کہ دہ اسلام کی اجتماعی قوت کو نظر انداز کرد ہے ہیں اور ان کا سارا زور افراد کی شخصیتوں کو اُج گر کرنے ہیں لگ جاتا ہے۔

تاريخ اسلام كامعروضي مطالعه

چنانچہ قوموں کی زندگی اور ان کی ترقی میں جماعت کو جو اہمیت حاصل ہے، اور ب اہل علم اس پر بحث کرنا ضروری نہیں سبحت مثال کے طور پر جب وہ رسول اللہ بھڑ کی سیرت لکھنے بیٹستے ہیں تو کے کی اجتماعی زندگی، قریش کا قومی نظم ونت، قصی کے عہد سے قریش کی تنظیم وتو سبع کے حالات، جن کا کہ رسول اللہ بھٹ کی بعثت اور آپ کے مشن سے بہت گہرا تعلق ہے، وہ ان باتوں کو سرے سے پیش نظر نہیں رکھتے، ان کے ہاں نہی اکرم بھٹ کی نبوت اور رسالت پر صرف اس طرح خور کیا جاتا ہے کہ 'خدا تعالٰ کو منظور تعا افادات : مولاتا عبيداللدسندهيُّ

## 96

کہ ساری نسل انسانی میں ایک بھمل اور برتر انسان پیدا کرے'۔ ہر عالم کے سامنے سیرت نبوی اللہ کا بس بیہ موضوع ہوتا ہے، جسے وہ اپنی علمی استعداد اور مخصوص فکری ربحان کے مطابق پیش کرتا ہے، چنانچہ صرف اس طرز پر ہمارے ہاں بڑی کثرت سے سیرت کی کتابیں لکھی جاتی ہیں۔

لیکن اس کے برعکس ہم قومی زندگی میں فرد کی بجائے انسانی اجتماع کواہم مانتے ہیں اور ہم نے شاہ ولی اللہ صاحب کی کتابوں میں دیکھا ہے کہ وہ بھی انفرادیت کی بجائے اجتماعیت پر بہت زور دیتے ہیں۔ دار العلوم دیو بند کی تعلیم، یورپ کی سیاست کا مطالعہ اور شاہ ولی اللہ کا فکر، یہ چیزیں ہیں جنہوں نے ہمیں تاریخ کے واقعات اور حوادث کو اجتماعی نقطہُ نظر سے دیکھنے کا عادی بنا دیا ہے۔لیکن یہاں ہم اس امر کی وضاحت کردینا چاہتے ہیں کہ ہمارے زد دیک اجتماعیت کے لئے لادینیت ضروری نہیں ہے۔

قرآن اوراجتماعيت

شعوروآ تحمي

ال فیصلے کا میر ب افکار پر پہلا انر ہوا کہ جس نے اسلامی اصولوں کی اجماعی روح کو قائم رکھنا اپنے لئے ضروری قرار دیا۔ مجصے اس امرکا یقین ہو چکا تھا اور میں نے اس حقیقت کوخوب جان لیا تھا کہ قرآن شریف کو اس طرح سمجھے بنی اسے دنیا کی اقوام کے سامنے پیش کرتا کسی طرح ممکن نہیں۔ اگر قرآن شریف کی تعلیم کا لب لباب (خلاصہ) اگر صرف یہ ہو کہ ' وہ اکمل ترین انسان کے ذریعے نازل ہوئی ہے اور بس، اس لئے ساری دنیا کو یہ پیغام سننا چاہے'' تو مجھے اندیشہ ہے کہ ہر قوم اپنے بزرگ اور مقدا (چینوا) کو اکمل ثابت کرنے کی کوشش کرے گی اور خاص طور پر سیچی قو میں حضرت سیلی الکھنا کی کو برتر ثابت کریں گی۔ خلام ہے کہ اس طرح قرآن کا جو ہمہ کیر مقصد ہے دہ کم پی پورانہیں ہو سکتا۔

برعکس اس سے میں اب فرد کی بجائے جماعت پر زور دیتا ہوں اور انفرادیت کے برعکس اس سے میں اب فرد کی بجائے جماعت پر زور دیتا ہوں اور انفرادیت کے برعکس اجتماعیت کا قائل ہوں۔ میرے نزدیک حضرت ابراہیم الظین اور حضرت اساعیل الظین کی ''دُعاء'' کا پہلا نتیجہ تو یہ تھا کہ کھ میں قریش کی اجتماعی حیثیت وجود میں آئی۔ کیوں کہ قط اور اس کی اشاعت کرنے آئی۔ کیوں کہ قریش کا حافظ اور اس کی اشاعت کرنے

شعوروا كمي الله المات : مولانا عبيدالله سندهيُّ

والا بن سکتا تھا، البتہ ضرورت تھی اب ایسے فرد کی جو ان کو دینی تعلیم دے اور ان میں قیادت کی صلاحیت پیدا کرے۔ یہ کام رسول اللہ ﷺ نے انجام دیا۔ اب دنیا کی دوسری اقوام رسول اللہ ﷺ اور آپ کی تعلیمات سے قرایش (صحابہ) ہی کے ذریعہ متعارف ہو کیس، اس لئے آپ کا تعلق باقی دنیا سے قرایش کے واسطہ سے ہوا، دوسرے الفاظ میں اس کا مطلب یہ ہے کہ اقوام عالم نے اسلام کورسول اللہ ﷺ کی ذات اقدس کے ذریعہ میں جانا تھا بلکہ وہ اس اجتماعی تحریک کی بدولت بھی جس میں قرایش بیش بیش سے۔ اسلام سے دافف ہو کیں، لیونی اسلام کو بحضے کے لئے صرف اور صرف رسول اللہ ﷺ کی ذات اقدس پر تمام زور ڈالنے کی بجائے اس اجتماعی تحریک کو بھی سامنے رکھنا چاہے جو اس ذات اقدس کے ارد گرد ظہور پذیر ہوئی تھی، اسلام کو اس طرح سجھنے سے میرے بہت سے مقد ۔ ( گر میں ) حل ہو گئے۔

قریش کی اجتماعیت بے شک قریش حضرت ابراہیم الظیفائ کی اولاد میں سے تھے اور حضرت ابراہیم الظیفائ افادات : مولانا عبيداللدسند من الم

کا وطن عراق اور پھر فلسطین تھا لیکن قرایش عربوں کے ساتھ مل کر عرب بن چکھے تھے۔ سب سے پہلے حضرت اسماعیل الکلیل عرب میں آکر آباد ہوے، ان کی اولا د بہت پھیلی اور آگ چل کر ان کے مستقل قبائل بن گئے۔ تورات میں ایک پیش کوئی ہے کہ حضرت اسماعیل الکیل کی اولا د میں سے بارہ سردار ہوں گے۔ (1) ہم اس پیش کوئی کا مطلب سے لیتے ہیں کہ اولا دِ اسماعیل کے ذراید عرب میں ابرا ہیمی دین کی اشاعت ہوگی اور آگے چل کران کے بارہ سرداروں کی وساطت سے سرز مین عرب خفی ملت کا مرکز بنے گی۔

شعوروآ تحمي

تھا کہ جو کام موسیٰ الطّنِیٰ نے کیا ان کے نزدیک وہی ابراہیم الطّنِیْن کی دعا کا مصداق تھا۔ خلام ہے کہ حضرت موسیٰ الطّنِیٰ کی تعلیم تو بنی اسرائیل تک ہی محدود ہو کررہ گئی تھی، نتیجہ سے لکلا کہ یہودیوں نے ابراہیمی دین کوسب قوموں کا دین بنانے کی بجائے فقط، ایک خاندانی یا زیادہ سے زیادہ ایک قوم کا دین بنا دیا تھا۔

ین اسرائیل میں سے ب شک مسیح اللی کی تعلیم غیر اسرائیلی لوگوں تک پنچی اوران کے حواریوں نے صابول یعنی '' آرین'' قوموں میں بھی مسیحیت کی اشاعت کی ، لیکن ہوا یہ کہ خود یکی اسرائیل نے مسیح اللی کو مانے سے انکار کردیا، چنانچہ یہود اِن کی تعلیم سے بہت کم مستفید ہوئے، عجیب بات یہ ہے کہ یہودیوں نے حضرت سیح کا انکار کیا لیکن حضرت سیح کے مانے والوں نے یہود کے نبی حضرت موٹ اللی اوران کی کتاب قورات کی سب سے زیادہ اشاعت کی۔

یہودیوں اورعیسائیوں کی ان لیمک س کا اثر قریش کے اہل الرائے بزرگوں پر بھی اثر پڑتا رہا، انہوں نے دیکھا کہ عیسائیوں نے س طرح بڑی سلطنیں قائم کر لی میں، مگراس کے ساتھ وہ می حسوس کرتے تھے، عیسانی، ابرا میں دین سے دور ہو گئے میں اور حلیفی ملت کی قیادت سنجال نہیں سکے یہودی تو ابرا میں دین کی اشاع دی میں ناکام ہو بی چکے تھے، اس سلسلہ میں عیسانی بھی زیادہ کا میاب نہ ہوئے، قصی کی اس جدید تظیم کے بعد قرایش کہ میں یہ حوصلہ پیدا ہور ہاتھا کہ ان میں سے کوئی بڑا آ دمی پیدا ہوجو ابرا میں دین کی دیوت دے اور اس کے قیام کا مرکز ہے۔

قرلیش کا مکہ میں آباد ہونا اور قصی کے بعد ان میں ایک خاص قسم کی جماعتی زندگی کی ابتداء، اسے میں حضرت ابرا ہیم اور حضرت اسماعیل علیجا السلام کی دعا کا نتیجہ بجھتا ہوں، اس دعا کی بحکیل یوں ہی ہو سکتی تھی کہ ایک اُمت ہو جو دنیا کی تمام اُمتوں کی ہدایت کے لئے اُشے، پھر اس اُمت کو بھی ایک امام کی ضرورت تھی، جو اسے تعلیم اور تزکیہ کے ذریعہ دنیا میں ابرا ہیمی دین کی اشاعت کے لئے تیار کرے۔

قریش کے معاطے میں بھی میں ان میں سے کی خاص گروہ کی خصوصیت اور اس کی امایز کا قائل میں رہا، ایک حدیث میں آیا ہے کہ "آلاَئِسْمَةُ مِنْ قُوَيْشٍ " لينی" قرایش میں

شعور د آ گمی

ے امام ہوں گے''، (2) ایک اوروایت میں آیا ہے کہ ' بارہ سردار ہوں گے، جوسب کے سب قریش میں سے ہوں گے''۔(3) اس بیان سے میر امقصود یہ بتانا ہے کہ یمبال قریش کا بحیثیت مجموعی ذکر کیا گیا ہے۔قریش میں سے کسی خاص خاندان کو مخصوص نہیں کیا گیا، لیکن بدشمتی سے ہم نے چیز دل کو اجماعی طور پر سجھنا چھوڑ دیا ہے اور انفراد یت کے ربحان نے ہمارے دماغ خراب کردیتے ہیں۔

بداجهاعیت ادراجها عی فکرین کا اثر ہے کہ میں سور ہُ بقرہ کی آخری آیت لاً نُفَوِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ يَتِن رُسُلِهِ ( ہم اس سے رسولوں سے درمیان کوئی فرق نہیں کرتے ) سے بد سمجھا ہوں کہ ہمارے لئے ضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام انبیاء پر ایمان لائیں۔ ان انبیاء میں ا یک فردا کمل دسول اللہ عظیظ ہیں، چنانچہ جماعت انبیاء سے کمل قطع نظر کرنا اود صرف اور صرف رسول اللہ عظی کی رت برخور کرنا میرے نزدیک اب کافی نہیں۔غلطی سے بے کہ ہم لوگ رسول اللہ علی کے منسی اوصاف میں اس قدر انہاک کرتے ہیں کہ آپ ک تربیت یا فتہ جماعت کی قدر و قیمت ہوری نظروں سے جاتی رہتی ہے۔ ہمارے اس غلط تحخیل کو درست کرنے کے لئے قرآن شریف کا ایک اشارہ کافی ہے۔ سورۂ فتح میں '' پُحَتَّ دَّسُوْلُ اللهِ '' (محمد الله کے رسول ) کے ساتھ باتھ 'وَالَّذِينَ مَعَةَ '' (اور وہ لوگ جوآپ کے ساتھ بیں) بھی ارشاد ہوا ہے، یعنی آپ کی نمام کامیابی کو آپ کی جماعت کا کام بتایا گیا ہے، اس کے علاوہ حدیث کی کتابوں میں یک مشہور روایت ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ: '' مسلمانوں کی ایک جماعت جن پر رہے گی'' (4) اس کی تغییر میں رسول الله على الي تول "مَا أَنَّا عَلَيْهِ وَ أَصْحَابِي " (5) (لينى جس طريق يريم اور میرے اصحاب ہوں گے، اس پر چلنے والی جماعت حق پر ہوگی) نقل کیا گیا ہے۔ ہارے اس فکر کی تائید اس دعا سے بھی ہوتی ہے، جو قرآن عظیم نے ہمیں سکھائی

ہے۔ بید دعا سورہ فاتحہ میں مذکور ہے۔ اس میں ''صراط منتقم'' کی تغییر صِرّاطَ الَّذِیْنَ ؓ سے اَنْعَبْتَ عَلَیْهِمْهِ کَ گُنْ ہے، لیتن سیدها راستہ وہ ہے کہ جس کے چلنے والوں پر اللہ تعالیٰ کا انعام ہوا۔ ان کا تعین خود قرآن مجید نے کردیا ہے، اس کے نزدیک الَّذِیْنَ اَنْعَبْتَ عَلَیْهِمْ انہاء، صدیقین، شہداء اور صالحین کی جماعتیں ہیں۔ اس سے زیادہ قرآن مجید کے اجتماع

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي      | 101                                 | شعوروآ تحجمي                                                         |
|------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                                    |                                     | تصور کے حق میں اور کیا دلیل ہو                                       |
|                                    |                                     | بدلکلا کہ ہم نے اجماعیت سے بے                                        |
|                                    |                                     | جامع انسانيت نظريير                                                  |
| میرے دماغ میں دوسرا اثر بیہ ہوا    | سے مطالعہ کرنے سے                   |                                                                      |
|                                    | · ,                                 | که میں اب اس نتیجہ پر پہنچا ہوں                                      |
|                                    |                                     | دعوت دیتی ہے اور اس کا مقصود ا                                       |
|                                    | • • •                               | دوسر کے لفظوں میں قرآن کے پیش<br>کا                                  |
| • •                                |                                     | مب فکروں سے بلند تر فکر یا سب<br>ہو، اس کی طرف لوگوں کو ملاحظ        |
|                                    | ،<br>دربان مے، ان پر ا              | مضمون میں نے قرآن کی آیت:                                            |
| ن الْحَقِّ لِيُظْهِرَةُ            | رَسُوْلَ بِالْهُرْى وَدِيْنِ        |                                                                      |
|                                    | ڵۅؙڴڔۣ؆ؘٳڵؠۺؙڔۣػ۠ڔ۬ڹؘ۞۫             |                                                                      |
| a.                                 | Sr.                                 | سے استنباط کیا ہے۔                                                   |
| م ایک مذہب کو اختیار کرتی ہے       |                                     |                                                                      |
| •                                  |                                     | اور یہ مذہب اس کے قومی افکار<br>داملہ ق کہ علہ علمہ یہ               |
| ,                                  |                                     | دنیا میں جرقوم کا علیحدہ علیحدہ دین<br>دین پیش کرتا ہے اور اس دین جن |
| -                                  |                                     | دین چین رما ہے اور ال دین ل<br>لیے ظاہر ہے تمام اقوام میں انقلار     |
|                                    |                                     | قرآن کے اس دین قن کوتما                                              |
| ر وارشاد کے ذریعہ میہ دین تمام     |                                     |                                                                      |
| ن ہوتی تو جنگ و جدل یعنی جہاد<br>م |                                     | •                                                                    |
| اخوشی سے اس دین حق کو قبول کر      | نه پڑتی۔اور تمام <del>تو م</del> یں | بالسيف کی ضرورت ہی<br>ليتيں _                                        |
|                                    |                                     |                                                                      |

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي                      | 102                       | لی                                   | شعوردآ    |
|----------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------|-----------|
| وَكُوْ لَمْ يَعْ الْمُشْرِكُوْنَ لِعِنْ مَشْرَكِين |                           | • •                                  | (٢)       |
| ابد بیں کہ مشرکین کو بدنا پسند ہے                  | • •                       |                                      |           |
| ماف مطلب بد ہے کہ ان کی بد                         | غلبہ دیکھیں ،اس کا م      | کہ وہ اس دین حق کا                   |           |
| باضرور حائل ہوگی۔اس لیے ایک                        | اس دین حق کی راہ میر      | ناپىندىدگى اوركرامت                  |           |
| گی،جس کے زور سے اس دین کو                          | ۔<br>لامحالہ ضرورت پڑے    | الیی مرکزی طاقت کی                   |           |
|                                                    |                           | غالب کیا جائے۔                       |           |
| یا ایک قوم تک محدود نہیں، بلکہ ب                   | س کا دائرہ ایک ملک        | بِ أنقلاب! اور چونکه ا               | ~~~       |
| ہوگا، چنانچہ بیقر آن دنیا میں ای                   | ب بیه انقلاب انٹرنیشن ا   | مانیت پر جامع ، اس لے                | ساری از   |
|                                                    |                           | انقلاب کا پیغام ہے۔                  | انتريشل   |
| ذريع بقمى اقوام پرغلبه حاصل كيا                    | یا ہے کہ عدم تشدد کے      | طور پر بیه خیال پھیلا <mark>ی</mark> | عام       |
| ين، چنانچه عدم تشدد کو اس طرح                      | بے جنگ کرنا ضروری نہ      | ہے، لیعنی انقلاب کے ل                | جاسکتا ۔  |
| اطريقه پر موگا-جبکه مد بات واضح                    | قلاب ہو گا دہ اس نے       | لے کہتے میں کہاب جوان                | مانخ دا۔  |
| اس سے بالکل جدابے ۔ ہمارے                          | م ليا جاتا تھا، بي خيال ا | ب تك انقلاب كا جومفهو                | ہے کہ ار  |
| فلم كا بابند مونا يرتاب اور ذاتى                   | میں ایک حد تک عدم         | نقلاب کی ابتدائی منزل                | نزد یک ا  |
| اب کیے معین بھی کر چکے ہیں۔                        | لیے عدم تشدد کی پالیسی    | ایک محدود زمانے کے ۔                 | طور پر ہم |
| وں نے عدم تشدد کی پالیسی کوایک                     | بر ی بر ی مقد س مستیر     | جانے میں کہتاری میں                  | ہم یہ بھی |
| ہے کہ انسانی فطرت پچھ ایسی واقع                    | ا ہے، مگر حقیقت سہ نے     | ت کے لیے ضروری سمجھا                 | خاص وقته  |
| ں نه کمبیں بملی نه کسی مقام پرتشدد                 | منہیں نکل سکتا، اور کہیں  | کہ عدم تشدد کے ذریعہ کا              | ہوئی ہے   |
|                                                    |                           | ت پش آیں جاتی ہے۔                    | کی ضرور   |
|                                                    |                           |                                      |           |

حزب اللد اب جبکہ قرآن کا مقصد انٹریشنل انقلاب مان لیا گیا تو اس کے لئے تین چیزوں کا تعین ضروری ہے۔ (الف) انٹریشنل انقلاب کا'' آئیڈیل''یعنی نصب العین یا ملح نظر۔

شعوردآ كمي افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ 103 (ب) انٹر بیشنل انقلاب کا پروگرام. (ج) اس بروگرام کوچلانے والی کمیٹی (لیتن جماعت)۔ ہرانقلاب کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ کوئی نہ کوئی جماعت اس انقلاب کی پشت پناہ (لیعنی اسے ہر پاکرنے والی) ہو، اس انقلابی جماعت کا ایک ندایک " آئیڈیل" ہوتا ہے اور پھر اس" فصب العين" كوحاصل كرنے كے ليے اسے بروكرام بھى بنانا برتا ہے۔ ان تین چیزوں کے بغیر کوئی انقلاب بر پانہیں ہوسکتا، چنانچہ اسے ضرورت ہوتی ہے اول ایک ۲۰۰ آئیڈیل' (نصب العین) کی، دوسر ایک پروگرام کی، اور تیسر ایک جماعت کی جو اس پروگرام کوچلائے۔ میرے نزدیک اسلام ایک عالمگیر اور بین الاتوامی انقلاب کی دعوت دیتا ہے۔ اس انقلاب کا'' آئیڈیل'' جارے نزدیک قرآن مجید کی بھی آیت ( هُوَ الَّذِ بِی آرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدى وَدِنْنِ الْحَقّ لِيُظْهِرَة عَنَ الدّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْكُرِهَ الْمُشْرِكُوْنَ ٥ ) ب-یروگرام کی وضاحت سے پہلے اس جاعت یا" حزب" کا تعین ضروری ہے، جس کے باتھوں یہ پروگرام نافذ ہو گا اس" جماعت کا نام قرآن کی زبان میں "حزب اللہ" برحزب اللد بح فرائض ادر مقاصد ب سلسل مي قرآن عظيم كى مختلف سورتو ل مين كافي مدايات دى كى بير - چتانچه جهال جبال" يَأْتُها اللَّذِينَ أَمَنُوا "وغيره ب قرآن من مؤمنین کو خطاب کیا گیا ہے اور ان کو بتایا گیا ہے کہ وہ کفار اور منافقین کے رائے بر نہ چلیس یا فلاں فلاں عظم کی اس طرح پابندی کریں تو ان تمام احکامات اور بیانات کو''حزب اللهُ كايروكرام مجمعنا جابي -

قرآن نے '' آیائی الکونی اسٹو' ' کے عنوان سے جا بجا ای '' حزب اللہ'' کو مخاطب کیا ، اور یہ '' حزب اللہ'' مشتمل ہے ان سب افراد پر ،مردوں پر ،عورتوں پر ،عرب اور عجم پر ،جو کسی نہ کسی زمانے میں قرآن کے انٹرنیشنل انقلاب کو برسرکا رلانا چاہیں گے۔ اس '' حزب اللہ'' کا پہلا نمونہ مہاجرین اور انصار کا گردہ ہے ۔ جسے قرآن نے

''اللنيقُوْنَ الْآوَلُوْنَ مِنَ الْمُهْجِوِيْنَ '' كا نام ديا ب اس كرده ف رسول الله صلى الله عليه وسلم ك ساتھ اور آپ ك بعد قر آن ك انقلاب كوكامياب كر ك دكھايا۔

## 

حواله جات: (1) مکلوة شريف، باب مناقب فرگش، ص ۵۵، جلد دوم، مطبوع محمد سعيدايند کمينی، کراچی۔ (2) منداخمد (مندانس اين مالک) حديث نبر ۲۳۳۳، حديث مرفوع ہے۔ ص ۲۷۹، ج ۴۵ (3) محکوة شريف، باب مناقب قريش، ص ۵۵، جلد دوم، مطبوع محمد سعيد ايند کمينی، کراچی۔ (4) محکوة شريف، باب ثواب بذه الامة، جلد دوم، م ۲۵۸، مطبوعه ايندار (5) تريدی شريف، باب ماجاء فی افتر ال بذه الامة، حدیث نبر ۱۵۲۵۔ شعوردا عمل الله المعادية : مولانا عبيدالله سند هي معاله نمبر ( ١٣ ) تاريخ اسلام پرايک نظر (٢ )

﴿ تاريخ اسلام كاعہداوّل ﴾

سب سے پہلے اسلام کے بارے میں سے بات ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ وہ تمام فدا جب اور فلسفوں کالغم البدل بن کرآیا تھا، اسلام کے نعم البدل ہونے کی پر کھان فدا جب اور فلسفوں نے کر دی۔ چنانچہ جہاں کہیں ان فدا جب اور فلسفوں کی اسلام سے نکر ہوتی ، اسلام غالب آیا اور سے فدا جب اور فلسفے یا تو مٹ کتے یا اپنے آپ کو اسلام سے ہم آ جنگ یتالیا۔ ای طرح مشرق قریب میں قد یم تمد توں کے بچے کھچ جو بھی آثار تھے وہ یا تو نا پید ہو گئے اور یا وہ نے اسلامی تمد ین قد یم تمد توں کے بچ کھچ جو بھی آثار تھے وہ یا تو نا پید ہو گئے اور یا وہ نے اسلامی تمد ین میں جو دین گئے ۔ غرضیکد اسلام ہزار ہا برسوں کی اس مذہبی جدو جہد کا آخری نقطہ سیمیل تھا، جو دین میں جاری تھی اور مسلمانوں نے جس تمد ین کی بعد میں تفکیل کی وہ تمام خدا جب اور تمد کی روایا ت کے اجزائے صالح اور باقیات صالحات کا حاصل تھا۔

قریش کی امتیازی حیثیت

کہ کے قریش کے بارے میں بیہ بحمنا کہ وہ عرب کے دیگر بد و قبائل کی طرح ایک قبیلہ تھا ، صحح نہیں ، صحرائی و بدوی زندگی اور اس کے لوازمات و خصائل جو دوسرے بدوی قبائل میں موجود تھے ، قریش ان سے بہرہ وَرتو ضرور تھے ، لیکن عرب کی بدوی ذہنیت کا نمونہ نہ تھے، قریش کی اپنی خاص روایات تھیں اور قصّی کے زمانے سے مکہ کی اجتماعی اور سیاسی زندگی میں ایک لظم چلا آتا تھا ، نیز تجارتی قافلوں کی وجہ سے قریش کو ہما یہ ملکوں میں آنے جانے کا موقع ملتا تھا، اور ج وغیکا ظ کے میلے کے موقعوں پر عرب قبائل سے بھی ان کے راہ رسم پیدا ہوجاتے تھے۔ بیہ اسباب تھے جن کی وجہ سے قریش ایک طرف مشرق قریب کے تمد نی سر مایہ اور ذہنی روایات سے واقف تھے اور دوسری طرف قبائل کی بدویا نہ قریب کے تمد نی سر مایہ اور ذہنی روایات سے واقف تھے اور دوسری طرف قبائل کی بدویا نہ خصائل سے بھی نابلد نہ تھے، چنا نچہ قرآن کے بلند معانی اور اعلیٰ مضامین قریش کے لئے اجنبی نہ تھے وہ یہودی اور نصرانی روامات کو بھی سیجھتے تھے اور قرآن میں علم و حکمت کی جو باتمیں بیان کی جاتی تھیں ان سے بھی محظوظ ہوتے تھے۔ البتہ ان کے دماغوں میں اپنا کوئی واضح اور سنتقل فکر نہ تھا ، اور اس کا سبب میہ تھا کہ دہ اپنی مادی اغراض میں اس طرح اُلجھے ہوئے تھے کہ دہ اِدھر توجہ نہیں کرتے تھے۔

قريش كاتدن

شعورد آگمی

قرآن کو حرب کی بدوی ذہنیت کا تر جمان کہنا سخت غلطی ہے، قرآن کا خطاب تو قریش کی ترقی یافتہ سوسائٹی کی طرف تھا، کمہ میں قریش کا اپنا ایک با قاعدہ نظام تھا ، تجارتی اور سیاسی معاملات سلجھانے کے لئے قواعد وضوائط تھے ۔قومیت کا اُن کا اپنا ایک مخصوص تصور تھا اور انہوں نے اس سلولہ میں ایسی نہ ہی زسوم بتالی تھیں۔ جو ان کے مادی اور اجتماعی مغاد کے لئے مفید تھیں اور اُس کی وجہ سے بدو قبائل میں ان کا نہ ہی وقار بھی قائم ہوتا تھا اور اس عہد کے ایک مفید تقل کے الفاظ تین:

''متعدد کا روانی راستوں کا اہم جنگشن ہونے کی ہو ہے یہاں کی آبادی میں یک نسلی نہ تھی ، اساعیلی خاندان عراق یا فلسطین سے آئے جبر ، نزاعہ یمن کے تھے ، مکہ والوں کی رشتہ داری اور کاروباری تعلقات شہر مدینہ اور طائف سے بھی کافی تھے ہتصی کا تعلق شالی عرب کے قبیلہ قطاعہ سے تھا ہتصی کی کوشش اور قابلیت سے فریثی قبائل نے شہر مکہ میں سربر اکا روہ حیثیت حاصل کی اور قصی ہی کی سرداری میں ایک زیادہ منفیط شہر مکہ میں سربر اکا روہ حیثیت حاصل کی اور قصی ہی کی سرداری میں ایک زیادہ منفیط شہر کی ملکت قائم ہوئی جس میں ساتی اور انظامی عہدے موروثی طور پر مختلف خاندانوں میں پائے جاتے تھے ۔ جہاں تک قانون کا تعلق ہے تجاز میں کلھنے پڑھنے کاردان جرب کم ہونے کے باعث اسلام سے پہلے کی تحریری مجموعے کا پی نہیں چا، کاردان جرب کی موازی زیام وغیرہ کے بہت سے رواتی احکام روایات نے محفوظ رکھ ہتی کہ اجنہ یوں کے حقوق کے تحفظ اور تصادم سے نہینے کے لئے ''خوش الفطول'' کے نام سے ایک رضا کا رانہ نظام تہد یہ وقد اور تھادہ میں تعلق کون کے نام سے ایک رضا کا رانہ نظام تھیں جن کی بتا ہے رہا کی شخوں ''درای شعورد آگمی 107 افادات : مولانا عبیداللدسندهی

یں اندر بنی اندر ناراضگی کی ام ردوڑ رہی تھی، مکہ میں ایک طرف سرمایہ دار اور تا جروں کا ایک مخصوص طبقہ تھا اوردوسری طرف حبثی غلاموں کی ایک بہت بڑی تعدادتھی۔ مکہ میں سودی کا روبار زوروں پر تھا، امیر طبقہ مال میں مست تھا، تجارت اور سرمائے سے انہیں دولت ملتی اور دولت سے بیلوگ خدمت کے لئے حبثی غلام خریدتے اور حظِ نفس ( نفسانی لذت ) کے لئے لونڈیاں لاتے ، چتا نچہ تاجی اور گانے کی محفلیں جنتیں اور شراب کا دور چل، سفر کے سلسلے میں جب ان لوگوں کا ایران اور شام سے گز رہوتا تو دہاں سے عیش دعشرت کے نئے انداز سیکھ کرآتے ، مکہ کا بیر کنا چکا اور کا طبقہ اس لہو ولوں میں منہمک تھا، کیکن مکہ کے باشندوں کی اکثریت اقتصادی بد حالی کا شکار ہورہی تھی۔

دنیا کا مشکل ترین مسله اور اسلام

دُنیا کا سب سے مشکل مسکد اور سب سے بر ی تعلق جس کو سلیمانے کے لئے ہمیشہ برے آ دمیوں کی ضرورت بر دی اور جر نے انظام کو اس کے متعلق اپنا خاص نقطۂ نظر متعین کرنا لازمی ہوا ، انسا نیت کے مختلف طبقوں کے درمیان جن میں اکثر کقکش رہتی ہے ، صلح و صفائی اور میل ملاپ کی راہ پیدا کرنا ہے ، امیر وغریب کا فرق ، آ سودہ حال و قلاش کی چیچکش، زمینداروں اور کسانوں کا تفاوت ، زرداروں اور بے زروالوں کی آپس کی کھینچا تانی ، کارخانوں کے مالکوں اور ان میں کام کرنے والے مزدوروں کی باہمی بے اعتمادی، اس کتمکش ، اس اختلاف اور اس دیشنی کو جو ایک قوم کے مختلف طبقوں میں قدر تا ہوتی ہے، دور کرنا جر صاحب مذہب اور نے نظام کا فرض ہے ، اس لحاظ سے اپنے زمانہ ظہور میں اسلام کو بھی اس مسلد کاحل کرنا ضروری تھا۔

چتا نچہ مذہب اسلام اعلان جنگ تھا، ظالم فاجر، عام مفاد کے ذرائع کے اجارہ داروں کے خلاف جو پسما ندہ اور غریوں کی محنت سے اپنے ہاتھ رنگتے اور مذہب کے نام سے عام عریوں کی سادہ لوحی اور تو ہمات پرتی سے فائدہ اُٹھاتے تھے، مکہ کے قریش تاجر نہ صرف غیر قریش عوام کو ذلیل سیجھتے تھے، بلکہ دولت اور زرداری کے ساتھ ساتھ انہوں نے رنگ و نسب کے عجیب وغریب تصورات بنا رکھے تھے، میدلوٹ کھوٹ ہر ذریع سے زوا رکھی

شعورد آتحيي افادات : مولانا عبيداللدسندهيّ 108 جاتى تحى، مدجب جو يا ساست، تجارت جو يا اجماع، إن سب كا حاصل بيه جو كما تفاكه قرلیثی تاجروں کی اس چھوٹی سی جماعت کو اور فروغ مط قریش کے سربر آؤردہ طبقے اگر اِی رَومیں بہتے چلے جاتے تو ان کا انجام صاف نظر آ رہا تھا۔ رسول اکرمصلی اللَّد علیہ وسلم کی دوحیثیتیں چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے تو انہوں نے سب سے پہلے قرایش کی حالت کو سنوارنے کی کوشش کی ، قرایش اگر راہ راست پر آ جاتے تو ان کے ذریعے عربوں کی اصلاح ہو سکتی تھی ادر اگر عربوں جیسی جنگ جو ادر جَری قوم قریش کی قیادت کو مان کیتی تو رسول الله صلى الله عليه وسلم كابيغام دوسرى قو مول تك يحقى سكتا تها، ب شك رسول اكرم صلی اللہ علیہ وسلم ساری دنیا ہے کیے لئے مبعوث ہوئے متھے ۔ اور قرآن کا پیچنام سب قوموں ے لئے تھا ، لیکن آپ کی بعث کا بہلا مقصد میدتھا کہ قرایش کی اصلاح د تہذیب ہو جائے تا کہ وہ اس پیغام کو دوسری قوموں تک 🚓 نے کا ذریعہ بن سکیں ، چنانچہ نبی کریم صلی اللہ عليه وسلم کی دوصيشيتين بين ، ايک تو می اور دوسری تومی و بين الاتوامی، آپ کی تو می حيثيت کا مظہر قرایش کی قیادت تھی، آپ کی بعثت کی بین الاتوں یہ اور عمومیت کی دلیل یہ ہے کہ اسلام صرف قرلیش تک محدود نہ رہا ۔ ان کے ذریعے عام کر بوں تک پہنچا اور پھر دوسری قومیں بھی زُمرۂ اسلام میں داخل ہو گئیں ۔ بقول حضرت شاه ولى الله رحمته الله عليه: ''جناب رسول الله 🚓 میں دوخصوصیتیں جمع ہوگئی تعیں ، ایک نبوت اور دوسرے ان کے ذریعے قریش کا برتر ی اور عزت حاصل کرنا ، نبوت ہر قوم اور ہر نوع کے لئے عامتھی ، مُر خ ادر کالے سب کے لئے معطنی نبوت سے نور حاصل کرنے کے معاملے عل وه سب برابر تھ'۔(2) جب تک بعث وحمد ی صلی الله علیہ وسلم کی ہے دو حیثیتیں پیشِ نظر نہ ہوں ؛ اسلام کو صح معنوں میں سجھنا برا مشکل ہے ،مؤ رخوں نے غلطی سے ان دونوں حیثیتوں کو اس طرح گر ٹر کر دیا ہے کہ بعض دفعہ ان کی باتیں پڑھ کر بید خبہ ہونے لگتا ہے کہ ''اسلام خالص

افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

شعوروآ تحمي

مکی عہد

عربوں کے لئے تھا، عربوں نے اسے بلند نام کیا ، وہ ندر ہے تو اسلام کو بھی زوال آ گیا اور اب اگر اسلام کی قسمت میں پھوا ویتھے دن لکھے ہیں تو اس کی صورت یہی ہے کہ عرب انتقیس اور دوبارہ بھر اس میں جان ڈالیں ۔ کو مجمی قو موں نے تلوار سے ڈر کر اسلام قبول کرلیا ۔ لیکن وہ مسلمان ہو کی تو اپنے ساتھ الحاد و زندقد کے جراثیم بھی لیتی آ کیں اور ان کی وجہ سے '' جازی'' اسلام کا صاف اور پا کیزہ چشمہ گدلا ہو گیا'' ، اس ذہنیت کا یہ نتیجہ تھا کہ صرف عربی زبان کو مقصد مان لیا گیا ، عربوں کو سب قو موں سے افض بتایا گیا اور تر آن کا دوسری زبانوں میں ترجمہ منوع قرار پایا، جب کہ اس وقت ضرورت ہے کہ ہرتری اپنی جگہ مسلم ہے کہ وہ سب سے پہلے اسلام کی عمومی دعوت کا ذریعہ سے ، لیکن جہاں تک بعث تھ می قرآن کو دوسر سے پہلے اسلام کی عمومی دعوت کا ذریعہ ہے ، لیکن جہاں تر بین اور کی کو دوسر پر امتیاز 'سی ، تر لیش اور عرب کی یہ برتری استی ماوی اور کی ان ہیں اورک کو دوسر پر امتیاز 'سی ، اسلام ہو عنا تجازی ہے ہو ہوں کہ اس میں مساوی اور تھی ۔ اس میں ذات یا نسل کو کوئی دخل نہیں ، اسلام ہوتا ترازی ہے ہوں ہو ہوں کی ان کہ ہے ہوں ہو اور کار تر کی اپنی ہو ہوں میں ترجمہ منوع قرار پایا ، جب کہ اس وقت خرورت ہے کہ تر اسلام اور قرآن کو ان پر یشان خیالیوں سے نکالا جائے ، بیشک قریش اور عرب کی تاریخ تر اسلام اور قرآن کو ان پر یشان خیالیوں سے نکا دو ہو ہو ہوں کا در یع ہو ۔ لیکن جہاں اسلام اور قرآن کو ان پر یشان خیالیوں سے نکا لا جائے ، بیشک قریش اور عرب کی ہو ہوں کار تر این ایں میں ذات یا نسل کو کوئی دخل نہیں ، اسلام ہوتنا تجازی ہے اتنا وہ عربی کی میا ہو ۔ اتنا ہی ہندی اور تر کی بن سکتا ہے ۔

الغرض بعث تحمد ی صلی اللہ علیہ وسلم کی قو می حیثیت کی تحمیل تو یوں ہوئی کہ قریش کے ایک متاز گروہ نے رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی دعوت کو قبول کیا، چنا نچہ یہی لوگ نئی تر یک کے چلانے والے بنے، اس گروہ کو اپنے بھائیوں اور عزیز وں سے جو اس نئی تر یک کے مخالف تھے، لڑنا بھی پڑا۔ یہ مکہ کی رجعت پیند طاقت تھی، بارہ تیرہ سال تک مکہ میں ان دونوں جماعتوں میں بڑے زور کی کھکش رہی، ایک طرف رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی قیادت میں حضرت ایو بکر، حضرت عثان، حضرت علی، حضرت طلحہ، حضرت زیر ، حضرت نو جوان شیخ اور دوسری طرف خود آپ پینند کا ور حضرت مصعب رضوان اللہ علیہ وسلم کی نو جوان شیخ اور دوسری طرف خود آپ پیند کی کے حقیق پچا اور دوسرے عمر رسیدہ سردار ایو جہل، ابو اہب، ولید، عقبہ اور ان کے حلقہ بگوش شے، ان رجعت پندوں کے ہاتھ میں

شعور وآتحتمي

اقتدار تھا، وہ اس جماعت کو طرح طرح سے تلک کرتے تھے، جو حضرت بلال اور حضرت یا سر طبیع لاوارث اور کمزور تھے۔ اُن کو بدنی سزائیں دی جا تیں اور جو قریش کے خاندانوں میں سے تھے، ان کا یہ لوگ مذاق اڑاتے، عام مجلوں میں ان پر پکھ بتیاں کستے اور موقع ملتا تو مار پیٹ بھی کردیتے ۔ مسلمانوں کا گروہ تعداد میں کم تھا اور اگر تھلم کھلا لڑائی تک نوبت پہنچ جاتی تو شایدان کو ہزیت اُتھانا پڑتی، کیکن اس کے باوجود عرب میں جہاں کی روایات پیتھیں کہ ایک شخص ہزار کے مقابلہ میں ڈٹ جاتا اور جان دے دیتا لیکن وہ دوسرے کے ظلم کو برداشت نہ کرتا، خلاف معمول مکہ کے بیا فراد خاموشی سے قریش کے مظالم سب اور

حضرت عمر اور حضرت حزه رضی الله عنهما جیسے جانباز اور خصہ ور بہا در بھی ہاتھ نہ المحات ۔ بات سیر کہ انقلاب بر پاکرنے کے لئے ہمیشہ ایک جماعت کی ضرورت ہوتی ہے اور سیر جماعت اس وقت تک نہیں بن سکتی جب تک کہ انقلاب کے پیغام کو ان تک نہ پہنچا یا جائے ، نہ صرف سیر بلکہ وہ اس پیغام کر سی اور ان کے دلوں میں سیر پیغام رج لی جائے ، وہ اس پر ایک عرصہ تک عمل بھی کر سی اس راہ میں جو مشکلات پیش آتی ہیں ، ان کو برداشت کرنا بھی سیکھیں اور امتحانوں میں پڑ کر جب وہ لکلیں تو اس قابل ہوں کہ انقلاب کے لئے اپنی جانیں دے سکیں ۔ تیاری کے دور میں جب تشرد کی پالیسی پر ایک خاص مدت ہوتا ہے، چنا نچہ تاریخ میں اکثر مقدس ہستیوں نے عدم تشدد کی پالیسی پر ایک خاص مدت کے لئے عمل کیا ہے۔

مدنی دور

کمی زندگی کے بارہ تیرہ سال اس انقلابی جماعت کی تربیت میں گورے، ہجرت کے بعد مدینہ میں یہ جماعت جو مکہ میں انقلاب کی پوری تربیت پا چکی تھی ، اپنی حکومت بناتی ہے اور مدینہ کے وہ لوگ جوان کے ہم خیال ہو چکے تصاس کے ''انصار'' بنتے ہیں اور مکہ کی رجعت پند طاقت اس نئی حکومت سے برمرِ نزاع ہوتی ہے تو رسول اللہ ﷺ اور ان کے ساتھی انقلاب کو بچانے کے لئے میدان رزم میں اُتر نے پر مجور ہو جاتے ہیں ۔ بدر کی جنگ میں اس رجعت پند طاقت کا زور تو ڈ دیا جاتا ہے، ایک سال بعد مکہ والے اُحد میں افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

اپنی گرتی ہوئی طاقت کو سنجالنے میں قدرے کا میاب ہوتے ہیں ، پھر دو سال بعد ختدق کا واقعہ پیش آتا ہے۔ اس میں مکہ والوں کے ساتھ عرب کی دوسری رجعت پند طاقتیں لیحیٰ یہود اور بَدو قبائل مل کر مدینہ پر چڑھائی کرتے ہیں ، کیکن وہ اس مجوی طاقت سے بھی انقلاب کے مرکز کو سَر نہیں کر پاتے۔ یہاں سے ان کا زوال شروع ہوتا ہے اور مدینہ ک انقلاب کے مرکز کو سَر نہیں کر پاتے۔ یہاں سے ان کا زوال شروع ہوتا ہے اور مدینہ ک مد سے لیکے آتھ سال ہی ہوئے تھے کہ قرایش کی ساری کی ساری جمعیت نے انقلاب کے سامنے ہتھیار ڈال دیتے ، مکہ کا فتح ہونا تھا کہ عرب کے دوسرے قبائل بھی بکو ق در بھو مدینہ وینچنے لیکے اور عرب کے اس سرے سے لے کر اُس سرے تک اسلام کا پر چم لہرانے لگا، رسول اللہ بھی رحلت فرماتے ہیں تو سارا عرب مدینہ کی شکومت اور اسلام کا پر چم لہرانے نظام کو تسلیم کر چکا ہوتا ہے۔ سے سالام کے بین الاقوامی انقلاب کی کہلی منزل۔

## قریش کے تصور قومیت کی اصلاح

شعوروآ تحمي

رسول اکرم وی کی تعلیمات اور نیف صحب سے اب قریش اور ان کے پیرو ، یعنی ان کے دوسر عرب بھائی بنداس قابل ہو گئے تھے کہ وہ اسلام کے پیغام اور اس کی ذمہ داریوں کا بار اُٹھا سکتے۔ ایک لحاظ سے سے قدم قریش کی قومیت ہی کی ارتقائی شکل تھی۔ دراصل قریش میں اب تک قومیت کا جو محدود تصور تھا، اسلام نے اسے دوسر ے معنی دے در اصل قریش میں اب تک قومیت کا جو محدود تصور تھا، اسلام نے اسے دوسر ے معنی دے در اصل قریش میں اب تک قومیت کا جو محدود تصور تھا، اسلام نے اسے دوسر ے معنی دے در اصل قریش میں اب تک قومیت کا جو محدود تصور تھا، اسلام نے اسے دوسر ے معنی دے در اصل قریش میں اب تک قومیت کو، جیسا کہ عام طور پر سمجھا چاتا ہے، منایا نہیں، بلکہ اسے بحال رکھا، البتہ ایس کا دائرہ وسیت کر دیا۔ اسلام قومیتوں سے انگار تہیں کرتا، دوہ قوموں کے مستقل و جود کو تسلیم کرتا ہے ، لیکن اس میں دہ صالح اور غیر صالح قومیت کا امتیاز کرتا ہو لیکن سے کہ قوم کا وجود ہی سرے سے نہ رہے، سے نامکن ہے اور نہ فطرت اس کو گوارا ایتے آدمی بھی قریش کی اس اصلاح شدہ قومیت میں منامل ہو سکتے تھے۔ اسلام سے پہلے کرتی ہے۔ اسلام نے قریش کی تو میت میں تعام دور کو ہوں بدلا تھا کہ اب دوسری قوموں کے تھے آدمی بھی قریش کی اس اصلاح شدہ تو میت میں شامل ہو سکتے تھے۔ اسلام سے پہلے قریش کی قومیت صرف ملہ کی چار دیواری تک محدود تھی اور خاص ملہ میں بھی قریش الگ شعوروآ گمی 112 افادات : مولاناً عبیداللدسندهی

تھے اور غیر قریش عناصر جن کی تعداد غالبا قریش سے پچھ کم نہ تھی ، الگ تھے اگر قریش ابولہب اور ابوجہل کے قومی تصور پر چلتے رہتے اور خون اور نسل ہی کو اپنے محدود معنوں میں معیار قومیت مانتے چلتے جاتے تو قریش کاؤ جو دخطرے میں پڑ جاتا ، اس کے برعکس اسلام نے اس قومی تصور میں اتن وسعت اور صلاحیت پیدا کردی کہ ایک طرف وہ تصور ساری عرب قوم پر مشتمل ہو گیا اور دوسری طرف دیگر تو موں کے ایتھے افراد بھی اس قومیت کے اِنسانی پہلوؤں کو اپنانے کے لئے تیار ہو گئے ،قریش اس نئی قومیت کے تر جمان اور قائد تھے اور عرب اور دوسرے لوگ ان کے ساتھی اور سپاہی ۔

قریش کابین الاقوامی کردار

قرلیش کی قیادت پرد نیا میں مقصد بعث وجمدی بین کونافذ العمل کرنے کا بار ڈالا گیا تھا اور اس میں شک نہیں کہ انہوں نے اس بار کا اپنے آپ کو پورا اہل ثابت کر دیا ، چنانچہ ان کے ذریعے ہی چین سے لے کر فرانس تک بسے والی خدا کی تلوق اسلام سے متعارف ہوئی ، اس سلسلے میں سب سے پہلے قرلیش آرش میں لڑے اور ان کی انقلابی جماعت نے اپنے رجعت پسند بھائی بندوں کو ٹھکانے لگا دیا ، ہمار پر خیال میں ابوجہل ، ابولہب اور اس قبیل کے نا مور قرلیش سرداروں کو رسول اللہ بھن کی عظمت و دیا نت سے انکار نہ تھا اور سکون و اطمینان کی گھڑیوں میں وہ آپ پی کو نعوذ باللہ کا ذب اور مفتر کی بھی نہ کہتے ہوں کے لیکن ان کو اعتراض بیرتھا کہ بلال ایک عبشی زادہ '' آگ اللہ اللہ '' کہنے سے ابو کہ طیخان ٹا ور زبیر ہی جیسے اصل دنجیب قریش کی سل طرح ہمائی بن سکتا ہے۔

رُوَ سائے مکد کی نظروں میں جو چیز ناممکن تھی ، قرایش کی اس جماعت سے اسے امر واقعہ کر دکھایا ، ابوجہل وابولہب کا معیارتو میت غلط قرار دیا گیا اور فتح مکہ کے دن قرایش کی خاندانی نخوت ونسبی غرور ، جوان کے لئے حقیقت میں جان کا لاکو بن رہا تھا ، سب خاک میں مل گیا ، کعبہ کی چچت پر بلال کی آواز مکہ کی فضاء میں بلند ہوئی اور قرایش کا خون اور نسل کی برتری کا محدود قومی تصور ، جو کعبہ کے تین سو ساتھ بتوں کے ذریعہ عوام و خاص سے منوایا جاتا تھا، بتوں کے ساتھ وہ بھی زخصت ہو گیا ، اور اس کے بجائے ایک نبا قومی تصور معرضِ ڈجود میں آیا جس میں جو کوئی بھی قریش کے افکار و خیالات سے متفق ہوتا، بآسانی ساسکتا تھا۔

اسلام کی دعوت ''لا تو میت'' کی دعوت نہیں تھی ، بلکہ اس نے قریش کی قو میت کو ایک شکل دے دی کہ وہ بین الا قوامیت کو 5 جود میں لانے کا ذریعہ بن گئی ۔ اسلام کا ظہور مکہ میں ہوا جو ذبنی لحاظ سے تو اس وقت کا ایک بین الاقوا می شہر تعار لیکن وہاں کے رہنے والے جسمانی لحاظ سے بدویوں کی سی صحت و تو انائی کے ما لک تھے مکہ میں اسلام کے اق لین جسمانی کحاظ سے بدویوں کی سی صحت و تو انائی کے ما لک تھے مکہ میں اسلام کے اق لین پر دوک کی جو جماعت بنی، اس میں ہر قوم کے لوگ شال تھے، ان میں قرلیش بھی تھے، بلال حبثی طلاب چی جمع بھی تھے اور صہیب رومی طلاب کم سے جن یہ جماعت مدینہ میں منطق ہوئی تو اس میں عبد اللہ بن سلام ایسے یہودی عالم اور انصار کے بڑے بڑے سردار بھی شرک ہو گ ، قرآن مجمد نے اس جماعت کو ' اللیو قون الا تو گون ''کا نام دیا ہے، اس میں شک نہیں کہ اس جماعت میں قرلیش کی حیثیت سب میں متازتھی ، کین سے الایا جن الا میں میں خوال کہ میں میں در اللہ بن میں تھا۔ درجہ میں سب لوگ برار اللیو قون الا تو گون ہوں کہ ہو گ ، قرآن محمد میں قرلیش کی حیثیت سب میں متازتھی ، کین سے المیاز صلاحیت کی بنا پر تھا، کسی خاندان یا نسب کی وجہ سے نہ تھا۔ درجہ میں سب لوگ برابر تھ، چنانچہ اس عہد کی بیدا کہ میں خون الا میں تھی ہیں ہو گ

کہ کے سر ہونے کے بعد جب قریش کے بچ تھی ماصر بھی نئی جماعت میں شامل ہو گئے تو یہ جماعت اتن قوی ہو گئی کہ عرب کی مرز مین میں کوئی عرب یہودی یا عیسائی ان کے مقابلہ کی تاب نہ لاسکتا تھا ، چنانچہ عرب کے تمام قبائل اپنی قبیلہ یا قوم پرستیوں سے تائب ہو کر قریش کی نئی قومیت کا حصہ بن گئے اور سب نے قریش کی قیادت کو تسلیم کر لیا، چة الوداع میں جو رسول اکرم شکھ کا آخری نج تھا ، ایک روایت کے مطابق ایک لاکھ سے زیادہ نفوس تھ اور سب کی زبانوں سے "لبیک الملھ م لبیک" کی صدائیں بلند ہوری تھیں ، سب کا ایک خدا، ایک نہی ، ایک قوم اور ایک شاہراہ و زندگی تھی ۔

رقر انقلاب کی ناکام کوشش لیکن عرب سے رجعت کے جراثیم ابھی پوری طرح فنا نہیں ہوئے تھے ۔ چنانچہ رسول اللہ علی کے رحلت فرماتے ہی عرب کے ایک سرے سے دوسرے سرے تک رق

شعور د آگمی

انقلاب کا ہنگامہ بر پا ہو گیا ، چنانچہ مدینہ اور مکہ کی اس جماعت کو دوبارہ عربوں کو بزورِ شمشیر فتح کرنا پڑا اور انہیں قرلیش کی قیادت مانے پر مجبور کیا گیا ،ارتد اد کا طوفان بڑا سخت تقالیکن انقلابی جماعت کے ایمان اور ہمت سے یہ بلاش گئی ،عجیب بات سے ہے کہ ارتد اد کے خلاف جو بڑے بڑے معرکے ہوئے ان میں پیش میڈ کے نو جوان قرلیثی تھے، جن کو اسلام لاتے ابھی زیادہ دن نہیں گزرے تھے ۔ارتد اد حقیقت میں عرب کے بَدَ وقبائل کی رجعت پندی کا مظاہرہ تھا۔

قریش میں قیادت کی صلاحیت اورخلافت ِراشدہ

رمول الله على العدآب كرتربيت يافته محابه الله آب ك كام كوجارى د كھتے ہیں ۔ یہ "السيقون الاوالون" کی جماعت تھی ،انہوں نے آپ لی کھ کے بعد حضرت ابو کمر رضی اللہ عنہ کو خلیفہ چنا ، شخرت ابو کمڑ کے بعد ان کی رائے سے حضرت عمر خلیفہ ہوئے اور یہی جماعت تھی جنہوں نے بالگاقی رائے حضرت عثان کو حضرت عمر کی جگہ منتخب کیا۔ حضرت عثمان شہید کر دیتے گئے اور ای جماعت کے غالب حصہ نے حضرت علی کو خلیفہ مانا۔ بے شک اس کی وجہ کوئی خاندانی اعزاز پانچی امتیاز نہ تھا جیسا کہ بعد میں غرض مندول نے سمجھ لیا بلکہ بات بیتھی کہ مکہ میں اسلام سے بچک پہلے تھی کے زمانہ سے بی قرایش کی ایک الی نسل بل رہی تھی جو عرب کی قیادت کی صلاحیت رکھتی تھی، بدلوگ این آپ کو حضرت ابراہیم کے خاندان میں سے بجھتے تھے، اپنے نہ جب کو دین ابراہیمی مانتے تھے، چونکہ حضرت ابراہیم اساعیلی عربوں کے مورث اعلیٰ تھے اور بنی اسرائیل بھی انہیں کو اپنا بڑا جانتے تھے، نیز غیر اساعیلی لینی قحطانی عرب بھی اساعیلیوں سے تھل مل رہے تھے،اس لئے ان روایات نے قرایش کے ذہنوں میں بڑی وسعت کا امکان پیدا کردیا تھا، دوسری طرف قریش پروس کی ترقی پافتہ قوموں اور ان کے مذاہب سے بھی آشنا سے اور اپنے آپ کوان سے کسی طرح بھی کم نہ بچھتے تھے۔ان کا پھر تجارتی سفروں کی وجہ سے ان ممالک میں آنا جانا بھی تھا نیز کے میں رہے ہوئے جو مربوں کا دینی اجتماعی اور ایک حد تك تجارتى مركز بهى تفاوه عربول من غير معمولى امتياز حاصل كريجك يته، ان داخلى اور

خارتی اسباب کی بنا پر قرایش میں سے آئمہ (لیڈرز) کا ہونا ایک قدرتی اَمر تھا، چنانچ سقیفہ بنی ساعدہ میں حضرت ابوبکر نے قرایش میں سے بنی امیر کو چننے کے حق میں جہاں اور دلیلیں دی تعیین اس سلسلے میں سی بھی فرمایا تھا کہ عرب قرایش کے سوائسی اور کی امارت کو قبول کرنے کے لئے ہرگز تیار نہ ہوں گے۔

مختصر آای طرح قریش کا عرب کی قیادت کی سعادت حاصل کرنا بعثت محمدی علی کا ایک لازمی متجد بن گیا ۔ چنانچ رسول اکرم علی کی رحلت کے فوراً بعد بنی سقیفہ بنی ساعدہ میں انصار وقریش صحابہ کی طرف سے بحث و مناظرہ ہوا ،اس کا نتیجہ یہ لکلا کہ انصار نے قریش کی قیادت وامارت کے اصول کو تسلیم کرلیا تاہم حضرت ابوبکر ظلی نے ساتھ بنی یہ بھی فرمادیا کہ ہم (قریش) انقلاب کی قیادت کریں گے اور تم (انصار) ہمارے دست وہازو (وزیر) ہوں گے۔

اور حضرت الوبكر ف سقيفہ بن جاعدہ میں جس حديث "آلائيسة من المفريش" كے حوالہ سے قريش كى امارت كے حق ميں جو دليل دى تھى بعد ميں تاريخى واقعات نے بھى ان ك اس دعوے كى تعد يق كردى ۔ چنانچہ عربول كى جہال كہيں حكومتيں بنيں، قريش كے خاندان ك لوگ يى ان ميں برسر اقتد ارآئ ، أمويوں كے وارث عباى بن ، اليين ميں جو عربى سلطنت قائم ہوكى، اس ك فرمانروا أموى تھ ،اور معر ميں قريش يى كى فاطى شاخ اپنى خلافت قائم كرنے ميں كامياب ہوئى ۔ أمويوں ، عباسيوں اور فاطيوں كا دور ختم ہوا تو عرب بھى مند اقتد ار سے برطرف كر ديتے ك اور ان كى جگہ سلمانوں كى دوسرى قوموں نے لے لى۔

\*\*

ح**واله چات:** (1) رسول اکرم صلی اللہ علیہ دسلم کی سیاسی زندگی، از ڈاکٹر حمید اللہ (2) تھیمہات ، جلد ادل، (عربی ) ،ص ۲۲۹، مطبوعہ شاہ دلی اللہ اکیڈی ، حیدر آباد

| افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ | 116 | شعوروآ گېمې     |
|---------------------------------|-----|-----------------|
| تاريخ اسلام پرايك نظر (٣)       |     | مقاله نمبر (۱۴) |

اریخ اسلام میں قومی حکومتوں کا دور کے

جماعت صحابة طبس اختلاف رائے رائے حضرت عثان طلب کے آخری زمانہ تک مرکزی جماعت کا انفاق قائم رہا، اس عہد میں صحابہ کی دو جماعتیں بن گئیں، ایک جماعت محصی تقلی کہ اگر حاصل شدہ سلطنت کے استخلام کی طرف توجہ نہ کی گئی تو سلطنت میں بردا انتشار پیدا ہوجائے گا، پھر ایک طرف بدو عرب بھی بے قابو ہور ہے ہے، اور دوسری طرف مفتو حداقوام ہنوز پوری طرح مطبع نہ ہوئی عرب بھی بے قابو ہور ہے تھے، اور دوسری طرف مفتو حداقوام ہنوز پوری طرح مطبع نہ ہوئی تعیں اس جماعت کا کہنا بیتھا کہ آئی دسبع سلطنت کو سنعبا لئے سے لئے عربوں کو بحیثیت ایک قوم کے آگے بڑھنا چاہتی تھی، چنا نچہ حضرت عثان طلب کی خلافت کے آخری زمانہ کی اسلامیت کو مقدم رکھنا چاہتی تھی، چنا نچہ حضرت عثان طلب کی خلافت کے آخری مالوں میں بید کھکش زوروں پر رہی، مرکزی جماعت نے اس اختلاف سے عربوں کے شورش پند طبقوں نے فائدہ اُتھایا اور حضرت عثان شہید کرد ہے گئے۔ ان شورش پند کا عربوں کے سامنے کوئی نصب العین نہ تھا، بہ در اصل بدودن کی پُرانی نرابتی ذہنیت کا مظاہرہ تھا۔

بے شک حضرت علی ﷺ کے پیش نظر حضرت الو براور حضرت عمر رضی اللہ عنہما کے عہد کو تازہ کرنا تھا، لیکن ان کو کوفہ اور بھرہ میں جن لوگوں سے سابقہ پڑا وہ عہد اول کی بلند نظری تو کجا، عربی تنظیم سے بھی بے ہم ہو تھے۔ حضرت علی ﷺ کا بلند نصب العین واقعی قابل تعریف تھا، لیکن جن لوگوں کے ذریعہ وہ اس نصب العین کو عمل میں لانا چاہتے تھے، وہ بین الاقوامی تنظیم تو کیا تو می تنظیم سے بھی ناواقف تھے، ان کے بر خلاف امیر معاومہ ﷺ، عربوں کو بحیثیت ایک قوم کے منظم کر کے اسلام کا محافظ بنانا چاہتے تھے،

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي           | 117                        | شعورواً عظمی<br>مصرور العظمی                   |
|-----------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------|
| ا، نصب العين نو ان كا بھى اسلام         | بت کے نام سے جمع کی        | چنانچہ انہوں نے شام والوں کو عرب               |
|                                         | م کا قومی مسئلہ بن گیا۔    | ر باليكن ان كابينصب العين عرب ق                |
|                                         | نت                         | باجهمی جنگ وجدال کی حقیہ                       |
| خری زمانے اور حضرت علیٰ کی              |                            |                                                |
|                                         |                            | خلافت کے دور میں مسلمانوں میر                  |
| فا، ٹھیک نہیں ۔خود ہی انصاف             | ں کی سازشوں کا نتیجہ       | يہودی مفسد یا چند بد طینت منافقوا              |
| مب سے برتر واعلیٰ ہے اور <sup>ج</sup> ن | ہے کہ اسلام کا نظام        | فرمايئ كدايك طرف توبيكها جاتا                  |
| 4                                       | A .                        | بزرگوں نے اس نظام کو ملی شکل دی                |
| ست ہے تو کیے ممکن تھا کہ ایک            | ) کہ بیہ بالکل صحیح اور در | اگر ہے چیج ہےاور ہم مانتے ہیر                  |
| يت ،اكر بفرض محال مد مان بهى ليا        | ) سے درہم برہم کرد۔        | يبودى يا چند تابكاراس نظام كوآس ف              |
| کے اولین کار فرما نعوذ باللہ اتن        | ساد کا نظام اور اس         | جائے تو لامحالہ میہ کہنا پڑے گا کہ             |
| لی سے جھکڑ کا مقابلہ کر سکتا بھی        | لكايا بوالجدد أيك معمو     | ملاحیت بھی نہ رکھتے تھے کہ ان کا               |
| دلیل مدہوتی ہے کہوہ نظام نافذ           | نے والوں کی عظمت کی        | نظام کی برتر می اور اس کے نافذ کر۔             |
| -                                       |                            | کرنے والوں کے بعد بھی قائم ر                   |
| رمعمولى شخصيت پيدا ہوئى اور اس          | کہ کی قوم میں کوئی غیر     | تاريخ ميں بار بايدد كمص ميں آيا ہے             |
| کمن جوں ہی وہ شخصیت دنیا سے             | ں سے کہیں پہنچا دیا ،      | نے ایک مخصری مدت میں قوم کو کہیں               |
| بھی ختم ہو گئی ۔                        | ا حاصل کی ہوئی عظمت        | رُخصت ہوئی ،اس کے ساتھ اس کے                   |
| لا جائے جو آئے دن ہارے                  | کے ان نظریات کو مان        | خدانه كرب أكرتاريخ اسلام                       |
| ان نظریات کی بناء پردنیا سے س           | ں کرتے ہیں اور اپنے        | برم وفضل، بيش                                  |
|                                         |                            | ن <sup>حس</sup> نِ ظن رکھتے ہیں کہ وہ ان کے نظ |
|                                         |                            | بقول ان کے صرف تمیں برس تک                     |
| -6                                      | رخونریزیوں میں گزر۔        | آخری دس سال آپس کی لڑا تیوں اہ                 |
| ل بات سہ ہے کہ انقلاب                   | کا ایک لازمی نتیجہ ہوڈ     | درحقيقت خانه جنكى هرانقلاب                     |

•

افادات : مولاتا عبيداللدسندهي

شعور وآتقتمي

کے ہنگامے میں (عوام کی شمولیت کے بعد) ہر مزاج اور ہر زبحان کے آدمی باہم مل جاتے ہیں، ان (عوام) کا بداتحاد داخلی سے زیادہ خار جی اسباب کی بناء پر ہوتا ہے، انہیں چونکہ مخالف طاقتوں کا مقابلہ کرنا پڑتا ہے اور مش مشہور ہے کہ دوسروں کی دشمنی اور عداوت ناہم جنسوں کو بھی اکٹھا کر دیتی ہے ۔ چنانچہ ہر خیال کے آدمی جن کا نصب العین انقلاب ہر پا کرنا ہوتا ہے،اس جماعت میں شریک ہو جاتے ہیں۔انقلاب کی تفکش میں جہاں ہر آ دمی کو مرنے مارنے کے سوا کوئی کام نہیں ہوتا، طبیعتوں کے بیداختلافات أتجرنے نہیں یاتے اور جماعت میں سیجہتی قائم رہتی ہے ،لیکن جو نبی مخالف قو تیں ختم ہوجاتی ہیں اور سامنے کوئی فوری اور سخت خطرہ نہیں رہتا تو چر دب ہوئے جذبات اُبحرتے ہیں شروع شروع میں نظری اختلافات ہوتے ہیں چر ہر خیال کا ایک گروہ بن جاتا ہے اور آخری نوبت يمال تك يجنى ب كرخود انقلابى جماعت آلى من محمد جاتى ب اوردومرون ے لڑنے کی بجائے سے باہم دکر لڑے لگ جاتے ہیں۔ دنیا میں جہاں بھی انقلاب بریا ہوا ہمیشہ ہنگامہ انقلاب کے سرد پڑتے ہی دہی خانہ جنگی شروع ہو گئی ۔ کیکن یہ خانہ جنگی انتشار یا زوال کی علامت نہیں ہوتی بلکہ اس کا بہ بد ہوتا ہے کہ ایک کام کرنے کے متعلق مختلف رائيس ہوجاتی ہيں،اب اگر ہرايک رائے کہان ليا جائے تو جماعت کا شيرازہ بکھر جائے گا، اس لئے ضرورت پڑتی ہے کہ ایک رائے دالے اقتدار کی باگ ڈور سنجالیں، لیکن دوسرا فریق بھی اپنی رائے کو صح سجھتا ہے اور دوسرے کی دلیل و منطق سے وہ قائل نہیں ہوتا، اس لئے لا زمی طور پر ملوار سے معاملہ کو نبٹا نا پڑتا ہے۔

پارلینٹری نظام میں یہ جھکڑا عام انتخاب کے ذریعہ طے ہوجاتا ہے، اور تلواروں کی بجائے دوٹوں سے جمہور فیصلہ کردیتے ہیں کہ کونسا فریق برسر اقتدار ہو۔ ہارنے دالی جماعت اس فیصلے کو تسلیم کر لیتی ہے، لیکن غالب فریق فکست خوردہ جماعت کو خارج از بحث نہیں کردیتا بلکہ اس کو شریک حکومت بناتا ہے، اس سے مشورے لیتا ہے، اور بعض دفعہ اگر ان کا مشورہ صحیح سمجھ تو اسے تبول بھی کر لیتا ہے۔ ہارنے دالی جماعت غالب فریق کی حکومت صرف اس لیے تسلیم کر لیتی ہے کہ اسے سی اور بحق ہوتا یا پانچ سال کے بعد ہم چھر جمہور سے استھواب رائے کر سکتے ہیں اور کچھ بعید نہیں کہ اب کے ہم غالب آئیں۔ لیکن یاور ہے کہ پارلینٹری نظام صرف امن وامان اور عام حالات ہی میں چل سکتا ہے، اس کے برعکس کسی انقلاب کا ہوتا خود اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ ملک کے حالات غیر معمولی تھے، اس لئے باتوں اور رائیوں کی بجائے تکواروں سے کام لینا پڑا۔

اس سے کہیں یہ غلط بنی نہ ہو کہ انقلابی طبعاً خون آشام ہوتے ہیں آپ کو سن کر تبجب ہوگا کہ وہ لوگ جن کو اپنی دعوت انقلاب کے سلسلہ میں تلوار چلانی پڑی ان میں اکثر ایسے شخصے جو بڑے رقیق القلب (نرم دل) شخص وہ بچوں کے ساتھ ہوتے تو بالکل معصوم بنچ بن جاتے ۔ وہ طبیعت کے بے حدزم اور حرابی کے بڑے شخنڈے شخے ، کیکن ہوا یہ کہ ان کے زمانے کے لوگ دلیل کی بجائے محض تلوار کو حکم اور بنچ مانتے تھے ، چنا نچہ ان بزرگوں کو مجود آ تلوار بے نیام کرنی پڑی اور جب انقلاب میں تلوار ہی حکم تطہری تو ظاہر ہے کہ انقلاب کے بعد خود انقلابی جماعت شک جو اختلاف ہو گا ، اس کا فیصلہ بھی تلوار سے کیا جائے گا ، حضرت عائشہ حضرت کی خض تلوار کو حکم اور رخی مانتے تھے ، چنا نچہ ان بزرگوں کو جائے گا ، حضرت عائشہ حضرت کی خطرت امیر معاویہ اور اس عہد کی دوسری لڑا ایک ا دراصل دو رائیوں کا تصادم تھا۔ عام حالات ہوتے تو دونوں جماعتوں میں دوٹوں کے دراصل دو رائیوں کا تصادم تھا۔ عام حالات ہوتے تو دونوں جماعتوں میں دوٹوں کے ذریعے فیصلہ ہو جاتا لیکن دہ ذمانہ اور تھا ، ہوتی منتظر بند تھا، اس کا خیصلہ میں دوٹوں کے

بے شک رسول اللہ ویل کے بڑے متاز اور قریبی صحابہ میں تلوار چلی ،اسلام کے مخالف اس پر ہنتے ہیں اور جو مسلمان ہیں وہ اس کی عجیب عجیب تادیلیں کرتے ہیں ،اس سلسلہ میں رسول اللہ ویل کی پیشینگو کیاں بیان کرتے ہیں ۔ دبی زبان میں پچھ کہتے ،تو بعد میں جو بات کہی تھی اُسے اُن کی بتانے کی کوشش کرتے ہیں، لیکن اگر اسلام کو ایک انقلابی تحریک کی نظر سے دیکھا جائے تو سارے معاطات واضح ہوجاتے ہیں اور کسی کو کر اُتھل کہنے کی ضرورت بھی نہیں پڑتی ۔ اور دل میں کچھ اور ،اور زبان وقلم سے پچھ اُور کہنے اور لکھنے کی ہمی حاجت نہیں رہتی ۔

ایران، شام اور مصر کو فتح کرنے اور کسری کو ختم اور قیصر کو ایشیائی مملکت سے تحروم کرنے کے بعد عربوں کا انقلابی جوش قدرے شعندا پڑ گیا تھا ۔اب حالت سیقھی کہ ایک بدو مدینہ سے اونٹ پر سوار ہوتا تو اسلامی سلطنت کی آخری حد تک پہنچتے ہینچتے اِس کا دَم ختم افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

شعورو آ <sup>تک</sup>ی ہوجاتا، پہلے عرب اپنے آپ کو مخالف تو توں میں گھرا ہوا یاتے تھے اور ہر طرف ان کے ایے دشمن بھی موجود تھے جن کا سر کرنا ضروری تھا ۔ چنانچہ قدرتی طور بر اس زمانے میں ان کی طبیعتوں کا انقلابی زجحان پورے مُروح پر تھا ، کیکن جب انہیں اتنی بڑی سلطنت مل گئی اوران کے سامنے کوئی فوری خطرہ بھی نہ رہا تو ظاہر ہے کہ اس جوش وخروش میں کی آگی ،اگر عربوں میں واقعی اس وقت انقلاب کا پہلا سا زور ہوتا تو حضرت علی رضی اللہ تعالى عنه جيسے اولو العزم خليفه كونا مساعد حالات كا سامنا نه كرنا پژتا -

عربوں کی قومی حکومت اور بنوأ میہ کا عروج

حفرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت کے ساتھ'' اللیبیقُونِ الْآوَلَوْنَ ''کا دور اقتدار ختم ہوتا ہے ۔ اور اسلام کی بین الاقوامی تحریک کو چلانے والی اس وقت کوئی جماعت موجود نہتی، جو سب قو مول کی تمائندہ ہوتی، بلکہ اس وقت تک عربوں کے سواکسی دوسری قوم نے بحثیت مجوى اسلام كو قبول بھى نه كيا تھا تو ان حالات ميں يقيماً عرب ہى اس تحریک کے محافظ اور علمبردار بن سکتے تھے، 📢 دور میں اسلام کی مین الاقوامی تحریک عام عربوں کے لئے بین الاقوامی تحریک بن گئی اور اس کی جفاظت اور بقاءان کی قوم کی موت و زندگ کا سوال ہوگیا۔ اور لامحالہ اس کا اثر حکومت کی روٹی پر بھی بڑا، کو اسلام کی بین الاقواميت ابني جگہ بدستور قائم رہی لیکن عملاً عربوں نے آہتہ آہتہ بین الاقوامیت کواپنے قومی دائروں میں لے لیا کیوں کہ اس وقت اس کے بقا کی صرف یہی ایک صورت ممکن تھی، اگر عرب اس کواپنا قومی مسئله نه بنا لیتے تو اسلام کی بین الاقوامیت مختلف عناصر کی تھینچا تانی کے ہاتھوں کبھی منڈ بے نہ چڑ ھائتی۔اوراب عربوں کی قومی حکومت شروع ہوتی ہے۔ جب اسلام کی تحریک کی حفاظت حربوں نے اپنا قومی مسئلہ بنا لیا، تو ظاہر ہے کہ اسلام سے پہلے قریش کے جس خاندان کے ہاتھ میں اقترارتھا وہ بر*مر عر*وج ہوتا، یہی وجہ ہے کہ

عربوں کی قومی حکومت کی قیادت ، خوامیہ کو ملی، حضرت امیر معادیہ رضی اللدتعالی عنہ ک حکومت مسلمان عربوں کی قومی حکومت کا بہترین نمونہ بھی اور اس میں شک نہیں کہ وہ مسلمان حربوں کے بہت بڑے آ دمی تھے۔

عام حربوں کا زبحان بنو ہاشم کے مقابلہ میں اُموبوں کی طرف زیادہ تھا اور اس کے این اسباب ہیں ۔علوی، خاندان رسالت میں ہونے کی دجہ سے اپنے آپ کو دوسرے عربوں سے متاز سجھتے تھے ،خلافت راشدہ کے بعد امولوں کا برسر اقترار آنا حقیقت میں اسلامی اصولوں سے کسی قتم کی بغادت نہ تھی ۔ بلکہ اموی دور اسلام کی بین الاقوا می تحریک کے ارتقاء کی ایک لازمی کڑی کا تھم رکھتا ہے، ہمارے تاریخ نگاروں نے بنوامیہ کے ساتھ انصاف نہیں کیا اور بنوامیہ کے سیاس مخالفوں نے بھی جو بعد میں ان کے تخت و تاج کے وارث بن ،انہیں بدنام کرنے میں کوئی دقیقہ نہیں اٹھا رکھا ، پہلے ہم بھی بنوامیہ کے خلاف اين مورخوں كى باتيں ير حكر متاثر ہو جاتے تھے ،ليكن اب جو ہم فے دنيا كى انقلابى تحریکوں کو بغور مطالعہ کیا اور ایک انقلابی تحریک کوجن جن مراحل سے گز رنا پڑتا ہے،ان کو جانا تو ہم پر اموی دور کی اسل حقیقت واضح ہو گئی ۔جس زمانہ میں بنو اُمیہ کے خلفاء سلطنوں کے مالک ہوتے اس زارتہ میں بادشاہ اپنے آپ کو ادر اپنے خاندان کو ستولیت ے بالا سجھتے تھے، لیکن مد عدم مسئولیت مرف شخص اور فجی زندگی تک محدود ہوتی۔ جہاں تک قوم اور ملک بر حکومت کا تُعلق تھا اس کے کہتے ایک معین دستور اور قانون تھا اور جو بادشاه یا فرمانردا اس مسلمه دستور کی خلاف ورزی کرتیس کی سلطنت زیاده دیر قائم ندره سکتی، بدشمتی سے ہمارے تاریخ نگاروں نے فرمانرواؤں کے ذاتی حالات اور خاتگی زندگی کے داقعات کو تاریخ میں ضرورت سے زیادہ اہمیت دی ادر اس کا نتیجہ سے ہوا کہ تاریخ کی صحیح حیثیت ان کی نظروں سے ادجھل ہوگئی۔

جب کوئی قوم انقلاب کی اس منزل پر پہنچتی ہے تو اس کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ وہ نئے حالات کے مطابق اپنے لائحہ عمل کو نیا رنگ دے۔ شروع شروع میں قوم کے سارے کے سارے فرد انقلاب کے سپاہی ہوتے میں اور اگر کسی سبب سے حرب و ضرب کا سلسلہ زک جائے تو اُن میں آپس میں لڑا ئیاں وچھڑ جاتی میں ، حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے آخری زمانہ میں بہی ہوا۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کو سمجھا اور انہوں نے اس انقلاب کو تو می شکل دے دی۔ اور عرب بحیثیت قوم کے اس کے حال و محافظ بن گئے ۔ چنا نچہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دشت کو پار پر تحقّت بنا یا اور اپنا ہیڑہ ( جوستر ہ سو جہازوں پر مشتمل تھا) تیار کیا اور عربوں کونٹی فتو حات کی طرف متوجہ کر دیا ۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اِس سیاست اور دانش مندی کا نتیجہ تھا کہ دہ عرب جو آپس میں لڑلڑ کرفنا ہو رہے تھے، پھر متحد د منفق ہو گئے اور خطکی و تری میں اُن کی فوجیں اور آگے بڑھتی چلی گئیں ۔

ہم نے بنوا میہ کی غلطیوں کو تو خوب اُتچمالا ، لیکن اُن کی حکومت کی جو اچھا ئیاں تھیں، ان کا اعتراف کرنے میں بخل سے کام لیا ۔ بیٹک اُمویوں نے اسلامی حکومت کو تو می اور عربی رنگ دیا، لیکن انہوں نے اسلام کے بین الا قوامی فکر کو اپنی قو می حکومت کے تائع نہ ہتایا ۔ چنا نچہ عبد اُموی میں اسلام کا سیاسی مرکز دمشق تعا لیکن ذبنی اور علمی مرکز مدینہ ہی رہا۔ دوسر ۔ لفظوں میں اسلام کا سیاسی مرکز دمشق تعا لیکن ذبنی الدرض اُموی حکومت کے سیاست تو بیشک عربی اسلام کا سیاسی مرکز دمشق تعا لیکن ذبنی اور علمی مرکز مدینہ ہی ہوتے دوم مفتوں میں اسلام کا سیاسی مرکز دمشق تعا لیکن ذبنی اور علمی مرکز مدینہ ہی میاست تو بیشک عربی اندی کو لئے ہوئے تھی لیکن اس سیاست سے جو علمی نتائج مرتب ہوتے دوم مفتوں کی بین الاقوامیت ، سیاست سے جو علمی نتائج مرتب موتے دوم مفتوں کر بی اندی کو اینے ہوئے تھی لیکن اس سیاست سے جو علمی نتائج مرتب ہوتے دوم مفتوں کر بی اندی کو کے ہوئے ہوئے تھی لیکن اس سیاست سے جو علمی نتائج مرتب ہوتے دوم مفتوں کر بی اندی کو کے ہوئے ہوئے تو کا ہوئے تو مان سیاست سے ہو علمی نتائج مرتب دیا، نیز جہاں جہاں عرب فاتی کو الئے ہوئے تھی سی مرز مین پر پنچ وہاں لوگوں کی ذبنی اور جماعتی زند کیوں کو بد لیے چلے گئے ، پہلے کے مدا ہم جو بے جان اور ہے دور کی قوات کا سیا ہوں تکے ای تی تی تائی کر تھے ، اسلام کے مقائد جس جس سرز مین پر پنچ وہاں لوگوں کی ذبنی اور جماعتی نے زند کی کو کی دور کا تی اور جماعتی نہ تی جاتی ہیں اور ہوں کی دونی اور جماعتی ہے ، پہلے کے مدا ہو ہوں کی طرح ہوں پر پنچ وہاں لوگوں کی ذبنی اور دیا تی تی تھی ہوں اور ہوں کو دور کی دونا نے سامند خوں و خوبان کی طرح ہو جو ہوں دور کی دونا دین پر پنچ میں اور ہوں کی دور کا تو دور کی دونا ہو ہوں ہو ہوں ہوں دور کوں کی طرح ہوں ہوں ہوں ہوں دور کا اور دوان کے سامند خوں و خوبان کی طرح ہوں ہوں ہوں اور دور کو دونا ہوں دن پر موٹر میں میں میں دور کی دور کو دور کا تو دینا اپن

اسلام نے اس وقت کی دنیا کو کیسا پایا تھا اور اس کی کیا کایا لیٹ کردی۔ اسلام کے اس زریں کارنا ہے کی صدائے بازگشت غیر مسلم موّر خین کی زبانی سُنیے۔ایم این رائے اپنی کتاب میں لکھتے ہیں:

''اپنی تاریخ کے ابتدائی دور میں وہ ایک آ وازتھی، جس نے عرب قبائل کو متحد کردیا، پچھ تک عرصہ بعد اس سیا می اور مذہبی مرکزیت کے جھنڈے تلے سلطنت روما کے وہ تمام ایشیائی وافر لیقی صوبے آ گئے، جو قد یم مترکز ل نظام سے لکلنا چاہتے تھے، عیسائیت میں نہ تو اگلا سا جوش تھا اور نہ اس کی انقلابی اہمیت ہی باقی تھی، وہ اپنے کمزور کندھوں پر

شعوروآ تحمى

خالقا ہیت (ر بہانیت) کا بوجھ لئے کانپ رہی تھی، ایسے نازُک دقت میں عربتان سے اُمید کی کرن پھوٹی، اسلام کی مکوار بظاہر خدا کی خدمت کے لئے بلند ہوئی، لیکن در حقیقت اس نے ایک ایسے ترقی پند سابق اور فد ہمی نظام کا سنگ بنیا درکھا جس نے تمام فرسودہ خیالی، توہم پر تی اور (بریکار) قدیم ندا ہب کو موت کی گہری نیند سلادیا''۔(1) اسلام کی اس القلاب آفرینی کا ذکر کرتے ہوئے فرانس کا مشہور اجتماعی مصنف موسیو لیمان لکھتا ہے:

" اسلامی تبذیب کی تاریخ می بدنهایت اہم واقعہ ہے اور اس زمانہ کی عربی تبذیب کے اثر اور اس کی ایمیت کا عالبًا سب سے اہم اور قطی فیوت بھی إیرانی، بازنطینی اور قبطی سب ایک لاعلاج کا بلی کا شکار ہور ہے تھے، اور اس قائل نہ تھے کہ از خود زمانے کی ترقی کا ساتھ دے سکیں مربول سے ربط و صنبط پیدا ہونے ہونے کی وجہ سے ان کی سستی دور ہوگئی اور ان میں ایک نی طرح کی ذہنی بیداری پیدا ہوگئی، - (2)

بدسمتی سے ہماری تاریخ نے بیخ آزماؤں کے کارناموں پر بہت زور دیا یا حمراں طبقوں کی غلط کار یوں اور کوتا ہیوں کو کہنا کنے کی طرف ضرورت سے زیادہ توجہ رکھی، لیکن اسلامی انقلاب سے جو شاندار اور دور رس نتائ بر آمد ہوتے، ان کی تحقیق نہ کی، اُموں فتوحات کی وجہ سے ہی ایسے حالات پیدا ہو سکتے کہ جن ماندہ انسانیت کوئی زندگی سے فائدہ اُتھانے کا موقع ملا۔ اس وقت مما لک فارس وروما کے هنڈر صاف کرنے کی ضرورت تھے تا کہ ایک نیا سابق نظام، نئے خیالات اور مقاصد کی ش لے کر اُتھے اور تاریک دُنیا میں علم کا نور پھیلا دے۔ مجوی تصوف کے گند نو شاہ اور اخلاتی کمزور یوں کے قعر ہوات میں نے فارس اور روم کے مما لک کے حوام کو ذہنی کہتی اور اخلاتی کمزور یوں کے قعر ہوات میں

بنوا میہ کی عربی حکومت نے ایک تو ممالک فارس وروم کے محتذرات صاف گرنے کا کام بڑی خوش اسلوبی سے انجام دیا، دوسرے اپنی فتو حات سے اسلام کے بین الاقوامی پیغام کو عام بھی کیا، اس طرح مفتو حد ممالک کی قومیں اسلام سے متعارف ہو کمیں، اور ان کا اثر یہ ہوا کہ یہی قومیں ایک صدی کے اندر اندر اس قابل ہو گئیں کہ عرب ان کو اپنے ساتھ حکومت میں برابر کا شریک بنانے پر مجبور ہو گئے ۔موسیو لیبان کے الفاظ میں :

شعور د آ گمی

'' خون ریزی کے اس گرداب میں نے تدن کا بیج جو ایک قدیم سرز مین میں دیا گیا، از سرنو پھوٹا ہے اور جب طوفان تھم جاتا ہے تو اُمویوں کا ستارہ غروب ہوتا ہے اور عباسیوں کے کوکب اقبال کی درخشانی سے اُفق روش ہوجاتا ہے، یہاں تک کہ دیکھنے والوں کی آنکھیں عظمت وجلال کے ایک شاندار منظر سے دو چار ہوتی ہیں''۔(3)

124

عباسى دورادرينم آزاد سلطنتي

اسلام کے عالمگیرانقلاب کی دوسری منزل یہاں ختم ہوتی ہے اور عباسیوں سے اس کے تیسرے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ پہلے دور میں قریش سارے حرب کواپنے جھنڈے تلے جم کرتے ہیں، دوسرے دور میں قریش اور عرب مل کر دنیا کے ایک وسیع رقبے کو اسلام کے زیر اثر لے آتے ہیں، کو عہد أموى میں حکران طبقوں میں عربی رنگ غالب تھا، ليكن ابل علم اسلام کی عمومی حیثیت کی بردی شد و مد سے اشاعت کرتے رہے، چنانچہ اس عمل اور ردِعمل كانتيجه بدلكلا كه غير عرب معلمان بحى حكومت مي مساوى حيثيت كا مطالبه كرف لیے، اُموی عرب پہلے کی طرح قومیت کو بھی اشاعت اسلام کا ذریعہ بچھتے تھے، ان کو بیہ احساس نہ تھا کہ ایک صدی میں کتنی اور قومیں سلمان ہو چکی ہیں، اور اب ان کے وجود کا الکار کرے کوئی سلطنت قائم نہیں رہ سکتی، عباسیوں نے بدلتے ہوئے زمانے کی اس ضرورت کو سجھ لیا اور وہ ایرانیوں کو ساتھ ملا کر اُمویوں سے اقتدار چھینے میں کامیاب ہو گئے ۔عبای دورا تا ہے تو عرب اور غیر عرب مسلما ن مل جل کر حکومتیں قائم کرتے ہیں ، گواخلاتی سیادت عربوں کے ہاتھ میں رہتی ہے لیکن زندگی کے دوسرے شعبوں پر غیر عربی چھا جاتے ہیں، آ ستہ آ ستہ عربوں کا اخلاقی اقتدار بھی کم ہوجاتا ہے اور ایک وقت ایسا آتا ب کہ ایرانی قومیں اسلام کے بین الاقوامی مرکز کی مالک بن جاتی میں ادر عربوں کی حیثیت دوس بے درجے کی رہ جاتی ہے۔

مدینہ منورہ اسلام کے اولین بین الاقوامی اورانسانی دور کا مرکز تھا، دمشق خالص حربی قو موں کا مرکز بنا، بغداد میں حرب امیر اور ایرانی وزیر سے ، ایرانیوں نے بغداد کی عباسی خلافت کے زیر تربیت حکومت کی صلاحیت اپنے اندر پیدا کی ،شروع شروع میں تو ایرانی افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

تب رہے۔ اگر جہ عباسیوں نے ان کی مدد سے ہی اُمویوں کو خلافت سے برطرف کیا تھا۔ لیکن ابتداء کے چند عباس خلفاء نے عربی سیادت کو برقرار رکھنے کی بوری کوشش کی، چنانچہ منصور، مہدی ، ہادی اور ہارون نے جب بھی موقع ملا ، اپنے ایرانی 5 زاءاور اُمراء کو جو سلطنت میں بڑے دخیل اور صاحب اقتدار تھے، بے دریغ قتل کروایا، اور ایران کے قدیم افکارکو جواسلام پر غالب آنے یا اسے اپنے رنگ میں رنگنے کے لئے سراٹھا رہے تھے، بری تخت سے کچلا ، کیکن ہارون کے بیٹے مامون کا اپنے بھائی امین کے مقابلہ میں کامیاب ہونا دراصل حربوں کے خلاف ایرانی عصر کی فتح تھی ۔اس عہد میں خلافت کی فوج میں عربوں کا وجود برائے نام رہ گیا تھا، مامون کے بعد معتصم اور واثق کا زمانہ آیا تو ترک جنہیں ہم تمد نی اعتبار سے ایرانی ہی کہتے ہیں،خلافت عباس کے ساہ وسفید مالک ہو گئے، مامون نے اپنے عہد خلافت سیر غیر عرب مسلمانوں کو حکومت کا اہل یا کر انہیں سلطنت کے بڑے بڑے عہدے بھی دینے اور جعن کوتو صوبوں کی مستقل حکومتیں بھی عطا کیں۔ ای زمانے سے عبامی خلافت کے ماتحت مشرق ومغرب میں نیم آزاد سلطنتیں بنا شروع ہوتی ہیں ۔ جوابے اندرونی معاملات میں تو مستقل تھی ، لیکن حاکمیت بالاعباس خلفاء ہی کی تسلیم کرتی ہیں ۔ چنانچہ مشرق میں بخارا ،غزنی اور بعد میں دبلی کی سلطنتیں و جود میں آئى،اور أدهر مغرب مي مصراو رمراكش كى حكومتي بني - اس طرح تقريباً بانچ سو برس

اسلام کی مرکزی قوت عرب اقوام کے ہاتھ میں رہی،ان اقوام کی امامت قریش نے کی۔

## عربی دور یحکومت کا جائزہ

قرآن تعلیم کی اس اجتماعی تحریک کا پہلا مرکز قریش تھا، قریش کی حکومت تقریباً پارٹج سو سال تک رہی ، اس کے ابتدائی دور میں قریش میں سے وہ بارہ سردار ہوئے جن کی خوشخبری رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دی تھی۔ ( حضرت ایو برصدیق ، حضرت عمر فاروق ، حضرت عثمان غنی حضرت علی المرتضی ، حضرت امیر معاویہ، دیشی عبد الملک بن مروان ، ولید بن عبد الملک ، سلیمان بن عبد الملک، ہشام بن عبد الملک، منصور، مہدی، ہارون الرشید) (4) ان سرداروں نے قیصر و کسری کی حکومتیں مٹا کر دُنیا کے ایک بہت برا سے دقبے پر

شعورد آتحي افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ 126 اسلامی سلطنت قائم کی، اس حکومت کو اگر سیاسی فحور کے اعتبار سے جانچا جائے تو وہ انسانیت کے لیے ایک نمونے کی حکومت تھی۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ولید بن عبدالملک فے ایک دفعہ کہا تھا: "میری حکومت کو دیکھو! اور نور کرو ،کوئی اند حانہیں جس کے لیے میں نے عصا بردار مقرر ند کیا ہو، اور کوئی بحوکا اور بیار نہیں ہے جس کو کھانا اور دوا نہ پنچتی ہو۔'(5) وليد بن عبدالملك كى حكومت ايك عرب سرداركى حكومت تقى ، خليفه راشدكى حكومت نبيس ، خُلفائے راشدین کی حکومت تو کویا ایک مثالی حکومت تھی، تا ہم قریش کے ا ن دیگر سرداروں کی حکومت بھی کچھ کم شاندار نہ تھی، ضردرت اس امر کی ہے کہ ان حکومتوں کو اجتماعی نقطہ نظر ہے دیکھا جائے ، بے شک ہیلوگ شاندار زندگی گزارتے تھے ،گمر وہ اس کے ساتھ ساتھ انسانی اجتائ ور اس کی ضرورتوں کا بھی پورا پورا خیال رکھتے اور رعایا کے عُمومی مفاد کونظر نداز نہ کرتے تھے ہوشمتی ہے ہمارے مؤرخین نے تاریخ کو اجتماعی نظر ے دیکھنا چھوڑ دیا ہے، بجائے اس کے کہ وہ بحثیت مجموعی کی تحریک ،حکومت یا اجتماع کو د کیستے، وہ حکر انوں کی خاتلی زندگیوں کے پیچے پڑ گئے، یہی دجہ ب کہ جاری تاریخ ا میں ان فرمانرواؤں کے ذاتی اور شخصی نقائص بہت بڑھا پڑھا کر بیان کیے گئے اورا کثر ایسا بھی ہوا ہے کہ ایک مورخ کے نزد یک جس خاندان کو حکومت ملی جا ہے تھی، اس کی بجائے اس کی مخالف کو حکومت مل گئی اور اول الذکر کی مؤخر الذکر سے جنگ ہوئی ۔ ظاہر ہے کہ ان حالات میں " قلم بدست دیمن" کا معاملہ تھا، اس لیے سیمؤرخ اِن حکر انوں کے متعلق جو پچھ بھی لکھتے ،کم تھا۔

ہمیں چاہیے کہ اب ہم تاریخ کو اس طرح نہ پڑھیں، بلکہ ایک حاکم نے عام انسانیت کے لیے جو کچھ کیا، ہمیں اسے بھی پیش نظر رکھنا چاہے، چنانچہ اگر شاہان اسلام کے اجتماعی کام ایچھے تھے تو ان کے شخص نقائص اور ان کا اوروں سے تھوڑا بہت مالی تفؤق (لیعنی اوروں سے مال کی زیادتی) بیالی چیزیں نہیں کہ ہم انہیں اتنی زیادہ اہمیت دیں آخر مسلمانوں کے علاوہ اور قوموں میں بھی بادشاہ گزرے ہیں ۔ مسلمانوں کے ان حکر انوں کا ان سے مقابلہ کیچی۔

| افادات : مولانا عبيداللدسند هي            | 127                                 | شعوروآ کمبی                             |
|-------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                           | ب اور صوفیاء کی تنقید               | حکومت پر فقهاء کی تگران                 |
| ( شخص حکومت ) کا عہد تھا،اور              | كابي عهد محدود مطلق العنانى         | ب شک اسلامی حکومتوں                     |
| ، زمانے میں ملک میں الی بااثر             | ، مجاز ہوتے تھے، کیکن اس            | فرمانرواجو جابت تصرف                    |
| رتی تغییں اور ان کو حد سے آگے             | لرانوں میں اعتدال پیدا <sup>ر</sup> | جماعتیں بھی ہوتی تھیں جوان <sup>ع</sup> |
| یں تھیں ۔                                 | ، پیفقہا اور صُوفیاء کی جماعتی      | <u>بڑھنے سے روک دیا کرتی تھیں</u>       |
| ب فقيه قاضى القصناة هوتا ت <b>ق</b> ا اور | میں بالکل آزاد تھے۔ایک              | فقها قانون کو نافذ کرنے                 |
| ان قاضوں کے فیصلوں میں کسی                | اتحت ہوتے چنانچہ بادشاہ             | ساری قلم روکے قاضی اس کے .              |
| ماہ کی سیاست سے آزادر ہتا اور             | با <i>طرح</i> اسلامی قانون بادش     | فتم کی مُداخلت نہیں کرتا تھا، الر       |
|                                           | ئيثيت شليم كى جاتى تقى-             | اس کی سلطنت میں ایک مستقل               |
| کے آ ڑے آیا کرتا، وہ صوفیاء کا            | بانوں کی بے اعتدالیوں               | ملك كا دوسرا عضر جوان                   |
| د میں اپنی خانقاہ میں بیٹھے خلفاء         | جيلاني متدفى الاصطه بغداد           | گروه تعا، حضرت شيخ عبدالقادر            |
| ی ان بانوں کوشیر مادر کی طرح              | تھ، اور خلفاء فی کہ آپ              | ک احکامات پر تقید کیا کرتے              |
| ب عربی حکومت میں زیادہ قوت                | ی دور تھا اس سے پہلے جہ             | بى جاتى، عربى حكومت كابية أخر           |
| ، الك تصاتو وه صوفياء اور زُبّا د         | تت اور دولت و اقبال کے              | نتقی اور اس کے فرمانرا بڑی طاف          |
| رايه بجحت تتم خطيب بغدادى                 | کو اپنے لیے سعادت کا ذ              | (زاہدوں) کی صحبت اور نصیحت              |
| ) اس قتم کے بہت سے واقعات                 | ں ہارون الرشید کے متعلق             | ف این کتاب" تاريخ بغداد"                |
| ,                                         |                                     | نقل کیے ہیں۔                            |
|                                           |                                     | _                                       |
| la ser                                    |                                     | عجم کی اہمیت                            |
| حت کی تج کہ رسول اللہ صلی                 | •                                   |                                         |
|                                           |                                     | الله عليه وسلم ''امتين'' ليتن عربور     |
| بھی ان میں شامل ہیں ہوئے۔                 |                                     | مجھی مذکور ہے کہ ان کے علاوہ ا          |
|                                           | Ę                                   | سورة ''جعهُ' کې پورې آيت بير ـ          |

| افادات : مولانا عبيراللدسندهي                                               | 128                     | شعورد آنسمجي                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------|
| بَتْلُوْا عَلَيْهِمْ الْيَوْمِ وَيُزَكِّيهِمْ                               | نَ رَسُولًا هِنْهُمْ يَ | هُوَ الَّذِيْ بَعَثَ فِي الْأُمِّةِ                |
| · •                                                                         |                         | ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَة              |
|                                                                             |                         | والحَرِيْنَ مِنْهُمْ لَيَّا يَكْعُوْا              |
| ن'' میں سے ان کے لیے رسول<br>پر س                                           |                         |                                                    |
| کیہ کرتا ہے، ان کو کماب و حکمت<br>مع بیر ہو ہو ۔ تر وروز ہو                 |                         |                                                    |
| یا گمراہی میں بتھے، نیز اس ذات<br>میں بھرینہ میں مدیوں نہیں                 | •                       | •                                                  |
| ہے جو انجمی ان میں شامل تہیں<br>ریہ'' (بالا بریں)                           |                         | افدش نے آل رسوں تو آن تو<br>ہوتے، بے شک دہ ذات بڑی |
| ی کے کر ۲۰۱۴ اور)<br>اہلِ ایران ،اہلِ ہنداور دیگر تمام                      |                         |                                                    |
| ا ایک اور میں ایک ایک ایک اور ویر کس م<br>سالگ - ''استین'' کے لیے رسول اللہ |                         |                                                    |
| کال۔ ۲ بین سے بے رسوں اللہ<br>تھا۔ اور ' وَاَخْرِیْنَ مِنْهُمْ '' کوہم      |                         |                                                    |
|                                                                             |                         |                                                    |
| سول الله صلى الله عليه وسلم كى بعثت                                         |                         | · · ·                                              |
| -                                                                           | 5.0                     | جیسے عربوں کے لیے تھی ویسے ہی عج                   |
| جد میں آ کر ملنے دالے لوگوں ) کا                                            |                         |                                                    |
| ی بین الاقوامیت کے محافظ اور                                                | •                       |                                                    |
| ، لیے معین کر دیا جائے تو غیر عرب                                           |                         |                                                    |
| ملامی اجتماع پرایک دنبل بن کررہ                                             |                         |                                                    |
| د ا حیثیتیں لیعنی قومی اور عمومی طحوظ                                       | •                       |                                                    |
| بچران کے بعد عجم ایک ہی درجہ پر                                             |                         |                                                    |
| م بیں،انہوں نے سب سے پہلے                                                   | جماع تحريک کے اما       | آجائیں گے۔ بیٹک عرب اس ا                           |
| قیامت تک انسانی نسلوں کے لیے                                                |                         |                                                    |
|                                                                             |                         | قرآن کی اجتماعیت پڑمل کرنے کے                      |
|                                                                             |                         | عربوں کی مرکز ی حکومت کمز درہو۔                    |
| ی کہ ہراسلامی ملک اپنی اپنی جگہ                                             | ) دنیا کی بیرحالت رہ    | چنانچہ کٹی سو سال تک اسلامی                        |

آزادتھا اور نظم ونسق سلطنت میں وہ کسی دوسری طاقت کو اپنا حاکم بالا نہ مانتا تھا ،لیکن اس کے باوجود بغداد میں اور پھر قاہرہ میں ایک نام کی اسلامی خلافت قائم رہی۔ جس کے ساتھ دُور سے عقیدت کا اظہار کرنا سلاطین و مُلوک کافی سجھتے تھے، یہ اسلامی خلافت حقیقت میں اسلام کے اِس تصور کی یادگارتھی کہ یہ دین قو می نہیں ، بلکہ بین الاقوامی ہے۔

شعوروآ تحمجي

اب ہوا یہ کہ اسلامی اجتماع کی قیادت پہلے تو عربوں کے ہاتھ میں رہی اس کے بعد مجم اس کے مالک بن-اس اجمال کی تفصیل سے ب کہ خلافت راشدہ کے زمانے میں ایران فتح ہوا قریش کی اموی خلافت کے دوران نومسلم ایرانیوں میں سیای فتعور پیدا ہوا، عبای آئے تو اسلامی ایران ان کے ساتھ ل کر حکومت کا کام سیکھنے لگا۔ اس طرح خلفائے عماسیہ نے ایرانیوں کو حکومت کے لیے تیار کردیا،''بغداد'' میں تو خلفائے عباسیہ کے ڈ زراء اور ماتحت کی حیثیت سے وہ اسلامی سلطنت میں شریک تھے لیکن ادھرمشرق میں انہوں نے این مستقل حکومتوں کی بُدیا درکھی چنا تر بجب ''بغداد'' زوال کے نریح میں آیا تو مشرق میں بخارا کی حکومت کا زور بزه گیا، ''بخارا'' کی حکومت کمزور پڑ گئی تو ''غزنی'' کا ستارہ جیکا، ''غزنی'' سے ایرانی مسلمانوں کا مرکز ''لاہور'' ٹیں نتقل ہوا اور لاہور آگے چل کر'' دیلی'' کے مرکز کا پیش خیمہ بنا ،اب اگر اسلام کو تص عربی اقوام تحک محدود کر دیا جائے اور عربوں کا مُر وج و زوال اسلام کے حُر وج و زوال کے مترادف مجھ لیا جائے، جیسا کہ عام طور پر ہمارے اہل علم کا دستور بن گیا ہے۔تو اس کے معنی پیرہوں گے کہ مسلمانوں کی پیرتمام محنتیں جو بغداد ، بخارا ،غزنی ، قاہرہ اور دبلی کے مرکز دں کو با اقتدار اور شاندار بنانے میں صرف ہوئیں یہ سب برکارتھیں اور یہ سارے کے سارے مرکز اسلامی اجتماع کے حق میں دنیل (پھوڑآ) سے زیادہ وقعت نہیں رکھتے۔

ہارا اپنا حال میہ ہے کہ جب سے ہم نے اسلام کی اساسی سحکت کو بین الاقوامی قرار دیا ہے اور ہم قر آن عظیم کو انٹرنیشنل انقلا ب کی دعوت کا حامل سجھتے ہیں ،اس وقت سے ہم اس نیتیج پر پہنچ ہیں کہ جو جماعت یا گروہ بھی قر آن کے مقاصد کوعملی جامہ پہنانے میں کوشال ہو، خواہ وہ عربوں میں سے ہو یا عجم میں سے وہ سب کے سب ایک ہی درج پر سمجھے جا کیں۔ چنانچہ ای بناء پر ہمارے نزد یک قر آن کے مقاصد پورا کرنے والے عرب افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ

شعوروآ تحمي

اور پھران کے بعد عجم ایک ہی در بے پر آجاتے ہیں اور جس طرح ہم قرایش میں کسی خاص خاندان کا امتیاز نہیں مانتے ، ای طرح ہم اسلامی ملت میں عربوں کی انفراد بت کے قائل نہیں اوران کی قومی برتری یا شخصی برائی کو بالکل تسلیم نہیں کرتے ، بے شک عرب اسلام ک اجتماع تحریک کے امام ہیں اور انہوں نے سب سے پہلے اسلام کے اُصولوں پر ایک اجتماع کی تشکیل کی ، اس لحاظ سے دہ تمام انسانی نسلوں کے لیے قیامت تک قرآن کی اجتماع زندگی کا ایک نمونہ ہیں ، گر اس کا یہ مطلب نہیں کہ جب عربوں کی مرکزی قوت کمز در ہو گئ اور ان کا اقتدار باقی نہ رہا تو خد انخواستہ اسلام بھی ختم ہو گیا ، ہمارے نزد یک امیر المونین مزرت امیر معادید ہی فتو حات اور قسطنانیہ پر ان کے حملے کی جس قدر عزت اور قدر و مزرات ہے ، سلطان محود غزنوی کی کشور کشائیوں کی بھی ہم ولی دی ای قدر کرتے ہیں۔

اسلام کی بین الاقوا می تحریک کا یہ پین دور تھا ،اس دور میں زمام اقتد ارکلیتا غیر عرب مسلمان اقوام میں آگی اور خود عرب قوم اور أن کا ملک تک عثانی ترکوں کے ماتحت ہو کیا،ان مسلمان اقوام پر ان کے '' قو می'' بادشاہ ہی حکومی کرتے تھے ،یہ ان معنوں میں تو جہور کے نمائندے نہ تھے کہ ان کے عزل ونصب کا افقیار جبور کو ہوتا ہے، کہ بی تلوار کے زور سے تخت و تاج کے مالک بنتے تھے اور جو ان میں صالح ہوتا ، وہ البتہ جہور کی مرضی کے مطابق حکومت کرتا تھا، آستہ آہتہ حکر ان بادشاہ جہور سے دور بٹتے چلے گئے اور آخر کا '' شاہیت'' اپنے حکوموں کے لیے وبال بن گئی، بد تعتی سے مسلمان جہور میں اتی طاقت نہ متا ہوں ان کو جو آب تحض نام کے بادشاہ رہ گئی ہو تعتی سے مسلمان جہور میں اتی طاقت نہ کا انتظام اپنے باتھ میں الی کی تع اور دنیا کے اسلام میں قومی شاہی حکومتوں کی بجائے قو می مطلق العنان بادشاہوں کو یا تو تحف سے ترد کردیا، یا انہیں اپنی نرضی کے تاتے بنا لیا،لیک مطلق العنان بادشاہوں کو یا تو تحف سے ترد کردیا، یا آہیں اپنی نرضی کے تاتی بنا لیا،لیک مسلمان جبور خواب غفلت میں پڑے سوئے رہ اور آگر کھی ان کو جگانے کی کوش بھی کی

| شعوروآ تحجمي                        | 131               | افادات : مولانًا عبيدالتُدسند                  |
|-------------------------------------|-------------------|------------------------------------------------|
| قومی جمہوری تحریکات                 |                   | ·                                              |
| لحسنِ اتفاق و یکھنے کہ اس           | ت" کے آخری دو     | رمیں کم ومیش ایک بی زمانہ م                    |
| الیی تحریکیں شروع ہوئیں ،جن         | -                 |                                                |
| کے بانیوں کے پیش نظرساری            |                   |                                                |
| 🖈 🔹 عثمانی ترکوں کے ہال             | یک نے تظیمات      | کی شکل اختیار کی ،(6)                          |
| م بول ميں محمد بن م                 |                   |                                                |
|                                     |                   | م کی زمام قیادت سنجالی، (8)                    |
| -                                   |                   | کے ترجمان بے ، (9)                             |
| 🖈 ایران میں بھی قومی                |                   | <b>.</b> .                                     |
| •                                   | ب نے ہندوستان     | کے مسلمان جمہور کو منظم کرنے ک                 |
| کوشش کی۔<br>قد مہ تہ سے ا           | in                |                                                |
|                                     | -                 | کے جمہور جو تقریباً دو صدی سپر                 |
| بيدار ہو چکے تھے ،مشرقی ملکول<br>   |                   |                                                |
| قومى بادشاہوں كى دارث قومى<br>يقد م |                   | بچ دالے تی میں آ کے اور تما                    |
| دنیائے اسلام إن ستم گار يوں .       | بالاہو گ۔         |                                                |
| قومی جمہوری دور                     |                   |                                                |
|                                     |                   | ہوتی ہے،اسلامی ملکوں میں ایک                   |
| صدی پہلے جن قومی جمہوری تر کج       |                   |                                                |
| بار لانے کا اس وقت موقع نہ د        | ده جع اندر ی اندر | کشودنما پاتا رہا۔اور بو نہی گذیش               |
| جنك عظيم ختم ہوئی اور محکوم قوم     | أثفانے کی فرصت    | ، کمی تو تقریباً ہر اسلامی ملک م <sup>یر</sup> |
| عوام نے آزادی کے لیے جدو            |                   |                                                |
| /                                   | 1                 | ب بنائی۔شام،فلسطین،طرابلس                      |

\$

افادات : مولاناً عبيراللدسند حقٌّ

شعور د آگهی

نیونس اور مراکش وغیرہ میں بھی قومی تحریکیں انٹیں، لیکن وہاں کے جمہور اپنی آزاد حکومتیں بنانے میں کامیاب نہ ہو سکے، ہندوستانی مسلمان کبعض مخصوص حالات کی بناء پر اپنے ملک کی قومی تحریک میں شامل ہونے سے بچکچاتے رہے۔

دُنیائے اسلام میں بید تو می حکومتوں کا جمہوری دور ہے، اس دور میں ایک مسلمان تو م کسی دوسری مسلمان تو م کی حکومت قبول کرنے کو تیار نہیں ،اور نہ کسی اسلامی ملک کے جمہور اپنے مطلق العنان بادشاہ کی جابرانہ حکومت ہی کوارا کر سکتے ہیں۔ جن مسلمان بادشا ہوں نے رعایا کے خلاف مرضی من مانی حکومت کرنی چاہی اُن کا حشر دنیا دیکھ چکی ہے اور جس مسلم قوم نے دوسری مسلم قوم پر زبردی حکومت کرنے کی کوشش کی اس کا انجام گزشتہ جنگ عظیم میں عربوں اور ترکوں کے معاملہ میں واضح ہو چکا ہے۔

الغرض اس دور میں ہر اسلامی ملک اپنی جگہ آزاد ہونا چاہتا ہے وہ کسی نام سے بھی ایخ ملک میں دوسروں کی دخل اندازی برداشت نہیں کر سکتا اور نہ وہ دوسروں کے سر پر اپنی حکومت تھو پنے کا زوادار ہے۔ چنانچہ ہر قدم اپنی زبان کو ترتی دے رہی ہے،افغان پشتو کی ترویخ کر رہے ہیں،ایران میںفاری کو زندگی کے ہر شعبے میں لازی بنا دیا گیا ہے، عربی بولنے والی قو میں عربی کو اپنا اوڑ هنا بچھونا بنا ذکن ہیں، اور ترک تو زبان کے معاطے میں کافی نام بھی پیدا کر چکے ہیں۔ اس دور میں اسلام کی بین الاقوامی تر کی کی عربوں کے علاوہ اور قو میں مربی کو اپنا اوڑ هنا بچھونا بنا ذکن ہیں، اور ترک تو زبان کے معاطے میں کافی نام بھی پیدا کر چکے ہیں۔ اس دور میں اسلام کی بین الاقوامی تر کی کی ک عربوں کے علاوہ اور قو میں بھی مسلمان ہو چکی ہیں۔ لہٰذا اب اگر بھی کو کی بین الاقوامی اسلامی ادارہ بنے کا تو اس میں ساری مسلمان قو میں برابر کی شریک ہوں گی ، یعن ہر سلمان قوم اور ہر اسلامی ملک اپنی جگہ آزاد ہوگا اور پھر یہ آزاد قو میں اور مما لک ہا ہم مل جل کر کی ہین الاقوامی ایک اور این این میں ساری مسلمان تو میں برابر کی شریک ہوں گی ، یہ م سرلمان

الغرض اس تمام گفتگو کا خلاصہ یہ ہے کہ اسلامی تاریخ درج ذیل ان مختلف ادوار میں سے گزر چکی ہے:

(۱) حضور اقد س على سے حضرت عثان الله كى شہادت تك، جب كه سارى أمت متفق ومتحدر بى، اسلامى حكومت كا مثالى دور بے۔

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي                    | 133                                        | <del>آ</del> ی                | شعوروآ         |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------|----------------|
| ل حکومت' اور الشيقُوْنَ الْأَوَّلُوْنَ           |                                            |                               | (r)            |
| <b>.</b>                                         | -                                          | کی مثالی حکومت کی ز           |                |
| ی کی حکومت شروع ہوتی ہے:                         |                                            |                               | (٣)            |
| ہشام ابن عبد الملک تک (دورِ بنو اُمیہ)۔          |                                            |                               |                |
|                                                  | ور السفاح سے ہارون الرشید <sup>7</sup>     |                               |                |
| <i>c</i> .                                       | بحربى سيادت كا دورختم ب                    |                               | (٣)            |
| افت کے زیر سامیہ مجمی قومیں برسرِ                | وال بغداد تک عباس خلا                      | مامون الرشيد سے زا            | (۵)            |
|                                                  |                                            | اقتداراتی ہیں۔                |                |
| تا ہے اور خالص تر کی (خلافت ِ                    | بیت کا <b>کلی خاتمہ ہو</b> جا <sup>.</sup> | زدال بغداد ے غر               | (٢)            |
|                                                  |                                            | عثانيه) کا دورش ورج           |                |
| سلطنت کا چراغ سحری بجھ جاتا ہے                   | آخری نشانی لیعنی عثانی س                   | 1918ء <del>م</del> یں ترکی کی | (2)            |
|                                                  | جور یتون کا آغاز ہوتا <u>-</u>             |                               |                |
| بمهوری رنگ اسلام کی بین الاقوامی                 |                                            |                               |                |
| ی که پہلے تو وہ اپنے اپنے علاقوں                 | کی نجات اب اس میں                          | ، خلاف تہین ، مسلمانوں        | رُو <b>ڻ</b> ک |
| ونی بڑی وحدت بنا کیں کمیکن اس                    | •                                          |                               |                |
| میت اس کے بعد کی چیز ہے۔                         |                                            |                               |                |
| امخالفت کرنے والے غلط راستے پر                   | نام سے قومی تحریکوں کی                     | امی بین الاقوامیت کے          | اسل            |
| ان پنچنے کا اندیشہ ہے۔اگر ہم ان                  |                                            | · •                           | •              |
| حکومتوں کا تصور اسلام کے خلاف<br>ب               | ، جن کے نزدیک قومی <sup>ّ</sup>            | ئے کی بات سیح مان کیر         | الل الرا_      |
| اتوامی حکومت ہی ہوسکتی ہے تو اس                  |                                            |                               | •              |
| ں دنیا سے ناپید ہے اور پھر جہاں                  |                                            |                               |                |
| لَ امکان نظر نہیں آتا کہ آ <sup>س</sup> ندہ کوئی | •                                          |                               |                |
|                                                  |                                            | ) کی حکومت معرض وجود          |                |
| راس کے بید معنی ہوتے کہ اسلام                    | لی جائے تو نعوذ با اللہ                    | ان کی بہ بات شلیم کر          | اگر            |

افادات : مولانا عبيداللدسندهيّ

بحیثیت ایک نظام سلطنت کے ان تیرہ سوسالوں میں صرف گنتی کے برس بنی سکا اور اب اس کے دوبارہ اُمجرنے کا بھی زیادہ امکان نہیں، اور جب اسلام کے نظام کی در پائی کا یہ عالم ہوتو اس کے عقائد کی بلندی اور پاکیزگی سے دنیا کیا متکاثر ہوگی۔ اسلام اور اس کی تاریخ کی اس طرح تعبیر کرنے والے دوتی کے پردے میں اسلام کے ساتھ دشتی کر رہے بیں اور دہ بیذہیں شیھتے کہ جو بلند دعاوی دہ زبان سے بیش کرتے ہیں اگر ان دعادی کو عملی نقطہ نظر سے پرکھا جائے تو متیجہ ان دعادی کے بالکل برعکس نکلتا ہے۔

اسلام کے اس طرح کے نظریہ ساز پہلے تو اسلام کے متعلق ایک موہوم تصور پیش کرتے ہیں اور جب اپنی کرد و پیش کی زعدگی اور ماضی کی تاریخ میں کہیں بھی اپن اس موہوم تصورکوعملی جامد پہنچ نہیں دیکھتے تو پھر اپنی ایک خیالی دنیا بساتے ہیں، لوگوں کو اس دنیا میں آباد ہونے کی بڑی گرم جوشی سے دعوت دیتے ہیں اور چونکد اس کے لئے تحض خیالی آفرینی شرط ہے اور ماحول سے بھیڑ چھاڑ کرنا ضروری نہیں ہوتا اس لئے عمل پر خیال کوتر جے دینے والے ذوق وشوق سے ادھر تیزیہ ہوجاتے ہیں اور بڑم خولیش بچھ لیتے ہیں اسلام کی نئی زندگی کا آغاز ہور ہا ہے۔ ان لوگوں کی مالت سے ہے کہ خود تو کچھ نیس کر پاتے اور زندخیالی دنیا سے بھی باہر قدم رکھتے ہیں، لیکن جولوگ کملی زندگی کی دشوار یوں، رکادٹوں اور آلائٹوں کی پروا ند کرتے ہوتے اپنی قوم جس لیسی میں دہ ہے، اس سے نکالنے کی کوشش کرتے ہیں اور جن حالات میں دو قوم جس پسی میں دہ ہے، ان حالات کے مطالق قدم کو پستی سے بلندی کی طرف لے جانے کی تد ہری کر کی دشوار یوں، دکادٹوں مرددد اور گھٹیا انسان ہیں، دوسر کے نظوں میں ہوتی ہو اور بھی نہ کر دو ان کے نزد کی کی مردو اس کے مطالق جو بچھ کرنے کی کوشش کرے اور خوات ہیں ہو ہو کی ہوتی ہو ہو ہو ہوں تھی دو ہو ان کے نزد کی کر مرد کی کو مرددد اور گھٹیا انسان ہیں، دوسر کے نزدگی کی میں ہو ان کے نزد کی کی در دو ان کے نزد کی کی مردو ہو ہو کہ ناور ہوں ہو بچھ کرنے کی کوشش کرے اور خالات میں ہو کہے اور بھی نہ کرے دو 'ن میں دو نے مرد کو کو کو کر کا کے کی مردو ہو ہو ہوں کر کر کا کو کر کر ہو کر ہو کر ہو کر ہو کر کر ہوں ہو ہوں ہوں ہو کر کر ہوں ہو ہو ہوں کہ دو ہو کر کو کر کر کر کر ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو کر ہوں ہو ہو ہو ہوں ہوں ہو کر ہوں مردو ہو ہو کر کہ کر کو ہو ہوں کر ہو کر کو ہو ہوں ہوں ہوں ہو ہو ہوں کر ہو کر ہوں ہوں ہو ہو ہوں کر ہو کر کو کر کر ہو ہو ہوں کر کر ہوں کر ہوں کر ہو ہوں ہوں ہوں کو کر کو کر کو ہو ہوں کر کر ہوں کر ہو کر ہوں کر ہوں ہو ہو کر کو ہوں ہوں کر کو کر کو ہوں کر ہو ہوں کر ہوں کر ہو ہوں کو ہوں کو ہو ہو کر ہوں کر ہو ہوں کر ہو کر ہو کر ہوں ہو کو ہوں کر ہو ہو کر ہوں ہوں ہو ہو کر ہوں کو کر کو ہوں کر ہوں کر ہو کر ہو کر ہو ہوں کر ہو کر ہوں کر ہو کر ہوں ہوں ہوں کر ہوں ہوں کر ہو کر ہو ہوں کر ہوں ہو ہوں کر ہو ہوں کر ہوں ہو ہو کر ہو کر ہو کر کو ہو ہو ہو ہو ہو کر کو ہوں کر ہو ہو کر ک

\$\$\$

| ې<br>پې 135 افادات : مولا تا عبيداللدسند هي                                           | شعوروآ |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| بات وحواشي:                                                                           | حواله  |
| " اسلام کا تاریخی کارنامہ'، مصنف ایم ۔ این رائے، باب سوم، " اسلام کا سابق اور         | (1)    |
| تاریخی کپس منظر' انگریزی ایڈیشن ، مطبوعہ 1958ء سندھ ساگر اکیڈی ، لا ہور ۔ د اُردو     |        |
| ترجمہ ازعلی امام ،مطبوعہ دسمالہ ''عالمگیر'' ۔                                         |        |
| ·· تحدن عرب · از موسیو لیبان _                                                        | (2)    |
| ايضاً_                                                                                | (3)    |
| "التمهيد لتعريف آئمة التجديد" ازمولانا عبير الدسندهيُّ _                              | (4)    |
| ايضاً_                                                                                | (5)    |
| ترکی میں سلطنت عثانیہ کے زمانہ میں سلطان عبد المجید کے عبد (1839ء تا 1861ء)           | (6)    |
| میں'' تخطیمات'' کے منام سے قومی اصلاحات کا ایک نظام متعادف کرایا گیا جنہیں بعد        |        |
| میں سلطنت کے بتلام حکمرانی میں داخل کردیا گیا۔ بیا ہم ترین اصلاحات 1856ء میں          |        |
| کی سکیں۔ اوراہیں کی اساس پر 1879ء میں قانون اساسی تفکیل دیا گیا۔ انہی                 |        |
| اصلاحات کو ویظیمات " نے جام ہے یاد کیا جاتا ہے۔                                       |        |
| محمد بن عبد الوماب ١١١٠ مطابق ١٢٥٩ء من رياض ك قريب (عينيه) من پيدا                    | (7)    |
| ہوتے، انہوں نے سامی حوالہ سے حربوں میں قومی بیداری کا کام کیا اور ترکوں کے            |        |
| مقابلہ ' پر عربیت'' کوفروغ دیا، انہوں نے امیر کی بن سعود (امیر الدرعیہ) کے ساتھ ل     |        |
| كر 1856ء ميں سلح جدو جهد شروع كى۔ ان كا انقال ٢٠١٢ ه بمطابق 1792ء ميں                 |        |
| reا_                                                                                  |        |
| امیر عبد القادر جزائری 1808ء میں الجزائر (شالی افریقہ )میں پیدا ہوئے۔اور              | (8)    |
| 1883ء ميں دمشق ميں انتقال ہوا۔ انہوں نے 1832ء سے 1847ء تک الجزائر کی                  |        |
| قومی آزادی کے لئے بودی جدوجہد کی اور فرانس کے خلاف کٹی جنگیں لڑیں، پھر مجبورا         |        |
| جلاد طنی کی زندگی گزار ٹی پڑی اور دمشق آ گئے۔ اور وہیں پر انتقال ہوا۔ کیکن الجزائر کی |        |
| قومي آزادي ش أن كاكردار بميشہ يا دركھا جائے گا۔                                       |        |
| حُدَية محمد على (1769ء تا 1844ء) نے تركى فوج ميں اپنى ملازمت كا آغاز كيا تعا،         | (9)    |
| محجه هرفا يسبرجا تربي بم تال زخ لي في م اتر م محما                                    |        |

(9) خُدَيد محموعلى (1769ء تا 1844ء) نے تركى فوج ميں اپنى طازمت كا آغاز كيا تھا، 1789ء ميں فراسيسى تملد آوروں كا مقابلہ كرنے کے لئے ايك فوج كے ساتھ معر بيجا كيا ان كى فوجى قابليتوں كى وجہ سے جلد ہى انہيں فوج كا كما شر مقرر كرديا كيا۔ 1801ء ميں فرانيسيوں كى فتكست كھاجانے اور انكريزوں سے معر چوڑنے كے بعد معر كا پرانا افادابت : مولانًا عبيدالتدسندهيُّ

شعور دآگهی

نظام حکومت ٹوٹ چکا ہے۔ 1571ء سے مصر ترکول کی عملداری میں تعا اور اس کا نظام حکومت بیرتھا کہ سلطان ترکی کی جانب سے ایک پا شایا نائب السلطنت مصر میں مقرر کیا جاتا تھا۔ اور اس کی امداد کے لئے 20 مملوکوں پر مشتل ایک کوئل ہوتی تھی ، نیولین ہوتاپاٹ کے مصرب در بے حملوں کے نتیجہ میں مملوکین کا خاتمہ ہو چکا تھا، اگر یزوں کے جانے کے بعد مصر میں پیدا ہونے والے تو می جذبات کے پیش نظر محد علی نظام کو ختم کر کے اپنی حکرانی کا اعلان کردیا انہوں نے پرانا حکرانی کا نظام ختم کر کے نیا تو می نظام تحکیل دیا ان کے دور میں تو می حوالہ سے مصر کی علی ثقافتی اور محاثی ترتی کے نئے نظام تحکیل دیا ان کے دور میں تو می حوالہ سے مصر کی علی ثقافتی اور محاثی ترتی کے نئے نظام تحکیل دیا ان کے دور میں تو می حوالہ سے مصر کی علی ثقافتی اور محاثی ترتی کے نئے دور کا آغاز ہوا، ان کے بعد ان کا بیٹا ایر اہیم پا شا حکر ان ہوا، اور اس کے بعد اس کا بیٹا محد علی کے تمام حکر ان خاندان کا بیٹا ایر اہیم پا شا حکر ان ہوا، اور اس کے بعد میں تحکیل پا شا حکر ان خاندان کے لئے استعال ہونے لگا۔ خد یو مسلمان حکم انوں کا تقام ہونے لگا۔ اساعیل پا شا کہ میں اس کا معنا خد ہوتو فتی اور حکر ای کا نظام تحد میں حکر ان خاندان کے لئے استعال ہونے لگا۔ خد یو مسلمان حکر انوں کا تحد ہونے لگا۔ اساعیل پاشا کے بعد اس کا میٹا خد یوتو فتی اور بھر اُوں کا تحد ہونے لگا۔ اساعیل پاشا کہ میں اس کا معنی خد یوتو فتی اور پھر اُوں کا کے استعال تحد ہونے لگا۔ اساعیل پاشا کھر ان خاندان کے لئے استعال ہونے لگا۔ خد یو مسلمان حکر انوں کا تحد ہونے لگا۔ اساعیل پاشا کہ میں اس کا معنی خاندان خد یو ہو نیں کا ہوا تا ہے ہو ہو ہوں محکم ہوں کا میں خد ہو مسلمان حکر اُوں کا حد میں ان ہوا۔ اس کورے خاندان کا یو خاندان کے دو ہو ہو ہو کہ کہ میں کا بیٹا خد یو میں میں میں کا ہوں ہو کہ ہو میں کہ ہو ہو ہوں کا ہوں کا ہوں کہ میں اسلمان حکم اُوں کے لئے استعال

(10) بیسوی صدی کے آغاز میں قومی جمہور یہ کے حوالہ سے ایران میں بھی بیداری کی کانی تحریکات انھیں، اور مختلف لیڈروں نے اس توالہ سے انقلابی تحریکات چلا کیں۔ (آزاد)

| افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ | 137 | شعورو آخم کمی   |
|---------------------------------|-----|-----------------|
| •                               |     | مقاله نمبر (۱۵) |

🔬 شاه ولى اللَّدِّ كَي سِيَاسِ تَحْرِيكِ ﴾

ا شارویں صدی عیسوی کے اوائل لینی ۲۰۷۷ء میں مفکر اعظم مجدد ملت حضرت مولانا شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ دیکی میں پیدا ہوئے اور ۲۳ کا عیسوی صرف ۲۱ سال کی عمر میں آپ اس دنیا سے رُخطہت ہو گئے۔

الگریز جو ایسٹ انڈیا کمپنی کی اجتماعی طاقت کے ساتھ ۱۷۰۸ عیسوی میں ہندوستان میں تجارت کے لیے داخل ہوئے تھا بنی عیارانہ ساز شوں کے تحت ۱۷۱۳ عیسوی میں اس قابل ہو گئے کہ ہر قتم کی جنگ کر نے کے لئے پُر تولنے لگے۔ تا ہم عالمگیر کے عبد حکومت تك انہيں سياست ميں دخل اندازي كابرا، راست موقع ندملا۔ اگر جد در بردہ وہ حکومت كى لبعض باغی طاقتوں مثلًا مرہٹوں وغیرہ کو اُکسانے رہے ،اور اس کا سب سے بڑا حُوت پیہ ہے کہ جب مرہٹوں نے شیوا جی کی قیادت میں دفعتاً (ایل مک) سُورت پر جملہ کر کے وہاں کے باشندوں اور تاجروں کولوٹا تھا تو انگریز تاجروں کی کوچیاں محفوظ حچوڑ دی تھیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ انگریز کے ایماء پر ہی سے تفیہ چھایہ پہلے سے طے محد منصوب کے مطابق مرہٹوں نے مارا تھا، اس سے داضح ہوتا ہے کہ شروع دن سے ہی انگریز دل کے کیا عزائم اور کیا مقاصد متھے؟ اور وہ کس طرح ہندوستان کے حکمران بن جانے کے خواہش مند یتھے، ٹھیک اِنہی دنوں میں عکماء کا ایک گروہ بھی پہ کوشش کر رہا تھا کہ ملک کا نظام سیاس اسلامی عدل پر قائم ہوجائے اور اس کے ذریع تمام مفاسد کاستر باب کردیا جائے ، یہاں ے علاء کی بالغ نظری اوران کے کاموں کی اہمیت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ عالمگیر کی وفات کے بعد ہندوستان میں مغلوں کی سیاسی قوت کا زوال شروع ہو گیا اور پورا ملک تیزی سے انتشار کی گرفت میں چلا گیا،اس زمانے میں نادر شاہ نے دبلی کو

اور پورا ملک فیزی سے استار کی کرفت میں چلا گیا،اس زمانے میں نادر شاہ کے دبنی تو لوٹا،وسط ہند اور مہاراشٹر صوبے میں مرہٹوں نے غلبہ حاصل کیا،مختلف صوبوں کے گورنر

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي                   | 138                             | شعوردآ تحجمي                    |
|-------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------|
| سرا تقایا اور انگریزوں نے کھل کر                | سکھوں کے فوجی گردہ نے           | خودمخاربن محيح - شالي مند م     |
| ديا_                                            | ن میں دخل دینا <i>شر</i> وع کرہ | ہندوستان کے اِن سیاسی حالات     |
|                                                 | روگرام                          | شاه ولى الله كا إنقلابي ب       |
| خت تثویش ناک تھا،لیکن اس پر                     |                                 |                                 |
| ہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ شاہ                 |                                 |                                 |
| بِ فرانس شاہ صاحبؓ کی وفات                      | يو ڪيا۔ جبکہ ۸۹ ۲۷ء کا انقلا    | صاحب کا انتقال ۲۳ ۱۷ء میں ،     |
| نانِ راہ کہا جاتا ہے۔ ای طرح                    |                                 |                                 |
| ، میں پیدا ہوا ، جسے اقتصادی اور                |                                 |                                 |
| قامل توجه نبيي كها نقلاب فرانس                  | • • •                           | • · ·                           |
| یر مصوسال قبل حضرت شاہ ولی                      |                                 | • •                             |
| ادی ،معاشی اور تہذیبی نظام کے                   |                                 | 4                               |
| کے پیچیدہ مسائل کا بہترین حل                    |                                 |                                 |
|                                                 |                                 | اورانیانیت کی نجات کے سب        |
| ت 🔬 ار کس کے تبعین کو حاصل                      | •                               | • • •                           |
| مزت شاہ صاحبؓ کے افکار کی                       |                                 |                                 |
| اج کچھ اور ہوتی ، بہر حال جیسے                  | -                               |                                 |
| نے گئے۔ویسے ویسے شاہ صاحبؓ<br>ت                 |                                 |                                 |
| ں۔ شاہ صاحبؓ نے حالات کا                        |                                 |                                 |
| ، لے کر اسلامی فکر دعمل کا تکمل<br>پر چین سے پر |                                 |                                 |
| ، کی تصلیل بھی گی۔                              |                                 | دستورالعمل پیش فرمایا اور اس کے |
|                                                 | اركان اول 🏈                     | ولی اللبی تحریک کے              |
| به ذمل علماء تتصح ، جن كا دائرة اثر             | ت کے ارکانِ خاص مندرج           | اس زمانے میں اس جماعہ           |

.

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي                     | 139                 | Langues                    | شعورو آ گچ               |
|---------------------------------------------------|---------------------|----------------------------|--------------------------|
|                                                   |                     | ب پھیلا ہوا تھا۔           | دُور دُور <del>ت</del> ک |
| ثراہ صاحب ؓ <sup>ب</sup> ے جان نثار ساتھی تھے اور | اکشمیری:- بیر       | مولانا محمه امين ولى اللهي | (1)                      |
| کے مُر بی رہے۔                                    | ) کی جماعت ۔        | شاہ صاحبؓ کے بعدان         |                          |
| م مظفر مکر کے رہنے والے ،شاہ صاحبؓ                | . بير پھلت ضر       | مولانا محمه عاش تچکی :۔    | (٢)                      |
| حب کے نظر پات انقلاب کے زبردست                    | فیق اور شاہ صا      | کے عزیز ترین ومخلص ر       |                          |
| کی خصوصی تر بیت فرمائی۔                           | ) ا <i>ل ج</i> ماعت | حامی تھے اُنہوں نے بھی     |                          |
| یُّ :۔ بید عفرت سید احمد شہیدؓ کے نانا تھے،       | -                   |                            | (٣)                      |
| ر اس کے والد کی کوششوں میں آپ کا                  | سلطان نيپو اور      | انگریزوں کے خلاف س         |                          |
|                                                   |                     | زبردست تعاون تعا۔          |                          |
| پ کے بی پوتے مولانا عبدالحی بڈھانوی               |                     |                            | (٣)                      |
|                                                   |                     | تھے جوسید احد شہید کے      |                          |
| یؓ :۔ بید حفرت شاہ ولی اللہ صاحبؓ کے<br>2 ہند     |                     |                            | (۵)                      |
| کے جانشین اور آپ کی جماعت کے قائد                 | کے بعد آپ           | •                          |                          |
| NN                                                | 24.                 | اعلیٰ تھے۔<br>آ            |                          |
|                                                   |                     | حضرت مولانا مخدوم ككهنر    | (۲)                      |
| رت شاہ ولی اللہ دہلوگ کے خلیفہ اُجل اور<br>       |                     | * I                        | (2)                      |
| - 25-                                             |                     | سندھ میں تحریک کے پھ       | 1.                       |
|                                                   | قبرُ اثرُ           | ) تحریک کا دسیع حلا        | ولى اللَّحَو             |
| یا اور بلادِ عرب تک پھیل کنی تھی،اس لیے           |                     |                            |                          |
| ریب کے بے شارعلماءال سے وابستہ تھے                |                     |                            |                          |
| کے مراکز دیلی کے علاوہ اَوَدھ، جنوبی ہند،         |                     | -                          | **                       |
| ماحب ؓ کی اس تحریک کا نقطۂ آغاز ایک               | ن تھے۔ شاہ ص        | یرونِ ہند کے کثی مقامات    | سندھ اور ،               |
| کے دور میں پھیلتا چلا گیا۔                        | یمی سلسلہ بعد       | مدرستہ رحیمیہ'' سے ہوا اور | دی <i>ی مرکز</i> ''      |
|                                                   |                     |                            |                          |

.

شعوروآ تحمي افادات : مولاناً عبيداللدسندهيُّ 140 عالمگيرگا عہد کیداء میں اور تک زیب عالمگیر نے وفات بائی۔ اور شنرادوں کی جنگ افترار نے پورب وایشیا کی سب سے بڑی خوشحال سلطنت کی بُنیا دیں ملا دیں۔عظیم ترین انسانوں کی اکثر کم بد برصیبی رہی ہے کہ ان کے وارث و جانشین عمومی طور پر نااہل ثابت ہوتے ہیں، عالمگیروسیع ترین مغل سلطنت کافر مانروائے اعظم تقااور ان تمام خوبیوں کا حامل تھا جواتنے بڑے حاکم میں ہونی جامئیں، وہ پابندردین مسلمان تھا۔سلطنت اس نے قوت بازو سے حاصل کی تھی اور پچاس سال تک اس عظیم سلطنت کا نظام سنجالے رکھا۔ اس کے مشیر اور اس کی دینی زندگی کے رہنما علاء کرام ہی تھے اور اس نے بھی علاء کے ساتھ اپنے تعلق و نیاز مندی کو آخر وقت تک قائم رکھا۔ سلطنت مغلبه كازوال ایک بڑی سلطنت کا کمزور ہونا ایک پہاڑ کے ٹوٹ جانے کے مترادف ہوتا ہے، اگر ایک معمولی دیوار گرے تو سنجالی جاسکتی ہے ، تین اگر ایک پہاڑ ٹوٹے لگ جائے تو اے سمى طرح بھى قائم نہيں ركھا جا سكتا۔ ہندوستان كى منل سلطنت بى نہيں ،دنيا كى ہر بوى سلطنت کے ساتھ ایہا ہی ہوا ہے، جب وہ سلطنت کمزور ہوئی تو پھر سی کے سنجالے نہ سنجل کی۔ اکبر سے عالمگیر کے عہد تک تو اس سلطنت کا وہ دور تھا جب اسے اسلامی عدل کی بُدادوں پر ہميشہ کے ليے استوار كياجا سكتا تھا ،ليكن عالمكير كے بعد اس كى مدحشيت باقى نہیں رہ گئی تھی۔ حضرت شاہ صاحبؓ کی نظر اس حقیقت پڑھی۔ چنانچہ آپ نے اپنی تحریروں مين اس سلطنت كو "أسعبة المصِّبيَّان" يعن "بحول كالحيل" - تعبير كياب اوراك ف اسلامی انقلاب کو ہی اپنی جدو جہد کامقصود قرار دیا۔ انگریز اور عکماء کے درمیان کشکش عالمگیر کی وفات کے بعد ہندوستان کی جو حالت تھی ،اس میں امراء اور راجگان ہند کی

شعورد آتحمي افادات : مولاناً عبيداللُّدسندهيُّ 141 آپس کی چپقلش تو محض ایک ظاہری حیثیت کی حال تھی ،اصل معر کہ انگریزوں اور ولی التہی جماعت کے علماء کے درمیان تھا،اور دومنظم قو تیں ہی اس دقت میدان عمل میں تھیں۔ ایک انگریز کی قوت جوتمام مادی دسائل و ذرائع اور خفیه جالا کیوں اور مکاریوں کی ماہر کقمی دوسری ولی اللهی جماعت علماء کی طاقت جو اگر چہ تقم وضبط میں انگریزوں سے بھی بہتر تقی لیکن دوسرے دسائل و ذرائع ہے بالکل محردہ تقی۔ یہ تو تقلی اسلامی نظام عدل کی راہ ہموار کرنے کی خلاہری کوشش ،جس کی ابتداء حضرت شاہ دلی اللہ صاحبؓ نے کی تھی اس کے ساتھ ساتھ شاہ صاحبؓ نے ان معاش اور اقتصادی مسائل کاحل، جو مارس کے زمانے میں پیدا ہوتے اور نظام سلطنت کے أصول، جن کا ارتقاء انقلاب فرانس 🗲 شروع ہوا تھا، بہت عرصہ قبل مرتب کرڈالے تھے، دوسروں کے لیے جاتے سے جرانی کی بات ہو رہمن وہ مسلمان جنہیں اللہ نے کتاب وسنت کو سجھنے ک توقیق عطاء فرمائی ہے، وہ جانتے میں کہ شراہ ساحبؓ کے سامنے اسلام کے اصل ماخذ موجود تھ اور آب نے آئندہ زمانے کی ضرور یات کا اندازہ فرما کر إن ماخذ بی سے بد أصول ترتيب ديئے۔ شاه ولى التدكما نظريه حكمراني شاہ صاحبؓ نے نظام حکومت کے لیے جو تصور ونظریہ دیا وہ ان کی مشہور کتاب "البدورالبازغ، میں دیکھا جا سکتاہے، آپ نے ایس سلطنت کے بارے میں جو اعلی

البرورا مبارعہ یک ویلط جا سلام باب سے ایک سلست سے بارسے یک بوال تمد کن رکھنے والی اور ترقی پذیر ہو۔ اس کی بمیادی ضرورتوں کے لیے پانچ شعبہ تجویز کیے جن کے چلانے کے لیے خاندا ن نسل، رنگ ، فرقے وغیرہ کے امتیاز سے بالا ہو کر اہلیت ، اعلٰ رکھنے والے ماہرین کا تقرر تجویز کیا اور ایک حکومت کی سر براہتی کے لیے جامع اہلیت ، اعلٰ کارکردگی اور بہترین صلاحیتیں رکھنے والا فرد ضروری قرار دیا جس کا نام آپ نے ''امام الحق'' رکھا ، لیکن اگر بیدامام الحق دستیاب نہ ہوتو پھر حکومت کے طب یہ شکل تجویز فرمائی کہ: ''الحق'' رکھا ، لیکن اگر بیدامام الحق دستیاب نہ ہوتو پھر حکومت کے لیے بیشکل تجویز فرمائی کہ:

| افادات : مولانا عبيداللدسند هي                  | 142                       | <del>ک</del> ې                   | شعوردآ   |
|-------------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------|----------|
| فراد کی پارلیمنٹ ٹل کر میہ فریعنہ               | دانش، اہل اور تجربہ کار ا | · · · اولا چند ارباب فنم و       |          |
|                                                 |                           | ام <i>دین"</i> ۔(1)              | انج      |
|                                                 | ی اصول                    | لی اللہ کے اقتصاد ک              | شاه و    |
| ہ و معاشیات کے مسائل ہیں، ان                    | اہم مسائل اقتصادیات       | جودہ عالمی مسائل میں ا           | مو       |
| قمام شعبے ان سے متاثر اور ان کی                 | · _                       |                                  |          |
| منفی پہلوؤں پر <b>جنی دو نظام ہمار</b> ے        | ومعاشیات کے ثبت و         | میں ہیں۔اقصادیات                 | گرفت     |
| وسرا محنت کا اشتراکی نظام، یورپ                 | سرمابيه دارانه نظام اور د | ہدادار ہیں۔ایک <sup>صنع</sup> تی | دور کی پ |
| مرق کا ایک ز بردست دینی عالم اور                | ہیں لیا تھا کہ سرز مین مث | ان مسائل نے جنم بھی خ            | میں ابھی |
| ہ بثاہ صاحبؓ نے اقتصادیات کے                    | یں حل کر چکا تھا۔ چنانج   | م اسلام کی روشن میں انہ          | مفكراعظ  |
|                                                 | Ċ                         | یں طے کیا کہ:                    | بارے     |
| ت کارقوت کاسبہ ہیں، باہمی تعادین<br>م           |                           |                                  | (I)      |
| المخص ملک اور قوم کے لیے کام نہ                 | ں ہیں۔ جب تک کوئی         | شہریت کی رُوح روا                |          |
| ہیں۔                                            | ت میں اُس کا کوئی جس      | کرے، ملک کی دولر                 |          |
| جن کی موجودگی میں تقتیم دولت کا                 | ہ اڈنے ختم کیے جائیں      | ہُوا، سٹہ اور عیاش کے<br>صر      | (٢)      |
| ر <b>ت</b> و م اور ملک کی دولت میں اضافہ<br>پیر | یسکتا اور بغیر اس کے ک    | لصحيح نظام قائم نهيس هو          |          |
| رف ست آتی ہے۔                                   | ہوں سے نکل کرایک ط        | ہو، دولت بہت سی ج                |          |
| یے لیے دماغی کام کریں ، دولت کے                 |                           |                                  | (٣)      |
| ، اور قوم کی ترقی اور خوشحالی ہے جو             |                           |                                  |          |
| رہ ہے،اس کوختم ہو جانا چاہیے۔                   |                           |                                  |          |
| درول اور کاشت کارول پر بھاری                    |                           |                                  | (٣) -    |
|                                                 | ممن ب، اس کوشم ہو جا      |                                  |          |
| نہیں ، جب تک اس کی محنت کی وہ<br>ب              |                           |                                  | (۵)      |
| ) پر لازم ہوتی ہے۔                              | جوامدادِ باہمی کے اُصول   | قیمت ادا نہ کی جائے              |          |

## بين الاقوامي تحفُّظات

(21) ان حقوق کے حاصل کرنے کی شکل یہ ہے کہ خود مختار علاقے بنائے جا کیں، یہ خود مختار اکا کیاں اپنے معاملات میں آزاد ہوں، ہر ایک یونٹ میں اتن طاقت ضرور ہونی چاہیے کہ اپنے جیسے یونٹ کے اقدام کا مقابلہ کر سکے یہ تمام اکا کیاں ایک ایسے بین الاقوامی نظام میں مسلک ہوں جو طاقت کے لحاظ سے اقتدار اعلیٰ کا مالک ہو، اس کو یہ حق نہیں ہوگا کہ کی مخصوص نہ ہب یا مخصوص تہذیب کو کسی یونٹ پرلا د سکے البتہ اس کا یہ فرض ضرور ہوگا کہ کی قوم یا یونٹ کو یہ موقع نہ دے کہ کی دوسری قوم کے معاملات میں دخل اندازی کرے۔

م مربعیات (۱۸) دین اور سچائی کی اصل بگیاد ایک ہے اس کے پیش کرنے والے ایک سلسلے کی

جهاد

(۲۲) ایک مقدس فریضہ ہے مگر اس کے معنی مد میں آب ول کے لیے انسان اپنے اندرجذبہ فدائیت پیدا کرے، یہاں تک کہ وہ اپنی ہتی اِن اصولوں کے لیے فنا کردے۔

مندرجه بالا اصول کی تشریح واقتباسات

جو اُصول او پر بیان کیے گئے ہیں ان کے ماخذ کا حوالہ دے دیا ہے۔ ان تمام کا ترجمہ پیش کرنا با عث طوالت ہے۔ البتہ شاہ ولی اللّٰہ کی کتابوں کے چند اقتباسات جن سے شاہ صاحبؓ کے نظریات پر مجموعی طور پر روشنی پڑتی ہے ، یہاں پیش کر دینے خر وری معلوم ہوتے ہیں۔ اصل عبارتمن بخوف طوالت یہاں بھی نقل نہیں کی جا رہیں۔ صرف ان کا ترجمہ پیش کیا جا رہا ہے، ترجمے سے پہلے رہے عرض کرنا خر وری ہے کہ شاہ صاحب کے زمانے میں وہ مینیں اور کلیں جن کی بُنیاد پر اُنیسویں اور بیسویں صدی عیسویں میں سرماییہ داری نے خاص شکل اختیار کی اور وہ سوالات پیدا ہوئے جنہوں نے کمیونزم کو کامیاب بنایا، بلا طبہ نہیں تقییں، مگر جا کیرداری خاص خاص منصبوں اور وظیفوں کی اجارہ داری نے اقتصادی تواڑن درہم برہم کر رکھا تھا۔

افادات : مولانا عبيداللُّدسندهيُّ

شعوروآ گمی

بادشاہ ،امراء اور بالا دست حکام وہ چھوٹے بڑے جا کیردار تھے جو شاہانہ زندگی اور عیش پر ستانہ رنگ رلیوں کے لیے کاشت کاروں کا خون چوستے تھے اور خانقاہ نشین پیشہ در فقراء، سجادہ نشین اور نام نہادعلاء نے کو پاکلیسائی نظام کا نقشہ ہندوستان میں کھنچ رکھا تھا، سے دونوں طبقے محنت سے نا آشنا تھے ، ملک کی دولت میں ان کے ذریعے کسی قشم کا اضافہ نہیں ہوتا تھا، بلکہ بقول شاہ صاحب پی ملک کے لیے بار گراں (یعنی ملک پر بوجھ) تھے۔

چنانچہ جج اللہ البالغہ "مبحث الار تھا قات" میں" باب سیاست المدنیہ" کے آخر میں آپ فرماتے ہیں:

"اس زمان میں بربادی ملک کا سب زیادہ دو چیزیں ہیں:

(۱) خاص طبق اس کے عادی ہو گئے ہیں کہ وہ کے بھی دھرے بغیر اپنے خاص خاص احمیاز کی بناء پر رقم بورتے ہیں، مثلا اس لیے کہ وہ قاری اور عالم ہیں یا ان کا تعلق شعراء، ہجاوہ شینوں اور فقراء کے اس طلق سے ب جس کو بادشاہوں کی طرف سے عطیے اور وظیفے طبق رضح ہیں یا اسی قسم کی در یوزہ گری (گداگری) اور بحک کا کوئی ڈ حسک نکال کر خزاند شاہی سے رقمیں وصول کرتے ہیں اور کملی دولت کے وسیع دامن کو تک کرتے رضح ہیں ان کا مقصود ملک کی کوئی خدمت کرنا نہیں ، بلکہ رقمیں حاصل کرنا ہوتا میں اور اپنا ذریعہ معاش فراہم کرنا ان کا نصب العین ہوتا ہے ان مہذب مفت خوردں کا بیں اور منگ کے لیے کو جھ بنتے رضح ہیں۔ ہیں اور منگ کے لیے کو جھ بنتے رضح ہیں۔ جس اور اپنا جاتا ہے اور وی سروداگروں اور دست کاروں پر بھاری بھاری تھی مقرر کیے جس اور ان کے وصول کرنے میں انتہائی تنتی سے کام ایا جاتا ہے، نتیجہ سے ہوتا ہے کہ دواد ار مایا ہمی بعادت ہوتا تھی انتہائی تنتی سے کام لیا جاتا ہے، نتیجہ سے ہوتا ہے

| افارات : مولانا عبيد الله سندهي في       | 147                                      | شعوروآ تحجمي                               |
|------------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ہے۔ واقعہ بیہ ہے کہ ملک کی فلاح          | ی طاقت صرف کرنی پڑتی ۔                   | ليما پرتاب ادرب انتها فو                   |
| ع پر بقدرِ خُرورت صرف کیا                | لیس کم سے کم ہوں اور دفا                 | و بہود اس میں ہے کہ                        |
|                                          |                                          | جائے''۔(3)                                 |
|                                          | زروحانی ترقی پر                          | اقتصادي حالات كااثر                        |
| کرتارہا ہے کہ اس کی تہذیب و              | اس خصوصیت پر ہمیشہ فخر                   | برصغير ہندو پاک اپن                        |
|                                          | تى سے بىگانىنى بوئى۔                     | سياست تجحى مذهب اورخدا يرّ                 |
| رحمتہ اللہ علیہ جن کو تاریخ نے آج        | رسپوت حضرت شاہ ولی اللہ                  | ہندوستان کے بلند مرتب                      |
| - وه عالم دين روحانيت اور فلسفه <i>ُ</i> | موصیت کے آئینہ دار ہیں.                  | تک تُعلائے رکھا ہے اس خھ                   |
| نے والے اُن کو''شاہ'' کا لقب             | ، یہاں تک کہ ان کے جا                    | أخلاق کے بہترین ماہر ہیں                   |
| ہے ،کیکن اس عالم دین اور روحانی          | وازراد عقيدت ديا جاتا -                  | دیتے ہیں جو روحانی بزرگڑ                   |
| ظر سے سوسائٹ میں پائی جاتی ہے            | ی اور بد حالی جو مذہبی نقطه <sup>ا</sup> | پیشوا کا نظریہ بیہ ہے کہ وہ تبائ           |
| ن ہندکو پُرشور بنا رکھا ہے۔              | نحران ہے جس نے سرز <b>می</b> ن           | اس کا بڑا سبب یہی اقتصادی                  |
| کے ساتھ بن مخصوص نہیں ہے، بلکہ           | لہ برصغیر کے خاص عالات                   | اس مذہبی رہنما کا بیہ فیصا                 |
| بہے کہ اقتصادی عدم توازُن نے             | مانیت میں ہمیشہ یہی ہوتار                | اس کا نظریہ بیہ ہے کہ عالم از              |
| مائنی کی اقتصادی اصلاح، مذہبی و          | دمسمار کیا ہے اس کیے سوس                 | مذہب کے سریفلک قلعوں کو                    |
| ل سٹرھی ہے۔انتہا <i>ہ</i> ی ہے کہ مذہبی  | لات کے لیے سب سے پہل                     | أخلاقى اصلاح اورروحاني كما                 |
| نبياءعليهم السلام كى تعليم كا ابهم جزو   | ٹی کی اقتصادی اصلاح کوا:                 | بإدشاه (شاه ولی اللَّدُ) سوسا تَ           |
| میں ذرائع معیشت پر تفصیل سے              | رتصنيف "جمة الله البالغة                 | قرار دیتاہے ، چنانچہ اپنی مشہو             |
| 1                                        |                                          | بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:                   |
| ن دنیا کی حالت می <i>تھی کہ عی</i> ش و   | •                                        |                                            |
| یش (جس نے ملک اور قوم کو<br>منابع        |                                          |                                            |
| ی اور روم وغیرہ میں وبا کی طرح           | ایول شن جتلا کررکھا تھا)ایراز            | اقتصادی عدم توازن کی تبا:<br>پھیلا ہواتھا، |
| یا کہ وہ اس مرض کا ایسا علاج             | اینے ٹی کے دل میں القاء کم               |                                            |
|                                          | , ··· 0· 0· 4 <del></del>                |                                            |

1

.

| افادات : مولانا عبيدالتدسندهي                               | 148                           | شعورد آگمی                  |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|
| جائے جس کی وجہ سے بیر مرض                                   | بوبلکه زهریلا ماده بھی فنا ہو | کرے کہ نہ صرف مرض ختم       |
| ب و دجوبات پرغور فرمایا جن                                  | ں اللہ علیہ وسلم نے ان اسبا   | پیدا ہوا ہے کیں آنخضرت مل   |
| ۔ مرض کی تشخیص کر کے ان کی                                  | بنما پا رہے تھے، پھر ایک ایک  |                             |
|                                                             |                               | مُمانَعت فرما دى" _(4)      |
| ہے،وہ اگر چہ کسی قدرطویل ہے،                                | ہوقع پر بھی بیان کیا گیا ۔    | یہی مضمون ایک دوسرے         |
|                                                             | ن کو جائز قرار دیتی ہے۔       | محرموضوع کی اہمیت اس طوالر  |
| یہ وسلم کی بعثت کے وقت (لیعن                                | ، که آنخضرت صلی الله عل       | بدایک تاریخی حقیقت ہے       |
| فروج برخيس بحراقضادي عدم                                    | بان اور روم کی سلطنتیں        | سانویں صدی عیسوی میں) اب    |
| ، صاحب ان ہی دوسلطنوں کی                                    |                               |                             |
| رمثابات کے لیے اپنے زمانے                                   |                               |                             |
| ÷ - ·                                                       |                               | ع بادشاہوں کی مثال پیش کر   |
|                                                             | · ·                           |                             |
| <u>بات</u>                                                  | الی اور ان کی کی و جو         | برصغيركي اقتصادي يتاه م     |
|                                                             |                               | شاہ صاحبؓ فرماتے ہیں ک      |
| ی مثال ہے اور جو کچھتم اپنے                                 | بق تاريخ مارے کیے وہ          | ''ایران اور روم کی سا       |
|                                                             | •                             | ملک میں د کھر ہے ہوائ ت     |
|                                                             |                               | چنانچه ایران وروم کی قعیشان |
| قیقات نے ایجادات کا راستہ                                   |                               |                             |
| ی <i>ش تمڈ</i> ن کے لحاظ سے اعلیٰ<br>احد یہ ہو فی           | •                             |                             |
| ران طبقے میں غیش ،فیشن اور<br>مرکب مرکب مذہب                | _                             |                             |
| ڈھ کررہنے) کا مرض پیدا ہو<br>قتمت یہ بر کس سے طاقہ ط        |                               |                             |
| اقیتی ہے اور کس کے تاج میں<br>ریے سوسائٹ کا مزاج بگا ژ دیا، | •                             | •                           |
| ر سط موس کی کا طراح یک کا دونیا ،<br>دہمانے کے لیے ہر صاحب  |                               |                             |
| بنائے کے لیے ہر کی شب<br>ت کار کا خون چو ہے ۔ لگے اور       |                               | · · ·                       |
| کونوچنا شروع کردیا اب اس                                    |                               |                             |

شعورد آ گمی

باافترار طبقه کی تمام عملی اور ظری تو تیل ترقی ملک و دولت کی بجائے عیش وعشرت، شاہانہ تکلُفات ، نفع اعدوزی اور استحصال بالجبر (زیردی چینے) پر صرف ہونے لگیں اور ماتحت طبقہ اتنا کر گیا کہ اس کی زندگی کھیت جوتے والے بیلوں اور پوجھ اتھانے والے گھوڑوں کی مانند ہوگئی ، ذرکشی اور زراندوزی کے لیے سے شیخ انون ایجاد ہوئے۔ مزدور اور کسان طبقہ اگر اُن سے سرتا بی کرتا (یعنی ان کی عظم عدولی کرتا) تو مجرم بن کر طرح طرح کی سزاؤں میں مبتلا ہوتا اور اگر سزاؤں سے بچتا چاہتا تو لا محالہ بار بردار مؤود وں اور گدهوں کی زندگی پر مجبور ہوتا، یہ دونوں طبقہ اپنے اپنے حالات میں ایس غرق ہو گئے کہ پید اُن ان ان کا حقیق مقصد کمی کے سامنے بھی نہیں رہا ، ایک طبقہ کو حد تحرق ہو گئے کہ پید اُن انسان کا حقیق مقصد کمی کے سامنے بھی نہیں رہا ، ایک طبقہ کو حد مزد میں ایسا سرگرداں ہوا کہ فکر مستقبل کی صلاحیت بھی ختم کر بینھا ۔ اس صور تحال کا لازی منتجہ سے تعا کہ تیں دولت سن کر چند افراد کے ساتھ مخصوص ہو گئی جن کا سر براہ ہاد من اور اور کردان ہوا کہ فکر مستقبل کی صلاحیت بھی ختم کر بینھا ۔ اس صور تحال کا دارہ اور اور کہ تھا کہ تیں دولت سند کر چند افراد کے ساتھ مخصوص ہو گئی جن کا سر براہ ا

اقصادی عدم توازن اور میته اعلی کی شان و شوکت اور عیش پرسی نے ایک تیرا طبقہ پیدا کردیا، بیتن آسان، آرام طلب اور مرکار پرست خوشا مدیوں کا طبقہ تھا، جو با دشاہ اور شاہ پرستوں کے کردجم ہو کیا تھا اور مختلف منوانات سے دقیس وصول کرتا رہتا تھا، ان میں بہت سے صاحب فن اور اہل علم بھی ہوتے ہو و فن وعلم کے نام پر دو بید وصول کرتے تھے، مگر ان کا مقصد ملک کی خدمت نہیں، بلکہ اپنی ذاتی اغراض و ذاتی جاہ و جلال اور ذاتی اقتد ار حاصل کرنا ہوتا تھا۔ کوئی اس نام سے دو پید وصول کرتا تھا کہ دوہ فن بال اور ذاتی اقتد ار حاصل کرنا ہوتا تھا۔ کوئی اس نام سے دو پید وصول کرتا تھا کہ دوہ فن میاہ کری کا ماہر ہے، بہترین جرنیل یا کما شر ہے، کوئی این علم و ہز اور اپنی ساست دانی کے نام پر روپید وصول کرتا تھا، خانقاہ نشینوں کی ایک جماعت تھی جو تقد س کے نام پر وظیفے حاصل کرتی تھی، ایک جماعت فنون لطیفہ وادب و شاعری کے نام پر دقیس ایشی تھی دوسول کرتی ) تھی کہ شان خسروانہ (بادشاہ کی شان) یہی ہے کہ فنون لطیفہ کے ماہرین کی قدر کرتے ہیں۔

بادشاہ یا اُمراء کو خوش کرنا ، خوش کپوں سے کری مجلس پیدا کرنا ایک فن قرار دے دیا کیا تھا اور اس فن کے ماہرین طرح طرح کے ذھوتک رچا کر روپیہ وصول کرنے لگے تتھے۔ شاہانہ آداب، درباری آداب، ایک خاص فن بن گیا اور ایک کروہ ای نام پر رقمیں وصول کرنے لگا، بیدتمام جماعتیں جن کو لا زمہ حمد کن مان لیا گیا تھا، در حقیقت مُفت خوروں کے کروہ تتھ جو ملک اور قوم کی خدمت کی بجائے اپنی تمام صلاحیتیں مُٹھی بحر شاہ افادات : مولاناً عبيداللدسندهيُّ

پرستوں کی اغراض اور ان کی خوشنودی کے لیے صرف کرتے تھے ، ملک او رملک کے مزدوروں اور کسانوں پر بار بنتے جا رہے تھے، اس طرح خدا کی تمام مخلوق دن بدن افلاس اور تباہ حالی میں جنلا ہو کر روحانی فلاح و بہبود سے بھی محروم ہورہی تھی ، یہاں تک کہ پورے ملک میں بھی کوئی شخص اییا نہیں ملما تھا جس کو آخرت کی فکر ہو، اللہ تعالٰی جو تمام مخلوق کا پروردگار ہے، اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا، تا کہ وہ روحانی اصلاحات کے ساتھ اقتصادی تباہ حالی بھی ختم فرمائیں اور معیشت کے ایسے اصول تلقین فرمائیں جن سے اقتصادی امراض کے زہر کیے جرافیم کا قطع قسے ہو جائے''۔(6)

حضرت شاہ صاحب ؓ اس مفہوم کو ذہن نشین کرانے کے لیے کہ اقتصادی حالات کا روحانی اصلاحات پر کیا اثر پڑتا ہے ، ایک مثال پیش فرماتے ہیں ،اس مثال سے سی بھی اندازہ ہو جائے گا کہ حضرت شاہ معاجب ؓ جس حکومت کی حمایت کر سکتے ہیں اس کا نقشہ کیا ہے آپ فرماتے ہیں:

" ایک ایسی قوم فرض کروجس میں موہد ند ہو، شاہاند شان ومتوکت اور عیش پر تی کے لواز مات سے محفوظ ہو، ہر محف اقتصادی طور پر آزاد ہوا ور ظیسوں کے بوجھ سے اس کی کمر دوہری ند ہوئی ہو، ایسی قوم کو بیفر اغت میسر ہوگی کہ وہ دین وطت کے کام انجام دے سکے اخلاتی اور روحانی ترتی حاصل کر سکے، لیکن اگر اس کی گردن پر طوکیت ، شاہ پر تی اور سرمائے کا کھوت سوار ہو جائے تو اس کے ہوش وحواس کم ہوجا کی گے اور دہ انسانی شرف وعظمت سے گر کر چو پاؤل کی زندگی پر مجبور ہو جائے گی، جن کو رات دن پیٹ کافکر رہتا ہے اور چھر سے بیجہم کھر نے نہیں پاتا۔" (7)

عوام کی خوشحالی کا اُصول

شعور دآهمي

نہ جب کی روشن میں شاہ صاحب ؓ کی رائے یہ ہے کہ سونے چاندی کے انباروں سے زیادہ خطر ناک وہ طرزِ معاشرت ہے جو امیر وغریب میں امتیاز قائم کر کے غریب کے دل میں سرمامیہ داری کی ہوں اور شاہ پرسی کا شوق پیدا کرتی ہے، سونے چاندی کے برتن، زرق برق رلیشی لباس ،فیشن اور تلکُفات ، دولت مندوں کے دماغوں میں کبر وغرور اور تصورِ برتری پیدا کرتے ہیں، ناداروں کے دلوں میں حرص وطعے کی وہ خواہش پیدا کرتی ہے جو ان کوزیادہ رشوت ستانی، چوری، خیانت، استحصال بالجر اور عصمت فروشی وغیرہ پر آمادہ کر دیتی ہے، غرض ساجی زندگی کے بیش قیمت تکلُّفات ، سرمایہ داری اور شاہ برسی کے وہ زہر یلے جزاشیم ہیں کہ جب تک نظام ان کی اجازت دیتا رہے گا، سرمایہ داری کی جڑیں مضبوط ہوتی رہیں گی، دوسری طرف نادار اور حریص لوگوں میں جرائم کی عادت برصتی رہے گی۔ شاہ صاحب ؓ ایک طبقے کی ایسی خوشحالی کو جوان تکلُفات سے مرضع (مزین) ہوجس سے اقتصادی توازن بکڑے ' رفامیت بالذ' سے تبدیر کرتے ہیں اور سوسائی کے لیے اس کو برترین جُرم اور اس کے خلاف جنگ کو مقدس جہاد قرار دیتے ہیں۔ شاہ صاحب ؓ کی تصانیف' رفا ہیت بالذ' کی فرمت سے جمری ہوئی ہے۔

شعور د آگی

جہاد تحریک شاہ ولی اللہ ہے عملی پر دگرام میں ''جہاد'' کا لفظ استعال کیا گیا اور گزشتہ صدی میں یورپ کے ارباب صحافت اور مصنفین لفظ ''جہاد'' کو اس قد ربدنا م کر چکے ہیں کہ ایک سنجیدہ دماغ بھی اس لفظ سے اس کے اسلانی تقسور تک نہیں پیچ سکتا، اس لیے طر وری معلوم ہوتا ہے کہ تشریحات کے طمن میں جہاد کے منطق تھی حضرت شاہ صاحب ؓ کے نظریہ کی وضاحت کردی جائے۔

لغت کے لحاظ سے جہاد کے معنی ہیں '' زیادہ سے زیادہ در ہے کی کوشش'' یہ کوشش اگر ذاتی اغراض سے علیحدہ ہو کر صرف حق کی فتح اور صداقت کی سر بلندی کے لیے ہوتو اس کے مبارک اور مسعود ہونے میں کس کو کلام ہو سکتا ہے۔ قرآن کریم ذاتی اغراض تو در کنار گروہی یا نسلی اغراض کا گرد وغبار بھی دامن جہاد پر برداشت نہیں کرتا۔ قرآن حکیم کی رو سے ہمہ کیر حق وصداقت ،انسانی شرف وعظمت اور اعلیٰ اخلاق کے نام پر جو جدد جہد ہو دہ ای وقت جہاد قرار دی جاسکتی ہے جبکہ نہ گروہی یا نسلی اقتدار کا تصور سامنے ہواور نہ فرقہ پر جن اور دھڑ ہے بندی کی کوئی شکل کی فتنہ وفساد کو پیدا کر سکے۔

وہ اپنی ذاتی اغراض اور اپنے نفس کی خواہش سے یہاں تک دستبردار ہو چکا ہو کہ بہادری کی نمائش اپنے قبیلے یا خاندان کی عزت یا کھہرت، سیاس دُنیا میں نام آوری یا

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي         | 152                      | شعورد آنظمی                        |
|---------------------------------------|--------------------------|------------------------------------|
| انہ ہو، اس جدوجہد (جہاد) کے           | بھی اس کے دماغ میں       | صفحات تاریخ میں تذکرہ کا تصور      |
| باً كارفرما موكا، محرب يجذبه مرتتم كى | فتم كردين كاجذبه يقييا   | وقت ایک فریق کو فکست دے کر         |
| ت ہوگا جب کہ اصلاح کی تمام            | ل پاک ہو گا اور اس وہ    | خود غرضی اور تنگ نظری سے بالکا     |
| تفاظت کے لیے اس آ پریشن کے            | نیت کے اعلیٰ مقاصد کی    | کوششیں ختم ہو چکی ہوں ادرانسا      |
| ب جذبه ادر اس عدادت کو مقدس           | ں بنا پر اس جذبے کو پا ک | سوا کوئی چارہ کارباتی نہ رہا ہوا ا |

عدادت کہا جائے گا۔ شاہ ولی اللہ صاحب ؓ جن مختصر اور جامع الفاظ میں ''جہاد'' کی تعریف کررہے ہیں وہ ای حقیقت کی طرف اشارہ ہے۔شاہ صاحب ؓ کے الفاظ سے ہیں کہ: ''ایک مقدس عدادت جو ذاتی اغراض اور نفسانی خواہشات سے بالکل پاک مرف عمومی مغاد اور انسانیت کے اعلیٰ مقاصد اور بلند تر مصالح کے لیے ہوتی کرنے یا قید کرنے کی صورت میں اس ماک عدادت کا مرشوکت ظہور''جہاد'' ہے''۔(8)

عداوت اوردشن کے ساتھ پاک کا لفظ بہت ہی اجنبی ہے، مگر جہاد کے لئے یہی اجنبی صفت لازی شرط ہے، کیونکدا پنی جان دینے یا دوسرے کی جان لینے کے لیے سی بھی ذاتی غرض یا کسی بھی نفسانی خواہش کی ذرہ بھر پلیدی کی آمیزش ہو گی تو یہ جہاد نہیں، بلکہ جہالت، وحشت اور ظلم ہو گا (معاذ اللہ) شاہ صاحب کا تطریبے یہ ہے کہ جہاد کے دقت ایک حق پر ست اپنے آپ کچھ نہیں ہو گا، وہ جو کچھ ہو گا، مقاصد حق کا آلہ کار ہو گا، حق و صدافت کا جو تقاضہ ہو وہ اس کی عین تمنا اور آخری آرڈو ہو گی اور اس کی جکھیل کے لیے دو اپنا سب کچھ قربان کر رہا ہو گا۔

شاہ صاحبؓ کا عقیدہ ہے کہ خود غرض انسانوں کی اغراض پر تی جب اجماعی شکل اختیار کر کے ملک کے امن وامان ، باشندگان ملک کے اطمینان، آرزو، کاروبار، خوشحالی، آزاد کی رائے وغیرہ حقوق انسانیت اور حقوق شہریت پرڈا کے ڈالنے لگے تو الی بے رحم، طالم و جاہر طاقت کاختم کردینا حق وصدافت کا تقاضہ اور عدل و انصاف کا مطالبہ ہوگا، کیونکہ ہیے بے رحم طالم و جاہر طاقت سارے انسانوں کے لیے سرطان جیسا مرض ہے، ہر ایک ہمدر و انسانیت کا فیصلہ یہی ہوگا کہ اس کا آپریشن کر دیا جائے ، ورنہ ساری انسانیت

| افادات : مولانا عبيداللدسند مي                  | 153                         | شعورد آگمی                               |
|-------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------|
| ا زمین اور اخلاقی فرض ہو گا کہ اس               | زاایک <sup>حق</sup> پرست کا | موت کے گھاٹ اُتر جائے گی۔ ل              |
| وہے۔                                            | لیے جان کی بازی لگا         | سرطان کوجڑ ہے اُ کھاڑ بھینکنے کے ۔       |
| مطابق جہاد کا مقدَّس فرض پورے                   | ی کے عقیدے کے               | اسلام کی تعلیم اور شاہ صاحب              |
| ) کی تربیت خاص مقاصد کے لیے                     | د ہے شکتی ہے ،جر            | تقڈس کے ساتھ وہی پارٹی انجام             |
| اض ختم کر کے اعلیٰ مقاصد کی بحکیل               | ب فردا پی ذاتی اغرا         | خاص طور پر کی گٹی ہو، جس کا ہرایا        |
|                                                 |                             | کے لیے اپنے زندگی وقف کر چکا ہو          |
| بهاد کی اصل قوت ضبط نفس، مبر و                  | ، مناسب ہے کہ :             | اس موقع پر عرض کر دینا بھ                |
| ، اورموت کو جام چوشگوار بنا دے۔                 | ، جومصيبت كوراحت            | استقامت، ذوقٍ فنا اوروه جذبه ب           |
|                                                 | بر<br>مرانقلاب              | تحريك كانصب العين: جم                    |
| مثاہ صاحبؓ نے روم اور ایران کی                  |                             |                                          |
| ام کی اقتصادی بدحالی کی مثال میں                | ن المام کی وجہ سے           | جابرانہ شہنشاہتیوں اور ان کے ظالم        |
| نظام كوختم كرديتا انبياءتليم السلام             | یں کیا تنا اور ایسے         | اپنے زمانے کے نظام حکومت کو              |
| مدیس ے ایک اہم مقصد قرار دیا                    | لم کی بعثت 🦾 بقا            | خصوصا محمه رسول التدصكي التدعليه و       |
| اقتباس کا ترجمه ملاحظه فرما کیج:                | ی <i>گریسے ایک ف</i> ت      | تحابه یہاں آپ حضرت شاہ صاحب              |
| ہوادر اُن کوا پی حفاظت ادر دفاع                 | مغت انسانوں کا تسلط         | <sup>••</sup> تتباه حال شهر جن بر در نده |
| اجتدانیانیت کے لیے مرطان                        |                             |                                          |
| مکما جب تک اس مرطان کوکا ب                      |                             |                                          |
| مزاج کو درست کرنے اور اس کی<br>مراج میں میں میں |                             |                                          |
| ضروری ہوگا کہ پہلے اس سرطان<br>سبب ہیں تب کر    |                             |                                          |
| ا جبکه اس کا نتیجه خیر کثیر اور بہت             |                             |                                          |
|                                                 | ) <i>ادجاتا ہے</i> ۔(9)     | یژی بھلائی ہو، داجب ادر ضرور ک           |
|                                                 |                             | فک کل نظام ۔ پروگرام                     |
| ی شاہ صاحب رحمتہاللہ علیہ بھی تکوار             | الجوسر داروں کی طرر         | ممکن تھا کہ اس زمانے کے جز               |

-

## &&&&

حواله جات وحواشي: البدورالبازغه (عربي ) بم ٢٠٠ شاه ولى الله اكيرى ، حيدرآباد -(1) مندرجه مالا پیش گرده ۲۲ أصول کے ماننہ درج ذمل کت ہن: (2) (ا - حجة الله البالغه: باب ساست المدينة الديور البازغه مجت الارتفاق الثالث ،الخير المكثير ٢- حجة الله البالغه ، باب ابتغاء الرزق ٣- إيناً ٣- حجة الله البالغه ، باب ساست المدنية، بإب الرّسوم السائرة بين الناس ٥- جمة الله المالية، بإب ابتغاء الرزق ٢- ايضاً 2- حجة الله البالغه بإب اتجامت الارتفاقات واصلاح الرسوم و بإب عنبط أميم ٨. جة الله البالغه باب البيوع أمنى عنها ٩ - حجة الله البالغه باب الارتفاق الرابع وباب البيوع ١٠- ازالة الخفاء جلد دوم عمد فاروق اعظم ١١- جمة الله البالغه باب اصل الدين واحد ١٢- البدور البازغه بفصل حقائق الارتفاقات اور مقاله ثالثه وغيره) حجة الله البالغه: باب سياسة المدينه، محث الارتفاقات، \_ (3) حجة الله البالغه : ابواب ابتغاء الرزق ص ۹۸ ج ۲ (4) ججة الله البالغه، باب اقامة الارتفاقات (5) (6)الضأ حجة الله البالغه جلداول بإب اقامة الارتفاقات واصلاح الرُسوم (7) الخيرالكثير صفحه ٤٠ ا (8)

(9) جمة التدالبالغه باب الجها دجلد دوم صفحه ١٥٢

شعور د آ گھی

مقاله نمبر (۱۲)

﴿انساني اجتماعيت اوراقتصاديات ﴾

شاہ ولی اللہ ؓ کے فلسفہ کے اسای اُصول پیش نظر رکھتے ہوئے ان کی شہر ہو آفاق تصنیف "ججة الله البالغ،' کا مطالعہ کیا جائے، تو یہ امر واضح ہوتا ہے کہ شاہ صاحب ؓ کے نزد یک انہیاء علیم السلام کی تعلیمات نے جس طرح انسان کی باطنی استعدادوں کے تز کیے اور ان کی اصلاح کے بعد اسے اس قابل بتایا کہ وہ اللہ تعالٰی کے رؤیت (دیدار) کا اہل ہو سکے ای طرح انہوں نے تھ جب جوارح (اصلاح اعضاء انسانی) کا فرض بھی ادا کیا۔ شاہ صاحب ؓ کی رائے میں نبوت کا مقصد انسان کی پوری زندگی کی اصلاح اور تہذیب ہے اور نبوت ' حسنة ؓ فی التَّنْیَاً ''اور' خسنة ؓ فی اللاَ خوت ہے ' دونوں پر حاوی اور دونوں کی گران ہے۔

نبوت کی اگر بر تحریف سجھ میں آ جائے تو نبوت کے تعلق ابن خلدون نے جونظرید پیش کیا ہے اس کا غیر صحیح ہونا صاف نظر آ جائے گا۔ ابن خلدون کی رائے یہ ہے کہ انسان کو نبوت کی ضرورت فقط اس زندگی کے بعد جو آخرت کی زندگی ہے اس کے امور معلوم کرنے کے لیے پڑتی ہے۔ جہال تک اس دنیا کی معیشت کا تعلق ہے انسان اپنے ان معاشی نظاموں کے لیے نبوت کامخارج نہیں۔

نبوت کے متعلق این خلدون کے اس نظریتے نے عربوں کی ذہنیت پر بہت مُرا ار ڈالا ہے۔عرب این خلدون سے بڑھ کر اپنے ہاں کوئی اور عیم نہیں پاتے ، اور این خلدون کا میر حال ہے کہ وہ نبوت کو تحض آخرت کی گھیاں سلجھانے کے لیے وقف ما نتا ہے اور اس کا خیال ہے کہ دنیاوی ترقی کے لیے انہیاء کی ضرورت ہی نہیں، لامحالہ این خلدون کا میڈ کر انسان کو دنیا کے معاملات میں انہیاء کی تعلیمات سے مستغنی کر دیتا ہے اور ظاہر ہے کہ اس کا ختیجہ افراد اور قوم کے حق میں کہ چی خوش آئند نہیں ہو سکتا، چتا نچہ نبوت کو صرف امور اُخروی کا مُدادا سیجھنے سے یہ ہوا ہے کہ آج کے عرب دنیادی امور کوحل کرنے کے لیے باسانی یور پی حکماء کے افکار اور ان کے پرا پیگنڈے کے شکار ہوجاتے ہیں۔ لیکن شاہ صاحبؓ نے نبوت کی جوتشریح کی ہے اس کا فائدہ یہ ہے کہ شاہ صاحب کی حکمت پڑھنے والا اِس مصیبت سے ہمیشہ محفوظ رہے گا۔

شاہ صاحب ؓ نے انسان کے اعضائے رئیسہ کے ابتدائی لطائف کے بعد اس میں لطیفہ جوارح (انسانی اعضاء) بھی مانا ہے اس لطیفہ جوارح کو انسانی زندگی کی بنیاد قرار دینے سے شاہ صاحب ؓ نے ایک اوراہم مشکل کو بھی حل کر دیا ہے۔ عام طور پر تصوق ف اور فلسفہ کی ابتدا اخلاق سے کی جاتی ہے۔ کو انسان کی حیوانی زندگی کے لیے اقتصادی ضروریات بیشک ضروری مانی جاتی ہیں، کیکن انسانیت کی اعلیٰ زندگی کا (جوتصوق ف اور فلسفہ کا موضوع ہے) اقتصادی صروریات کے ساتھ ہراہ و است تعلق تسلیم نہیں کیا جاتا۔ انسانی زندگی کو اس طرح سیجھنے کا اثر سے ہوا کہ ہماری سیاست بالکل کھو کھلی ہوگئی ہے۔ ہمارے ہاں انسا ینت کا کمال سیجھتے ہیں، چنانچہ ان کے بزد کی حارت جوزندگی کے دوز مرہ کے کا موں کو سلیم مند اور دو لوگ جو زیادہ با اخلاق مانے نہ جاتے ہیں، سیا می سرگر میوں سے الگ رہنا

اس کے برعکس شاہ صاحب ؓ نے ''حجنہ اللہ البالغہ میں متعدد مواقع پر اس امر کی وضاحت کی ہے کہ انسان کی اخلاقی زندگی کا دارد مدار بہت حد تک اس کی اقتصادی زندگی کے سن انظام پر ہوتا ہے، چنانچہ دہ ایک جگہ فر ماتے ہیں: ''انسانیت کے اجماعی اخلاق اس دقت بالکل برباد ہو جاتے ہیں، جب سمی جبر سے ان کو اقتصادی تحقق پر مجبود کیا جائے اور دہ گد ھے اور تل کی طرح صرف روثی کے لیے کام کریں جب بھی انسانیت پر ایسی مصیبت آتی ہے تو خدا تعالیٰ انسانیت کو اس مصیبت سے نجات دینے کے لیے کوئی نہ کوئی سبل لکا کہ جادر اس کا ایپ کمی بندے کو الہام بھی کرتا ہے فرعون کی ہلاکت ، قیصر وکسر کی کی تباعی ای اصول پر نبوت کے

لوازم میں سے شار ہوتی ہے' ۔(1) اگر انسانی زندگی کو اس کی اقتصادی ضرور مات ہے لے کر اس کی اعلیٰ اور ترقی یا فتہ شکل

شعوروآ تحجي

تک ایک بی سلسلے کی کڑیاں سمجھی جا میں تو اس انسانی زندگی کے لیے جو بھی فلسفہ بنے گا دہ مکمل ہو گا اور تمام زندگی کو بحیثیت مجنوعی ایک سمجھ کر اس کے لیے نظام مرتب کرے گا، اس لیے انسان کی اجتماعی زندگی کے لیے ایک ایسا اقتصادی نظام ہونا چاہیے، جو اس کی اقتصادی ضروریات کو پورا کرے۔ چنانچہ جب انسان اپنی حیوانی زندگی کی ضروریات سے مطمئن ہوں گے اور ان کے پاس روٹی کپڑے کے دھندوں سے پچھ فاضل وقت بچے گا، تو پھر کہیں وہ اپنی اعلیٰ تر استعدادوں اور دوسرے بلند لطائف کی بحکیل کی طرف متوجہ ہو سکیں گے۔ ان حالات کے بیشِ نظر اگر بیہ کہا جائے کہ ''جو نظام فکر یا فلسفہ، اقتصادی زندگی کی ضرورتوں کو نظر انداز کرتا ہے، وہ فلسفہ نہ تو کھل ہے اور نہ تھے ''تو بیہ کہتا ہے جا نہ ہوگا۔

انسانیت جب بھی اس قسم کی اقتصادی مصیبت میں گرفتار ہو جاتی ہو تا سے تو اس کونجات دینے کے لیے بھی تو انبیاء کے ذریع الہام خداوندی صورت پذیر ہوتا ہے اور بھی یہ الہام کی صدیق اور عیم کو این اظہار کا واسطہ بناتا ہے، چنا نچہ ان کی کوششوں سے جب اجتماع انسانی کا یہ اقتصادی نظام درست ، و جاتا ہے تب کہیں جا کر انسانیت کے سامن این اخلاق کی تحیل کے لیے راستہ کھلتا ہے۔ اس دندا کی زندگی میں اگر انسان کے اخلاق اس طرح پایہ تحیل کو پنچیں تو مرنے کے بعد اس کو فبر در حشر کی مصیبتوں سے نجات ل ہوتی ہے، واقعہ یہ ہے کہ حیات بعد الموت میں انسان کا جنت کی نعتوں سے مستفید ہونا، وراصل ای تکمیلی اخلاق کا نتیجہ ہے جو انسان دنیا کی اس زندگی میں کرتا ہے، اب حیات انسانی کا ایک درجہ تو دنیا کی بیزندگی ہے، انسان کا جنت کی نعتوں سے مستفید ہونا، دراصل ای تکمیلی اخلاق کا نتیجہ ہے جو انسان دنیا کی اس زندگی میں کرتا ہے، اب حیات دراصل ای تکمیلی اخلاق کا نتیجہ ہے جو انسان دنیا کی اس زندگی میں کرتا ہے، اب حیات دراصل ای تکمیلی اخلاق کا نتیجہ ہے جو انسان دنیا کی اس زندگی میں کرتا ہے، اب حیات درم در دنیا سے رخصت ہو کہ دسی کی ترق کی تو مرفی ہے، انسان کا جنت کی نعتوں سے مستفید ہونا، دراصل ای تکمیلی اخلاق کا نتیجہ ہے جو انسان دنیا کی اس زندگی میں کرتا ہے، اب حیات درم دردیو ہے، یہاں پنٹ کر اس کی ترقی کا قدم زک نہیں جاتا، دو آور آ کے بیر میں کر کا ہے، اب دیات درم درجہ ہے، یہاں پنٹ کر اس کی ترقی کا قدم زک نہیں جاتا، دو آور آ کے بیر میں کی کی کرتا ہے، اس دائم کی کر اس کی زندگی کا درم درجہ ہے، یہاں پنٹ کر اس کی ترقی کا قدم رکھتا ہے ۔ یہاں اسے '' رؤیت رب العالمین'' کی سوادت کر کی سے سرفراز ہونے کی صلاحیت حاصل ہوتی ہے۔

آپ نے دیکھا کہ س طرح انسانی زندگی کی ابتدا ہے لے کر اس کے آخری در بے تک اس حکمت کا سلسلہ کہیں نہیں ٹو شا، اور شاہ صاحب کا نظام فکر اتنا جائع، عالمگیر اور ہمہ میر ہے کہ وہ انسان کی ابتدائی ضرور بات سے (جنہیں ہم حیوانی زندگی کے لوازم کہتے

شعور د آگهی افادات : مولانا عبيداللدسندهيُّ 158 ہی) لے کر انسانیت کی ترقی کی آخری اور ارفع ترین منزل تک جیتے ارتقائی مراحل اور مقامات ہیں ان سب کواپنے اندر لے لیتا ہے۔اب اگر اس نظام فکر کی اساس ،نبوت کو مان لیا جائے اور جہاں نبوت نہ ہو دہاں انبیاء کے پیردؤں میں سے صدیق اور عکیم بیرکام کریں ،تو اس تشریح کے بعد نبوت انسانیت کے لیے کس قدر فطری چیز بن جاتی ہے اور جیبا کہ عام طور پرخلطی سے سیسمجھا جاتا ہے کہ نبوت کا کام صرف اس زندگی کے بعد کے مسلوں کو ہی حل کرما تھا اس کی بھی تر دید ہو جاتی ہے ، پھر نبوت کی تعلیم صحیح معنوں میں "حَسَنَةً فِي الدُّنْيَا" اور" حَسَنَةً فِي الْأَخِرَةِ " كَي حال مجى بن جاتى ب- ب شاه ولى الله صاحب كى حكمت اوران كے فلسف كى روح ،جس كا ہم نے تعارف كرايا ہے۔ 8 حوالهجات حجتة الله البالغية باب اقامة الإرتفاقات واصلاح الرم

| افادات : مولانا عبير الدسندهي | 159      | شعورد آگہی |
|-------------------------------|----------|------------|
|                               |          |            |
|                               |          |            |
|                               |          | ······,·   |
|                               |          |            |
|                               | •••••    |            |
|                               |          |            |
|                               |          |            |
|                               |          |            |
|                               | ••••••   |            |
|                               |          | <u></u>    |
|                               |          | <u>}.</u>  |
|                               | <u> </u> | -          |
|                               |          |            |
|                               | 37       |            |
|                               |          |            |
|                               |          |            |
| •••••••                       |          |            |
|                               |          |            |
|                               |          |            |
|                               |          |            |
| •                             |          |            |
|                               |          |            |
|                               |          |            |

.

| افادات : مولانا عبيداللدسندهي | 160      | شعورد آنطمي        |
|-------------------------------|----------|--------------------|
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          | ••••••             |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               | <u></u>  |                    |
|                               | <u>_</u> | •••••••••••••••••• |
|                               |          |                    |
|                               | <u> </u> |                    |
| <u> </u>                      |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               | ۲        |                    |
| ·                             |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          | •••••              |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
|                               |          |                    |
| ."                            |          |                    |

,

