



ال موضوع پر مزید کتب کے لیے یہال تشریف لائیں http://www.amtkn.org

اختساب قاديا نيت جلد ١٣ نام كتاب حضرت مولا نامفتي محدشفيع ديوبندئ حضرت مولانا حفظ الرحن سيوباروي حفزت مولا ناسيد شم الحق افغاني" rr. طبع اول : تمت : 2 JJT .. . مطبع : اصغرير ليس لابهور عالمى مجلس تحفظ ختم نبوت حضورى بإغ روذ ملتان ناشر : نون:514122 ني*ک*ن:542277

بسم الله الرحمر الرحيم!

ومض مرتب

الحمدللله وحده والصلوة والسلام على من لانبى بعده ، امابعد! محض الله رب العزت فضل واحسان سے احتساب قادیا نیت کی تیر هویں جلد پیش خدمت ہے۔ حضرت الامام علامہ سید محمد انور شاہ کا شیر کی کے تین مایر ناز شاگردوں کے فتنہ قادیا نیت معلق رشحات قلم کو یکجا کیا جارہا ہے۔ است حضرت مفق اعظم مولانا مفقی محد شفیع دیو بند کی (وساسا احکام ۱۳۹۷ھ)

حضرت مفتى أعظم مولا نامفتى محد شفيع ديوبندئ

پاکستان کے مفتی اعظم اور جمارے مخد دم حضرت مولا نا مفتی محد شفتی صاحب ۱۳۱۳ ه دیو بند میں بیدا ہوئے ۔ ادر اا شوال ۱۳۹۲ ھلوکرا چی میں داصل بحق ہوئے ۔ دار العلوم دیو بند ان کا مادر علی تھا۔ شیخ الاسلام حضرت مولا نا سید محمد انور شاہ کا شمیر کی کے مایڈ ناز شاگر دادر حکیم الا مت حضرت مولا نا اشرف علی تھا تو گی کے ممتاز خلفاء میں سے متصر دار العلوم دیو بند میں مدرس ادر دار اللافقاء کے صدر نظین رب دار العلوم دیو بند میں آپ کے قلم سے سرزار بیا ی فتو ے جاری ہوئے - قیا م پاکستان کے بعد دار العلوم کرا چی میں قائم کیا۔ درس وقد ریس تصنیف و تالیف آپ کے محبوب مشاغل متصر دولا کھ کے قریب آپ کے قلم سے فتو نے جاری ہوتے ۔ آپ کے حکم سے ماری بوئے ۔ آپ کے ردقا دیا نہیت پر گرانفذ رکتب در سائل سید ہیں:

(اسستا) "هدية المهديّين فى تفسير آيت خاتم النبيين "اصلاً عربى يم تالف فرمانى بعد من "ختم نوت كامل" كتام سات جامع وكمل كتاب كطور پر شائع قرمايا ـ (۳سست )" التصويب سما تواترفى نزول المسيح "عربى من آب ن مرتب فرمانى ـ آپ كى مريرتى آپ ك استاذ گرامى حفزت مولانا سيد محد انور شاه كاتميرى ف فرمانى - التقرح كى تخ عرب عالم دين شخ ابوغد " فى كى ملتان عالى كمل تحفظ ختم نبوت في ا

شائع کرنے کی سعادت حاصل کی۔ بعد میں بیروت وہدینہ طبیبہ سے اس کے متعدد ایڈیشن شائع ہوئے۔اس کا اردو ترجمہ''نزدل سیج ادر علامات قیامت'' کے نام سے حضرت مرحوم کے جانشین ہمارے مخدوم ونخدوم زادہ حضرت مولا نامحدر فیع عثانی مدخلہ نے کیا۔ بیہ جاروں مستقل کتابیں ہیں۔ بحمہ ہ تعالیٰ ان کی بار ہا شاعت ہوئی ۔ عام طور ریل جاتی ہیں ۔ اس لیے ''ا حتساب قادیا نہیں'' کی ای جلد میں ان کو شامل کرنے کی قطعاً ضرورت نہیں ۔ان کے علاوہ حضرت مولا نامفتی محکمہ شفع صاحبؓ کے ذیل کے آتھ رسائل اس جلد میں شائع کرنے کی سعادت حاصل کررہے ہیں: اسطريق السداد في عقوبة الارتداد ۲..... دعادى مرزا ۳..... سیسی موعود کی پیچان ٣ ..... و صول الافكار الى اصول الاكفار هسسعالم الاسلام والقاديانيه عداورة القاديانية للمالك (Ice) الاسد لاحدة (عربى) ممالك اسلاميد - قاديا نيول كى غدارى ۲ ..... ایمان د کفرقر آن کی ردشنی میں ٢ --- البيان الدفيع (بيان درمقدمه بهاول يور) ۸ ..... فنادی جات ردقادیا نیت (ماخوذ از فنادی دارالعلوم دیوبند ۲۰) ان تمام رسائل کا تعارف ہر رسالہ کے ابتداء میں مخصراً عرض کردیا گیا ہے۔اس خدمت کے ذریعہ حضرت مولانا مفتی محد شفیع صاحبؓ سے ایک گونہ نسبت حاصل ہوگئ۔ جو یقینا سعادت دارین ب\_ حق تعالی اس حقیر سی محنت کو این بارگاه میں شرف قبولیت نوازیں -آ خضرت ينايق كى امت ك لت باعث از دياد ايقان اور قاديا يول ك لت باعث ايمان قرماتي وماذالك على الله بعزيز! مجابدملت حضرت مولا ناحفظ الرحمن سيوباروي ای جلد میں دور سائل حضرت مولا نا حفظ الرحمٰن سیو بارو گ کے بیں: ٩....فليفختم نبوت •ا.....حات سيدناعيني الظلظلا

ہر دو رسائل مطرت مولانا حفظ الرحن سيو ہارون کی مشہور زمانہ کتاب ''قصص القرآن' سے لئے ہیں۔ حضرت مولانا حفظ الرحن سيو ہاردی ہندوستان کی معروف دين شخصيت ہیں۔ آپ نے حضرت مولاناعلامہ سيد محمد انورشاہ کا شير کی سے حدیث پڑھی۔ دارالعلوم ديو بند حصيے جامعہ ميں آپ مدرس رہے۔ آپ کا دصال ۱۹۶۲ء ميں ہوا۔ شيخ النفسير حضرت مولا نا سيد شمس الحق افغانی "

حضرت مولانا سيد شمس الحق افغانی " دارالعلوم ديو بند کے فاضل ' حضرت مولانا سيد محمد انور شاہ کا شمير کی کے شاگر د خافقاہ دين پور شريف کے بانی قد د وۃ الصالحين حضرت مولانا خليفه غلام محمد دين پور گاور حضرت مولانا مفتی محمد حن امرتسر کی کے خليفہ مجاز تصے ۔ آپ دارالعلوم ديو بند جامعہ اسلام ميہ بہادل پورا بيے کنی دينی مراکز بيں شيخ النغير کے منصب پر فائز رہے ۔ حکومتی عہدوں نے بھی آپ ہے عزت پاکی ۔ وفاق المدارس العربيد پاکستان کے بھی سربراہ رہے ۔ ۲ / اگست ۱۹۸۳ ، میں آپ کا دصال تر مگ زئی پشاور میں آبائی گاؤں میں ہوا۔ آپ کی معروف زمانہ کتاب ' نطوم القرآن' ہے آپ کے دومقالے اس جلد میں شائع کرنے کی سعادت حاصل کررہے ہیں ۔ " السب مستله ختم نبوت

١٢ .... مستله حيات سيرناعيني الظفظ

يوں اللہ رب العزت کی تو فيق سے اس جلد ميں (۱۲) رسائل وکتب يحجا ہو گئے ہیں۔ <u>فلحہ دل</u>لة ! اس جلد کی تر تيب ميں مخدومان گرا می حضرت مولا ناعز يز الرحمٰن جالند هری دامت بر کاتبم اور حضرت مولا ناحمد عابد صاحب مد خلد ( خليفہ مجاز حضرت بہلوگ ) کی بے پناہ تو جہات اور مشورہ کی سعادت حاصل رہی۔ دفیق محتر م مولا نا قاضی احسان احمد برادر عزيز مولا ناعزيز الرحمٰن حال نائی 'برادر عزیز حابتی رانا محمطنیل جادید' قاری محمد حفظ اللہ ختاب عزیز الرحمٰن رحمانی ' مولا ناعزیز الرحمٰن عبد الت احمد ری کا تخریخ بی محمد ہے۔ اللہ تعالی ان حصر اس حزیز الرحمٰن رحمانی ' مولا نا عبد الت احمد ری کا تخریخ بی محمد ہے۔ اللہ تعالی ان حصر ات کی جوانی کو رحمت عالم آبلین کی بر حدرت کی محمد کے ایک این محمد ہے۔ اللہ تعالی ان حصر ات کی جوانی کو رحمت مالم آبلین کی بر حداث میں مرفر از قرما کیں۔ آمین ہجاہ خاتم النہ ہیں شرف قبولیت سے سرفر از قرما کیں۔

فقیر الله وسایا ! ۱۲/مفر ۱۳۲۵ه ۷/ایریل ۲۰۰۴ء

## بسم الله الرحس الرحيم!

فهرست

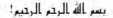
حضرت مولا نامفتى محد شفيع ديو بندئ

| 4    | استطريق السداد في عقوبة الارتداد                                    |
|------|---------------------------------------------------------------------|
| PI . | ۲دعادی مرزا                                                         |
| ٣٣   | سرمیسیح موعود کی پہچان                                              |
| ٦٣   | ٣وصول الافكار الي اصول الاكفار                                      |
|      | هعالم الاسلام والقاديانيه عداوة القاديانية للمالك                   |
| 1+1  | الاسلامية (عربي) ممالك اسلاميد وقاديانيوں كى غدارى (اردو)           |
| 112  | ۲ایمان د کفرقر آن کی روشنی میں                                      |
| 121  | ٢ البيان الرفيع (بيان درمقدمه بهاول يور)                            |
| 149  | ۸ فناوی جات ردقادیا نیت (ماخوذ از فناوی دارالعلوم دیوبند ۲۰)        |
|      | حضرت مولاينا حفظ الرحمن سيو بإردى                                   |
| F+4  | ٩فلسفة ختم نبوت                                                     |
| rr2  | ۱۰حیات سیدناعیسیٰ ا <del>لقاین</del>                                |
|      | معفرت مولا ناسيد شمس الحق افغاني"<br>حضرت مولا ناسيد شس الحق افغاني |
| P 91 | المسمئلة خم نبوت                                                    |
|      |                                                                     |

MID

١٢..... متله حيات سيدناعيني الظيفة

طريق السداد في عقوبة الارتداد حضرت مولا نامفتي محمد ففيع ديوبندئ



تعارف

اسا اگست ۱۹۲۳ء کابل میں قادیانی مبلغ نعت الله کو بجرم ارتد ادسز ائے موت دی گنی۔ اس پر قادیانی اور قادیانی نواز گروہ نے آسان سر پر اتھالیا۔ اخبارات میں لے دے شروع ہوگی اکابر علمائے دیو بندنے والتی افغانستان کے اسلامی فیصلہ کی تجر پور تائید کی۔ ارتد اد کی اسلامی سز اقتل پر رسائل لکھے۔ اس زمانہ میں حضرت مولا نامفتی حمد شفیع صاحب نے اخبارات کو بیان جاری کیا۔ بعد میں معمولی تر میم واضافہ سے اسے رسالہ کی شکل میں شائع کردیا۔

بسم الله الرحمن الرحيم!

طريق السداد في عقوبة الارتداد ظفائ راشدين اورتل مرتد

خلافت اسلامید کی ساز سط تیره سوسالد تمریس ہمیشہ مرتد کو سزائے موت دی گئی ہے! تادیانی نذجب اور اس کی تحریفات نے جن ضروریات اسلامید کو تختہ مشق بنایا ہے وہ غالباً ہمارے ناظرین سے مخفی نہیں ۔ ختم نبوت کا انکار نزول سیح کا انکار فرشتوں کا زین پر آنے ہے انکار وغیر ہو غیرہ سیسب کچھ تھا۔ مگر ہم سیحصے سے کہ یہ سب مرز اتا دیانی کے دم تک ہیں۔ کیونکہ: ''وہ اپنے آپ کو خدا کا نبی کہتے سے اور اس کا مشتح تک میں سب مرز اتا دیانی کے دم تک ہیں۔ ہے جس حصہ کو چاہیں لیں اور جس کو چاہیں (نعوذ باللہ)ردی کی ٹو کری میں ڈال دیں۔' جس کا خود مرز اتا دیانی نے (اربعین نمر سوس ہا، ٹر اس جن اس میکو ختر ہیں) کھلے بندوں اعلان کیا ہے۔لیکن آن تو تعدی اللہ خان مرز انکی کو تل نے یہ بات دکھلا دی کہ:

ایں خانہ تمام آفتاب است مرزا قادیانی کے مرنے سے بھی نصوص شرعیہ کی تحریف ادر بدیہی الثبوت مسائل اسلامیہ کے انکارکا دروازہ بندئییں ہوا۔ بلکہان کا روحانی فیض آج تک اپنے لوگوں میں کا م کرر نإ

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

ب-جس کی ایک نظیر یہ ب کہ شریعت اسلام کا کھلا ہوا فیصلہ ہے کہ مسلمان ہونے کے بعد مرتد ہونے کی مزاقل ہے۔ آیات قرآ نیے کے بعد احادیث نبو یہ کا ایک بزاد فتر اس علم کا صاف طور سے اعلان کرر ہاہے۔جن میں تے تقریباً تمیں حدیثیں ہمارے زیزنظر ہیں۔جن کوا گرضرورت مجھی گئی توسمی وقت پیش کیا جائے گا۔ اس کے بعد اگرخلافت اسلامیہ کی تاریخ پر ایک نظر ڈالیس تو جاروں خلفا بے راشدین اس کے ربعد کے تمام خلفاء کامتوا تر عمل بتلار ہا ہے کہ بید مسلمان بدیہات اسلامیہ سے سے کہ جس کا انکار کسی مسلمان سے متصور نہیں ۔ بایں ہمدآ ج جبکہ دولت افغانستان نے اس شرعی او رقطعی فیصلہ کے ماتحت نعمت اللہ خان مرزائی کوقتل کردیا تو فرقہ مرزا تیہ کی دونوں یار ٹیاں قادیانی اورلا ہوری ادر بالخصوص اس کا آ رگن پیغام صلح سرے سے اس عظم کے انگار پر تل گئے اور دولت افغانستان برطرح طرح کے بیہود ہ عیب لگانے اوران کے عین شرعی فیصلہ کو وحشانة علم ثابت کرنے میں ایڑی چوٹی کا زورصرف کیا۔ ہمیں اس دیدہ دلیری معاصر سے بخت تعجب ہوا کہ وہ ملت اسلامیہ کوچیلنج دیتا ہے کہ: ''ازروئے شریعت اسلامیہ مرتد کی سزاقتل ہونا ٹابت کریں۔'' حالانکہ بید ستلہ اسلام میں اس قدر بدیہی الثبوت ہے کہ ہم کسی مسلمان پر بلکہ خود ایڈیٹر پیفا صلح پر بید بدگمانی نہیں کر کتے کہ وہ اس قد رناوا قف اوراحکام شرعیہ سے عافل ہوں گے کہ ان کوتل مرتد کی کوئی دلیل اڈلہ شرعیہ میں نہیں ملی ۔ میں تسلیم کرتا ہوں کہ قرآن کریم کے دلائل اوراس کے محيّد العقول لطائف ان کى يرداز ، بالاتر ہونے كى وجد ان كى نظر ، وجس رب ہوں لیکن یہ کیے شلیم کیا جاسکتا ہے کداحادیث کا اتنا بڑا دفتر ایک ایے مخص پر بالکل مخفی رب جومن جر بحر كرعلم كى ذيك مارتاب اورعلائ اسلام كے مند آتا ب? - بال ميں ان كواس میں بھی معذور جھتا کہ بیسب حدیثیں غیر دری کمابول میں ہوتیں ۔ لیکن جرت تو بد ہے کدان میں ے دس بارہ حدیثیں وہ بیں جوحدیث کی دری کتابوں (صحاح) پر ایک سرسری نظر ڈالنے والے کے بلاتکلف سامنے آجاتی ہیں۔ جن سے معمولی درجہ کے طالب علم ناداقف نہیں رہ کتے ۔ مر ایڈیٹر پیغام صلح میں کہ نہایت دلیری کے ساتھ کہہ د ہے ہیں کہ سنت نبوی میں قتل مرتد کا کوئی اسوہ نہیں ملتا۔ ہم نہیں کہ سکتے کہ یہ کلام غیظ دغضب کی بدحوامی میں ان کے قلم سے نکل گیا ہے۔جس یردہ افاقہ کے بعد قرآن دحدیث کود کھ کر پشیان ہوئے ہوں گے۔ یادا قع میں ان کی تخصیل ادر مبلغ علم یہی ہے کہ جس تھم تر آن وحدیث اور تعامل سلف کے دفتر مجر ہے ہوئے ہوں ان کا د ماغ اس کے علم سے اپیا کورا ہے کہ علمائے اسلام کواس کے اثبات کا اس بیہود ، خیال پر چینج دے

قرآن عزيزاورقل مرتد

اس بحث كو چونكه بحظ بي به اورا فاضل بحى مفصل لك ي بي - اس لي صرف ايك آيت كو تحضر ابيش كرف پر اكتفا كيا جا تا ب - قال تعالى : "اندما جزاء الذين يحار بون الله ورسوله ، المائده ٣٣ "بي آيت ان لوكوں كيا ره ميں نازل بوئى ہے جو تخفرت بي بي كزماند ميں مرتد ہو كے تقر جس كا طويل واقعدا كم كتب حديث وتغير ميں موجود ب اور اتخفرت بي تي فال آيت كر مكم كى تحيل كرتے ہوت ان لوكوں كو كي كيا - جي كه رصحيح بخدرت بي تي فرار مع مرتد اور فتح الب ادى ج ٨ ص ٢ ٢ باب انما جزاء الذين يحاربون الله ) وغيره تمام معتركت حديث وتغير ميں موجود ب اور الذين كراد هيں اى آيت سے ملك كرتے ہوئة ان مرتد مورد باور امام بخارى فرار مرتد مرد كي بار ومي اى آيت سے استداد ال كرنے كرتے احكام مرتد كا بواب كو اى آيت سے شروع قر مايا ب - نيز سورة ماكد و كى تغيير ميں حضرت سعيد ابن جير فق كي كيا ہو كر ميں ال ميں مرد كي مرد ع قر مايا ب - نيز سورة ماكد و كى تغيير ميں حضرت سعيد ابن جير الا كي اي ب كم آيت ميں ال ''یہ حاربون اللّٰہ '' سے مراد کافر ہونا ہے۔ بہ خارمی ج۲ ص ۱۹۶۳ اور فنح الباری میں بحوالہ این حاتم '' ای کی تائید کی گئی ہے۔الغرض آیت مذکورہ مرتد کے لئے سز انے قتل تجویز کرتی ہے۔ پیر قتل کے معنے مطلقاً جان لیلنے کے بیں ۔خواہ تلوار سے پاسٹکساری سے پاکسی اور طریق سے۔جیسا کہ امام راغب اصفہانی '' نے مفردات القرآن میں اور صاحب اقرب الموارد نے اقرب میں نقل کیا ہے۔

حديث نبوى اورقل مرتد

ہم نے نقل کیا ہے کہ کثیر تعداداحادیث اس مسلد کے ثبوت میں وار دہوئی ہیں۔ جن میں سے تقریباً نمیں حدیثیں ایک سرسری نظر ڈالنے سے ہمارے سمامنے ہیں۔لیکن اخبار کے کالم اس کام کے لئے زیادہ موزوں نہیں معلوم ہوتے کہ ان میں اس قدر احادیث کا سلسلہ نقل کیا جائے۔اس لیے صرف ان گیارہ احادیث پر اکتفا کیا جاتا ہے جو کتب صحاح یعنی احادیث کی دری کمایوں میں موجود ہیں اورہم شیخصتہ ہیں کہ یہ بھی اخباری دنیا کے لئے بہت زائد ہے۔

اس ٢٠٠٠ من بدل دينه فاقتلوه ، رواه البخارى ج ١ ص ٢٢ ٢ باب لايعذب بعذاب الله عن ابن عباس "، جو خض اب دين اسلام كوبد لي ال قول كر دالو ٢ مرتب حضرت الوموى اشعرى آنخضرت تلاق كى طرف دالى يمن تحدايك مرتب حضرت معاد يمن بينج و ديكما كدان كر پاس ايك مر قد قيد كرك لايا كيا ب حضرت معاد نفر مايا: "لااجلس حتى يقتل قضاء الله ورسوله ثلاث مرات فامر به فقتل ، بخارى ج ٢ ص ١٠٢٢ باب حكم العرتد "مش اس وقت تك نديم مول كاجب تك كداس كوفل ندكيا جائر بي بي الله اورسول كاتكم مرتبه بي كهار چنا نجد اس كولل كيا كيا -(روايت كيا اس كوبتارى مسلم نسانى الوداؤدو غير وفي

الخوارج میں حضرت ابوسعیدخدریؓ نے قل کی ہے۔

۵ ...... جب قبیلد عرید کے بچولوگ مرتد ہو گے تو خود آ تخضرت تلکی نے ان کو قتل کیا۔ جن کاطویل واقع اکثر کتب حدیث بخاری ج۲ ص ٦٦٣ وغیرہ میں موجود ہے۔ ۲ ......حضرت عبداللہ بن مسعود دوایت فرماتے ہیں کہ آ تخضرت تلکی نے فرمایا کہ سلمان کاقل ہرگز طلال نہیں ۔ گرتین شخص کوتل کیا جائے گا: ''النفس بالنفس والثیب الزاذی والمارق لدینه التارك للجماعة ، بخاری ومسلم ج۲ ص ۹ دباب مایباح ب دماء المسلم ''جان كے برلے میں جس کی جان کی جائے اور بیا ہونے کے بعد زنا کرنے والا اوراب دين اسلام اور جماعت مسلمین کوچوڑنے والا۔

2 ۔۔۔۔۔۔ اور جب عثان غنی " گھر کے اندر محصور تقریق آیک روز گھر کی دیوار پر پڑ ھے اورلوگوں سے خطاب کر کے فرمایا کہ میں تمہیں خدا کی تم دیتا ہوں کہ کیا تم جانے ہو کہ آ مخضر ت یہ ہے فرمایا ہے کی مسلم کا قتل اس وقت تک جائز نہیں جب تک اس سے تین کا موں میں رکوئی کا م مرزد نہ ہو اور دو قینوں یہ میں :''زندی بعد احصانه و کفر بعد اسدلام وقت ل نفساً بغیر نفس ، نسائی ج ۲ ص ۱٦٩ باب مایحل به دم المسلم / تر مذی / ابن ماجه ''بیا ہونے کی صورت میں زنا کرنا اور اسلام کے بعد کا فر ہونا اور کی شخص کو بغیر حق تے تی کرتا ۔

كنز العمال ج ١ ص ٩١ باب الارتداد "جوم اب دين اسلام كوبد ا قل كردو. (بخارى دسلم)

المسسسة من جحد آيت من القرآن فقد حل ضرب عنقه • ابن ماجه عن ابن عباس ص ١٨٢ باب اقامة الحدود ''جُوْض قرآن کی کی آیت کا انکار کرے اس کی گردن ماردینا حلال ہو گیا۔ بیسب حدیثیں ہیں جو صحاح کی کتابوں میں موجود ہیں اور اکثر صحیحین بخاری دسلم میں مذکور ہیں۔ان تمام فرامین نبویہ کے ہوتے ہوئے ایڈیڈر پیفا م صلح کا یہ کہنا کس قدران کے علم کی داددیتا ہے کہ'' سنت نبویہ میں قتل مرتد کا کوئی اسوہ نہیں ملتا'' اس کے جواب میں ہم بجزاس کے کیا کہیں کہ حمارے نبی کر یہ میں تی ہے کہ دین اور آ پھایت کی احادیث میں دخل دینا ہی ان کی اصولی غلطی اور خوانخواہ دخل در معقولات ہے۔ان کو چاہئے کہ دو اپنے مہدی 'میں' نبی میکا ئیل عینی مولی ابراھیم' آ دم' مرد عورت حاملہ خاکھنہ خرض ہر رنگی مقتد آ کی عبارات اور اس کے او هیڑین میں لگے دہیں اور احکام اسلا میہ کوان لوگوں تے ہیں دکریں جواس کے اہل ہیں۔ خلفائے راشد مین شاور قرآل مرتد

اس بحث میں سب سے پہلے افضل الناس بعد الانبیاء خلیفہ اول حضرت ابو بکرصد یق اکبرؓ کاعمل ملاحظہ فرمائیے۔

اسسین شخ جلال الدین سیوطی تاریخ الخلفاء میں حضرت عرّ نے نقل کرتے ہیں کہ جب آ تخضرت تلایق کی دفات ہوئی اور یہ یہ کاردگر دیں بعض عرب مرتد ہو گئو خلیفہ وقت صدیق اکر ٹری محضرت تلایق کی دفات ہوئی اور یہ یہ کاردگر دیں بعض عرب مرتد ہو گئو خلیفہ وقت صدیق اکر ٹری عظم کے مطابق ان کو تل کے لئے کھڑے ہو گئے اور تجب یہ کہ فاروق اعظم عبد الله مربع شری عظم کے مطابق ان کو تل کے لئے کھڑے ہو گئے اور تجب یہ کہ فاروق اعظم عبد الله اللہ یہ سرالا راس وقت ان کو تل کے لئے کھڑے ہو گئو اور تجب یہ کہ فاروق اعظم عبد الله یہ سرالا راس وقت ان کو تل کے لئے کھڑے ہو گئو اور تا ہے ۔ لیکن یہ خدا ک حدود تخص جن میں مسابلت سے کام لیزا صد یق اکر گئ نظر میں مناسب نہ تفار اس لئے فاروق اعظم مردوق تعظم کے جواب میں بھی یہی فرمایا: '' مدید ات مدیق اکر گئ نظر میں مناسب نہ تفار اس لئے فاروق اعظم مردوق تحظم کے جواب میں بھی یہی فرمایا: '' مدید ات مدین اکر گئ نظر میں مناسب نہ تفار اس لئے فاروق اعظم مردوق تعظم کے جواب میں بھی یہی فرمایا: '' مدید ات مدین النہ ی مناسب نہ تفار اس لئے فاروق اعظم مردوق من جن میں مسابلت سے کام لیزا صدی یو ہ من اللہ لا جاھد ھم ما استمسل السیف فی یہ دی ، تارید ی النہ ی میکن اللہ وا نقطع الوحی واللہ لا جاھد ھم ما استمسل السیف فی یدی ، تارید ی الخلفاء ص ٦٦ فصل وق من مردوران سال وقت تک جہاد کر تارہوں گا جب تک میرا ہا تھ منظم ہوگئی ۔ خدر تو الغا ہو اور کی منظم مردوران سال وقت تک جہاد کر تارہوں گا جب تک میرا ہا تھ مردوران ہیں ہو ہو ی بحد تی دوات کر ہوگی ہو گیا اور اجما کی قوتوں سے مرتدین پر ہوگئی ۔ خداری میں سے بہت سیند تین کر دینے گئے۔

 تاريخ الخلفاء ص٦٢ فصل في ما وقع في خلافته طبع اصح المطابع كراجي) اس دانعہ سے بیج پابت ہوا کہ آنخضر تعلیق کے بعد ہرمد کی نبوت مرتد ہے۔اگر چہ دہ کی تتم کی نبوت کادعویٰ کرے یا کوئی تا دیل کرے۔ کیونکہ مسلمہ کذاب جس کوصدیق اکبڑ نے قتل کرایا ہے وہ آ تخفرت تليت كى نبوت ورسالت كامكرنيس تحار بلكما بني اذان مي اشد و ان محمداً رسول الله . كاعلان كرتا تحا- (تاريب طبرى ج ١ حصه دوم ص ١٠٠ 'اردونيس اكيرى الاجور ) پحرجس جرم میں اس کومر تد واجب القتل ، سمجعا گیا وہ صرف مدتھا کہ آ ب اللغة كى نبوت كو ماننے کے باد جوداین نبوت کابھی دعویٰ کرتا تھا۔ جبیہا کہ مرزا قادیانی کابعینہ یہی حال ہے۔ ۳ ...... بحر ۲ اجرى ميں بحرين ميں کچھاوگ مرمد ہو گئے تو آ بے نے ان کوقش کے لتح علاءابن الحضر مي كورواندكيا-(تاريخ الخلفاء ص ٢٣) ابی جہل کوظلم فر مایا۔ (تاريخ الخلفا، ص٦٢) اہل بخیر میں سے چندلوگ اسلام ہے پھرے تو صدیق اکبڑنے بعض مہاجرین کوان کے لئے بھیجا۔ (تاريخ الخلفا، ص٦٢) ۲ ......ای طرح زیاد بن لبید انصاری کوایک مرتد جماعت کے قُتل کے لئے علم (تاريخ الخلفا، ص٦٢) -16,2 یہ تمام واقعات وہ ہیں جواسلام کے سب ہے پہلے خلیفہ اورافضل الناس بعد الانبیاء کے حکم ہے ہوئے اور صحابہ کرام کے ہاتھوں ان کاظہور ہوا۔ صحابہ کرام کی جماعت تھی جو کس خلاف شرع علم کودیجنا موت سے زیادہ نا گوار مجھتی تھی ۔ کیے ہوسکتا تھا کہ اگر معاذ اللہ صدیق ا کبڑ مجھی کمی خلاف شریعت تحکم کا ارادہ کرتے تو تمام صحابہ کرام ؓ ان کی اطاعت کر کیتے ادرخون ناحق میں اپنے ہاتھ رنگتے ؟ \_ لہذا بید واقعات اور ای طرح باقی تمام خلفائے راشد ین کے واقعات تنباصديق اكبرُوغير وكاعمل نبيس بلكهتما مصحابه كرام كاجماعي فتوى ب كدشر ايعت ميس مرتد کی الل ہے۔ خليفه ثاني فاروق أعظم اورقل مرتد ا...... آپ معلوم کر چکے ہیں کہ مذکور الصدر تمام واقعات میں فاروق اعظم بھج

صديق اكبر كح ساتهادرش مك مشوره تتھ۔ فاروق أعظم في چند مرتدين كے متعلق اپنے لوگوں ہے کہا كہ ان كوتين روز تک اسلام کی طرف بلانا جا ہے اور روزاندان کوایک ایک روٹی دمی جائے ۔اگر تین روز تک نصیحت کے بعد بھی ارتداد ہے تو بہ نہ کریں توقتل کر دیا جائے۔(کنذ العمال ج ۱ ص ۳۱۲ تا ۳۱۳' اس متم کی متعد دروایات میں ) خليفه ثالث حضرت عثما بخني أورقتل مرتد ا ..... جوا حادیث ہم اور نقل کر آئے ہیں ان میں گزر چکا ہے کہ حضرت عثمانً فل مرتدكوة مخضرت يتلين كافرمان تجحت تصادرلوكول اا كي تصديق كرات تت -۲ ...... کنزالعمال میں بحوالہ بیہتی نقل کیا ہے کہ حضرت عثمان خفر ماتے ہیں :'' ہے ن كفر بعد ايمانه طائعا فانه يقتل ، كنز العمال ج ١ ص ٣١٣ حديث ١٤٧٠ باب حکہ الاسدلام ، ''جوشخص ایمان کے بعدایٰ خوشی سے کافر ہوجائے اس کُوْل کیا جائے۔ ۳ …… سلیمان ابن مویٰ ؓ نے حضرت عثمانؓ کا دائمی طرزعمل یمی فقل کیا ہے کہ مرتد کوتین مرتبہ تو بہ کرنے کے لئے فرماتے تھے۔اگر قبول نہ کر تأقل کردیتے تھے۔ (كنز العمال برا ص٢١٣ حديث ١٤٧١) ۔۔ امام الحدیث عبدالرزاق ؓ نے نقل کیا ہے کہ ایک مرتد حضرت ذی النورین ؓ کی خدمت میں لایا گیا۔ آپ نے اس کوتین مرتبہ تو بہ کی طرف بلایا۔ اس نے قبول نہ کیا تو قتل (كنز العمال ج ١ ص ٢١٢ حديث ١٤٧٢) كرديا\_ ۵ ....... حضرت عبدالله بن مسعود ف ایک مرتبد اہل عراق میں ہے ایک مرتد جماعت کو گرفتار کیاادران کی سزا کے بارے میں مشورہ کے لیے حضرت عثمانؓ کی خدمت میں خط لكهارة ب في جواب مي تحريفر مايا: "اعد ض عليهم دين الحق فان قبلوها فخل عنهم وان لم يقبلوها فاقتلهم · كنز العمال ج ١ ص ٣١٣ حديث ١٤٧٣ "أن ير دین حق چیش کرد ۔ اگر قبول کرلیس توان کوچھوڑ دو۔ ورنہ قبل کردو۔ خليفه رابع حضرت على كرم اللدوجهه اورقل مرتد ا......امام بخاریؓ نے نقل کیا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے بعض مرتدین کوتل

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

(كنزالعمال ج ١ ص ٢١٤ حديث ١٤٧) يدان خلفائ راشدين كاتحكم عمل جن ك اقتداء ك لختمام امت اسلاميه مامور ب اورجن ك متعلق آ تخضرت تليشة كاارشاد ب: "عليكم بسنتى وسنة الخلفاء الداشدين ، مشكوة ص ٣٠ باب الاعتصام بالكتاب والسنة ""تم يرلازم ب كهيرى سنت ادر خلفات راشدين كى سنت كى اقتدا كرو-

کیاقل مرتد کے لئے محاربداور سلطنت کا مقابلہ شرط ہے؟

جاری مذکور مبالاتح بریمی اس کا کافی جواب آ چکا ہے۔ کیونکہ اول توجوا حادیث سزائے مرتد کے بارے میں نقل کی گئی ہیں۔ان میں کوئی محارب اور مقابلہ کی شرط نہیں۔ بلکہ عموماً مرتد تے قتل کا اعلان ہے۔اس کے بعد جن اوگوں کو خلفائے راشدین ٹے سزائے ارتد اد میں قتل کیا ہے۔ان میں دونوں تسم کے آ دمی ہیں۔وہ بھی جومر تد ہونے کے بعد محاربہ کے لئے کمر بستہ ہوتے اور وہ بھی جن سے کسی قسم کا ارادہ فسادیا محاربہ کا خلام نہیں ہوا۔وہ لوگ جو قتل مرتد کو بہ کہ کر از ادینا چا چا

استیصال کی فکر کی اوران میں ہے بہت ہے آ دمی موت کے گھا ف اتارد بے۔

(فتح البارى ص ٢٣٩ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ مال حكم المرتد والمرتده) ظيف معظم بالله ف الم عجد خلافت مي ابن الي الغراقيركواس لي قتل كيا كدوه اسلام مرتد بوالتحام قاضى عياض في غير ف شقاء مي بهت مرتدين تحقل كا ذكر كرف ك يعد لكها ب: "وفعل ذالك غيرو احد من الخلفاء والملوك بالشباهم واجمع علماء وقتهم على صواب فعلهم "اوربهت صطفاءاوربادشا بون فرتدين كران كي ماتحالياتى معامله كيا باوران ك زمانه كاماء ف ان فعل كوموافق شرع بوف پراتفاق كيا ب

(شفا، ص ۲۰۷۲ م ۲) بعیں ان مخضر گزارش میں تمام خلفاء کی تاریخ اوران کے قبل کے واقعات کا ستیعاب کرنانہیں ہے۔ بلکہ چند خلفاء اسلام کے طرز عمل کا نمونہ پیش کرکے ایڈ میر پیغام صلح کو یہ دکھلا دینا ہے کہ آن نعمت اللہ مرزائی کے قبل پر کسی وجہ ہے جو طرح طرح کے الزام وولت کا بل پر لگائے جارب میں وہ در حقیقت تہ صرف تمام خلفائے اسلام اور اسلامی سیاست پر عیب لگانا ہے۔ بلکہ خلفائے راشدین کی سنت پر بیہودہ اعتراض اور احکام قرآ نیہ اور احادیث نبویہ پر الزام ہے۔ (نعوذ باللہ)

آئمهار بعداورش مرتد

ایڈیٹر پیغام صلح نے جہاں تمام احکام قرآئیدا دراحادیث نبویدا در تعامل سلف کو پس پشت ذال کرقل مرتد کا انکار کردیا تو کیا عجب ہے کہ اس نے فقہ خفی کے ساتھ بھی یہی معاملہ کیا ادر نہایت دقاحت کے ساتھ کہہ دیا کہ:''فقہ خفی میں اس کی کوئی تصریح نہیں ملتی۔''ہم یہ دکھلا ناچا ہے بیں کہ مرتد کے لئے سزائے موت قبل نہ فقط فقہ خفی کا متفق علیہ مسلہ ہے ملکہ کل فقہائے امت ادر بالحضوص آئمہ اربعہ کا اجماعی تھم ہے۔ ریکھ دیا مام اعظم الوح نیف ہے۔

ديمحوجامع صغير ص ٢٥١ باب الاوتداد والحاق بدار الحرب مصنفه «مرتام مُمَّة" ويعرض على المرتد حراً كان اوعبداً الاسلام فان ابي قتل ٠ مرتد پر اسلام پیش کیا جائے ۔ خواہ دوہ آزاد ہو یا خلام ۔ پس اگر انکار کر بے تو قمل کر دیا جائے ۔ اور طلاحظہ بو: ' قال محمد أن شاء الا مام آخر المرتد ثلاثا ان طمع فی توبة او ساله عن ذالك المرتد وان لم يطمع فی ذالك ولم يساله المرتد فقتله فلا باس بذالك ، موطا امام محمد باب المرتد ص ٢٧٦ ' حضرت امام محد قرمات ميں كدا گرامام کو يو قرح ہو كہ ير مرتد تو بكر لے كايا خود مرتد معلت طلب كرت مام محد قرمات ميں كدا گرامام اس كے قتل كوم تو تركر دے اور اگر نداس كوتو بدكى تو قع مواور نہ خود مهلت طلب كرے - ايكى صورت ميں اگرامام اس كو بلام بلت د ي قتل كرد نے تو مضا كته بيں ۔ حضرت امام مالك

عمل ہے جو حضرت فاروق اعظمؓ نے فرمایا۔ یعنی مرتد کو تین روز مہلت دے کرتو بہ کی طرف با!یا جائے۔اگرتو بہ نہ کریتو قتل کردیا جائے۔ حضرت امام شافعیؓ

حضرت امام شانعیؓ سے اس مسئلہ میں دوروایتی ہیں۔اول میہ کہ مرتد کوکوئی مہلت نہ دی جائے۔ بلکہ اگروہ وہ ہیں تو بہ نہ کر بے تو فوراقتل کر دیا جائے۔اور دوسری میہ کہ تین دن کی مہلت دینے کے بعد تو بہ نہ کرنے کی صورت میں قتل کر دیا جائے۔ حضرت امام احمد بن حنبالؓ

امام احمرین حنبل کی کہ میں یہی مذہب نیش کیاجاتا ہے۔ (شداء ص۲۲۶ ج۲) اس قدر گزارش کے بعد ہمارے خیال میں کسی مسلمان کو جس طرح اس مسئلہ کے حکم میں شک دشید کی گنجائش نہیں رہتی ۔ اس طرح اس میں بھی شبتہیں رہتا کہ مرزائی حضرات قطعیات اسلامیہ سے انکار کردیتے اور بے حیائی کے ساتھ نصوص شرعیہ کے ٹھکرانے کوکوئی بڑی بات نہیں سمجھتے ۔ ویحسبونہ ہینا آو ہو عنداللہ عظیم!

بنده محتر فيج عفاءاللدعنه مدرس دارالعلوم ديويند رق الاول ۲۳۳۱ ه

شیز ان کی مصنوعات کامائرکاٹ کیجئے!

شیز ان کی مشروبات ایک قادیانی طا نُفہ کی ملکیت میں۔افسو س کہ ہزار ہا سلمان اس کے خریدار بیں۔ ای طرح شیر ان ریستوران جولا ہور 'راولپنڈی ادر کراچی میں بڑے زورے چلائے جارے ہیں۔ ای طائفے کے سر براہ شاہ نواز قادیانی کی ملکیت میں۔ قادیاتی شیز ان کی سر پر ستی کرنا اپنے عقیدہ کا جزد سمجھتا ہے۔ کیو نامہ اس کی آمدنی کا سولہ فیصد حصہ چناب تگر ( سابقہ ربوہ ) میں جاتا ہے۔ بس سے مسلمانواں او م تد بنایا جاتا ہے۔ مسلمانوں کی ایک خاصی تعداد ان ریستوران کی متنقل گاہک ہے۔ اے بیہ احساس ہی نہیں کہ وہ ایک مرید ادارہ کی گابک ہے اور جو چیز کسی مرید کے بال پکتی ہے وہ طلال شیں ہوتی۔ ثیزان کے مسلمان گاہوں ےالتماس ہے کہ دواینے بھول پن پر نظر ٹانی کریں۔ جس ادارے کا مالک ختم نبوت سے متعلق قادیانی چو چلوں کا معتقد ہو مرزاغلام احمد قادیانی کو نبی مانے اور سواد اعظم اس کے نزدیک کا فر ہو اور جہاں ننانوے فیصد ملازم قادیانی ہوں ایک روایت کے مطابق شیز ان ک مصنوعات میں چناب تکر کے بہدشندی مقبرہ کی مٹی ملائی جاتی ہے۔ اے فرزندان اسلام! آج فیصلہ کرلو کہ شیز ان اور ای طرح کی دوسر ی قادیانی مصنوعات کے مشروبات نہیں پیؤ گے اور ثیز ان کے کھانے نہیں کھاؤ گے۔اگر تم نے اس

روہ سے پہلی ہیں جورد میر کا سے تالے میں تاریخہ آئے تو قیامت کے سے اعراض کیااور خورد دونوش کے ان اداروں سے بازینہ آئے تو قیامت کے دن حضور علیقے کو کیاجواب دو گے ؟۔ کیاتمہیں احساس نہیں کہ تم اس طرح مریددں کی پشت یابی کررہے ہو۔

دعاوىم تصرت مولا نامفتي محدشفيع ديوبندئ

بسر اله الردم الرديم!

تعارف

شیخ الاسلام حضرت مولانا سید محمد انور شاہ کا شیر کی بدایت پر آپ کے شاگردان رشید حضرات اکابر دیو بند نے قادیا نیت کی تر دید میں رسائل لکھے اور ردقادیا نیت کے لٹر پچ میں ایک گرانفتر رذخیر وعلی جح کردیا۔ تب اس زمانہ میں ہمارے مخدوم حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحبؓ نے ''دعادی مرزا'' رسالہ تحریر فرمایا۔ نئے حوالجات کے ساتھ پیش خدمت کرنے کی سعادت حاصل کرد ہے ہیں۔خلہ حمدللہ او لا و آخر آ!

بسم الله الرحمن الرحيم!

دعاوى مرزا

الحمدللة وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى خصوصاً على سيدنا محمد المجتبى ومن يهديه اهتدى! يوں تو مبرى بھى ہوسيلى بھى ہو سلمان بھى ہو

تم شبھی کچھ ہو بتاؤ تومسلمان بھی ہو

دنیا میں بہت سے گمراہ فرقے پیدا ہوئے اور آئے دن ہوتے رہتے ہیں ۔ کین مرزائی فرقہ ایک بحیب چیسان ہے کہ اس کے دعوے اور عقید ے کا پید آج تک خود مرزائیوں کو بھی نہیں لگا۔ جس کی دجہ اصل میں بیہ ہے کہ اس فرقے کے بانی مرزا قادیانی نے خود اپنے وجود کو دنیا کے سامنے ایک لایٹی معے کی شکل میں پیش کیا ہے اور ایسے متناقض اور متفادعوے کئے کہ خود ان کی امت بھی مصدیب میں ہے کہ ہم اپنے گرد کو کیا کہیں ۔ کوئی تو ان کو مستقل صاحب شریعت ہی کہتا ہے ۔ کوئی غیر تشریعی نبی مانتا ہے ۔ اور کی نہ ان کی خاطر ایک نی تسم کا نبی لغوی تر اشا ہے اور ان کو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

اور بد حقیقت ہے کہ مرزا تادیانی کاوجودا یک ایسی چیتان ہے جس کاحل نہیں۔انہوں نے اپنی تصانیف میں جو تجھات متعلق لکھا ہے اس کود کیھتے ہوئے بیت معین کرما بھی دشوار ہے کہ مرزا تادیانی انسان میں یا اینٹ پھر۔مرد ہیں یا عورت۔مسلمان میں یا ہندو۔مہدی ہیں یا حارث ۔ولی میں یا نبی فرشتے ہیں یا دیو جیسا کہ دعاوی مندرجہ رسالہ ہذا ہے معلوم ہوتا ہے۔ دوں دو سیافام دیا جائے گا۔

مرزائيوں كے تمام فرقوں كوكھلا چيلنج؟

د محویٰ کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ مرزائی امت کے تینوں فرتے مل کرقیا مت تک پیچی متعین نہیں کر سکتے کہ مرزا قادیانی کا دعویٰ کیا ہے اور وہ کون ہے اور کیا ہے؟ ۔ دنیا ہے اپ کو کیا کہلوانا چاہتا ہے؟ ۔ لیکن جب ہم ان کی تصانیف کو نحور ۔ پڑ ستے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ دعاوی میں اختلاط واختلاف بھی ان کی ایک گہری چال ہے۔ وہ اصل میں خدائی کا دعویٰ کرنا چاہتا تھا۔ لیکن سمجھا کہ تو م اس کو تسلیم نہ کر ے گی ۔ اس لئے تدرت کے کام لیا۔ پہلے خادم اسلام میل تا ہے بچر مجد د ہوتے ۔ پھر مہدی ہو گئے۔ اور جب و یکھا کہ قوم میں ایسے یوقو فوں کی کی نہیں جو ان کے ہر دعو نے و پھر مہدی ہو گئے۔ اور جب و یکھا کہ قوم میں ایسے یوقو فوں کی کی نہیں جو ہونبار مرد نے اپ آخری دعو ے خدائی کی بھی تمبید ڈال دی تھی ۔ جس کی تصد این کا خلام بھی نئی روشن اور نے فیش کا بن گیا ہوتا۔ خود مرز ا قادیا نی کی عبارات ذیل میں اس تد ریچی تر قال اس کر سب پر ہمار ۔ دعو کے گواہ ہیں ۔ مرز ا قادیا نی کی عبارات ذیل میں اس تد ریچی تر قاد اس کے سب پر ہمار ۔ دعو نے کہ گواہ ہیں ۔ مرز ا قادیا نی کی عبارات ذیل میں اس تد ریچی تر قاد اس کے سب پر ہمار ۔ دعو کے کہ گواہ ہیں ۔ مرز ا قادیا نی کی عبارات ذیل میں اس تد ریچی تر قل اور اس

''میر بی دعوت کے مشکلات میں سے ایک رسالت ایک دحی البلی ایک مسیح موعود کا دعویٰ تھا۔''

پھر کہتے ہیں کہ علاد واس کے اور مشکلات میہ معلوم ہوتے ہیں کہ بعض اموراس دعوت میں ایسے سے کہ ہرگز امید ندیتھی کہ قوم ان کوقبول کر سکے۔ اورقوم پر تو اس قدر بھی امید ندیتھی کہ دہ اس امر کوبھی تسلیم کر سکیس کہ بعد زمانہ نبوت دحی غیر تشریعی کا سلسلہ منقطع نہیں ہوا اور قیامت تک باقی ہے۔ نیز حقیقت الوحی کی عبارت ذیل بھی خوداس قدر یجی ترقی کی شاہد ہے جس سے صاف

تھے۔اورابے آپ کونجی نہیں کہتے تھے۔بعد میں ارزانی غلہ نے نبی بنادیآ۔ لکھتے ہیں: "ای طرح ادائل میں میرا یہی عقیدہ تھا کہ بچھ کو پیج این مریم ہے کیا نسبت ہے۔ وہ نی تھےاورخدا کے بزرگ مقربین میں ہےاورا گرکوئی امرمیر ی فضیلت کے متعلق خاہر ہوتا تھاتو میں اس کوجز دی فضیلت قرار دیتا تھا تکر بعد میں جوخدائے تعالٰی کی دحی بارش کی طرح میرے پر نازل ہوئی۔اس نے مجھےاں عقید ہ پر قائم ندر ہے دیاادرصریح طور پر نبی کا خطاب مجھے دیا گیا۔'' (حقيقت الوي ص ١٣٩ • ١٥ روحاني خزائن ج٢٢ ص ١٤٢ ١٨٢) اس کے بعد ہم مرزا قادیانی کے دعادی خودان کی تصانف سے مع حوالہ صفحات نقل کرتے ہیں جودعوے متعدد کتابوں اور مختلف مقامات پرموجود ہیں۔ بغرض اختصار عمارات توان میں سے ایک بی کفش کردی گئی ہے۔ باقی کے حوالہ صفحات درج کئے گئے ہیں۔ بند دمجمة شفيع ديوبندي عفى الله عنه دعافاه • ٦ ربح الثاني ٥٣٣١ ٥ ا..... ببلغ اسلام اور صلح ہونے کا دعویٰ '' بیاجزمؤلف براہین احمد پرخضرت قادر مطلق جل شاننہ کی طرف سے مامور ہوا ہے ، کہ بنی اسرائیلی سیج کے طرز پر کمال مسکینی وفروتنی اورغر بت اور تذلل دیواضع ہے اصلاح خلق کے اليكوش الم (مجموعداشتهارات نام ٢٢) ''اب بتلائمیں کداگر یہ عاجز حق پرنہیں ہےتو پھر وہ کون آیا جس نے اس چودھویں صدی کے سر برمحد دہونے کاابیاد توٹی کیا جیسا کہ اس عاجزنے کیا۔'' (ازالهاد مام ۲۵٬ فراتن ج ۲۳ ۴۷ الخص) ۳..... محدث ہونے کادعوی "اں میں چھٹک نہیں کہ یہ عاجز خدائے تعالٰی کی طرف سے امت کے لئے محدث ہوکر آیا ہےاور محدث بھی ایک معنے سے نبی ہوتا ہے۔ گواس کے لئے نبوت تا مہنیں گرتا ہم جزئی طور يروه ايك نبى ب- " (توضيح المرام ١٨ ' فزائن ج ٢٠ ، ٢٠ از الداد بام ص ٨٨ فزائن ج ٢٠ ٢١٧) اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

معلوم ہوتا ہے کہ پہلے مرزا قادیانی ختم نبوت کے قائل تتصادر کمی نبی کا پیدا ہونا حائز نہ رکھتے

این دجی کے بالکل قرآن کے برابر داجب الایمان قطعی ہونے کا دعویٰ ' میں خدا کی تیکس برتی کی متواتر وحی کو کیونکررد کرسکتا ہوں ۔ میں اس کی اس پاک وحی پرالیا ہی ایمان لاتا ہوں جیسا کہ ان تمام وحیوں پر ایمان لاتا ہوں جو مجھ سے پہلے ہوچکی ہیں۔'' ( حقيقت الوحيص • ١٥ انخرائن بي ٢٢ ص ١٥٢) سارے عالم کیلئے مدارنجات ہونے کا دعویٰ اور بیرکہ اپنی امت کے سوا امت محمر بیہ کے جالیس کروڑ سلمان کافرجہنمی ہیں '' کفر دو قتم پر ہے۔ ایک کفر کہ ایک تخص اسلام ہے ہی انکار کرتا ہے اور آ تخضرت يتليق كوخدا كارسول نبيس مانتابه ددسرب بيدكفر كه مثلا وهميج موعود كونبيس مانتا اوراس كو بادجودا تمام ججة کے جمونا جامتا ہے۔جس کے مانے اور سچا جانے کے بارہ میں خداور سول نے تا کید کی ہےاور پہلے بنیوں کی کمایوں میں بھی تا کید پائی جاتی ہے۔ پس اس لئے کدو وخدادر سول کے فرمان کامنگر ہے کافر ہے۔ادرا گرغور ہے دیکھا جائے تویہ دونوں قسم کے کفرایک ہی قسم میں داخل میں۔ ( حقيقت الوحي ص ٢٩ ٤ الخزائن ب ٢٢ص ١٨٥) ''اوراس بات کوتقریباً نوبرس کا عرصه گزرگیا که جب میں دبلی گیا تھااورمیاں نذیر حسین غیر مقلد کودعوت دین اسلام کی گئی۔'' (ارجین نمبر ۳ حاشیص ۳ خزائن ج ۱۸ صاحب ۱ حاشیہ) يهى دعوى سيرت الابدال انجام آعظم دغير ويس بحى مذكور ب-ادركت بي كه: "اب دیکھوخدانے میری دحی ادرمیری تعلیم ادرمیری بیعت کونوح کی کشتی قرار دیا ادرتمام انسانوں کے (اربعين نمير مص المنتزائن ج 2اص ١٣٥) . لتحاس كومدارنجات تفهرابا يُ ۲ .....مستقل تشریعی نبی ہونے کا دعویٰ اور بیہ کہ وہ احادیث نبو بیہ پر حاکم ہے جس کوجا ہے قبول اور جس کوجا ہے ردّ ی کی طرح بھینک دے ''اور بچھے بتلایا گیا تھا کہ تیری خبرقر آن اورحدیث میں موجود ہےاورتو بھی اس آیت کا مصداق ب-هوالذى ارسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين کیلہ !(ابجازاحمدی میں بنزائن بن ۱۹ میں ۱۱۳) اس عبارت میں نبوت تشریعی کے ساتھ ساتھ سبھی دعویٰ ب كه جهار برول يا الله اب آيت ك مصداق نبيس جوصرت كفر ب اوركبتا ب كه: " اكركبوكه

صاحب الشريعة افتراء كرك بلاك ہوتا ہے نہ ہرا يك مفترى تو اول تو يد دعوىٰ بے دليل ہے۔ خدانے افتراء كے ساتھ شريعة كى كوئى قيد تبييں لگائى ۔ ماسوائے اس كے يہ بھى تو سمجھو كەشريعة كيا چيز ہے۔ جس نے اپنى دحى كے ذرايعہ چندا مراور نہى بيان كے ۔ وہى صاحب شريعة ہو كار ير يعن ہو گيا ۔ پس اس تعريف كى رو سے بھى ہمار ے مخالف ملزم بيں ۔ كيونكہ ميرى دحى ميں امر بھى اور نہى بھى \_ مثلا يہ البام: ' قسل لسلمو منين يغضوا من ابصار ھم ذالك از كى لھم ، ' ' يہ ہرا بين احمد يہ ميں ورت ہے اور اس ميں امر بھى ہوا در نہى بھى اور اس پر تيس برى كى مدت بھى گزر گى اور ايسا ہى اب البام: ' قسل لسلمو منين يغضوا من ابصار ھم ذالك از كى لھم ، ' ني ہرا بين احمد يہ ميں ورت ہے اور اس ميں امر بھى ہوت بيں اور نہى بھى ۔ (ار بعین نبر میں لہ خزا ميں اب تك ميرى دوى ميں امر بھى ہوت بيں اور نہى بھى ۔ (ار بعین نبر میں لہ خزا ميں ميں ميں تك ميرى دوى ميں امر بھى ہوت ميں اور نہى بھى ۔ (ار بعين نبر میں لہ خزائن ن كام ہمر) تحد يو بي ميں امر بھى ہوت بيں اور نہى بھى ۔ (ار بعين نبر میں لہ خزائن ن كام ہمر)

حدیث بنیاد نبیس بلکہ قرآن اوروہ وہ جن جو میرے پر نازل ہوئی۔ ہاں! تائیدی طور پر وہ حدیثیں بھی پیش کرتے ہیں جو قرآن شریف کے مطابق ہیں اور میری وہ کے معارض نبیس اور دوسر ک حدیثوں کوہم رڈی کی طرح پھینک دیتے ہیں۔'' (اعجازاحہ ی میں سام انتخاب کن نہ اس ۱۳۰۰) ساا۔۔۔۔۔اپنے لیئے دس لا کھ معجز ات کا دعویٰ

''اور میں اس خدا کی متم کھا کر کہتا ہوں کہ جس کے باتھ میں میر کی جان ہے کہ ای نے جمھے بھیجا ہے اور ای نے میر انام نجی رکھا ہے اور انٹی نے مجھے سیچ موعود کے نام سے رکار اے اور اس نے میر کی تقدریق کے لئے بڑے بڑے نشانات خاہر کئے جو تین لا کھ تک چینچتے ہیں۔'' (تتر حقیقت الوق ص ۱۸ خزائن ج۲م ۳۰۰۵) اور براہین احمد یہ حصہ پنجم میں '' دن لا کھ تک چینچتے ہیں۔'' کی ہے۔'' سراہیں احمد العقدین سے افضل ہونے کا دعوی کی اور سب کی تو ہین

'' بلکہ بچ تو بیہ ہے کداس نے اس قد رججزات کا دریا رواں کردیا ہے کہ با شنتاء ہمارے نی ایس کے باقی تمام انہیا ، علیم السلام میں ان کا ثبوت اس کثر ت کے ساتھ طعی اور یقینی طور پر محال ہےاور خدانے اپنی ججت پوری کردی ہے۔اب چاہے کوئی قبول کرے یا نہ کرے۔''

(تمد مقيقت الوق ص ٢ ٣٠ فزائن ب٢٢ ص ٥٤ ٥)

۵۱ ..... آ دم التليف الجوف كادعوى لکھتے ہیں کہ خدا تعالیٰ نے ان کواس کلام میں آ دم الطنی تحرار دیا ہے:''سے آ آ د ہ (اربعین نمبر سوس ۲۳ روحاتی خزائن ج ۷ اص ۱۳'۱۱۹) اسكن انت وزوجك الجنة '' ۲۱..... ابراتیم القلینان ہونے کا دعوی " آیت " وات خذوا من مقام ابراهیم مصلی "اس کی طرف اشار و کرتی ب ک جب امت محمد بید میں بہت فر " ہوجا نیں گے۔ تب آخرز ماند میں ایک ابراهیم پیدا ہوگا ادران یے فرقوں میں و وفر قد نجات یا ئے گا کہ اس ابراهیم کا پیرو ہوگا۔'' (اربعین نمرسص ۳۴ خزائن بت ۱۷ ما ۱۳۰) 21 أو تاليك بون كادعوى ١٨ ليقو الملية بون كادعوى 19 موى الفيد بوت كادتوى ٢٠ داؤد الفيد بوت كادتوى ri شت الطيع بيوني كادعوى ٢٢ يوسف الطيع بوني كادعوى ٢٣ الحق المليكة بوت كادعوى ٢٣ يجي الطليكة بوت كادعوى ٢٥ .... ا-اعيل القيمة بوني كادعوي " مين آ دم مون مين شيث مون مين توج مول مين ابراهيم مون مين اتخق مول مين ا ساحیل بون میں یعقوب بون میں یوسف بون میں موٹی ہوں میں داؤ د ہون میں عیسیٰ ہوں اور آ تخضرت فالمنتج کے نام کا مظہراتم ہوں ۔ یعنی ظلی طور پر میں محمد اور احمد ہوں ۔'' ( جاشر حقيقت الوحي ص ٢٢ خزائن ج ٢٢ ص ٤٦) ۲۷ میٹی این مریم اللیک ہونے کا دعویٰ "اس خدائی تعریف جس نے تحق سیج بن مریم بنایا۔" ( حاشیہ حقیقت الوق ص الا خزان ن ۲۴ س ۷۵) بد د توی تقریباً سب بی کتابوں میں موجود ہے۔ ٢ یعیسی الطبیع افضل ہونے کا دعویٰ اوران کومغلظات بازاری گالیاں ابن مریم کے ذکر کو چیوڑو … اس سے بہتر غلام احمد ہے (113 IU. P. + ' 5. 17 5 AND + 11)

"خدات اس امت میں سے سیح موعود بھیجا جواس پہلے میں سے اپنی تمام شان میں بہت بڑ ھکر ہے۔ بچھ تم ہے اس ذات کی جس کے باتھ میر ی جان ہے اگر سیح این مرئم میر ب زمانہ میں ہوتا تو وہ کام جو میں کرسکتا ہوں ہر گز ند کر سکتا۔ اور وہ نشان جو بچھ سے ظاہر ہور ہے ہیں ہر گز ند دکھلا سکتا۔ "(حقیقت الوق م ۱۳۵ اخرائن ن۲ ۲۰ م ۱۵۷)" آپ کا خاندان بھی نہایت پا ک اور مطہر ہے۔ تین دادیاں اور نانیاں آپ کی زنا کا کر سی عور تین تعین جن کے خوان سے آپ کا وجود ظہور پذیر ہوا۔"(حاش مید انجام آتھ م م) خزائن ن ۱۳ م ۱۳۵۱)" دار معمول باتوں کا پیشین گوئی کیوں نام رکھا۔ "(منیمدانجام آتھ میں من خزائن ن ۱۴ میں ۱۳۰ سید بھی یاد رہے کہ آپ کوئسی قدر جھوٹ ہو لنے کی بھی عادت تھی۔"

(حاشی میں انجام آعظم میں انتخاب ن اس ۲۸۹) ۲۸ ..... نمو ح الطفیل بن سے افضل ہونے کا دعویٰ اوران کی تو بین ''اور خدائے تعالیٰ میرے لئے اس کثرت سے نشان دکھلا رہا ہے کہ اگر نوح الطفا کے زمانہ میں د ونشان دکھلائے جاتے تو دواوگ غرق نہ ہوتے۔'

(تتد حقيقت الوى م ٢٢ الخزائن ت ٢٢ م ٥٤٥)

٢٩ ..... مريم التلكة بوت كادعوى

'' پہلے خدانے میر انام مریم رکھااور بعدائں کے ظاہر کیا کہ اس مریم میں خدا گی طرف ۔ روح چکو کی ٹی اور پھر فر مایا کہ روح چھو تکنے کے بعد مریمی مرتبہ عیسوی مرتبہ کی طرف منتقل جو گیااوراس طرح مریم سے میسی پیدا ہو کراہن مریم کہاایا۔''

( حاشيدهيقت الوي ص ا اروحاني فرزان ن ٢٢ ص ٢٤ )

• ۳ ...... الخضرت الله کے ساتھ برابری کا دعویٰ

" یعنی محم مصطفی بیلینی اس دا - طراو محوظ رکھ کر اور اس میں ہو کر اور اس نام محمد واحمد ۔ مسمی ہو کر میں رسول بھی ہوں اور نبی بھی ۔ " (ایک تلطی کا ازالیص نے زر جانی تیز ائن ن ۱۸ ساما)" بار با بتلا چکا ہوں کہ میں بھو جب آیت : " و آخرین مند ھم لما یلحقو ادبھم ، " بروزی طور پرو ہی خاتم الا میا یہ ہوں ۔ " (ایک تلطی کا ازالیص ۱۸ خزائن ن ۱۸ ساما) اکثر ان اوصاف کوا پنے لئے ثابت کیا ہے جو آتخصرت بیلینڈ کے لئے مخصوص ہیں ۔ ۳۱ ..... بهارے نج علی افضلیت کا دعوی

" ہمارے نبی اکرم یک یہ کے بجزات کی تعداد صرف تین بزار کھی ہے۔ ' (تخد گلادید م " روحانی خزائن ج اس ۱۵۳) اور اپ مجزات کی تعداد برا بین احمد ید حصد پنجم ص ۹ ۵ خزائن ن ۲۱ ص ۲ پردل لا کھ بتلائی ہے: 'ل یہ خسف القصر السند پر وان لی غساالقمر ان السن ق ان ات ندک و " 'اس کے لئے یعنی آخضر تعلیق کے لئے چائد کے خوف کا نشان ظاہر ہوا اور میر بے لئے چائد اور سون دونوں کا ۔ اب کیاتو انکار کر کے گھ ۔ '( اعجاز احمدی سائد مان خزائن ن ۱۹ ص ۱۸۲) اس میں آپ تائی پر افضایت کے دعو سے ماتھ مجز وشق القمر کا انکار اور تو بین تھی ہے۔

۳۲ ..... میکا ئیل القالی جونے کا دعویٰ

"اوردانیال نبی نے اپنی کتاب میں میرانام میکائیل رکھا ہے۔"

( حاشيار بعين تمبر ٢٩ ص ٢٥ فرزائن بي ٢٢ ص ٢١٢)

۳۳.....خدا کی مثل ہونے کا دعویٰ ''اورعبرانی میں <sup>اغظ</sup>ی مصنے میکائیل کے میں خداکے مانند۔''

( حاشيدار بعين فمبر ٢٩ من ٢٥ فرائن ت ٢٢ مس ٢٢٣)

۳۴ .....ابخ بیٹے کاخدا کی مثل ہونے کا دعویٰ

"انا نبشرك بغلام مظهر الحق والعلى كان الله نزل من السماء · " (احتتاءم ٢٥، تراتي ٢٢م ٢٢)

۳۵ .....خدا کامینا ہونے کا دعویٰ "انت منی بمنزلة او لادی " (حاثیار بعین نبر ۲۹ ما فزائن ۲۵ ما ۲۵) ۳۲ .....اپن اندر خدا کے اتر آئے کا دعویٰ آپ کوالہام ہوا:"آواہن" جس کی تغییر خود ہی بی کرتے ہیں کہ: 'خدا تیرے اندر اترآیا۔'

( كتاب البريي الاخزائن ج ١٣ اص ١٠٢)

٢٢ .....خودخدا بهونا بحالت كشف اورز مين وآسان پيدا كرنا

''اور میں نے اپنے کشف میں دیکھا کہ میں خود خدا ہوں اور یقین کیا کہ وہی ہوں۔ (پھر کہتا ہے)اور اس کی الو ہیت جمع میں موجزن ہے۔ (پھر کہتا ہے) اور اس حالت میں یوں کہد رہا تھا کہ ہم ایک نیا نظام اور آسان اور ٹی زمین چاہتے ہیں تو میں نے پہلے تو آسان وز مین کوا جمالی صورت میں پیدا کیا۔ جس میں کوئی تر حیب اور تفزیق نتھی۔ پھر میں نے منشاء حق کے موافق اس کی مورت میں پیدا کیا۔ جس میں کوئی تر حیب اور تفزیق نتھی۔ پھر میں نے منشاء حق کے موافق اس کی تر تیب وتفزیق کی اور میں دیکھا تھا کہ میں اس کے خلق پر فادر ہوں۔ پھر میں نے آسان دنیا کو پیدا کیا اور کہا: ''ان از دینا السماء الدندیا بعصابیح ، ''پھر میں نے کہا اب ہم انسان کوئی کے خلق میں خاص ہوں کی اور میں دیکھا تھا کہ میں اس کے خلق پر فادر ہوں۔ پھر میں نے آسان دنیا کو پیدا موار کہا: ''ان از دینا السماء الدندیا بعصابیح ، ''پھر میں نے کہا اب ہم انسان کوئی کے خلاصہ سے پیدا کریں گے۔ پھر میر کی حالت کشف سے الہا می طرف منتقل ہوگئی اور میر کی زبان خلاصہ ہوں ''ار دت ان است خلف ف خلیفت آدم ادا خلقانا الانسان فی احسن مرد الا مرکب کر میں کہ میں میں میں میں کوئی کی طرف سے میں میں دیکھی ہوں ایک ہوں ایس کوئی کے میں مرد میں میں میں میں میں کوئی کی طرف سے میر سے پر طاہ ہو گے۔ '( کتاب اپر بی

، دمنتی الہی بخش کی نسبت میہ الہام ہوا۔ یہ لوگ خون حیض بتھ میں دیکھنا چاہتے ہیں۔ لینی ناپا کی پلیدی اور خباشت کی تلاش میں ہیں اور خدا چاہتا ہے کہ جوا پٹی متوا ترنعتیں جو تیرے پر میں دکھلائے اور خون حیض سے بتلجے کیونکر مشابہت ہواور وہ کہاں جمھ میں باقی ہے۔ پاک تغیرات نے اس خون کوخوبصورت لڑکا بنادیا اور وہ لڑکا جواس خون سے بنامیر سے ہاتھ سے پیدا ہو۔'' ( حاشہ اربیین نمبر میں ۱۹زرائن نے ماس ۲۵۲)

٣٩ ..... حامليهونا

عمارت مذکورہ۔ ( سمجى نو ج ص ٢٢ روحانى خزائن بي ١٩ ص ٥٠ ) • ۲ ..... جر اسود ہونے کادعویٰ البام يربك:

یکے پائے من مے بوسد .....ومن میگفتم که حجر اسود منم (ماشدار بعین تبر اس ۱۵ رومانی ترامن ۲۰۱۰ )

ر مرید پیٹ وی کی ملک میں ہوتا ہے۔ نبی اورعیسیٰ تواپنی زبانی بن گیا تکر بادشاہت میں زبانی جمع خرج سے کا مہیں چلنا۔ اس لئے پھر کہا کہ بادشاہت سے مرادآ سانی بادشاہت ہے۔فقط!

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

موعود کی پچ 1. تصرت مولا نامفتي محد شفيع ديوبندي

يسم اله الرجم الرجيم!

مسيح موعودكي بيجان تعارف

الحمدلله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى! امت محمد يبالى صاحبا الصلوة والسلام كم تركى دوريس بتلاضائ علمت البيد دجال اكبر كاخرون مقدر دمتر رتعارجس كيشر ب تمام المبيائ سابقين التي التي امتول كوذرات آت تصر (ابدوداؤد ج ٢ ص ١٣٤ بساب خدوج الدجال عن اندس ) اور حسب تصريحات احاديث متواتره اس كافتنة تمام الحلي يجطي فتنول س اشد بوگار اس كر ساتھ ساحران قوتي اور خوارق عادات شار بول گر

ای کے ساتھ زمر وانبیاء میں خاتم الانبیا علیق کی مخصوص شان اور خاتم الام کے ساتھ خاص عنایات حق کے اظہار کے لئے باقتضائے حکمت اللہید یہ بھی مقدر دمقر رقعا کہ فتنہ دجال سے امت کو بچانے اور دجال کوشکت دینے کے لئے حضرت مسیح علیلی ابن مریم اللے کا دوبار واس دنیا میں نزول فرما کمیں گے جوابی مخصوص شان مسیحی ہے میں دجال کا خاتمہ کریں گے۔ خروج د حال اور نزول علیلی اللہ کی واقعات امت مرحومہ کے آگے آئے والے

تما مفتن اور دافعات میں سب سے اہم تھے۔ ای اہمیت کے پیش نظرا پنی امت پر سب سے زیادہ رحیم وشنیق رسول یک یک سب سے اہم تھے۔ ای اہمین وتعیین میں اور سبح د جال وسبح میں بن مریم علیہا السام کی علامات دنشانات یتلانے میں انتہائی تفصیل وتوضیح سے کام لیا ہے۔ سو سے زیادہ احادیث ہیں جو مختلف اوقات میں صحابہ کرائم کے مختلف مجامع میں مختلف عنوانات کے ساتھ بیان کی تکنی ہیں۔ نیسی ابن مریم علیہ الصلوٰة والسلام کے حالات وعلامات اور بوت مزول ان کی کمل کیفات کا اظہار فرمایا۔

بیا حاویث درجہ تواتر کو پنچی ہوئی ہیں۔اکا برمحد ثین نے ان کومتواتر قر اردیا ہے اور خبر متواتر سے جو چیز ثابت ہواس کاقطعی اور یقینی ہونا تمام اہل عقل اور اہل دین کے نز دیک با تفاق مسلم ہے۔ ان تمام احادیث معتبر و کواحتر نے اپنے عربی رسالہ ' التصریح مماتو اتر فی نزول کم سے '' میں جع کردیا ہے اور اس میں ہر حدیث پر نمبر ذال دینے ہیں۔ اس رسالہ میں صرف حدیث کا نمبر اور کتاب کا حوالہ دینے پر اکتفاء گیا گیا ہے اور انشاء اللہ کسی وقت ان احادیث کو مع ترجمہ وتشریح بھی شائع کردیا جائے گا۔ (اب بیتر جمہ وتشریح کا کام برخور دارعزیز مولوی محمد رفیع عثانی سلمہ بدرس دار العلوم کرا چی نے کردیا ہے۔ جو' علامات قیامت اور زول مسح '' کے نام سے شائع ہو چکا ہے۔ محمد شخص موسو مارھ)

الغرض قرآن وحديث في آخرزماند مين آف وال يسيح عيلى الظلفة كي تعيين اوراس مين پيدا بونے والے برالتباس واشتيا وكور فغ كرنے كے لئے اس قدرا بهتما م فرمايا كداس سے زياد واجتمام عادماً ناممكن ہے۔تاكہ كو كى جمونا مدى اپنے آپ كو سيح موعود كبه كرامت كو گراہ نه كريكے۔ (قرآن محيد سے زول عيلى اللغة كا كمك جُوت حضرت الاستاذ العلامة مولانا سيد محمد انور شاہ كا شمير كى كى كتاب 'عقيد ق الاسلام فلى خذول عيسى عليه السلام ''ميں اور حضرت مولا نامحدادريس كا مد طوى شيخ الحديث جامعا شرفيدا بوركى كتاب 'كلمت الله فلى حير ان روح الله ''(اخترماب قاديا نيت جلد دوم ميں ان رس الد سميت حضرت مولانا كا مد طوى ی جملہ ردقادیا نیت پر کتب شائع ہوگنی ہیں۔فل حمد للله !) میں تفصیل کے ساتھ موجود ہے ادر

لیکن شاباش ہے مرز اغلام احمد قادیانی کو کدانسوں نے قرآن وحدیث کے اس تمام اجتمام کے مقابلہ میں اکھاڑا جمادیا اور ان میں بیان کی ہوئی تمام چیز وں پر پانی پھیر کرخود شکح موعود بن بیٹھے اور اس سے زیادہ حیرت ان لوگوں پر ہے جنہوں نے قرآن وحدیث اور آ تخصرت یک پیٹے پر ایمان رکھنے کے دعو بدار ہوتے ہوئے ان کوئی موعود مان لیا۔ لیکن اس امت میں ہے کہ محف کا میں موعود بنا بغیر اس کے مکن نہیں تھا کہ قرآن وحدیث کی تائم کی ہوئی تمام مصبوط و متحکم بنیا دوں کوا کھاڑ کر ایک نیادین نہیں تھا کہ قرآن وحدیث کی تائم کی ہوئی تمام مرز اقادیانی نے: کما کہ حضرت خیسی اللیے پر کی وفات ، و چک ہے ۔ ان کی قبر کشیر میں ہے کہ تعریز اقادیانی نے: کما کہ حضرت خیسی اللیے پر کی وفات ، و چک ہے ۔ ان کی قبر کشیر میں ہے ۔ میں کہ حضرت خیسی اللیے پر کی موان کہ تو تا ہے ہوں کی تعلیم کر ہوئی تمام

بلكان كاشبيد ومثل آ حكا-

۳ ...... پحرو د شبید و تثل خود بنے کی کوشش جاری کی۔

۵ ...... آخر کارخود بی درسول بن گئے۔

ایک ملت نہیں ہو سکتے ۔ کیونکہ ییمکن نہیں کہ کسی نبی کے ماننے والے بھی مسلمان کہلائیں اوراس کو جھوٹا سیحفے والے بھی مسلمان رہیں ۔ اس طرح ملت اسلامیہ کے نکڑ ے نکڑ ے کرکے ایک علیحد ہ ملت کی تعمیر کی گئی۔ بیہ سارے کفریات اس کے بنینج میں آئے کہ قرآن وحدیث کی بے خار تصریحات کے خلاف اپنے آپ کومیتے موعود قرار دیا۔

اس لئے احتر نے اس مختصر رسالہ میں آخرزمانہ میں آن والے مسیح الظفظ کی تمام نشانیاں اورعلامات بحوالہ قرآن وحدیث جمع کردی میں ۔ تا کہ ہر دیکھنے والا ایک نظر میں دیکھ لے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول میک ہے نے جو جوعلامات ہیان کی میں مرز اغلام احمد قادیانی میں ان میں بے کوئی موجود ہے ماہنیں ۔

بہم ضرح سوات کے لیے ان حالات وعلامات کوا یک جدول کی صورت میں پیش کیا ہے جس کے ایک خانے میں آنے والے سیح ، حضرت سیح الظین کی علامات ذکر کی گئی ہیں۔ دوسرے خانے میں ان کا حوالد قرآن یا حدیث سے دیا گیا ہے۔ احادیث کی عبارت طویل تھی۔ اس لیے تمام احادیث کومع ان کے حوالوں کی 'التصریح بماتو اتد فی مذول المسیح ''میں جم کردیا ہے۔ اس جدول میں صرف حدیث کا نمبر لکھا جائے گا جس کو اصل حدیث دیکھ تاہواس نمبر کے حوالہ سے ''التصریح بماتو اتد فی مذول المسیح ''میں دیکھے۔ تیسر خانے میں مرز ا قادیانی کے حالات کا مقابلہ دکھلانا تھا۔

مگر جمیں تو ان علامات میں سے کوئی بھی مرزا قادیانی میں نظر نہیں آئی۔ بلکہ صراحة اس کے مخالف علامات و حالات معلوم ہوئے متحالف حالات اور وہ بھی ذاتی اور گھریلو معاملات سے متعلق اگر بیان کے جائمیں تو دیکھنےوالے شایداس کو تہذیب کے خلاف سمجھیں۔ اس لئے ہم نے بیدخانہ سب جگہ خالی چھوڑ دیا ہے کہ مرزا قادیانی کو سیح موعود مانے

> دالے خدا کو حاضر ونا ظر جان کرایمان داری سے اس خانہ کوخود پر کریں۔ شایداللہ تعالیٰ ای کوان کے لئے ذریعہ ہدایت بناد س۔

> > وماذالك علىٰ الله بعزيز!

محرشفيع عفااللدعنه مدرس دارالعلوم ويويند شعان ۵۳۳۵ ۵

11 مسيح موعود كانا كنيت ورلقب ذلك يشكانن مزتند آپ کانام معينى ب - عليالسلام آب کی کنیت عینی ابن مریم ب -ذلك عيسكا بن مرتدة ولكت آپکالتب، سيع ب. انَّ اللهُ يُسَمَّرُك بَلَيْمَة مِنْهُ انتهدا لمسيخ عيشى ابن موتم ر كلمة الترب. ، روح الترب. مسيح موعودکے خاندان کی پوری تفصیل ذلك عِنْسَى إِنْ مَرْيَمَ آب كى والدوماجدوكانام مريم ب . ٱنْ يكون لِيُغلامُ وديَشِيْسُيْن آپ بغیریاپ کے بقدرتِ خدادندی بَشْ زَلْمُ الْ تَعْتًا. مرت ال ے پیدا ہونے . مَرْيَمَ ابْنَتَ عِنْزَلْنَ الَّتِي آب کے نا ناعران عليابسلام ي . إِذْقَالِتِ امْزَلْهُ عِنْزَانَ آپ کی نانی امرأة عمران دحته، بس -نَاخْتَ هُرُوْنَ آب کے ماموں اردون میں Ŀ

عد (اردن سے اس جگر اردن بنی علیہ انسلام مرادنہ میں ۔ کودکہ وہ تو مریمؓ سے مبہت سیلیگڑ ریچکے تھے ، بکلان سکے نام پر مخرت مریمؓ کے مصال کا نام { رون رکھاگیا تھا د کمڈاروا ، سلم داننسانی والتریزی مرتوعاً کے۔

الْيُنْذَرُبُ لَكَمَافَ آ. بالانالى مندكداس عل يويخ Û بطنى يُحَدِّرًا بدابوكا ووبت المقدس كم في دق Leve. برجل - برك كاميدا بونا . فكتادف عنها الآة ۱۲ انْ دَصْعَةُ مَا أَنْهُمُ بمران کا عذیکرناکہ معورت ہونے کی وہ 11 ے دقت کے قابل نہیں ۔ انْ سَتَنْتُهَا مَرْيَمَ ا أس لاك كانام مريم دكعنا -10 والدفيح موجود حضر - *مريم کي يع*ض حالات إِنَّ أَعِيْنُ مَا بِكَ مس شيعان مصحفوظ رسنا -دَ أَنْسَتَهُا أَسْتَاطًا ان کانشوونماغیریادی طودیرایک دن 14 1:13 یں سال بجرکے برابریونا۔ اذُ رَحْصَبُونَ مجا درين بيت المقدس كامريم كى تربيت 12 مي جنجر ناا در حضرت ذكرً بالمكنيل بوا كتستا ولمك عليقا ذكرتا ان کومراب می شمیرا ناا در ان کے پاس 14 الجمران فحدّ عندكارتوا ی درق نا ۔ مَّالَتُ مُوَمِنْ عِيْدَاللَهِ ذكرياً كاسوال اودمريم كاجواب كري 14 الله تعالى كرف ب- . إذْنَالَتِ أَلْمَلْكَمَةُ لِتَرْتَمُ وشتول كاأن سىكلام كرنا -ات الله اخطفاع ان كاالتركي تزديك مقبول بونا . 21 دَ طَبَّرَ ك ان کا حیض سے پاک ہونا PP. واسطننك بمناءالغلين تام دنیاک موجود عورتوں ۔ تعنل بونا 22 حضرت سيح رميس كاتبلال حلا استقرار حرف غده مريم كاايك كوت مي جانا اذاانتَكَنُ

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

المالة اس كوشد كاشرق جانب من بونا . المندف من وزنهم حالاً انكايرده ڈالنا -ان کے پامس بیٹکل از أأذ أذا ألثقاد وحت 24 فَقَنَتْكَ لَعَابَشُ اسَوِيًّا 1:1 إِنَّى أَعُوْدُ بِالرَّحْسَ مِنْكَ مريم كايناه مانكنا 14 لآخت لك غلامًاذكتًا فرشته كامن حانب الثه ولادت حضرت 24 عيني عليات لام كى خبردينا . الْ يَكُونُ لِنُعَلَّامُ وَلَهُ مرم كاس خبر رتعجب كرناكه فبرصح 19 تشدين خش مرا كم ي ي بولا ؟ قَالَ رَبُبِ مُوَنَكَ مَيْنُ فرشته كامنجانب التدير بيغام ديناكدالله 1. تعالی پر پرسب آسان ہے ۔ بجكم فلادندى بغيرصحبت مردك أكنكا نَحْمَلُ فَ 11 ماطر سونا . دددِزه کے دتت ایک کمجورے دیر افتاحاءً حَاالْلُخَاصُ -النجذع التخلة کے تیج مانا . بى ولادت س جكراوركس طر مكون مكان ب دورايك باغ ككوش فأنتبت ف ي متكانًا تَعَنَّا ی ولادت بونی . حفرت مريم ايك مجور كحدد ح إلى جدَّع التَّخْلَة تزرش نكان بون تعين. تَالَتُ نِلْيُتَنْيُ مِدْ يَمَ ولادت کے بعدمری کا بوم حیاء کے پرایشان ہونااورلوگوں کی تہمت سے لمذاذكنت نشأةنستا 23 درخت کم نے بے ز تكاذيعام في

MI التحن ن قَدْجَهُ مرادنهيين التبه زتمعس امكر -تختك سَرِيًّا مردارديا ب -ولادت کے بعد جغرت مریم کی غذا تساقط عَلَى لك وُطَبًا -تازىمىرى . حَنتًا ـ حفرت مريم كاآب كوكودس انمعاكر نَاتَتْ بِهِ تَوْمَحَ 51.2 تحسرلانا ب المتر تستر تقن حث ان کی توم کا تہمت رکھٹا اور ٢. شَنْعًا فَرِقًا برنام کرنا ۔ قال الْنَعْتُدُ اللهُ أَثْنَ حرت مريم ب رقع تبمت كے لئے ~1 الكِتْبَ وَجَعَلَيْنَ نَسْتًا . مِن جانب التُرحفرت عيني علالسلاً) كاكلام فرمانا راور رفرما ناكثر شي يو حضرت سيح موعود كح خصائقم دَأْحَيى الْمُؤَتَّى مين موعود كامردول كومجم خداذند كرنا 67 أنرئ ألأكمتة وألائت برص کے سمار کو شفاد سا۔ 27 مادرزاداند م كو محكم اللى شفادينا. 23 نَا لَعْجُ بِيهِ نَكَحُدُنُ مٹی کی حیٹڑیوں ٹی مجب کم اہی 27 طَيْرًا بِإذِنِ الله مان ڈالنا۔ دَانَتَبْتُكُمْ بِمَاتَأْكُوْنَ آدموں کے کمانے ہوسے کھانے 24 كوشاديناكدكما كماتعاء وماتة خردت في سوتك وجزي لوكوں ككرون ي ي ي er2 د کمی بن اُن کوبن دیمے بتادیزا۔ كغادي أمسراتميل كاحضرت عينك وتشكر واذبكر الله 27 اللهُ خَبْرًا كْمَاكِرِينَ کے تستیل کا ادادہ کرنا اور حفاظت الني ۔

إِنَّا مُتَوَيَّدُكَ وَدَابَعُكَ ۳۹ کفادکے نرغہ کے وقت آکچ آسمان 12-مذنوه الثمانا. يج موعودكا ه وجبعًا في الدُنْيَا وَالْاجْرَ آب كا دجيهونا . مديث منا بردايت اوداؤد و آب کا ت دوگاست 01 النالي يتراحوان فالمعوان ترفالغ ورميان -رنگ سفدشری مال ب. ٥٢ بالوں كى لمباتى ددوں شانوں تك كى . ٥٢ بالول كارنك ببت سياه جك دار 20 ہوگا۔ جیے نہانے کے بعید بال . J. Z. y. بالگفتگرالے ہوں کے in' ... 00 د دا يات مي بوکسيسے ال يو تح ميداک مديت عطايم بومكن بكاختل دددقوں کے لحاظ سے بوہ صحافيم مي آب ك مشابيردة بمسودي 01 حديث عنك رواه الدلمي ٥٥ آب كى خوراك لوبيا ادر جوجزيناك يرين يحيس -آحسر زمانة يس آب كادوباد نزدل ۵۸ ا قرب قيامت بر ميراسان ب أرنا. | حديث عا لغايت عظه ۵۹ انزدل کے وقت آپ کالباس ؛ در زردرنگ كىمب ي بينون حديث عنا الوداؤد وغيره Lur

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org

حديث حظ ابن عساكر آب كرراكم بي تولى بولى . ٢١ آب أيك زروبيني 2 . مديث عطة ددمتور كربعض حالات بوقت نزدل آب ا دونول اتھ دوفرشتوں کے کندموں حديث عظ مسلم . الوداؤد. 41 ر کے بین ارس کے۔ ترمذي - احسبد . آب کے اتھ م ایک جرم کو جس 41 حديث عطط ابن عساكر د قال کوتش کرس کے . ام وقت جرکی کا فرد آپ کے 41 سانس کى بوا يېنى جا سے کى دە مر مرتره - 6-10 سانس کی ہواآتن دورتک ہونچ گی اجبان تك آب كى نزاحا يحكى مقائزول وقت نزقر اآب کازدل دشق می بوگا. 44 دشق ک ما ج مجدمی نزول بوگا. 44 جامع محدد حق کے بھی شرق گوشہ YA ی نزدل بوگا۔ ۲۹ | نماذمیح وقت آب نازل بول ل حضرن كالمجمع اوا بوقت نزو ٢٠ إسلانوں كى ايك جماعت مع الم ميدق المسجدي موجود بولى .جودمال Eusers, 22 Lin

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تفریف لاکن http://www.amtkn.org

ا) ان كم تعداداً توترد اور السوار بورش بوں کی مدرف ۲۹ دلمی ۲۷ اود تازول عینی علیالستلام برلوگ مازكم لي مني درست كرتي الخ 205 ۲۷ اس جماعت کے امام اس وقت حفرت مہدی ہوں گے ۔ مدت ستل و ملاتا تا تا تا ۲۷ حضرت مهدی عیسیٰ علیالسلام کوامل کے لئے بلائیں گےاوروہ انکار کری حدمت علامسلم واح ج جزت ہری تھے بنے لگس کے 40 توعيسى عليلسلام ان كى يشت يرباته حربت مكل الودادد الناجر ركدكراسي كوامام بنائي 2 . ان حان ، ان خرَّمه مرحرت مدر في نمازير مايم 2. حديث الولعيم بعدنزول آب کتنے دنوں پیامیں ہی گے حديث عنا الوداؤدا الكيشيبه بال دنساس قيام احسددابن حبان ابن جرار ذما يس ك ىپى نزول آپكانكاح اورادلار حفرت شْيب عليالسلام ك قوم مِن كل 👔 حديث عليه فتح البادى وعظه مديث ملناكتا الخطط للمغري و بعديز دل آب اولاد بول . حديث عليه مذكور زول کے نعد جموع بچ کے انام ترمد توضيط سي مدير بري كوا مديث عار بخارى وسلم

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمی http://www.amtkn.org

٩٩ ٢ مرت ي مقام في الروماني تشري 2 0/102 ٩٢ 3 يامروياددنوں كري كے دمول الترملي الترعليه وسلم ك روفة اقدس يرتشرلف لے جاني کے بى كريم ملى التدعليه وسلم ال كحسلام 44 کابواب دی گے جس کومسیطفرین 2 000 ب مطائم کے مسيح موعؤ دلوكول كوكس مغر ۹۹ آب قرآن دحدیث پرخود مح کل کریے کے مدیث عصف اشاعہ . ادرلوگوں کو بھی اس پرچلائی گے . ميجموعود بح زمانة مرظلير فوج برتسم کی دنی دونیوی برکات نازل حديث عد مسلم ، الوداقد تريذى ، مستداحر . EUS. سب کے دلوں سے بغض وحسوا درکسنہ 1-1 . Keib J. حديث عال مسلم وتغيرا ایک انادا تزابڑا ہوگاکرا یک جت مديث ره مذكور - 89.3822 ایک دودم دینے دالی افٹی لوگوں کی 1.1 ایک جاعت کے لئے کافی ہوگی ۔ ايك دودوال تركا كم تسلم كيلت كافى وجائي . 1.0 بردنك والے زير لي جانور كا دنك ريت علا الوداقد ال وغرونكال لياجا ي كا-

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

r2 يبان تك كرايك لأكى أكرساني كمنز 1.4 ی ایتد دے کی تو دہ اس کو نقعیان نہ ف متا الوداؤر - الخشائ امک لوک شیرکو سط دے کی اور دہ اس 1.4 كوكون تمليف ندسينجا سك كا -بيرما ، بريوں كے ساتھ اليا ہے گا 1-1 میے کتا ، ریور کی حفاظت کے لیے ريتاب-سادی زمن مسلمانوں سے 1.4 جائے مع برتن یانی سے برجاتا ہے۔ مدقات كادمول كرنا جوارد ياجانيكا يربركات محتنى مرت تك يب كى ج إ يركات سات سال تك ديني كى. حديث عل مسلم واحمد حاكم 111 22 لوگوں کے عالامیتفرقہ جوج ١١٢ إردى فشكرما اعاق يا دابق أركم المحدث مد ال الن بجهاد کے لئے مدین منورہ س ا كم ي كا . يشتولين ذمان كم مبترين لوكون كا 115 - 57 28 ان کے جہادمی لوگوں کے بِن بحر 110 بومايں کے ایک تسانی حدشکست کھانے گا 114 ايک تبال شير ومان کا ۔ 114

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

١١٨ ايك تسال فع يا جايس گر تسطنطن نتح كري 2 . يبيلحث فحرج دحال كىغل اجس دقت دەغنىمىت تىشىم كرنے ميں 11. مشنول ہوں گے توخردج دجال کی غلط خیرشہود ہوجائے گی ۔ ۱۳۱ سیکن جب یہ لوگ طک شام میں اپس آئي گے تو دمال کل آئے گا الكماني عرب كاء اعرب اس ذماري ببت كم بول كحاد ا مديث عا الدادد ابن م ب كرب بيت المقدى بول مح. لوگوں کے بقبیہ حالاب سلمان دجال يحبيكرانيق بباديرج بومايس ك ( يربيا د مك شام ي ي. اس دقت سسلمان سخت فقرد فاقريس 124 ميتلابوں کے . يہاں تک کربغانی ک ای کمان کاملر ملاکر کما جایں گے . اس دقت اجائک ایک منادی آداز ب كارتمادا فرادر ساكما. لوگ تعب، ے کمیں گے کہ توکسی 117 يت بر يون كآداز ب .

تانكاذك غزوة بندو ١٢٠ ١١ كم سلانول كالشكر بندومتان يرجها ار کاادداس کے بادشاہوں کوقید .821 يت كرايشر في نزديك معبول درمفوتوكا ITA جں وقت پیشکردالیں ہوگا توعیسیٰ 119 عليالسلام كوملك شام مي يائ كا. بی عباس اس وقت کو کس بی کے 11-اا اورساد کیرے سنیں گے . ۱۳۲ | اوران کے متبعین اہل خواسان ہول کے لوگ عفرت بلینی علیاب لام کے اعتماد Irr پرتمام دنیا ہے۔ تعنی ہو جائیں گے يذمانه تحرأتم واقعات سيح موعود ا آپ کے نزول سے سیلے دجال کا خرفنج ١٣٢ الثام وواق ك درميان تعال بح كاء / مدين عد مذكور د حال کی علامات ۱۳۵ ۱۳ کی بیٹیانی پرکا قراس مورسی کلما برا د، د، م د بائر آتح ب كانابوكا. 114 دابن آع م مخت ناخز دگا.. 114

٩٩

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

تمام دنیایں بعرجائے کا کوئی جگ ITA باقى زىي كى جس كود فتح ندكر ... ۱۳۹ البتر ترين، مكر ومدينه أس كم شر ے محفوظ رہی گے۔ مخمعظهاور مدينه طيبه كح بردامسته ير 10. فرشوں کا بیروہوگا ۔ جودتمال کواندر . Luich; ۱۴۱ جب محرو مدمنه ب دفع کرد باحات تو فریب احم میں بنجہ (کھاری زمین ) کے فتم رجاکرتھرےگا۔ ۱۳۲ اس دقت مي تين ذلالے آيش گرو منانتین کو رمنیے نکال میں کے ادرتمام منانق مردومورت دمال کے ساتد ہومائیں گے . ۱۳۲ اس کے ساتھ ظاہری طور برجنت و دوزخ بوكى كمرحقيقت مي أس كيجنت ددزج ادرددزخ حنت بوكي. ۱۳۳ اس کے ذمانہ میں ایک ان سال جرکے برابرا درد وسرامهينه كح يرابرا درتميرامغتر کے برابر ہوگا .اور سعر باتی ایام عادت کے موافق ہوں گے ۱۳۵ د. ایک گدے پرسوار بوگا حراک دونوں التمول كادرميانى فاصله جاليش التدبوكم اس کے ساتوشاطین بول کے ولوگوں 154 ے کام کری گے .

اس موضوع پر مر بید کتب کے لیے بیبال تشریف لاکن http://www.amtkn.org

01 جب د. بادل کو کیے گا فور بارس INC مدين ب خكور بومانے کی اورجب ماب كاتوقحط يرمات كا-INA بادرزادا نبه صاورا برص كوتندرست 119 حدث عم طراني .Kess ١٥٠ ازمين كے يوستيده خرانوں كو عكم دے كا توفولًا بابرآكاس كے يجھے بوما يم ك دجال ایک نوجوان آدمی کو الما سے گااڈ 101 تلوارے اس کے دو کڑتے تھے کوکل ادريواس كوبلائ كآتوده مح سالم يو بنتابواسام آمائكا . ۱۵۲ | اس کے ساتھ ستر بزار یودی بول کے جن کے ماس حرا وُتلوارس ادرساج مديث عاً الودادُد ، ہوں گے۔ ابن ماج دغيره الوكول كے تين فرقے بوحائيں گے ۔ 100 امک فرقر دخال کا اتباع کرے گا۔از ایک فرقداین کاشت کاری یک لسب کا مدت عنه ابن ال شير، عباس بن حميد ، حاكم بيبق ، ادرایک فرقر دریاے فرات کے کناہے الاس ك ساتوجبادكر ال וטונטלא -مسلمان مكشام كاستيون مجع بوماني 105 ادردقال کا مایک تدل کریجیں گے النظرس المتصحف المدسرخ دياسياه، 100 سفيد، كموثب يرواربوكاادريسال لشكرشهد يومان كاان يركابك 

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

د خال کی ہلاکت اور سے کے شکر کی شکر کی شکر ۱۵۲ ۱ دقبال حب حضرت علي عليال الم كو ديم كاتواس طرح تجييز لكم كاجير ىك يانى ير كم يكملتاب -۱۵۷ | أس دقت تمام يبوديو*ن كوشكست وگ*گ حديث مسوم ياجوج ماجوج كانكلنا ادران كيعض كال ١٥٨ التدتعال ياجوج ماجوج كوكال التد مدين عا فركور كاسيلاب تمام عالم كوكم الحكا -اس وقت حفرت عييني عليالتها تتمام 109 مسلمانوں كوطور سيار يرجع فرائي 2. یا جوج ما جوج کاابتدانی حصص دیلئے 14. طرير يركذر كاتوسب رياكوني كرمن . Kest اس وقت ایک بل لوگوں کے لئے شو 194 ديناد يبتر بوكا ربوجر تحط كحيادنيا ب تلت رغبت کی وج سے) مسيح موعودكايا بحوخ ماجوج كيلة يتعافرا نااور كم اس کے بعد حضرت عینی علیات ام ماج ج 141 ما بون کے لئے بردعا فرما ئیں گے . التر تعالٰ اُن کے کلول میں ایک کمی کال 197 دے گاجس سے سے کس دفعةً مے وی دو مای گے۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

or حضرت عليثي كاحتبشل طور سرأترنا اس کے بجد حضرت عینیٰ علیاب لام سلاتو 146 كولس وجل طور زمن يراتري 2 : مديث عد مؤتمام زمن ياجون ماجوج كمردد ک بدبوے بری ہوئی ہوگی ۔ حفرت علي عليالسلام دعاقرائي ك 144 كرولودور وجائ الترتعالى بأكش برسائ كاجس تنكأ 144 زمن دهل مان كي . ۱۹۸ میرزمن این اسل مالت پرمولول ادر سیح موعود کی دفات دراس قبل ہو، کے حالا إحفرت عينى عليدالتسلام توكوں كوذواً يوج 144 كمسيرب بعدايك شخص كوخليغ بناقي مديث عص الاشاعة للرزمي جر کانام مُعتقل ہے. مدين في وروامسناحمدوها ١٤٠ اس ك بعدآب ك وفات وجان ك الما بى كرى مى الشرعليد وسلم ك رد فنزاطير م ومى قرآب كى بوكى . الوك حفرت عيسى عليابسلام كتعسيل ارشاد کے لئے متعد کوخلیغ بنائی گے . ۱۷۲ میرمتعد کاسمی انتقال بو مانے گا. ۱۷۲ | بیرلوگوں کے سینوں سے مشرآن انھا -Verbu

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمن http://www.amtkn.org

یہ دا تو مُقعد کی موت سے میں مال 140 مدین ماه و د · Vye دمانظ . اس کے بعد قیامت کا مال انسابوگا 124 میے کو ل پورے تومبینر ک مامل کمعلوم نہیں کب ولادت ہوجاہے۔ ۱۷۷ اس کے بعد قیامت کی بانکل تشری علامات فلابر بول كى .

کچر جب ذراتاً مل سے کام لیا جاتا ہے تو صاف معلوم ہوجاتا ہے کہ یہ خصوصی اہمیت مجھی ان عنایات البید کا متیجہ ہے جواز ل سے امت محد یہ کی قسمت میں مقدر ہو چکی تھی اور حضرت خاتم الانبیاء والرسلین طلیق کی شان رحمت الاحالمین کا ایک مظہر ہے۔ جس نے امت کے لئے مذہبی شاہراہ کواتنا ہمواراد رصاف کر چھوڑا ہے کہ اس کا لیل دنہار براہر ہے۔ اس راستہ کے قدم قدم پرایسے نشانات بتلاد ہے ہیں کہ چلنے والے کو کہیں التباس پیش نہیں آ سکتا۔ لیعنی قیامت تک جتنے قابل اقتداء انسان پیدا ہونے والے تھوان میں اکثر کے نام

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

امتیاز رکھتے ہیں۔ اس لئے ان نے ذکر کی اہمیت سب نے زیادہ ہونالا زمی تھی۔ کیونکہ نبی کی شان تمام دنیا سے برتر ہے۔ اس کی ادنی تو ہین وسفیص کا اشارہ بھی کفر صرح ہے۔ تمام مرشدین اور مجددین امت کی شخصی معرفت میں اگر کوئی شبہ ہاقی بھی رہتو بجز اس کے کدان کی بر کات و فیوض سے محرومی ہو۔ امت کے ایمان کا خطرہ نہیں ہے۔ بخلاف میں الطفیط کے کہ اگر ان کی علامات اور بہچان میں کوئی شبہ کا موقع یا التباس کی تنجائش رہے اور امت مرحومہ ان کو نہ پہچانے تو یہاں گفر دائیان کا سوال پیدا ہوجاتا ہے اور امت کا ایمان خطرہ میں آجاتا ہے۔ اندیش قو کی ہوتا ہے کہ نہ پہچانے کی دوجہ سے امت آپ کی تو ہین و تنقیص میں مبتلا ہو کرا یمان سے ہاتھ دھو بیٹھے اور پھر دچا لی فنٹوں اور یا جونے کی بلاؤں کا شکار ہوجائے۔

اس لئے رحمت اللعالمين يتيانيند كافرض تھا كہ مسى القيلا كى بېچان كوا تنارد ش فرماديں كه سمى بصير انسان كوان سے آئكھ چرانے كى مجال ندر ہے۔ خدا كى ہزاراں ہزار رحمتيں اور بے شار درو داس حريص بالمؤمنين اور رؤف درحيم رسول يتينينه پر جس نے اس مسئلہ كوا تناصاف اور روش فرماديا كه اس سے زيادہ ہاد فہ نامكن ہے۔

د نیا میں ایک شخص کی تعریف اور پہچان کے لئے اس کا نام اور ولدیت وسکونت وغیر ہ دو تین اوصاف بتلا دینا ایسا کافی ہوجا تا ہے کہ پھر اس میں کوئی شک باقی نہیں رہتا۔ ایک کارڈ پر جب یہ دہ تین نشان لکھ دیئے جاتے ہیں تو مشرق سے مغرب میں ٹھیک اپنے مکتوب الیہ کے پاس پہنچتا ہے۔ اور کسی دوسر نے کو یہ مجال نہیں ہوتی کہ اس پر اپنا حق ثابت کرد سے یا چھی رسماں سے یہ کہہ کر لے لے کہ میں ہی اس کا مکتوب الیہ ہوں ۔

لیکن جارے آقانی کریم پیلیٹے نے صرف انہیں نشانات کے بتلادینے پر اکتفاء نہیں فر مایا۔ بلکہ سے اللیفی کے نام کی جوچھی مسلمانوں کے ہاتھوں میں دی ہے اس کی پشت پر پند کی جگہ ان کی ساری سوائح عمر کی اور شاکل وخصائل حلیہ لباس اور عملی کارنا مے بلکہ ان کے مقام نزول اور چائے قر ار اور مسکن دیڈن کا پورا جغرافیتر کریڈر مادیا ہے۔ اور پھر اسی پر بس نہیں فرمائی بلکہ آپ کا شجر دنب اور آپ کے متعلقین تک کے احوال کو مفصل کی دیا ہے۔ مگر افسوس کہ اس پر بھی بعض قزات اس فکر میں بیس کہ رسول متبول میں کی اس تمام کوشش پر ( خاکش بدئن ) خاک ڈال کر اس

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

التد تعالی کاشکر ہے کہ مرزا قادیانی میں باوجود سے پامٹیل میں سے کہ دعولی یہ وصف نہ ہوا۔ ورنہ ساری دنیا خالی ہوجاتی۔ کیونکہ یہود ونصار کی اور ہنود واقعی کافر ہیں ہی۔ مرز اغلام احمد قادیانی سے زو یک دنیا کے کروڑوں مسلمان بھی کافر ہیں۔ (حقیقت الوحی ص 24 نز ائن ج ۲۳ ص ۱۸۵) میرا ماننا مدار نجات کے لئے ضروری ہے۔ (اربعین نبر ہمں ۲۰ نز ائن ج 2 اص ۳۳۶) میرا مخالف جہنمی ہے۔ (انجام آلھم ص ۲۳ نز ائن بڑاا ص ۳۳ نڈ کر ہم ساتا ۲۳ ساکہ) جس نے جمعے قبول نہیں کیا وہ مسلمان نہیں۔ ( تذکر ہی ۲۰۲۰)

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

ک رض بنایا بی با جا روا چ روس کا طعام این اے کشتہ ستم! تیری غیرت کو کیا ہوا؟ خدا کے لئے ذرا ہوش میں آ ذاور س فنڈ کے انجام پر نظر ذالو کدا کر بہی مرزائی لغت اور قادیا بی زبان اور اس کے عجیب استعار ات رہے تو قر آن دحد یث اور مذہب اسلام کا تو کہنا کیا ساری دنیا کا گھروندہ اور عالم کا نظام بربا دہوجائے گا۔ ایک شخص اگر زید کے گھر پر دعویٰ کر ے کہ میر را جا اور مرزا قادیا بی کی طرح کے کہ آسانی دفتر وں میں میر ابھی نام زید لکھا ہوا ہے اور مالک مکان کی جنتی علامات اور نشانات سرکاری کا غذوں میں مدرا بھی نام زید لکھا ہوا ہے اور مالک مکان کی جنتی علامات اور نشانات سرکاری کا غذوں میں درن میں ان سب کا مستحق برنگ کی غیر متلوجہ پر اس حیلہ سے اپنی بی بند نے کا ، عویٰ کر ایک قول عرب مرزا کی نظر را آگرا کی مرد کی غیر متلوجہ پر اس حیلہ سے اپنی بی بند نے کا ، عویٰ کر رے یا کوئی عورت اس مرزا کی استحاد ہ میں بی میں بوں تو بتلا ہے کہ آب کی پاس اس کا کیا جواب ہوگا؟۔ اس طرح آگرا کی مرد کی غیر متلوجہ پر اس حیلہ سے اپنی بی بند نے کا ، عویٰ کر رے یا کوئی عورت اس مرزا کی استحاد ہ میں پر مرزا کی استعاد این کی طرح کو تی تا ہے یا کوئی ماز زبان خاص مرزا کی نوٹ میں در بی تی مرزا کی استحاد ہ مرزا کی استعاد ہ میں این ہو بر ای مرزا کی استعاد ہا ہی بی بند نے کا ، عویٰ کر رے یا کوئی عورت اس مرزا کی استحاد ہ مرز اپنی این این میں مرزا کی استعاد ہا کہ میں دوسر سے ملاز می کو تو قد دے ۔ یا کی تو کہ مرزا کی کہ کی مرزا کی استعاد ہ مرزا ہی دیل ہو ہوں میں اس کانا مرد ہو ہے جو تا تا کے لئے کھا، دوا ہو فر میں کی مرزا کی اصول اور ان کی استعاد ات کی دنیا کو جائز رکھتے ہو نے کسی کو کی حق ہے کہ ان او گوں کی زبان بند کر سکے یا تھ ال لے پڑ جا میں گے۔ الا لے پڑ جا میں گے۔

الغرض دنیا کے تمام معاملات بیچی دشراء کین دین نکاح وطلاق جزاء دسزامیں ایک شخص کی تعیین کے لئے جب اس کا نام اور ولدیت دسکونت وغیر ہ دو چاروصف ذکر کردیئے جاتے ہیں تو اس شخص کی تعیین وتمیز ایسی حتمی اور یقیتی ہوجاتی ہے کہ اس میں کسی شبہ کی گنجائش نہیں رہتی اور کس دوسرے کی مجال نہیں ٰہوتی کہ اس کے احوال واقوال کو اپنی طرف منسوب کر سکے اور اس کی ملوکات میں تصرف کر سکے منہ یہاں کوئی استعارہ چل سکتا ہے نہ مجازے دنیا کے تمام کارخانے اس اسلوب یر قائم ہیں ۔

غضب ہے کہ جس شخص کے متعلق خاتم الانبیا مالین کے دوچار نہیں ڈی بیں نہیں ایک سواسی (۱۸۰) ملامات دنشانات امت کو بتلائے ہوں۔امت کواب بھی اس کی تعیین میں شبہ رہے اور آپ چاہینے کے صاف دصرت ارشادات کواستعارات ومجاز کہہ کرنال دے: ہر گر بساور نہ سے آید زروئے اعتقاد

بلكه بااشبه بية تخضرت ينايش كي صريح تكذيب ادرقرآن وحديث كوجيلا ناب-(نعوذ مالله منه) ياللدتو جارى قوم كوعقل د اورعقل سے كام لينے كى تو فيق د ب كماس جيسے بديريات کے انکار میں مبتلا شہوں۔

والله الهادى وعليه التكلان

العبد الضعيف محم<sup>شفي</sup> الديو بندئ غفرله ولوالديو مشائخه مدرس دارالعلوم ديو بند شعبان ۲<sup>۳۹۳</sup>اه

ماہنامہ لولاک عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے مرکزی دفتر ملتان سے شائع ہونے والا < مابسامه لولاك » جو قادیانیت کے خلاف گرانفذر جدید معلومات پر مکمل د ستادیزی ثبوت ہر ماہ مہیا کر تاہے۔ صفحات 64 'کمپوٹر کتابت 'عدہ کاغذ وطباعت اور رتمکین ٹائیٹل 'ان تمام تر خوبدوں کے بادجود زر سالانہ فقط یک صدروید، منی آرڈر دبھیج کر گھر بیٹھ مطالعہ فرما ہے۔ , ابطه کے لئے: د فتر مر کزیہ عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت حضور ی باغ روڈ ملتان ہفت روزہ حتم نبوت کراچی عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کا ترجمان ﴿ بِعفْتَ روزه خَتْم ن یوت ﴾ کراچی گذشتہ میں سالوں ہے تسلسل کے ساتھ شائع ہور ہاہے۔ اندردن دبیر دن ملک تمام دینی رسائل میں ایک امتیازی شان کا حامل جریدہ ے۔جو مولانا مفتی محمد جمیل خان صاحب مد خللہ کی زیرِ تگرانی شائع ہو تاہے۔ ذر سالاند صرف=/350روب رابطه کے لئے: دفتر عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت حامع متجدياب الرحت یرانی نمائش ایم اے جناح روڈ کراچی نمبر 3

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تظریف لائی http://www.amtkn.org

16 وصول الافكا ; اصول الاكف مزت مولا نامفتي محد شفيع ديو بندئ

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں

يسم الله الرجس الرجيم'

حکیم الامت <sup>ح</sup>ضرت تھا نوی قد*س س*رہ کی رائے گرا می

رسال، وصول الافكارالي اصول الاكفار " م متعلق

مولانا عبدالماجد صاحب دریا آبادی کے ایک منصل خط پر تقید کے آخریں حضرت تعانو کی نے مندرجہ ذیل جلتے تر فرمائے ہیں۔ یہ خط ک شعبان ۱۳۵ ھا تر بر فرمودہ ہے اور ماہنامہ ''النور' تقانہ بحون ریتے الثانی ۱۳۵ ھی شائع ہوا تعا اور پھر امدادالفتاد کی مبوب کی جلد چبار مص ۳۵ پر شائع ہوا ہے۔ وہ جملے یہ ہیں۔ ''مولوی محد شفتے صاحب نے اصول تلفیز میں ایک مختصر اور جامع مائع اور نافع رسالہ تکھا ہے۔ بعض اجزاء میں میں بھی الجھا تھا۔ گر ان کی تقریر وتر برے قریب قریب مسئلہ صاف ہوگیا۔ وہ عنقر یہ جپ چھی ان کی تقریر وتر برے قریب قریب مسئلہ صاف ہوگیا۔ وہ عنقر یہ جپ چھا جاوے گا۔ میں نے اس کانا مراح ماہ ہوں وصول الافکار المی اصول الاکفار۔''

بسم الله الرحمن الرحيم! الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى خصوصاً سيدنا محمد المجتبى ومن يهديه اهتد ماما بعد! سمى مسلمان كوكافريا كافركومسلمان كهنا دونوں جانب سے تبايت بى سخت معامله برقر آن كريم نے دونوں صورتوں پر شديد كميرفرمائى ب\_مسلمان كوكافر كينے كے متعلق ارشاد ب:

"يا ايها الذين امنوا اذاضربتم في سبيل الله فتبينوا ولاتقولوا لمن القي اليكم السلام لست مؤمنا · تبتغون عرض الحيوة الدنيا فعندالله ''ا ے ایمان والو! جب تم اللہ کی راہ میں سفر کیا کروتو ہر کا م کو تحقیق کر کے کیا کر وادر ایے شخص کو جو کہ تمحارے سامنے اطاعت خاہر کرے۔ دینوی زندگی کے سامان کی خواہش میں یوں مت کہہ دیا کرو کہ تو مسلمان نہیں۔ کیونکہ خدا کے پاس بہت غنیمت کے مال ہیں۔ پہلے تم بھی ایے ہی تھے پھر اللہ تعالیٰ نے تم پر احسان کیا۔ سوغور کر و بیتک اللہ تعالیٰ تمحارے اعمال کی پوری خبر رکھتے ہیں۔ (یعنی جب تم اول مسلمان ہوئے تھے۔ اگر تسمیس بھی یہی کہہ دیا جاتا کہ تم مسلمان نہیں تو تم کیا کرتے)''

الغرض اس آیت ہے معلوم ہوا کہ جو محض اپنااسلام خلا ہر کر یتو جب تک اس کے گفر کی پور پ تحقیق نہ ہو جائے اس کو کافر کہنا نا جائز اور وبال عظیم ہے۔ ای طرح اس کے مقابل یعنی کافر کو سلمان کہنے کی ممانعت اس آیت میں ہے:

"اتريد ون ان تهدوامن اضل الله ومن يضلل الله فلن تجدك سبيلا ، نساء:٨٨ "

'' کیاتم لوگ اس کا ارادہ رکھتے ہو کہ ایسے لوگوں کو ہدایت کر دجن کو انڈر تعالیٰ نے گمراہی میں ڈال رکھاہے ادر جس کو انڈر تعالیٰ گمراہی میں ڈال دیں۔اس کے لیے کو نی سبیل نہ پاؤگے۔''

سلف صالحین صحابہ کرام ؓ وتابعین ؓ اور مابعد کے آئمہ مجتمدین ؓ نے اس بارہ میں بڑی احتیاط ے کام لینے کی ہدایتیں فرما تیں ہیں ۔حضرات متکلمین اور فقتہاء نے اس باب کونہایت اہم اور دشوار گذار سمجھا ہے ۔اوراس میں داخل ہونے والوں کے لیے بہت زیادہ تیقط و بیداری کی تلقین فرمائی ہے۔

چنانچد حفرت علامة قارى فشفاء ميں فرمايا ب:

"ادخال كافر فى ملة (الاسلامية) او اخر اج مسلم عنها عظيم فى "دخال كافر فى ملة (الاسلامية) او اخر اج مسلم عنها عظيم فى الدين · شفاء ج ٢ ص ٢٤١ فصل تحقيق القول فى اكفار المتأ ولين '' "كى كافر كو اسلام يس داخل بجمايا يا مسلمان كو اسلام ے خارج "جمنا (دوتوں

چزیں) تخت میں۔"

کین آج کل اس کے برعکس بید دونوں معاملے اس قد رمہل بچھ لئے گئے ہیں کہ کفرو اسلام اورايمان وارتد ادكاكونى معياراوراصول بحى ندربا-

ایک جماعت بجس فی تخفیر بازی کوبی مشغله بنار کھا ہے۔ ذرای خلاف شرع بلکہ خلاف طبع کوئی بات کی سے سرز دہوئی اوران کی طرف سے کفر کافتو کی لگا۔ ادنی ادنی فرع باتوں پر مسلمانوں کو اسلام سے خارج کہنے لگتے ہیں ۔ ادھران کے مقابل دوسری جماعت ہے جن کے نزدیک اسلام وایمان کوئی حقیقت تحصلہ نہیں رکھتے بلکہ وہ ہ اس شخص کو مسلمان کہتے ہیں جو مسلمان ہونے کا دعویٰ کر بے خواہ تمام قرآن وحدیث اور احکام اسلامیہ کا انکار اور تو بین کرتا رہے۔ ان برزدیک اسلام کے مغہوم میں ہر قسم کا کفر کھپ سکتا ہے ۔ انھوں نے ہند دوئں اور دوسر ب مذاہب باطلہ کی طرح اسلام کو بھی محض ایک قومی لقب بنا دیا ہے کہ عقائد جو چاہے رکھے اقوال و اعمال میں جس طرح چاہے آزادر ہے ۔ وہ ہم حال مسلمان ہے ۔ اور اس کوانے نزد یک دسمت خیال اور و سعت خوصلہ تے ہیں اور تمام سیا ہی مصالح کا تحور و مدارا کا کو بنا رکھا ہے۔ لیکن یا در ہے کہ اسلام اور پنج ہر اسلام میں کا مصالح کا کو دور اراک کو این نزد کہ دسمت خیال اور و سعت خوصلہ تے ہیں اور تمام سیا ہی مصالح کا کو دور اراک کو دور ارکھا ہے۔

پہلوؤں سے تخت بیزار میں ۔ اسلام نے اپنے بیردؤں کیلئے ایک آسانی قانون پیش کیا ہے جو تحف اس کو تعنذ ے دل سے تسلیم کرے ادر کوئی تنگی اپنے دل میں اس کے ماننے سے محسوس نہ کرے دہ مسلمان ہے ادر جواس قانون الہی کے کسی ادنی تقلم کا انکار کر بیٹھے وہ بلا شبہ بلاتر دردائر ۃ اسلام سے خارج ہے۔ اس کے دائر ۃ اسلام میں داخل رکھنے سے اسلام بیزار ہے ادر اس کے ذریعہ اسلام برادری کی مردم شاری بیز ھانے سے اسلام ادر مسلمانوں کو غیرت ہے۔ اور ان چندلوگوں کے داخل اسلام مانے سے ہزاروں مسلمانوں کے خارج از اسلام ہو جانے کا قومی اند بیشہ ہے۔ جیسا کہ بہت دفعہ اس کا تجربہ ادر مشاہدہ ہو چکا ہے۔

اور بیا یک مصرت ایسی ہے کہ اگر فی الواقع ہزاروں مصالح بھی اس کے مقابلہ میں موجود ہوں تو وہ کسی ند جب دوست مسلمان کے لئے ہرگز قابل التفات نہیں ہو سکتیں ۔ بالخصوص جب کہ دہ مصالح بھی محض موہوم اور خیالی ہو۔

الغرض ابنائے زمانہ کی اس افراط وتفریط ادر کفر واسلام کے معاملہ میں بے احتیاطی کو دیکھ کرمدت سے خیال ہوتا تھا کہ اس بحث پرایک مختصر جامع رسالہ ککھا جائے جس میں کفرواسلام کا معار ہو۔ اوراصولى طور پريدبات واضح كردى جائ كدو كون ے عقائد يا اقوال بي جن كى بنا پركوئى مسلمان اسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔ اى اثناء ميں ذيل كے سوال كا جواب لكھنے كى ضرورت پيش آئى \_تو اى كوكى قدر تفصيل كے ساتھ لكھ ديا گيا جس سے علاوہ اصول تلفير معلوم ہونے كے بعض فرقوں كاتلم بھى واضح ہوگيا۔اور مرتد كے بعض احكام بھى معلوم ہو گئے اور مجموعہ كا نام' وصول الا فكارالى اصول الاكفار' ركھا گيا ہے۔و ما تو فيقى الاب الله العلى العظيم ا

سوال اول: كفرداسلام كامعياركيا باورس وجد يحسى سلمان كومرتديا خارج از اسلام كهاجاسكتا بي؟

الجواب ! ارتد اد کے معنی لغت میں پھر جانے اور لوٹ جانے کے ہیں۔اور اصطلاح شریعت میں ایمان واسلام سے پھر جانے کو ارتد اداور پھرنے والے کو مرتد کہتے ہیں۔اور ارتد اد کی صورتیں دو ہیں۔ایک تو سے کہ کوئی کم بخت صاف طور پر تبدیل مذہب کرکے اسلام سے پھر جائے۔ جیسے عیسائی میہودی آر سے سابتی وغیر ہ مذہب اختیار کرے۔ یا خداوند عالم کے وجودیا تو حید کا منگر ہو جائے۔ یا آبخضرت تلاقیتہ کی رسالت کا انکار کردے۔ (والعیا ذباللہ تعالی )

دوسرے بید کواس طرح صاف طور پر تبدیل مذہب اور تو حید ورسالت سے انکار ند کرے لیکن بچھا تمال یا اقوال یا عقائدا پیے اختیار کرے جوا نکار قرآن مجیدیا انکار رسالت ک مرادف دہم معنی ہیں۔ مثلا اسلام کے کسی ایسے خروری وقطعی علم کا انکار کر بیٹھے جس کا ثبوت قرآن مجید کی نص صرح کے ہویا آنخضرت ملطنت سے اطریق تو از ثابت ہوا ہو۔ یہ صورت بھی با جماع امت ارتداد میں داخل ہے۔ اگر چہ اس ایک عکم کے سواتمام احکام اسلامیہ پر شدت کے ساتھ پابند ہو۔

ارتد ادی اس دوسری صورت میں اکثر مسلمان غلطی میں بہتلا ہو جاتے ہیں۔ادرا یے لوگوں کو مسلمان سیجھتے ہیں ۔ادر بیا اگر چہ بظاہر ایک سطحی ادر معمولی غلطی ہے۔لیکن اگر اس کے بولنا ک نتائج پر نظر کی جائے تو اسلام ادر مسلمان کے لئے اس سے زیادہ کوئی چیز معزمیں ۔ کیونکہ اس صورت میں کفر داسلام کے حدود ممتاز نہیں رہتے ۔کافر ومومن میں کوئی امتیاز نہیں رہتا۔اسلام کے چالاک دشمن اسلامی برادری کے ارکان بن کر مسلمانوں کے لئے '' مارا ستین' بن سکتے ہیں۔ اور دوئی کے لباس میں دشتی کی ہر قر ارداد کو مسلمانوں میں نافذ کر سکتے ہیں۔ اس لئے مناسب معلوم ہوا کہ اس صورت ار تد اد کی تو ضیح کمی قد رتفصیل کے ساتھ کر دی جائے اور چونکہ ارتد اد کی صحیح حقیقت ایمان کے مقابلہ ہی سے معلوم ہو تکتی ہے۔اس لئے پہلے اجمالاً ایمان کی تعریف اور پھرارتد ادکی حقیقت ککھی جاتی ہے۔ ایمان وارتد اد کی تعریف

ایمان کی تعریف مشہور دمعروف ہے جس کے اہم جزودو ہیں۔ ایک حق سجانہ وتعالی پر ایمان لانا۔ دوسرے اس سے رسول یک پن پر لیکن جس طرح اللہ تبارک د تعالی پر ایمان کے بید معنی نہیں کہ صرف اس کے وجود کا قائل ہوجائے۔ بلکہ اس کی تمام صفات کا ملہ علم سمع ، بھر فقد رت وغیر ہ کو اس شان کے ساتھ ماننا ضروری ہے جو قرآن وحدیث میں بتلائی ہیں۔ ورنہ یوں تو ہر مذہب وملت کا آدمی خدا کے وجود وصفات کو مانتا ہے۔ یہودی نصرانی ، مجوی ، ہندوسب ہی اس پر

ای طرح رسول التُعَلَيْتُ پرایمان لانے کابھی یہ مطلب نہیں ہوسکتا کہ آپ علی یہ علی نہیں ہوسکتا کہ آپ علی یہ کے وجود کو مان لے کہ آپ علی یہ کہ معظمہ میں پیدا ہوئے اور مدینہ طیبہ کی طرف ہجرت کی۔ تریسٹھ سال عمر ہوئی۔فلاں فلاں کام کئے۔ بلکہ رسول التُعَلَیْتُ پرایمان لانے کی حقیقت وہ ہے جوقر آن مجید میں بالفاظ ذیل بتلائی ہے:

''فلاوربك لايـوَمـنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لايجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليما · نساء: ٦٠ ''

''قتم ہے آپ یکی کی جا کہ یہ کارب کی یہ لوگ اس وقت تک مسلمان نہیں ہو سکتے جب تک کہ دہ آپ یکی کو اپنے تمام نزاعات د اختلافات میں حکم نہ بنا دیں اور پھر جو فیصلہ آپ یکی کی فرمادیں اس سے اپنے دلوں میں کوئی تنگی محسوس نہ کریں اور اس کو پوری طرح تسلیم نہ کرلیں۔'' روح المعانی میں اسی آیت کی تفسیر سلف سے اس طرح نقل فرمائی ہے:

"فقد روى عن الصادق انه قال لو ان قوما عبدوالله تعالى واقامواالصلوة وآتوا الزكوة وصاموارمضان وحجواالبيت ثم قالوالشئى صنعه رسول الله تكرير الأصنع خلاف ماصنع أو وجدوافى انفسهم حرجاً لكا نو امشر كين ، روح المعانى ص ٦٥ جزه"

''حضرت جعفرصادق ؓ مے منقول ہے کہ اگر کوئی قوم اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے۔اور

آیت مذکور دادراس کی تغییر ے دامنچ ہوگیا کدرسالت پرایمان لانے کی حقیقت میہ ہے کہ رسول کے تمام احکام کو تصند بے دل سے تسلیم کیا جائے اور اس میں کسی قسم کا پس و پیش یا تر دد نہ کیا جائے۔

اور جب ایمان کی حقیقت معلوم ہوگئی تو تفروار تد ادکی صورت بھی داختے ہوگئی۔ کیونکہ جس چیز کے ماننے اور تشلیم کرنے کا نام ایمان ہے۔ ای کے نہ مانے اور انکار کرنے کا نام کفر وار تد اد ہے۔ (صرح بہ فی شرح المقاصد) اور ایمان دلفر کی ند کورہ تعریف سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ کفر صرف ای کا نام نہیں کہ کوئی شخص اللہ تعالی یارسول اللہ طلیع کو سرے سے نہ مانے ۔ بلکہ یہ بھی ای درجہ کا کفر اور نہ ماننے کا ایک شعبہ ہے کہ آنخصر سے طلیع کو سرے سے نہ مانے و بلکہ یہ بھی ای درجہ کا کفر اور نہ مانے کا ایک شعبہ ہے کہ آنخصر سے طلیع ہوئے کہ حضو مقابق کو سرے بڑا ہے ہیں۔ ان میں ہے کہ ایک حکم کے تسلیم کرنے سے (یہ بچھتے ہوئے کہ حضو مقابق کو کا تم ہے) انکار کردیا جائے ۔ اگر چہ باقی سب احکام کو تسلیم کرنے اور پورے اہتمام سے سب پر عامل بھی ہو۔ سب جانے ہیں کہ بغادت جس طرح باد شاہ کہ کام ہم کہ انکار مہد جانے ہیں کہ بغادت جس طرح باد شاہ کہ تمام احکام کی نا فر مانی اور مقابلہ پر کھڑ ہوجانے کو کہتے ہیں۔ ای طرح یہ بھی بغادت ہی تھی جاتی ہے کہ کہی ایک قانون شاہ ی کی قانون

شیطان اہلیس جودنیا میں سب سے بڑا کافرادر کافرگر ہے۔ اس کا کفر بھی ای ددسری قتم کا کفر ہے۔ کیونکہ اس نے بھی نہ تبدیل مذہب کیا۔ نہ خدا تعالیٰ کے دجود قدرت دغیر ہ کا انکار کیا۔ نہ ربو ہیت سے مظر ہوا۔ صرف ایک حکم سے سرتا بی کی جس کی دجہ سے ابدالآباد کیلئے مطرود دملعون ہوگیا۔

حافظ ابن تيميه الصارم المسلول ص٢٦٢ طبح بيروت ١٩٩٨ء ميں فرماتے بيں: ''كماان الـردة تتجردعن السب فكذلك تتجردعن قصدتبديل الدين وارادة التكذيب بالرسالة كما تجردكفرابليس عن قصد التكذيب بالربوبية '' '' ''جیسا کدارتد ادبغیراس کے بھی ہو سکتا ہے کہ حق تعالی یاس کے رسول یکھنے کی شان میں سب دشتم سے پیش آئے اس طرح بغیراس کے بھی ارتد اد تحقق ہو سکتا ہے کہ آدمی تبدیل ند جب کا پا تکذیب رسول کا قصد کرے۔ جیسا کہ اہلیس کعین کا کفر تکذیب رہو ہیت سے خالی ہے۔''

الغرض ارتداد صرف ای کونبیں کہتے کہ کوئی شخص اپنا ند جب بدل دے یا صاف طور پر خدااور رسول کا محکر ہو جائے ۔ بلکہ ضروریات دین کاانکار کرنا اور قطعی الثبوت والد لالتہ احکام میں سے کسی ایک کابعد علم انکار کر دینا بھی ای درجہ کاار تد اداور کفر ہے۔

ت نبید : بال اس جگددوبا تیس قابل خیال بی ۔ اول تو یہ کہ تفروار تد اداس صورت میں عائد ہوتا ہے جب کہ تحقق تحقیق کے تسلیم کرنے سے انکار اور گردن کشی کرے اور اس تحکم کے واجب التعمیل ہونے کا عقیدہ ندر کھے لیکن اگر کوئی شخص تحکم کوتو واجب التعمیل تجھتا ہے گر غفلت یا ترارت کی وجہ سے اس پڑھل نہیں کرتا تو اس کو کفر وار قد اد نہ کہا جائے گا۔ اگر چہ ساری عمر میں ایک دفتہ بھی اس تکم پڑھل کرنے کی نوبت ند آئے ۔ بلکہ اس شخص کو مسلمان ہی سجھا جائے گا۔ اور پہلی صورت میں کہ کی تحقیق کو واجب التعمیل ہی نہیں جا نتا ۔ اگر چہ کی وجہ سے وہ ساری عمر اس پڑھل سورت میں کہ کی تحقیق کو واجب التعمیل ہی نہیں جا نتا ۔ اگر چہ کی وجہ سے وہ ساری عمر اس پڑھل سرتا ہے پڑھی کہ تو اور اجب التعمیل ہی نہیں جانتا یہ کا فر جہ اور دوسر الحق کی نماز کا شدت کے ساتھ پابند ہے ۔ مگر فرض اور واجب التعمیل نہیں جانتا یہ کا فر ہے ۔ اور دوسر الحق کو فرض جا تا ہے سم اس میں پڑھتا وہ سلمان ہے ۔ اگر چو خاس و فاجرا ور سخت گاہ گار ہے ۔

دوسری بات قابل خور یہ ہے کہ جنوب کے اعتبار سے احکام اسلامیہ کی مختلف قسمیں ہوگئی ہیں ۔ تمام اقسام کا اس بارہ میں ایک تحکم نہیں ۔ کفر دار تد ادصرف ان احکام کے انکار سے عائد ہوتا ہے جو تعلقی الثبوت بھی ہوں اور تعلقی الدلالت بھی ۔ قطعی الثبوت ہونے کا مطلب تو یہ ہے کہ ان کا شوت قرآن مجید یا ایک احادیث سے ہوجن کے روایت کرنے والے آنخضرت تعلق کے عبد مبارک سے لے کر آج تک ہر زمانہ ادر ہر قرن میں مختلف طبقات ادر مختلف شہروں کے لوگ اس کثرت سے رہے ہوں کہ ان سب کا جھوٹی بات پر اتفاق کر لینا محال سمجھا جائے۔ (ای کو اصطلاح حدیث میں تو اتر ادر ایک احادیث کوا حادیث متواتر ہو کہتے ہیں)

اور قطعی الدلالة ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ جوعبادت قرآن مجید میں اس تھم کے متعلق واقع ہوئی ہے یا حدیث متواتر ہ ہے ثابت ہوئی ہے وہ اپنے مغبوم مراد کو صاف صاف ظاہر کرتی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

ہو۔اس میں کمی قتم کی الجھن نہ ہو کہ جس میں کمی کی تاویل چل سکے۔

پھراس قتم کے احکام قطعیہ اگر مسلمانوں کے ہرطبقہ خاص دعام میں اس طرح مشہور د معروف ہوجا میں کدان کا حاصل کرنا کسی خاص اہتمام اور تعلیم وتعلم پر موقوف ندر ہے۔ بلکہ عام طور پر مسلمانوں کو دراشتاً وہ با تیں معلوم ہوجاتی ہوں۔ جیسے نماز روز ہٴ جے 'زکوۃ کا فرض ہونا' چور ی دشراب خور کی کا گناہ ہونا' آخضرت تلقیقہ کا خاتم الانمیا ہونا دخیرہ تو ایسے احکام قطعیہ کوضر دریات دین کے نام سے تعبیر کرتے ہیں۔اور جو اس درجہ شہور نہ ہوں وہ صرف قطعیات کہلاتے ہیں۔ ضر دریات نہیں۔

اور ضروریات اور قطعیات کے عظم میں بیفرق ہے کہ ضروریات دین کا انکار با جماع امت مطلقاً کفر ہے۔ناوا تغیت و جہالت کواس میں عذر نیفتر اردیا جائے گا۔اور نیہ کی تنام کی تاویل نی جائے گی۔

اور قطعیات محصد جوشہرت میں اس درجہ کونیس بینیج تو حفیہ کے نز دیک اس میں یہ تفصیل ہے کہ اگرکوئی عامی آ دمی بوجہ نا واقفیت و جبالت کے ان کا انکار کر بیٹے تو ابھی اس کے لفر وار تداخلی ہے کہ ان کا انکار کر بیٹے تو ابھی اس کے لفر وار تداخل کھم نہ کیا جائے گا۔ بلکہ پہلے اس کونیٹ کی جائے گی کہ یہ تعلم اسلام کے تطعی الثبوت اور تطعی الدلالت احکام میں سے انکار پر قائم رہے الدلالت احکام میں سے انکار پر قائم رہے الدلالت احکام کی میں ہے انکار کر بیٹے تو ایس میں اور تعلیمی اس کے لفر وار تداخلی کا انکار کر بیٹے تو ابھی اس کے لفر وار تداخلی کو جائے گی کہ یہ تعلیم اسلام کے تعلیمی اور تعلیمی الدلالت احکام میں سے برانکار کفر ہے ۔ اس کا انکار کو تک کو تعلیمی اور تعلیمی کر تعلیمی کی تعلیمی کا تعلیمی کر تعلیمی کی تعلیمی کی تعلیمی کر تعلیمی کے تعلیمی کر تعلی کر تعلیمی کر تعلیمی

"كما في المسايرة والمسامرة لابن الهمام و لفظه واماماثبت قطعاً ولم يبلغ حد الضرورة كا ستحقاق بنت الابن السدس مع البنت الصلبية با جماع المسلمين فظاهر كلام الحنفية الاكفار بجهده بانهم لم يشتر طوافي الاكفار سوى القطع في الثبوت (الى قوله)ويجب حمله على مااذاعلم المنكر ثبوته قطعاً ٠مسامره /١٤٩ "

"اور جوعظم فطعی الثبوت تو ہو گرضر ورت کی حدکونہ پہنچا ہو۔ جیسے (میراٹ میں ) اگر پوتی اور بیمی حقیق جمع ہوں تو پوتی کو چھٹا حصہ طنے کا حکم اجماع امت سے ثابت ہے۔سوغلا ہر کلام حفیہ کا بیہ ہے کہ اس کے انکار کی وجہ سے کفر کا علم کیا جائے۔ کیونکہ انہوں نے قطعی الثبوت ہونے کے سواادر کوئی شرط نیس لگائی (ان قولہ) تکروا جب ہے کہ حفیہ کے اس کلام کو اس صورت میں محمول کیا جائے کہ جب مظرکوان کا علم ہو کہ بی تحکم تعلقی الثبوت ہے۔' خلاصہ کلام یہ ہے کہ جس طرح کفر وارتداد کی ایک قتم تبدیل ند جب ہے ای طرح دوسری قتم نیکجی ہے کہ ضروریات دین اور قطعیات اسلام میں سے کسی چیز کا انکار کردیا جائے یا ضروریات دین میں کوئی ایسی تاویل کی جائے جس سے ان کے معروف معانی کے خلاف معنی پیدا ہوجا کیں اور غرض معروف بدل جائے ۔ اور ارتداد کی اس قتم دوم کا نام قرآن کی اصطلاح میں الحاد ہے:

"قسال تعالىٰ ان المدين يسلحدون فى آياتنا لايخفون علينا ، حم السجده: ٤ "" بولوگ حارى آيات ميں الحاد كرتے ہيں و دہم سے جيپ نہيں سكتے '' اورحديث ميں اس قسم كے ارتداد كانام زندقہ ركھا گيا ہے مبيسا كه صاحب مجمع البحار نے حضرت على كرم اللہ وجہہ سے روايت كرتے ہوئے فرمايا ہے:

"اتى على بذنادقة هى جمع زنديق (الى قوله) ثم استعمل فى كل ملحد فى الدين والمرادههنا قوم ارتدد وعن الاسلام • مجمع البحارج ٢ ص٤٤ باب الزا مع النون"

''حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پاس چند زنادقہ ( گرفتار کر کے )لائے گئے ۔ زنادقہ جح زندیق کی ہےاور لفظ زندیق ہرا س محفص کیلئے استعال کیا جاتا ہے جودین میں الحاد (یعنی بے جاتا دیلات) کرےاوررا س جگہ مرادا یک مرتد جماعت ہے۔

اورعلائے کلام اور فقتهاءاس خاص ارتد اد کانام باطلایت رکھتے ہیں اور بھی وہ بھی زندقہ کے لفظ تے بعیر کردیتے ہیں۔

شرح مقاصد میں علامة تفتاز انی اقسام كفركى تفصيل اس طرح نقل فرماتے ہيں:

" یہ بات ظاہر ہو بیکی ہے کہ کافر اس محف کا نام ہے جو مومن ندہو۔ پجر اگردہ ظاہر میں ایمان کا مدعی ہوتو اس کو متافق کہیں گے۔اور اگر مسلمان ہونے کے بعد کفر میں بیتلا ہوا ہے تو اس کا نام مرقد رکھا جائے گا ۔ کیونکہ وہ اسلام سے پجر گیا ہے۔اور اگر دو یا دو سے زیادہ معبودوں کی رہتش کا قائل ہوتو ای کو مشرک کہا جائے گا۔اور اگر ادیان منسو خد یہ ود یہ و عیسائیت دغیرہ میں کسی مذہب کا پابند ہوتو ای کو کتابی کہیں گے۔اور اگر عالم کے قدیم ہونے کا قائل ہوا ور متا م واقعات دحوادث کو زمانہ کی طرف منسوب کرتا ہوتو اس کو د ہر یہ کہا جائے گا اور آگر و جو دباری تعالی بڑی کا قائل نہ ہوتو ای کو معال کہتے ہیں اور اگر نہی کر کہ پیچھتے کی نبوت کے افر اراور شعار اسلام نماز روز دوغیر ہ کے اظہار کے ساتھ پکھا لیے عقائد دلی رکھتا ہو جو بالا نفاق کفر بیں تو اس کوزند یق کہا جاتا ہے۔'' و مثله فی کلیات ادبی البقاء! زندیق کی تعریف میں جوعقائد کفر بیکا دل میں رکھنا ذکر کیا گیا ہے۔ اس کا مطلب سے نہیں کہ دہ مثل منافق کے اپناعقیدہ ظاہر نہیں کرتا بلکہ بیر اد ہے کہ اپنے عقیدہ کفر بیکو کم حرکے اسلامی صورت میں ظاہر کرتا ہے۔

''كما ذكره الشامى حيث قال فان الزنديق يموه كفره ويروج عقيدته الفاسدة ويخر جها فى الصورة لصيحة و هذ امعنى ابطان الكفر فلاينا فى اظهاره الدعوى • شامى باب المرتد ص ٢٢٤ج ٣''

''علامہ شامی نے فرمایا ہے کہ زندیق اپنے کفر پر ملح سازی کرتا ہے اور اپنے عقیدہَ فاسد ہ کورائج کرنا چا ہتا ہے اور اس کوعمہ ہصورت میں فطا ہر کرتا ہے اوزندیق کی تعریف میں جو بیہ لکھاجا تا ہے کہ وہ اپنے کفرکو چھپا تا ہے ۔ اس کا یہی مطلب ہے ( کہ وہ اپنے کفرکوا یے عنوان اور صورت میں پیش کرتا ہے جس سے لوگ مغالطہ میں پڑجا کمیں )اس لئے بیا ففاء کفرا فلہماردعو کی کے منافی نہیں ۔''

کفر کی اقسام مذکورہ بالا میں ہے آخری قشم اس جگہ زیر بحث ہے جس کے متعلق شرح مقاصد کے بیان سے ظاہر ہوگیا کہ جس طرح اقسام سابقہ کفر کے انواع میں ای طرح بیصورت بھی ای درجہ کا کفر ہے کہ کوئی شخص نبی کر کیم تفاق کی رسالت اور قرآن مجید کے احکام کوشلیم کرنے کے باوجود صرف بعض احکام وعقائد میں اختلاف رکھتا ہو۔ اگر چہ دعویٰ مسلمان ہونے کا کر سے اور تمام ارکان اسلام پرشدت کے ساتھ عال بھی ہو۔

أيك شبه كاجواب

بیہ بات عام طور پر مشہور ہے کہ اہل قبلہ کی تکفیر جائز نہیں ادر کتب فقہ دعقا کد میں بھی اس کی تصریحات موجود ہیں ۔ نیز بعض احادیث ہے بھی سیر مسلہ ثابت ہے:

تحما رواه ابوداؤدج اص ٢٥٢ باب الغزومع آئمة الجورفى " الجهاد عن انسَّقال قال رسول الله تَنْفِيْهُ ثلث من اصل الايمان الكف عمن قال لا اله الاالله ولا تكفره بذنب ولا تخرجه من الاسلام بعمل · الحديث '' ''حفزت الس تخرمات بين كد تخفرت تلك في زيثاد فرمايا كدايمان كى اصل تين چزي بي ايك يدكد جو تخص كلمه لا السه الاالله كا قاك بواس في آل سے بازر بو اوركى گناه ك

دجہ سے اس کو کافرمت کہواد رکنی تمل بد کی دجہ سے اس کواسلام سے خارج نہ قمر اردو۔'' اسے این جارہ بریز میں معرف ہور اس اسلام سے خارج نہ زیر ہوتا ہے۔

اس لیے مسلدزیر بحث میں بیشبہ پید ابوجاتا ہے کہ جو تحض نمازروز ہ کا پابند ہے دہ اہل قبلہ میں داخل ہے۔ تو پھر بعض عقائد میں خلاف کرنے یا بعض احکام کے تسلیم نہ کرنے سے اس کو کیے کا فر کہا جا سکتا ہے؟ ۔ اور ای شبہ کی بنیاد پر آج کل بہت سے مسلمان قتم خانی سے مرتدین لینی طحدین دزناد قد کو مرتد د کا فرنہیں سیجھتے ۔ اور بیا یک محاری غلطی ہے جس کا صد مد ہراہ در است اصول اسلام پر پڑتا ہے۔ کیونکہ میں اپنے کلام سابق میں عرض کر چکا ہوں کہ اگر قتم دوم کے ارتد اد کو ارتد انہ سمجھا جائے تو پھر شیطان کو بھی کا فرنہیں کہد کیتے ۔ اس لیے ضرورت ہوئی کہ اس شبہ کے منشاء کو بیان کر کے اس کا شافی جواب ذکر کیا جائے ۔ اصل اس کی بیہ ہے کہ شرح فقد اکبر ص ۹ ماد خیر ہ میں ام اعظم ایو حذیفہ سے اور حواثی شرح عقائد میں شیخ ابوالحن اشعری سے اہل سنت دالجہ اعد کا بیر مسلک نقل کیا گیا ہے:

"ومن قواعد اهل السنة و الجماعة ان لايكفروا احدمن اهل القبلة (كذافى شرح العقائد النسفية ص ١٢١)وفى شرح التحرير ص ٣١٨ ج ٣ وسيا لها عن ابى حنيفة ولا نكفر اهل القبلة بذنب انتهى فقيده با لذنب فى عبارة الامام واصله فى حديث ابى داؤد كمامر آنفاً."

"اہل سنت والجماعة کے قواعد میں ہے ہے کہ اہل قبلہ میں ہے کی تخف کی تلفیر نہ کی جائے۔ (شرح عقا نُد نفی )ادرشر تخریص ۳۱۸ ج۳ میں ہے کہ میعضون امام اعظم ابو صنیفہ ہے منقول ہے کہ ہم اہل قبلہ میں ہے کہ شخص کو کس گناہ کی وجہ سے کافرتہیں کہتے۔ سواس میں بذنب کی قید موجود ہے اور غالبًا بہ قبید حدیث ابوداؤ دکی بناء پرلگائی گئی ہے جوابھی گذر چکی ہے۔'' جس کا صحیح مطلب تو بیہ ہے کہ کس گناہ میں مبتلا ہوجانے کی وجہ ہے کس مسلمان کو کافر

مت کَبو-خواه کتنا بی بزا گناه بو (بشرطیکه کفروشرک نه بو) کیونکه گناه ب مراداس جگه پروبی گناه ب جوحد کفر تک نه پیچا بو-

"كحافى كتاب الايمان لابن تيميه حيث قال ونحن اذا قلنا اهل

''جیسا کہ حافظ ابن تیمیہ کی کتاب الایمان میں ہے کہ ہم جب یہ کہتے ہیں کہ اہل سنت والجماعت اس پر شفق میں کہ اہل قبلہ میں ہے کی شخص کو کس گناہ کی وجہ سے کا فرنہ کہیں تو اس جگہ گنا ویسے ہماری مراد معاصی مثل زناد شراب خوری دغیرہ ہوتے ہیں ادرعلا مہ قونوی نے عقیدہ طحادی کی شرح میں اس مفتمون کوخوب دامنچ کر دیا ہے۔''

ورند پھراس عبارت کے کوئی معنی تہیں رہتے ۔ اور لفظ بذنب کے اضافد کی (جیسا کدفتہ اکبر ادرش تر تحریر کے حوالد سے او پر نقل ہوا ہے ) کوئی وجہ باتی نہیں رہتی ۔ اب شبہا ت کی ابتداء یہاں سے ہوئی کہ بعض علماء کی عبارتوں میں اختصار کے مواقع میں بذنب کا لفظ بوجہ معرد ف وشہور ہونے کے چھوڑ دیا گیا۔ اور مسلد کاعنوان عدم تکفیر اہل القبلہ ہو گیا۔ حدیث وفقد سے نا آشا اور غرض متکلم سے نا داقف لوگ یہاں سے یہ بچھ بیٹے کہ جو محص قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑ ھ لے اس کو کافر کہنا جائز نہیں ۔ خواہ کتنے ہی عقائد کر فرید رکھتا ہو۔ اور اقوال کفر سے بکتا پھر سے ۔ اور یہ نہ منہ کر کے نماز پڑ ھے منہ کر کے نماز پڑ ھے ۔ بلکہ ان لفظ پر تی ہو تو اہل قبلہ کے لفظوں سے تو سید بھی نہیں نگاتا کہ قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز پڑ ھے ۔ بلکہ ان لفظوں کا منہ وہ ہو تک کہ موقع میں کوئی محض کا فرہی نہیں رہ خواہ ماز بھی پڑ ھے یا نہ پڑ ھے۔ اگر یہ معنی مراو لیے جا کمیں تو پھر دنیا میں کوئی محض کا فرہی نہیں رہے ماہ کر کے نماز پڑ ھے ۔ بلکہ ان لفظوں کا منہ وہ تو اس سے زائد نہیں کوئی محض کا فری میں کہ ہو کہ میں رہے کہ کہ مر ماہ کر کے نماز پڑ ھے ۔ بلکہ ان لفظوں کا منہ وہ تو اس سے زائد نہ میں کوئی تک کہ طرف منہ کر لے نہ کہ کہ سے خواہ کتنے ہی مو اور ال کے میہ ہو کہ میں تک کہ کہ ہو کہ تیں رہ کہ کہ ہو کہ ہو کہ کہ ہوں میں کہ کہ کہ کہ میں میں تھیں کہ ہو ہوں ہو ہو ہو ہو تھی نہیں تھا کہ کہ طرف منہ کر کے نماز پڑ ھے ۔ بلکہ ان لفظوں کا منہ ہو ہو تو اس سے زائد نہیں کہ موض قبلہ کی طرف میں کر کے نہیں رہ منہ کر کے نہ ہو ہو تھی ہو خوض کا منہ قبلہ کی طرف ہو ہی جا تا ہے اور طاہ ہر ہے کہ لفظ اہل قبلہ کی مر اد م ہم او قات داحوال کا استیعاب با ستقبال قبلہ نہیں ۔

خوب بجم ليسيح كد لفظ ابل قبلدا يك شرى اصطلاح ب جس ك معنى ابل اسلام ك بي اوراسلام و بى ب جس ميں كوئى بات كفر كى بتہ ہو \_للبذا يد لفظ صرف ان لوگوں كيليح بولا جاتا ہے جو تمام ضروريات دين كوتسليم كريں \_اور آخضرت تلقيق ك تمام ا دكام پر (بشرط جوت) ايمان لا ميں - منہ ہرا سخص كيليح جوقبلد كى طرف منہ كر لے مصبح دنيا كى موجودہ عدالتوں ميں ابل كار كالفظ صرف ان لوگوں كيليے بولا جاتا ہے جو با ضابطہ طازم اور قوا مين طازمت كا پا بند ہو \_ اس كے مغبوم لغوى ك موافق ہركام والے آ دى كوابل كارنيس كہا جاتا \_ اور يہ جو كچو كھا كميا علم فقد وعقائد كى كم ين تقريباً تمام اس پر شاہد ہيں جن ميں بے بعض عبارات درن ذيل ہيں: \_ حضرت طاعلى قارئ شرح فقد اكبر ميں فرماتے ہيں: "اعلم ان المراد باهل القبلة الذين اتفقواعلى ماهومن ضروريات الدين كحدوث العالم وحشر الاجساد وعلم الله تعالى بالكليات والجزئيات ومااشبه ذلك من المسائل المهمات فمن واظب طول عمره على الطاعات والعبادات مع اعتقادقدم العالم ونفى الحشر اونفى علم سبحانه وتعالي بالجزئيات لايكون من اهل القبلة وان المراد بعدم تكفير احد من اهل القبلة عنداهل السنة انه لا في احد ما لم يوجد شئى من امارات الكفر وعلاماته ولم يصدر عنه شئى من موجباته • شرح فقه اكبر ص ١٨٩ "

" خوب سجحه لو که اہل قبلہ سے مرادد و لوگ بیں جو ان تمام عقائد پر متفق ہوں جو ضروریات دین میں سے بیں بیصے حدوث عالم اور قیامت وحشر ابدان اور اللہ تعالیٰ کاعلم تمام کلیات وجزئیات پر حاوی ہونا اور ای قسم کے دوسر ےعقائد مہمہ ہے پس جو محض تمام عمر طاعات وعبادات پر مداومت کرے مگر ساتھ ہی عالم کے قدیم ہونے کا معتقد ہویا قیامت میں مردوں کے زند و ہونے کایاحق تعالیٰ کے علم جزئیات کا انکار کرے وہ اہل قبلہ میں سے نہیں ۔ اور یہ کہ اہل سنت کے زند و ہونے کایاحق تعالیٰ کے علم جزئیات کا انکار کرے وہ اہل قبلہ میں سے نہیں ۔ اور یہ کہ اہل سنت کے زند و بوب تک اس سے کوئی ایسی چیز سرز دینہ ہو جو علامات کفریا موجبات کفر میں سے بے ۔''

اورشر مقاصد محت ما يع على مذكور الصدر مقمون كومقصل بيان كرتے موت كلما ب: "فلا نزاع فى كفر اهل القبلة المواظب طول العمر على الطاعات با عتقادقدم العالم وضفى الحشر ونفى العلم بالجزئيات ونحوذالك وكذلك بصدور شتى من موجبات الكفر عنه • "

" اس میں کسی کا اختلاف نہیں کہ اہل قبلہ میں ۔ اس محف کو کافر کہا جائے گاجواگر چہ تمام عمر طاعات دعبادات میں گزارے۔ عمر عالم کے قدیم ہونے کا اعتقاد رکھے یا قیامت دحشر کا یا حق تعالیٰ کے عالم جزئیات ہونے کا افکار کرے۔ ای طرح دو شخص جس ہے کوئی چیز موجبات کفر میں ہے صادر ہوجائے۔''

اورعلامد شامى فردالمخارباب الامامة جلداول من بحوالترم يرالاصول نقل فرمايا ب: "لا خسلاف فسى كسفر المسخالف من اهل القبلة المواظب طول عمره على الطاعات كما فى شرح التحديد ، شامى ج اص ٤١٤ باب الامامة ، " "اس ميں سے كى كا خلاف بيس كدائل قبله ميں جو شخص ضروريات دين ميں سے كى چز كا مكر ہوده كا فرب اگر چتمام عمر طاعات دعبادات ميں گزاردے۔" اور شرح عقائد نمنى كى شرح نبراس ميں ب:

"أهل القبلة في اصطلاح المتكلمين من يصدق بضروريات الدين الى قوله فمن الشيئا من الضروريات (الى قوله)لم يكن من اهل القبلة ولوكان مجاهد ابالطاعات وكذلك من باشرشئيا من امارات التكذيب كسجود صنم والاهانة بامر شرعى والاستهزاء عليه فليس من اهل القبلة ومعنى عدم تكفير اهل القبلة ان لا يكفر بارتكاب المعاصى ولا بانكار الا مور الخفية غير المشهورة هذا ما حققه المحققون • نبر اس ص ٢٤٢ من قواعد اهل السنة ان لا يكفراحد من إهل القبلة • "

ابل قبلہ متکلمین کی اصطلاح میں وہ تحض ہے جوتما مضروریات دین کی تقددیق کرے۔ لیس جو شخص ضروریات دین میں ہے کسی چیز کا انکار کرے وہ ابل قبلہ میں نیمیں ۔ اگر چہ عبادت واطاعت میں مجاہدات کرنے والا ہو۔ ایسے ہی وہ شخص جوعلا مات کفر و تکذیب میں ہے کسی چیز کا مرتکب ہو۔ جیسے بت کو تجد و کرنا یا کسی امر شرعی کی اہانت واستہزاء کرنا وہ اہل قبلہ میں سے نہیں اور اہل قبلہ کی تکفیر نہ کرنے کا مطلب سے ہے کہ معاصی کے ارتکاب کی وجہ سے اس کو کافر نہ کہیں اور زمان سے امور کے انکار کی وجہ سے کافر کہیں جو اسلام میں مشہور نہیں ۔ یعن خاص دین میں سے نہیں۔

تنبيله بحى مسلمان كوكافر كين ك معاملة مين آج كل ايك عيب افراط د تفريط ردنما - ايك جماعت ب كه جس ف مشغله يمى اختيار كرليا ب كدادنى معاملات مين مسلما تون پر تلفير كاحكم لكادية مين اور جبال ذراى كوئى خلاف شرع حركت كى ب ديكھتے ہيں تو اسلام ب خارت كينے لكتے ميں راور دوسرى طرف نوتعليم يافته آزاد خيال جماعت ب جس كے نزد يك كوئى قول وفعل خوا دكتنا بى شد يداور عقائد اسلام يكا صرح مقابل ہوكفر كبلان كامستحق نہيں ..و و جرمدى اسلام كوسلمان كہنا فرض سيجھتے ہيں را گر چہ اس كا كوئى عقيدہ اور عمل اسلام كے موافق ند ہواور ضروريات دين كا انكار كرتا ہو راور جس طرح كى مسلمان كوكا فركبنا ايك تحت پرخطر معاملہ ب اى اورامرددم کے متعلق بھی صحابہ کرام اور سلف صالحین کے تعامل نے یہ بات متعین کردی کداس میں تبادن و تکاسل کرنا اصول اسلام کو نقصان پہنچا نا ہے۔ آنخضرت تلایق کی دفات کے بعد جواوگ مرقد ہوئے تھے۔ ان کا ارقد ادشم ددم ہی کا ارقد ادتخا صریح طور پر تبدیل ند ب (عموماً) ند تعارلیکن صدیق آکبر نے ان پر جہاد کرنے کو اتنازیا دہ اہم مجھا کہ زاکت دفت ادراب ضعف کا بھی خیال ند فرمایا۔ اس طرح مسلمہ کذاب مد کی نبوت اور اس کے مانے والوں پر جباد کیا منصف کا بھی خیال ند فرمایا۔ اس طرح سلمہ کذاب مد کی نبوت اور اس کے مانے والوں پر جباد کیا انکار کر سائٹ شریک تھے۔ جن کے اجماع سے یہ پات ثابت ہوگی کہ جو شخص ختم نبوت کا تصابط تع میں تاہ بل تقریب سلمہ کذاب مد کی نبوت اور اس کے مانے والوں پر جباد کیا انکار کر سائٹ شریک تق جن کے اجماع سے یہ پات ثابت ہوگی کہ جو شخص ختم نبوت کا تعارط تعلیب میں تاہ دیل صحف کا تعارف کی ضابط شرعیہ یہ ہوگیا کہ جب تک کی تعلی تعدیدہ کے کفر ہونے میں ادنی ساد دلی اختیان اسلام کا پابنداور زاہدہ عالم ہوں عقیدہ کے کفر ہونے میں ادنی سے ادنی اختیان کہ میں ضابط شرعیہ یہ ہوگیا کہ جب تک کی تعلی محف کا میں تاہ دیل صحف کی گنواکس میں اور اس کے خلاف کی تصریح میں میں میں نہ ہو۔ پاس عقیدہ کے کفر ہونے میں ادنی سے ادنی اختیان ان تا ہت ہے ہو کیا کہ جب تک کی تعلیم کوئی ایر ہونے میں ادنی سے ان کار کوئی شخص ضابط شرعیہ ہو۔ اس میں نہ ہو۔ پر تی کی کی تھی

*کے تفریل کوئی تامل نہ کیا جاتے*۔والله سبحانه و تعالیٰ اعلم!

متنب یضروری: مسلدزیر بحث میں اس بات کا ہردقت خیال رکھنا ضروری ہے کہ یہ مسلد نہایت نازک ہے ۔ اس میں بیبا کی ادرجلد بازی ہے کام لیزا بخت خطر ناک ہے ۔ مسلہ کی دونوں جانب نہایت اعتیاط کی مقتضی ہیں ۔ کیونکہ جس طرح کسی مسلمان کو کافر کہنا دیال عظیم ہے اور حسب تصریح حدیث اس کہنے والے کے کفر کا اندیشہ تو ی ہے ۔ اس طرح کسی کافر کومسلمان کہنا یا سجھنا بھی اس سے کم نہیں ۔ جیسا کہ عبارت شقاء سے منقول ہے ۔ اور شفاء میں مسلہ کی نزائت کو باس الفاظ بیان فرمایا ہے:

"ولمثل هذاذهب أبو المعالى رحمة الله فى اجو بته لا بى محمد عبدالحق و كان سالم عن المسالة فاعتذر له بان الغلط فيها يصعب لان ادخال كافرفى الملة واخراج مسلم عنها عظيم فى الدين • شفاج ٢ ص ٢٤١ فصل فى تحقيق القول فى اكفار المتاؤلين • "

"ابوالمعالی نے جو محمد عبدالحق کے سوالات کے جواب لکھے ہیں۔ان میں ان کا بھی یہی مذہب ثابت ہے۔ کیونکہ ان سے ایسا ہی سوال کیا گیا تھا جس کے جواب میں انہوں نے عذر کردیا کہ اس بارہ میں غلطی سخت مصیبت کی چیز ہے۔کیونکہ کی کا فرکو مذہب اسلام میں داخل سجھنا یا مسلمان کواس سے خارج سجھنا دین میں بڑے خطرہ کی چیز ہے۔''

ای لیے ایک جانب تو بیا حتیاط ضروری ہے کداگر کی شخص کا کوئی مبہم کلام سامنے آئے جو مختلف وجوہ کو ممثل ہوادرسب وجوہ سے عقیدہ کفر بیتا کل کا ظاہر ہوتا ہو لیکن صرف ایک دجدایی بھی ہوجس سے اصطلاحی معنی ادر صحیح مطلب بن سکے ۔ گووہ دوجہ ضعیف ہی ہو۔ تو مفتی وقاضی کا فرض ہے کداس دجہ کواختیا رکر کے اس شخص کو مسلمان کیے ۔ (کے ما حسرے ب م فی الشفاء فی

هذه الصفحة وبمثله صرح فى البحر وجامع الفصولين وغيره) ادردوس طرف بيلازم ب كرجش ش مي كوتى دجد كغرى يقيناً ثابت بوجائ - اس كي تكفير ميں برگز تا خيرندكر بياورنداس كيتبعين كوكافر كين ش دريغ كرب جيسا كدعلاءامت كى تفريحات محرده بالاسى بخوبى داختى بوچكا - والله اعلم وعلمه اتم واحكم ! تتم مسئلها زامدا والفتا وكى جلد سادس

بیکل بیان اس صورت میں تھاجب کہ کم شخص یا جماعت کے متعلق عقید دکفر بہ رکھنا یا

اقوال کفرید کا کہنامیتین طریق ہے ثابت ہوجائے لیکن اگرخودای میں کسی موقع پرشک ہوجائے کہ میشخص اس عقید ہ کا معتقد یا اس قول کا قائل ہے یانہیں یہ تو اس کے لئے احوط داسلم و دطریق ہے جوامدادالفتاد کی میں درج ہے یہ جس کو بعینہ ذیل میں بطور تتر نقل کیا جاتا ہے۔ اگر کسی خاص شخص کے متعلق یا کسی خاص جماعت کے متعلق تھم بالکفر میں تر دد ہوخواہ

تر دد کے اسباب علاء کا اختلاف ہو خواہ قر ائن کا تعارض ہو یا اصول کا غرض تو اسلم یہ ہے کہ نہ لفر کا تحکم کیا جائے نہ اسلام کا تحکم ۔ اول میں تو خود اس کے معاملات کے اعتبار سے بے احتیا طی ہے اور تحکم ثانی میں دوسر ے مسلمانوں کے معاملات کے اعتبار سے بے احتیا طی ہے۔ پس احکام میں دونوں احتیا طوں کو جمع کیا جائے گا۔ یعنی اس سے نہ عقد منا کت کی اجازت دیں گے نہ اس کی اقتداء کریں گے نہ اس کا ذیچہ کھا کی گے۔ اور نہ اس پر سیا ست کا فرانہ جاری کریں گے۔ اگر تحقیق کی قدرت ہواس کے عقائد کی تفتیش کریں گے اور اس تفتیش کے بعد جو ثابت ہود یے بی احکام جاری کریں گے۔ اور اگر تحقیق کی قدرت نہ ہوتو سکوت کریں گے اور اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ احرام جاری کریں گے۔ اس کی نظیر دو تھم ہے جو اہل کتاب کی مشتر بہہ دوایات کی متعلق حدیث میں وارد ہے:

"لا تحمد قوا اهل الكتاب ولا تكذبو هم وقولوا أمنا بالله وما انزل الينا الاية البخاري ج٢ ص١٠٩٤ باب لاتسئلوا هل الكتاب"

''نه اہل کماب کی تصدیق کرونہ تکذیب بلکہ یوں کہو کہ ہم اللہ تعالیٰ پرایمان لائے اور اس دحی پر جوہم پر نازل ہوئی'' دینہ

دوسری فقہی نظیرا حکام خنش کے ہیں:

"يو خذفيه بالاحوط والاوثق في امورالدين وان لايحكم بتبوت حكم وقع الشك في تبوته واذا وقف خلف الا مام قام بين صف الرجال والنساء و يصلى بقناع و يجلس في صلاته جلوس المرأة ويكره له في حياته لبس الحلى والحرير وان يخلوابه غير محرم من رجل اوامرأة اويسا فرمع غير محرم من الرجال والانات ولا يغسله رجل ولا امرأة ويتيم با لصعيدويكفن كما يكفن الجارية وامثاله مما فصله الفقهاء! ١ ١ شعبان ١ ه م/ جو اهر الفقه ج ا ص ٣٨" \*\* خنفی مشکل کے بارہ میں امور دین میں و مصورت اختیار کی جائے جس میں احتیاط ہوادر کسی ایسی چیز کے ثبوت کا اس پر تھم نہ کیا جائے جس کے ثبوت میں شک ہوادر جب و وامام کے پیچھے نماز کی صف میں کھڑ پاہوتو مر دوں اور عورتوں کی صف کے درمیان کھڑ اہو۔اور عورتوں کی طرح دو پیڈاد ڈ حکر نماز پڑ سے اور تعدہ میں اس طرح بیٹھے جیسے عور تیں پیٹھتی ہیں۔ اور اس کے لئے زیور اور رئیٹی کپڑ ایہننا مکردہ ہے۔ اور یہ بھی مکروہ ہے کہ کوئی مردیا عورت میں تعرف اس کے مات خلوت میں میٹھ یا ایسے مردیا عورت کے ساتھ سفر کرے جواس کا تحرم نہ ہواور مرنے کے بعد اس کو نہ کوئی مرد خلس دے نہ عورت ۔ بلکہ تم م کرادیا جائے اور کفن ایسا دیا جائے جیسا لڑکیوں کو دیا جاتا ہے اور اس طرح دوسرے احکام جن کو فقتھاء نے مفصل کھما ہے۔''

مشورہ: یہ بحث کد کن کن امور ہے کوئی مسلمان خارج از اسلام ہوجاتا ہے اور تحکم تلفیر کے لئے شرعی ضابطہ کیا ہے۔ اور اہل قبلہ کو کافر نہ کہنے کی کیا مراد ہے۔ اس سے متعلق ایک جائ مانع بہترین رسالہ رئیس المحد ثین حضرت مولانا سید محمد انور شاہ کا شمیر کی رحمت اللہ علیہ کا اکفار الملحدین کے نام سے عربی زبان میں شائع ہو چکا ہے۔ جو حضرات ان مسائل کو کمل دیکھنا چاہتے ہیں اس کی مراجعت کریں۔ (اس کا اب اردور جمہ بھی ہو گیا ہے۔ عام ل جاتا ہے۔ مرتب )

ین ان ک طرابط می سروال کا اب اردور مبت کی ہوئیا ہے دعام کی جاتا ہے سرب ) سوال دوم :اس عام سوال کے بعد چند فرقوں کے متعلق خاص طور پر سوال کی ضرورت محسوس ہوئی۔اڈل فرقد چکڑ الوید ۔دوم فرقد مرزائید۔ان دونوں فرقوں کے عقائدورج ذیل میں ۔ان عقائد کوزیر نظرر کھتے ہوئے ان فرقوں کے متعلق تحریر فرمایا جائے کہ یہ فرقے دائرہ اسلام میں داخل میں یانہیں۔

نوٹ :اس رسالہ میں ردافض مے متعلق بھی بحث تھی۔جو بوجہ کتاب کا موضوع نہ ہونے کے ہم نے ترک کردی ہے۔(مرتب) فرقہ چکڑ الو یہ کے عقائکہ

پنجاب میں ایک فرقہ ہے جو اپنے آپ کو اہل قرآن کہتا ہے ۔اس کا بانی عبداللہ چکڑ الوی ہے اورای کی طرف اس کی نسبت کی جاتی ہے ۔اس فرقہ کے عقائد کانمونہ خود بانی فرقہ عبدالللہ چکڑ الوی کی کتاب ( ہر ہان الفرقان علی صلوٰ ۃ الفرآن ) سے بحوالہ صفحات لکھا جاتا ہے۔تا کہ علمائے کرام اس پرغور فرمائیں کہ بیفرقہ اور اس کے متبعین مسلمان میں یانہیں ۔و وعقائد بعبنہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

اس کے الفاظ میں بہ میں: منقول ازبربان الفرقان على صلوة القرآن ازعبدالله چكژ الوي (1,00) نمازيز هنا كفروشرك ب-۲ ...... سنو که د د شخص قر آن مجید جی ب حورسول الله کی طرف دحی کی گئی - اس (ص ٩-طرم) کے سواادر کوئی چز ہرگز خاتم النہین پر دی نہیں ہوئی۔ ايباكر بدو مشرك بوجاتا ب-(م اسطر ١١) (ص ۵۱مر ۲۱) احکام بتائے ہیں۔ وہ حقیقت میں خاتم النہین پرسب کرتے ہیں۔ ۵ ...... سوائے اللہ تعالی ادر کاتھم ماننا بھی اعمال کیج کاباطل کرنے والاباء ث ابدی ودائمى عذاب ب- افسوى شرك في الحكم مي آج كل اكثر لوك جنلا مي -(1) (1) ۲ ...... الميكن شرك في الحكم لوكوں كى طبيعةوں ميں ايسامل كيا ہے كداس كواب و واليك د بنی مسئلہ بچھتے ہیں اور اس کے براہونے کا ان کوخیال تک بھی نہیں آتا۔ بلکہ اس کے براسجھنے والے کو برا بچھتے ہیں۔اعلامیہ بڑے زورد شورے کہتے ہیں اور اس اپنے کہنے پرقر آن شریف سے دلائل پیش کرتے ہیں کہ جس طرح اللہ کا تکلم ماننا فرض ہے ای طرح رسول اللہ سلام علیہ کا العجب ثم (1) 21-47) العجب اوراس مشركانه خيال كواصل اصول جانت بين-ے .....بس دامنچ ہو کہ مطابق الرحمٰن علم القرآن کے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں تعليم دى بادربس ديگر ذرايعه بقليم نبيس دى-(ص ١٩ سطر ١٥) ۸ ...... ادر جس رسول کی فر مانبر داری کا تحکم ہوا ہے۔ وہ خاص قر آن مجید بی ہے۔ واجب الابتاع دو چيزين بيس بلكه ايك بى ف بقر آن مجيد -اور محدرسول اللدسلام عليه ب فلك دو چزیں ہیں لیکن آپ کی فرمانبر داری کا قر آن مجید میں کی جگہ تکم نہیں ہوا۔ ("UIT-d(11)

. میں محد رسول اللہ کو دل و جان سے رسول جانتا ہوں گرجن آیات میں

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

رسول التد کی فرما نبر داری کانتم ہوا۔وہاں رسول اللہ سے مراد فقط قرآن مجید بی ہے۔ (19, 1-11) الیکن محدر سول اللہ صرف اپنے زمانہ کے لوگوں کے ہی پاس آئے تھے۔ آج کل کے لوگوں میں سے آپ کسی کے پاس نہیں آئے۔ اگر کس صاحب کے پاس آپ کی آمدورفت بوتوبتادين: "ياايهاالذين آمذوا اطيعوا الله ورسوله ولاتولوا عنه . اس جگہ رسول اللہ سے مراد آپ کی ذات نہیں ہو یکتی۔ ور نہ معنی لغو ہو جاتے ہیں ۔لہٰذارسول اللہ ے مراداس جگہ پرقر آن مجید بی ہے۔ (1)レー・() المستن أن كنتم تحبون الله فاتبعوني ، "واضح موكرير وى اورابتاع ے صرف بد مراد ہے کہ جس طرح قرآن مجد پر میں عمل کرتا ہوں ای طرح تم بھی عمل کرو کی مومن پارسول کا ہرا یک تعل داجب الابتاع نہیں۔ (DAME) ۲ ...... دامنج ہو کہ کتاب اللہ میں جنبی کو صرف نماز سے روکا گیا ہے۔ جیسے کہ آيت: ولاتسقد بواالمصلوة " الماج ب ليكن قرآن مجديد من سالم المعارد كا (ص ۵۸ طر۱۰) مسواک کے بیان کے ذیل میں لکھتا ہے کہ اگر بالفرض رسول انڈسلام علیہ نے بیہ باتیں کہی بھی ہیں تو وجی خفی ہے نہیں ۔ بلکہ عقل انسانی ہے۔ (س٠٢-طر١٦) ····· يا ايها الذين آمنوا اذا قمتم الى · اخرالاية ''مطابق آيت بالایقینا یاؤں کا دھونا بھی فرض ہے۔ مسح جائز نہیں ۔ خواہ نظے یاؤں پر ہوخواہ جرابوں پر یاموزوں یر- جس قد را یسی احادیث میں جن میں بید ذکر ہے کہ رسول اللہ سلام علیہ نے موز دن ادر جرابوں پر مسح کیااوردوسروں کوالیہا کرنے کی اجازت دی۔سب باطل اوررسول اللہ پر افتر اوبیں۔ (س ٢٢ سطرا) آگ کی کچی ہوئی چزین یا ادنٹ کا گوشت کھانے کیاتے سے دضونوٹ جاتا ہے۔جن احادیث

11

میں می مضمون ہے کہ یہ چیزیں دضوکوتو ڑنے والی ہیں۔ وہ بے ہودہ ادرمر دود ہیں۔ (ص ۸۲ سطرا)

عقائدفرقد بذامند دجدالصلوة لثدا

دلال كاسده: عقائدفاسده: دلیل: ا .......... جس چز کان آزل سے جاری ہواا برتک رہے گابد لنے کا امکان نہیں ب-الى، ي كتابين ايك خداكى بي سب يكسان مول كى لا تبديل لخلق الله ! عقیدہ: ٢ ...... نبیوں میں فرق نہیں ہے سب ایک درجہ کے ہیں اور سلسلہ، نبوت تاقامت حارى رےگا۔ "لا نفرق بين احد من رسله ولن تجد لسنة الله ....r: ..... تحريلا'' عقيده ٣٠ ...... اوقات نماز جارين - تبجد فجز مغرب ظهر -دلیل: ٣...... بتجد کادفت نفل کے لئے باقی کا فرض کے لئے ہے۔ دلیل یہ ہے: "رب المشرق والمغرب • واقم الصلوة لدلوك الشمس ----- الخ" عقيدہ: ٣ .......قبلہ یورب اور پچھم دوطرف ہے۔ تہجد و فجر مشرق جانب اور ظہر ومغرب پچېم جانب بيں -وليل: ٢ ..... وليل : " رب المشرق والمغرب " ب - غرض جب آ فآب پورب کی سمت میں ہوتو پورب کرے۔ جیسے تبجد وفجر میں اور جب پچھم ہوتو پچھم کی جانب۔ جیسے ظهرومغرب يي -عقيد و: ٥ ...... تجمير ثما زائدا كبرتبي ب- بلكه يسم اللدالرحن الرحيم ب-وليل: ٥......ليمان الظيع كاقصه: "انسه حين سيليمسان وانسه بسم الله الرحمن الرحيم "موجود --عقيده: ٢.....اركان چوده بي جوداخل نماز بي اوروه ينبيل بي جولوگ بجهت ہی۔اورعقیدہ رکھتے ہی۔ مراد چودهادر چوده برادارکان-

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

. 10

٢ ......٢ فقال الله تبارك و تعالى ٠ وما ارسلنامن رسول الاليطاع

باذن الله ولو انهم اذظلموا انفسهم جاؤك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لو جدوا الله تو ابا رحيماً ، تساء: ٢٤ ''

الامر منكم فإن تنارعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول • نساء: ٩ ه ''

رسولنا البلاغ المبين • تغادن: ٢ ٢ \*\*

٥ ...... أساكان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الله ورسوله امرا إن يكون لهم الخير ة من امرهم · ومن يعص الله ورسوله فقدضل ضلالا مبيناً • الاحزاب: ٣٦

· · فلاوربك لايـ ف منون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لايجد وافي انفسهم حرجاً مما قضيت ويسلمو اتسليماً ، نساء : ٦٥ ''

عمران: ۲۰

..... وما اتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ، حشر : ۷

٩ ......٩ هوالذي بعث في الا ميين رسولا منهم يتلوا عليهم اماته ويركيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وان كانوامن قبل لفى ضلال مبين ، جمعه: ۲

··· وانزلنااليك المذكر لتبيين للناس ما نزل اليهم ولعلهم • [.....] يتفكرون بنجل فلاع

السسسي وارسلناك للناس رسولاوكفي بالله شهيداً • من يطع الرسول فقداطاع الله ومن تولى فما ارسلناك عليهم حفيظاً • نساء: ٧٩ \* ٨٠ \*

٢٢ ...... لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة ١٠ حزاب: ٢١ "

السمين ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويتبع غير سبيل المؤ منين نوك ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراً ،

۵۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ فیلید در الذیبن یخ الفون عن امره ان تصیبهم فتنة اویصیبهم عذاب الیم منور:٦٣ ''

۲۱...... واذاقيل لهم تعالواالي ماانزل الله والى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودًا • نساء: ۲۱ ''

آیات مذکوہ بالا دنیز دیگر آیات کثیرہ نے نہایت صراحت اور وضاحت کے ساتھ دو امر ثابت ہوتے ہیں۔

ایک بیک قرآن مجیدان خان دالوں کوجس طرح احکام قرآن یک اطاعت کا تعلم دیتا ہے۔ای طرح آنخضرت بلین کے احکام کی اطاعت پر مجبور کرتا ہے۔جیسا کر آیت نمبر او آیت نمبر ۸ سے ثابت ہوتا ہے۔

دوسرے بید کہ آنخضر تعلقہ کی بعث کے مقاصد میں سے بید بھی ہے کہ آپ علقہ قرآن مجید کے صحیح مطالب وضحیح تغییر بیان فرما کیں۔ جیسا کہ آیت نمبر ۹ ونبر ۱ سے تابت ہے۔ اس لئے جب کسی آیت کے متعلق آپ علیقہ سے کوئی تغییر منقول ہوتو اس کے مخالف کوئی دوسری تغییر ہرگز قابل النقات نہ ہوگی۔ اگر چہ الفاظ قرآن میں با عتبار لغت کے اس کا احتمال مجمی موجود ہو۔

ایخضرت بیک کے عہد مبارک ہے آج تک تمام امت محمد بیکا بھی اعتقاد رہا ہے۔ اورا گرکسی نے بھی اس کے خلاف عقیدہ خاہر کیا ہے تو اسکو با جماع مسلمین کا فر دمریڈ سمجھا گیا اور اس کے ساتھ دبی معاملہ کیا گیا جو کفار دمرندین کے ساتھ شریعت میں معمول ہے۔ ایسی ہی تغییر کے متعلق حق تعالیٰ کاارشاد ہے:

"أن الذين يلحدون في آياتنا لايخفون علينا • افمن يلقى في النار خيرام من ياتي امنا يوم القيامة • اعملواماشئتم • انه بما تعملون بصير • حم سجده: ٤٠ "

حضرت ابن عباس اس آيت كي تغيير عمى فرمات جي :

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائم س http://www.amtkn.org "هويضع الكلام على غير موضعه اخرجه ابن ابى حاتم · (كذافي الاتقان ص ١٩١ج٢) "الحادكرن والاو هخص ب جوكام كوب محل استعال كرب -او تفير روح المعانى مين ب:

"ينصرفون في تاويل آيات القران عن جهة الصحت والاستقامة يحملو نها على المحامل الباطلة وهومرادابن عباس بقوله يضعون الكلام في غير موضعه انتهى ثم قال في تفسير قوله تعالى افمن يلقى في النار الاية تنبيه على كيفية الجزاء (ثم قال في قوله) اعملوا ماشئتم تهديد شديد للكفر الملحلدين الذين يلقون في النار (روح ص ١١٢ و١١٣ ج٢٤)"

اللل المتعلقات الدين يعقون من المتار مروى عن مسلو وسلم و مسلو بين بين المله بر "ووآيات كافير مي صحت داستقامت سيليحده موت مي ادران كومعانى باطله پر محمول كرتے ميں ادر يمي مراد حضرات ابن عباس كى ب- اس ارشاد ب كدو الوك كلام كو بخل استعال كرتے ميں (اس كے بعد ق تعالى كارشاد: "اف من يسلقى فى الغاد • الايه "كى تفسير ميں تلحاب) كہ بياس پر سمبيہ بركه كفار طحد ين كى سزاكيسى موكى ( يجر: "اعملوا ماشتم " كى تفسير ميں قرماتے ميں كہ بيتهد بير شد بد ب كفار طحد ين كى سزاكيسى موكى ( يجر: "اعملوا ماشتم "

"الخصوص على ظاهر هاوالعدول عنها الى معان يد عيها اهل الباطل الحاد"

"نصوص الي ظاہرى معانى يرتمول بيں اوران معانى بے اليے معانى كى طرف عدول كرناجن كا اہل باطل دعوى كرتے بيں الحاد ہے۔" اور علامہ سيوطى نے انقان ميں نقل كيا ہے كہ ايك محض آيت كريمہ: "من ذالد ذى يشفع عنده "كالغاظ كوليل كركے: "من ذل ذى "قرار دے كرية غير كرتا تعا كه (جوخص الي نفس كوذليل كرے وہ اللہ كرز ديك سفارش كرسكتا ہے۔ شخ الاسلام سراج الدين يلقينى سے اس كم تعلق سوال كيا كيا تويذى ديا كه وہ ولحد زندين ہے۔ (اتقا ن مصرى ص ١٩١ ج ٢ فضل ماي حتاج اليه المفسر) اور قر آن شريف ميں ب

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائم س http://www.amtkn.org

فاتبع قرانه ثم ان علينا بيانه ١٠ القيامة ١٠ ''اے پیغیر! آپ قرآن پراپنی زبان نہ ہلایا شیجئے۔تا کہ آپ اس کوجلد جلدی لیں۔ ہارے ذمہ باس کا جمع کردینا۔اور اس کا پڑھوادینا توجب ہم اس کو پڑھنے لگا کریں تو آپ اس كمالع موجايا يجت برجراس كابيان كردينا جمار ف دمه ب؟ -الغرض آيات دعبارات مذكوره ب داضح بواكه جومحف و دعقا مكرر كمح جوفرقه جكر الوبيه کی کتابوں سے سوال میں ظاہر کئے گئے ہیں وہ بلاشید طحد وزندیق اور کافر خارج از اسلام ہے۔ کیونکہ وہ بہت می ضروریات دین کا منگر ہے۔ جیسا کہ عقائد مذکورہ کے دیکھنے دالے برخفی نہیں رہ سکتا \_عقائد مذکور و کاضروریات دین کے خلاف ہونا چونکہ بالکل بدیہی اور آفتاب کی طرح روثن ب\_اس لیے ضرورت نہیں کہ ہرعقید سے متعلق جدا جدا کچھ کھا جاد ب علادہ ازیں اس وقت بہجوم مشاغل کے سبب فرصت بھی نہیں ۔ آئند ہ اگر فرصت ملی یا سمی دوسرے صاحب نے ہمت کی اوراس کی تفصیل لکھودی تو انشاءاللہ تعالیٰ اس کواس رسالہ کا ضميمه بناديا حاوي گا-فرقه مرزائيه كحقائد مرزاغلام احدساكن قاديان ملع كورداسيور بنجاب اس فرقه كاباني باوراس وقت اس فرقه کی نین پارٹیاں مشہور ہیں ۔ایک ظہیرالدین ارد بی کی متع اور دوسری مرز انحمود کی مبتع جس کو قادیانی پارٹی کہاجاتا ہے۔ تیسر مے مسٹر محمط لاہوری کی مقتع جس کولا ہوری پارٹی کہاجاتا ہے۔ پہلی پارٹی مرز اغلام احد کے مذہب کو بغیر کسی نفاق و تا دیل کے خلا ہر کرتی ہے اور ان کو ان کی تعلیم سے مطابق نبی اور رسول مستقل ناسخ شریعت مانتی ہے کلمہ: لا اله الا اللہ محمد رسول اللہ ! کو معاذ الله منسوخ كمبتى بےاور آخضرت تلقق كى شہادت ميں مرزا كانام ليناضر دركر، يحص بيں -دوسری پارٹی خواہ این حالا کی کی دجہ ہے کہ مسلمان ایسے شدید کفر ہے فوراً منتفر ہو جائیں گے۔یاانی کم پنجی کی دجہ ہے مرزا کی تصریحات کے خلاف اس کو صاحب شریعت ناتخ القران نہیں مانتی لیکین نبی اور رسول ہونے کا بلکہ دوسرے انبیاءے افغنل ہونے کا اعتقا درکھتی۔ اورخا ہر کرتی ہے۔ تیسری پارٹی اس کوئیج موعوداور مہدی وامام کہتی ہے۔ نبی اور رسول کالفظ بھی اس کے

لئے استعال کرتی ہے۔ مگر میہ کہہ کر کہ لغوی اور مجازی امتی نبی ہیں۔ ایے نہیں جیسے پہلے انبیاء گزرے ہیں۔

ان مینوں پارٹیوں کے عقائد مفصل حضرت مولانا سید مرتضلی حسن صاحب دام مجد ہم نے اپنے رسالہ' املنہ دالمیہ ذاب ''میں ان کی کتابوں میں سے بقید صفحات نقل کئے ہیں جن میں سے بعض بطور نمونہ اس جگہ قتل کئے جاتے ہیں۔(بید سالہ اور دیگر رسائل حضرت سید مرتضلی حسن احساب قادیا نیت جلد دہم میں کمل شائع ہو گئے ہیں۔مرتب) اروبی مرز انکی کے عقائد

رساله المبارك من من ميں اروبى كہتا ہے۔ اپن عقائد كا خلاصة لا ال الله محمد دسول الله اير سيجول سے ايمان ركھتے ہوئے احسن طور پريد بيان كرنا ہو كاكہ لا الدالا الله احمد جرى الله - اوراى كتاب كے صفحه مذكور پر ہے۔ قرآن كريم كو سيج دل سے منجانب الله يقين كرتے ہوئے اس تاز دوجى اللى پريقين لا نامقدم بجھنا ہو كا جو حضرت من موعود (مرزا قاديانى) عليه المسلوة والسلام پرنازل ہوئى۔

پجرای صغیر میں لکھتا ہے اور خدا کی عبادت کرتے وقت مجد اقصلی ادر سیج موعود کے مقام قادیان کی طرف منہ کرنے کوتر بیچ دینی ہوگی ۔ پجر رسالہ ' تبدیل قانون' مں ۳، ۳ میں مفصل تحریر کے ذیل میں لکھتا ہے ۔' یہی دجہ ہے کہ آج ہمارے لئے وہ شریعت نہیں رہی جو آج سے تیرہ سوہر س پہلی تھی ۔ دیکھو حضرت میں موعود کیسی وضاحت سے لکھتے ہیں .......الح ۔' قادیا تی یا ر ٹی کے عقا کد

مرزامحود خليفہ قاديان اپني كتاب (حقيقت الله ة ص ١٤٣) ميں لکھتے ہيں كە: " كپى شريعت اسلام نبى كے جومعنى كرتى ہاس كے معنى سے حضرت صاحب برگز مجازى نبى نبيس بلكه حقيقى نبى ہيں۔ "اورا خبار الفصل جلد دوم نبر ١٢٣ ونبر ١٣٣ مور خد ١٢ و ٢٢ پر يل ١٩٩٩ء ميں ہے كه: " محكم كيا ہے حضرت من موعود نبى ہيں يہ بلحاظ نفس نبوت يقدينا ايے جيسے مارے آقاسيد نا محفظ تعلق محكم كيا ہے - فار محكر: " اوليك هم السك ف و ون حقا، " كفتو ے كے فيح داخل ب- (الشد العذاب ص ٢٥ بر محواله رس اله موجود و قاديانى نه مبر) اور رساله موجود و قاديانى غد مبر من الكھا ہے: بى الله مان يس - اس - ام آب محكروں كوكافر كہتے ہيں -

قر آن شریف میں انہیا ہ کے مظرین کو کا فر کہا گیا ہے۔اور ہم لوگ حضرت میں موعود کو

لا ہورى پارتى كے عقائد اشد العذ اب ص 20 ميں بحوالد منذيل نمبر ٢٥ ما : • • قبل اس ك كد جناب مياں صاحب ادران ك مريدين كے عقائد كو خلاف عقائد حضرت مسيح موعود دكھايا جاد بيد بتا دينا ضرور ہے كہ بم حضرت سيح موعود كے متعلق بيا عتقادر كھتے ہيں كدآب اما الزمان بحد دلم من اللہ جزوى ظلى بردزى مجازى المتى نى بمعنى محدث نه بعنى نمين مبدى وضح موعود ہيں ۔ بيدون طلى بردزى مجازى المتى نى بعنى محدث نه بعنى نمين مبدى وضح موعود ہيں ۔ بيدون على بردزى محازى اللہ مورى پار ثى مرز ا كے متعلق ركمتى ہے اس ك علاوہ خود اس ك رئيس مسرمحمد على صاحب نے اپنے انكريزى ترجمد قر آن ميں بهت ميں آيات قرآند يہ كا البى تحريف ك م رئيس مسرمحمد على صاحب نے اپنے انكريزى ترجمد قر آن ميں بهت ميں آيات قرآند يہ كا البى تحريف ك م محتري ميں سے ہرا يك مستقل وجه كفر معلوم ہوتى ہے ۔ ان عقائد پر خور كرتے ہوتے ہرا يك پار ثى ڪ متعلق جداجر آيل مستقل وجه كفر معلوم ہوتى ہے ۔ ان عقائد پر خور كرتے ہوتے ہرا يك پار ثى م محتري ميں سے ہرا يك مستقل وجه كفر معلوم ہوتى ہے ۔ ان عقائد پر خور كرتے ہوتے ہرا يك پار ثى م محتري ميں سے مرا يك مستقل وجه كفر معلوم ہوتى ہے ۔ ان عقائد پر خور کرتے ہوتے ہرا يك پار ثى ک متعال جد اجد آخريز مايا جاد ہر ان ميں پر ان خارج از اسلام ہيں يان ميں کو كى تفسيل ہے؟ ۔ ہ رئيوں ك ساتھ محضوص ہيں ۔ اس جگہ مشترك وجوہ ميں سے چند وجوہ پر المام ہيں اور العظام كيا جا ہے ۔ وہ ہ رئيوں ك ساتھ محضوں ہيں ۔ اس جگہ مشترک وجوہ ميں سے چند وجوہ پر التفاء كيا جا تا ہے۔ وہ ہ رئيوں ك ساتھ محضوص ہيں ۔ اس جگہ مشترک وجوہ ميں سے چند وجوہ پر التفاء كيا جا تا ہے۔ وہ ہ رئيوں ك ساتھ محضوں ہيں ۔ اس جگہ مشترک وجوہ ميں سے چند وجوہ پر التفاء كيا جا تا ہے۔ وہ سے ہيں

ا مسلمان بلکه مهدی می محصاف دعوی نبوت کے جس میں کمی تادیل کی برگز تمنیائش ایک مسلمان بلکه مهدی مسیح سجھنا۔

۲ .......... جمتم نبوت کے مسئلہ میں جو کہ ضرور یات دین میں سے بتا دیل فاسد کرنا دائل کے اجماعی مغہوم کو بدلنا۔

۳ ........... مرزا کوباد جود کھلی ہوئی تو بین انبیاء کے مسلمان تجھنا بید دجوہ کفرالی ہیں جو این آپار نیوں میں مشترک ہیں ادران کے کفر کیلئے کافی ہیں ۔ان کے علادہ دوسری بہت ی وجوہ محلق ہیں جن کے استیعاب کی اس جگہ ضرورت نہیں ادر دجوہ مذکورہ بالا کے کفر ہونے کا ثبوت اسلیک مذہب میں موجود ہے ۔ جن میں سے چند عبارات اس جگہ مقل کی جاتی ہیں : ملا مدخفا جی شرح شفاء میں فرماتے ہیں :

"وقال ابن القاسم في من تنباء انه كالمر تد سواء كان دعا ذلك

اى الى متابعة ببوته سراكان اوجهرًا كمسيلمة لعنه الله وقال اصبغ بن الفرح هوالى من زعم انه نبى يوحى اليه كالمرتدفى احكامه لانه قد كفر بكتاب الله لانه كذبه تُتُرَلَّه فى قوله انه خاتم النبين ولا نبى بعده مع الفرية على الله ، نسيم الرياض ج٤ ص٣٩٣ ''

" "ابن قاسم ال تخفل کے متعلق کہتے ہیں جونیوت کا دعویٰ کرے کہ دہش مرتد کے ب خوادا پنی نبوت کی طرف دہ الوگوں کو سرا دعوت دے یا جبرا جیسے مسیلمہ کذاب لعنہ اللہ تعالیٰ اور اصبح بن فر ن فرماتے ہیں کہ دہ یعنی وہ شخص جو یہ کہ کہ میں نبی ہوں اور جمع پر وہی آتی ہے۔تمام احکام میں مش مرتد کے ہے اس لئے کہ دہ کتاب اللہ کا منگر ہے ۔ کیونکہ اس نے آنخصر تعاطیفہ کی اس تحکم میں تکذیب کی کہ آپ یافتہ خاتم العین میں اور آپ یک تک کے بعد کوئی نبی بنیں اور اس کے ساتھ اللہ تعالیٰ پر افتراء بھی کرتا ہے۔ (کیونکہ اس نے اس کو نبی صاحب دحی بنایا۔ یہ چس افتراء کرتا ہے کہ آپ یا اور آپ کی ساخت ان کو نبی صاحب دہی نبیں بنایا۔ یہ کھن افتراء کرتا ہے کہ آپ ایک کہ اور آپ کی ہوں اور تو بال کو نبی میں دی ای میں اور اس کے

"قال ابن حبان من ذهب الى ان النبوة مكتسبة لا تنقطع اوالى ان الولى افضل من النبى فهرزنديق يحبب قتله شرح مذاهب • زرقانى ص١٨٨ج \*\*

آبن حسان فرماتے ہیں جو شخص بیا عتقا در کھے کہ نبوت کسب دعمل سے حاصل ہو تکتی ےادر کبھی منقطع نہ ہو گیا یہ کہ نبی سے ولی افضل ہے وہ زندیق ہے اس کاقتل واجب ہے: شفاء قاصٰی عیاض میں ہے کہ

"وقد قتل عبدالملك ابن مروان الحارث المتنبى، وصلبه و فعل ذلك غير واحد من الخلفا، والملوك باشبا ههم واجمع علما، وقتهم على صواب فعلهم والمخالف فى ذلك من كفر هم كافر • اكفار الملحدين ص<sup>5</sup> مطبع كراچى"

عبدالملک ابن مروان نے حارث مدعی نبوت کوتل کیااور سولی پر چر هایا اور یہی معاملہ بہ بیا سے خلفا ءاد رشابان اسلام نے مدعمیان نبوت کے ساتھ کیا ہے اور ہرز ماند کے علماء نے اس پر اجماع دا تفاق کیا کہ ان خلفا ءادر ملوک کافعل درست ہے اور جو مخص ان مدعیان نبوت کے کفر میں وكذلك نكفر من ادعى نبوه احد مع نبينا عَمَرَ الله فى زمنه كمسيلمة الكذاب والاسود العنسى اوادعى نبوة احد بعده فانه خاتم النبيين بنص القرآن والحديث فهذا تكذيب الله ورسوله عَمَرَ الله لعيسوية • نسيم الرياض شرح شفاء ج٤ ص ٥٠ ه) ''

ای طرح ہم اس محض کو بھی کافر سمجھتے ہیں جو ہمارے نج میں تلایق کے ساتھ کی کو نجی مانے لیعنی خود آخضرت ملک کے زمانہ مبارک میں کی کو نجی تسلیم کرے۔ جیسے مسلیمہ کذاب ادراسود عنی یا آ سیک کے بعد کی شخص کی نبوت کا قائل ہوا۔ اس لیے کہ آخضرت میں جن قرآن دحدیث خاتم النہیں ہیں تو ( آ پ ملک کے کہ ساتھ یا آ پ ملک کو نجی کو نجی قراردینا )اللہ تعالیٰ ادر اس کے رسول کی تکذیب ہے جیسے میسو یہ کہتے ہیں۔ ادر صبح الاحلیٰ ص ۲۰۰۵ میں ہے:

المستقلمة من جملة ماكفر وابه بتجويز النبوة بعد "وهاتان المستقلمة المنابعة المستقلمة المعالية المستقلمة النبيين " النبي المالية وسلم الذي اخبر تعالى انه خاتم النبيين "

ادریہ دونوں مسلطان مسائل میں سے بیں جن کی دجہ سے ان لوگوں کی تلفیر کی گنی ہے۔ کیونکہ انھوں نے نبی کریم تیل کی کے بعد نبوت جاری رہنے کو جائز قرار دیا۔جن کے متعلق حق تعالے نے خبر دی ہے کہ آپ تلفیقہ خاتم انٹیین میں ۔ فماد کی عالمگیری میں ہے:

"اذالم يعرف ان محمداً ﷺ آخرالانبياء فليس بمسلم ولوقال انارسول او قال بالفار سيته من پيغمبر م يريد به من پيغام مي برم يكفر • فتاوي عالمگيري ج٢ص٢٦٣ "

جوکوئی شخص بیاعتقاد نہ رکھے کہ تو تلایق آخرالا نمیاء ہیں وہ مسلمان نہیں ہے۔اورا گریہ کہا کہ میں رسول ہوں (اگرچہ اس کی مراد اصطلاحی رسول وییفبر نہ ہو) بلکہ پیغام رساں مرادہو جب بھی وہ کافرہے۔( کیونکہ بیتاویل بے معنی اورالحاد کا دروازہ کھولنےوالی ہے) علامہ ابن جرکلی شافعیؓ اپنے فاویٰ میں تحریفر ماتے ہیں:

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

لیوں پر طرید سب سے بیے یہاں طریف http://www.amtkn.org ہو کہ ان کے نام کی تصغیر بقصد تحقیر کرے۔ یا ہمارے نج میک کی نبوت کے بعد کمی دوسر مضخص کے لئے نبوت کو جائز رکھے (دو کا فرب) اور حضرت عیسیٰ الظفیٰ (باجود نبی ہونے کے آخرز مانہ

اورابن جزم يس فرمات بي كه:

اكفار المحدين ص٤٢ "

<u>عج ہی۔)</u>

وكذلك من قال ( الى قوله) اوان بعد محمد ﷺ نبيا غير عيسى " بن مريم عليه السلام فانه لا يختلف اثنان فى تكفيره الصحة قيام الحجة بكل ( الملل والنحل ج ٢ ص ٢٦٩) "

ایسے ہی وہ صحف بھی کافر ہے جو یہ کیج کہ آنخضرت تلکی کے بعد بجزعیسیٰ الظنی کے کوئی اور نبی ہے۔ کیونکہ بیالی کلمی ہوئی بات ہے کہ اس میں دوآ دمی بھی اختلاف نہیں کر کتے ۔ اس لئے کہ اس پر جحت قائم ہے۔ ۔ اور شخ ابوشکور سالمی تم ہید میں تح بر فرماتے ہیں:

"وقالت الروافض ان العالم لا يكون خاليامن النبى قط و هذا كفرلان الله تعالى قال و خاتم النبين ومن ادعى النبوة فى زماننا فانه يصير كافرا ومن طلب منه المعجزات فانه يصير كافرالانه لا شك فى النص فيجب الاعتقاد بانه لا شركة لاحد فى النبوة لمحمد شَرَّاً بخلاف ماقاله

الروافض ان عليا كان شريكاً لمحمد عَيَّن من النبوة وهذامنهم كفر " روافض كبت بي كدعالم ك وقت بركز في ے خال نبيل روسكا اور بيكفر ب\_ كيزند

حق تعالی نے قرمایا ہے: ''و خساتم النبیین ''اور جو محض جمارے زماند میں نبوت کا دعو کی کرے وہ کافر ہو جاتا ہے۔ اور جو محض اس سے بنظر (اعتقاد) معجزات طلب کرے وہ بھی کافر ہے۔ کیونکد اس نے نص قرآ ٹی میں شک کیا۔ پس واجب ہے کہ بیا عتقا در کھا جائے کہ محفظ تھا کے ساتھ نبوت میں کمی کی شرکت نہیں ہے۔ بخلاف روافض کے جو کہتے ہیں کہ حضرت علیٰ آنخضرت قابقہ کے ساتھ نبوت میں شریک تصاور بیان کا (کھلا ہوا) کفر ہے۔

پاکسی رسول و نبی کی تکذیب کرے ماان کی کسی طرح تنقیص شان کرے خوادا کا ہطر ج

اور حفرت امام غز الى ايني كتاب اقتصاديس فرمات ين

"ان الامة فهمت باالاجماع من هذا اللفظ ومن قرائن أحواله انه افهم عدم نبى بعده ابداوعدم رسول بعده ابد وانه ليس فيه تاويل ولا تخصيص .....(الاقتصاد باب الرابع فى بيان من يجب التكفير من الفرق ص١٢٣) فكلامه من انواع الهذيان لايمنع الحكم بتكفيره لانه مكذب لهذا النص الذى اجمعت الا تعلى انه غير ماؤل ولا مخصوص"

تمام امت محمد یہ نے اس لفظ (لیعنی خاتم النہیں) سے یہی سمجعا ہے کہ اس نے میہ ہتلایا ہے کہ بی کر یم سیک کے بعد قیامت تک نہ کوئی نبی ہوگا نہ رسول ادر یہ کہ نہ اس میں کوئی تا دیل ہے نہ تخصیص اور جو محض اس میں کسی متم کی شخصیص دتا ویل کرے اس کا کلام مجنوعا نہ ہذیان (بڑ) ادر یہ تا ویل اس پر محکم کفر کرنے سے مانغ نہیں ہے کیونکہ دومان نص قرآ ٹی کی تکذیب کرنے والا ہے جس سے متعلق امت کا اجماع ہے کہ دونہ شرود ل ہے نہ محصوص۔ اور حضر این خوف اعظم شیخ عبد القادر جیلائی نئے نہ بیت کہ الطال ہیں ج ۱ ص ۱۸ میں

"ادعت ايضا ان عليا نبى (الى قوله) لعنهم الله والملائكة وسائر خلقه الى يوم الدين وقلع آثارهم و آبار خضرائهم ولا جعل منهم فى الارض ديار لا نهم بالغوا فى غلوهم و مردو اعلى الكفرو تركو الاسلام وفار قوالايمان وحجدو الا اله والرسل والتنزيل نعوذ بالله ممن ذهب الى هذه المقالة • "

روافض نے بیکھی دعویٰ کیا ہے کہ حضرت علیؓ نبی ہیں۔لعنت کرے اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتے اور تمام مخلوق ان پر قیامت تک اور بربا دکرے ان کی کھیتوں کو اور نہ چھوڑے ان میں ہے کوئی گھر میں بسنے والا ۔اس لئے کہ انہوں نے اپنے غلو میں مبالغہ ہے کا حکیا اور کفر میں جم گئے اور اسلام وا یمان کوچھوڑ ااور انہیا ءاور قرآن کا افکار کیا۔ پس ہم اللہ تعالیٰ سے پناہ مائلے ہیں۔اس حض ہے جس نے بیقول اختیار کیا۔

اور علامہ عارف باللہ شیخ عبدالغنی نابلسی شرح فراید میں روافض کی تغیر کرتے ہوئے

فرماتے میں:

للصح بي:

"فساد مذهبهم غنى عن البيان الشهادة العيان كيف و هويؤدى الى تجويز نبى مع نبينا علال او بعده و ذلك يستلزم تكذيب القران و قد نص على انه خاتم النبيين واخر المرسلين و فى السنة العاقب لا نبى بعدى واجمعت الامة على ابقاء هذ الكلام على ظاهره وهذا احد المسائل المشهورة اللتى كفر نابها الفلاسفة لعنهم الله تعالى ١ كفار الملحدين ص ٤٢ طبع ديوبند انذيا"

ان کے مذہب کا فسادی تان ہیں بلکہ مشاہد ہے اور کیوں نہ ہو جب کہ اس سے یہ الازم آتا ہے کہ ہمارے آ قائل کے ساتھ یا بعد بھی کوئی نبی پیدا ہو سکتا ہے۔اور اس سے قر آن کی تکذیب لازم آتی ہے۔اس لئے کہ اس کی نصرت کر دی گئی ہے کہ آ پیل کے فاتم انہیں اور آ خرا کر سکین ہیں۔اور حدیث میں ہے کہ میں عاقب ہوں ۔میرے بعد کوئی نبی نہیں ۔اور امت کا اجماع ہے کہ یہ کلام اپنے ظاہر پر بغیر کی تا دیل دیخصیص کے رکھا جائے اور یہ بھی انہیں مسائل میں سے ہے۔ جن کی دجہ سے ہم نے فلا سفہ ملا عنہ کی تکفیر کی ہے۔

اور ظاہر ہے کہ بیادگ مرزا کو باد جودان خیالات و عقائد باطلہ کفرید کے جو با جماع امت کفر میں اور جن سے مرزائی کتابیں لبریز میں نہ صرف مسلمان بلکہ مسج موعود مہدی موعود۔ محدث وغیرہ مانتے ہیں جس کا کھلا ہوا نتیجہ سی ہے کہ (معاذ اللّٰہ) تمام اسلاف امت صحابہ کرام " و تابعین اور آئمہ اجتها داور ساڑھے تیرہ سوبرس کے علماء گمراہی و صلالت میں متھ کردہ جن اقوال د افعال کو باجماع کفر و صلال کہتے ہیں۔ وہ بجائے کفر و صلالت کے ہدایت مجمہ اور میسجیت موعود ہ سے اور کوئی ایسا عقیدہ رکھنا جس سے تمام امت کا گمراہی پر ہونالا زم آئے با تفاق کفر ہے۔ شفاء قاضی عیاض اور اس کی شرح ملاعلی قارتی میں ہے:

"وكذلك مقطع بتكفير كل قائل قال قول يتوصل به الى تضليل الامة المرحومة وتكفير جميع الصحابة ، شرح شفا للقارى ص ٢١ هج ٢ " اوراي بى بم ال مخص ك كفر كابعى يقين ركت بي جكونى ايا قول اختيار كر ب جس متمام امت مرحومداور تما محاب كرام كى تكفير لازم آتى بو .

ادرعلامداین جحرکیؓ کتاب''الدواجرعن اقتراف الکبائر ''پیرای معمون کو ان الغاظ پس لکھتے ہیں:

10

"وفی معنی ذلك كل من فعل فعلااجمع المسلمون علی انه لا يصدر الاعن كافر (الی قوله) اویشك فی نبوة نبی ( الی قوله) اوفی تكفیر كل قائل قولا يتوصل به الی تضليل الامة ( زواجرص ٢٤ ج ١)" اورای حكم ميں بے جومحض جوكوئى ايافعل كرے جس يمتعلق مسلمانوں كا جماع ہو كہ يغل سوائك كافر كر سى صادرتييں ہو كتاريا كمى نجى كى نبوت ميں شك كرے يا ال شخص كى تلفر ميں شك كرے جوابيا قول اختياركرتا ہے كہ جس ته ، تمام امت كا گراہ ہونا سجما جائے۔ اس معلوم ہوا كہ ايش تخص كافر ميں جومحض شك كرے دو بھى كافر ہے۔ پس جب كى كافركو جس كا كفر كھلا ہوا اور صاف ہو صرف مسلمان كہتا بلكہ اس كے تعرض مشك كرے ہو ال

بب کا ہر کو میں کر مرحاب نہ کو جارت نہ کورہ ہے ثابت ہوا ہو۔ اگر چہ کسی تادیل کے ساتھ ہوتو پھر مرز اکواس کے عقائد معلوم ہونے کے بعد مہدی اور میچ دغیر ہ کہنے والا ضرور بالصر ورکا فر اور خارت از اسلام ہے اور قاضی عیاضؓ نے شقاء میں اور ملاعلی قارکؓ نے اس کی شرح میں اس پراجماع نقل کیا ہے۔ ولفظہ ہٰدا!

"فالا جماع على كفر من لم يكفر احد امن النصارى واليهود وكل من فارق دين المسلمين او وقف اوشك قال القاضى ابوبكر لان التوقيف والاجماع اتفاقا على كفرهم فمن وقف فى ذلك فقد كذب النص والتوقيف اوشك فيه والتكذيب والشك فيه لا يقع الامن كافر. (متن الشفاء از شرح قارى ص ١٠ هج٢)"

اس محف کے کفر پر اجماع ہے جو نصار کی ویہود میں سے کسی کو کا فرنہ سمجھ یا اس محف کو کافرنہ سمجھ جو مسلمانوں کے دین سے جدا ہو۔یا اس میں (بلا وجہ شرع) تو قف یا شک کرے قاضی ابو بکر فرماتے ہیں کہ نقل شرعی ادر اجماع ددنوں ان کے کفر پر متفق ہیں۔ پس جو محفص اس میں (بلا وجہ شرع) تو قف یا شک کرے۔ اس نے نص شرعی کی تکمذیب کی اور اس میں تکمذیب یا شک کافر ہی کر سکتا ہے۔

ای طرح درمخنار باب المرتدین میں اس محف کے متعلق جس نے کسی نبی کی تو بین کی ہو تصریح کرتے ہیں:

"ومن شك في عذابه و كفره كفر (الشامي ج ٣ ص ٣١٧)"

اور جوشخص اس کے گفراد رمعذب ہونے میں شک کرے دہ بھی کافرے۔

ایک شبه کاازاله

اگر بید کہا جائے کہ یہود و نصاری اور ہندوآ ریدو غیرہ کو سلمان کہنا تو بے شک حسب تصریحات مذکورہ کفر ہے۔ لیکن قادیانی کا کفراس درجہ میں نہیں۔ اس کے متعلق اگر کوئی شخص ہوجہ حسن ظن کے تاویل کر بے تو تلخبائش ہے۔ کیونکدوہ مدعی اسلام ہے اور خلا ہر میں قران و حدیث کا اقر ار کرتا ہے اور نماز روزہ وغیرہ احکام و شرائع اسلامیہ کا پابند ہے تو جواب اس کا بیہ ہے کہ ضروریات دین کے خلاف میں تاویل معتر نہیں ۔ اور نداس کی تنجائش ہے۔ ورندا آر کی صن ظن اور تاویل کی وسعت کی جائے تو دنیا میں کوئی کا فرنہیں رہتا۔ کیونکہ مو ما کفار کے طبقات پر جس خل

''سا نىعبىدھم الاليقر بونا الى الله زلفى (زمر ٣) ''اوريان كى تاويل بلاشبمرزا كى تاويلات سے زيادہ بہتر ہے۔ محمد دفت سے سنارى

مرزا قاديانى كے عقائد كفرىيە

نبوت کا دعویٰ وی کا دعویٰ ختم نبوت کا انکار ختم نبوت کے اجماعی معانی اور اس بارہ میں آیات قرآ نی کی تحریف عسلی الظنیون کی تخت ترین تو بین و دسر ے انبیاء کی تو بین ۔ وغیر و دغیر و ا ان کی تمام تصانیف میں اس قدر داضح اور صاف بیں کہ ان میں کو کی تا ویل کرنا اس سے کم نبیں جو مشرکیین کی تا ویل بت پرتی کے متعلق آیت مذکورہ میں گزری ہے یا حدیث میں ہے کہ شرکین بوت طواف تلبیہ میں کہا کرتے تھے۔ لا شدید کا لا الا شدید کا ہول کا (تر ذری) اس لئے علماء نے تصریح فر مائی ہے کہ ضروریات دین کے بارہ میں اجماعی معانی کے

سواآیات دروایات کی کسی دوسر معنی کی طرف تا دیل کرناعذ رسموع نہیں اور بیتا دیل ان پر عظم تحقیر کے لئے مانع نہیں ہو کتی دهنرت مولانا سید محمد انور شاہ صاحب تشمیری رحمت اللہ علیہ نے اپنے رسالہ الاک ف ار السلحدین میں اس کے متعلق کافی نقول جمع فرمادی ہیں۔( من شاء غلیر اجع شمہ ) واللہ الحمد اولہ و آخرہ)

ضرورى أعلان عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے مرکز ی دفتر ملتان سے شائع ہونے والا الم ابنامہ لولاك ، جو قاديانيت كے خلاف گرانفذر جدید معلومات پر مکمل دستادیزی ثبوت ہر ماہ مہیا کر تا ہے۔ صفحات64' کمپوٹر کتابت' عمدہ کاغذ وطباعت اور رنگین ٹائیٹل ' ان تمام تر خوبیوں کے بادجود زر سالانہ فقط یک صدرو پید منی آرڈر بھدج کر گھر بیٹھے مطالعہ فرمائے۔ رابطہ کے لئے ناظم دفتر ماہنامہ لولاک ملکان دفتر مركزيه عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت حضورىباغ رود ملتان

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

عالم الاسلام والقاديانيه عداوة القاديانية للمالك الاسلامية ممالک اسلامیہ سے قادیانیوں کی غداری حضرت مولا نامفتي محدشفيع ديوبندئ

## تعارف

۱۹۵۳ء کی تحریک ختم نبوت جب پاکستان میں چلی تو پوری امت مسلمہ کو قادیانی کذاب اور قادیا نیت کے مذموم عقا کدوعز اتم سے باخبر کر ناضروری ہو گیا۔اللہ رب العزت نے سیکا مفتی اعظم پاکستان مفتی محد شفتے صاحبؓ سے لیا۔ آپ نے '' مما لک اسلامیہ سے قادیا نیوں کی غداری' کے عنوان پر عربی اردو میں ایک پیفلٹ مرتب کیا۔ اسلامی مما لک بالخصوص عرب دنیا کو بھجوایا گیا۔ عربی متن اور اس کا اردور جمہ پیش خدمت ہیں۔

بسرالة الردس الرديم!

## 

''لارڈ ہارڈ تک کا بیسٹر (سٹر حراق) سابق والسرائ لارڈ کرزن کے سفر خلیج فارس سے زیادہ اہم اورزیادہ ایتھے متائج کی آمید دلاتا ہے۔ہم اس وقت اس سٹر کے نتائج اس کی اہمیت کا صحیح اعدازہ ناظرین پر چھوڑتے ہیں ...... یقدیناً اس نیک دل افسر (لارڈ ہارڈ تگ) کا عراق جانا عمدہ نتائج پیدا کر ہے گا۔ہم ان نتائج پر خوش ہیں .....خدا ملک کیری اور جہانیا نی ای سے سپر دکرتا

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لانچن http://www.amtkn.org

الهند خرج منهارئيسهم مرزا غلام احمد قد تدرج في دعاويه من مبلغ الاسلام و مرشده الى المجدد ثم المحدث ثم النبي ثم الرسول والوحي والشريعة • ولم يزل يتشدق في دعاويه الباطلة ويخبط خبط العشواء فتارة قال انا آدم و تارة نوح و تارة ابراهيم و اخرى موسى و عيسى و محمد سير و احمد ممايد و ادعى ايضاً انه مريم ام عيسى عليه السلام و انه كرشن ريئس عبيدة الاصنيام من الهندود و مع ذلك تعلّىٰ على سائر الانبياء وائمة الامة وتنفوه في شانهم من السب والشتم بما تقشعر منه الجلود فهذه القاديانية من زنادقة هذا الزمان يظهرون الاسلام والايمان بالقرآن والرسول ثم يؤمنون هذا المتنبى الكذاب ويكفرون من لم يؤمن به حتى اطلقو القول بتكفير الامة المرحومة كلهم الامن آمن بمتنبيهم الكذاب وقد عادت هذه الطائفة الطاغية داهية على السلام والمسلمين والممالك الاسلامية قاطبة و ذالك لان هذه الجرثومة قد غر سهاالانكليز للتفريق بين المسلمين وغيره من اغراضه الفاسدة وقد اقربه هذا المتنبَّى الكذاب في بعض الرسائله ولم يزل هذا المتنبى يتملق عند الانكليزو ويمدحه بملاشدقيه وكتبه مملوة من ذالك فهذه نبذة مماجنت هذه الشرذمة على الاسلام والممالك الاسلامية وقد اقرت بهاواشاعتها في الجرائد والصحف بغاية الوقاحة نذكر انموذجا منها نقلاعن تصانيفهم وجرائدهم "

ہے۔ جواس کی مخلوق کی بہتری چاہتا ہے اور اس کو حکمر ال بناتا ہے جواس کا اہل ہوتا ہے۔ پس ہم پھر کہتے ہیں کہ ہم خوش ہیں۔ کیونکہ ہمارے خدا کی بات پوری ہوتی ہے ...... اور ہمیں امید ہے کہ برٹش حکومت کی توسیع کے ساتھ ہم مسلمانوں کو پھر مسلمان کریں گے۔' اور غیر مسلم کو مسلم بنانے کے ساتھ ہم مسلمانوں کو پھر مسلمان کریں گے۔'

عراق کے فتح کرنے میں احمد یوں نے خون بہائے ''عراق کے فتح کرنے میں احمدیوں نے خون بہائے اور میری (میاں محمود احمہ) تحریک پر سینکڑوں آ دمی بھرتی ہو کر چلے گئے ......لیکن جب وہاں حکومت قائم ہو گئی تو " ان رجال الاحمدية (القاديانية) قد بذلوا انفسهم واراقو ادمائهم فى فتح العراق (للبريطانية) وبامرى دخل مائة من الرجال فى عسكر البريطانية ولكنه الما احكمت سلطتها فى تلك البلادو تمكنت فيها قد شرطت على عمالها الحرية للمسيحين فى نشر مذهبهم والد عوة اليهولم شرطت على عمالها الحرية للمسيحين فى نشر مذهبهم والد عوة اليهولم تشترط مثل ذلك للاحمديين (يسمعون انفسهم احمديين اضافة الى غلام احمد) بل الاحمديون انشكوا الى عامل العراق ما يعتريهم من الازى لا يلتفت اليه " (الفضل قاديان جلد ١١ شماره ١٧ ص ٢ ٢ الكست ١٩٢٠) مراحمديون ك ليحرف ال مم ك شرط ندركى - بلما اراحرى ابني تكليف بيش كرت بي تو مراحمديون ك ليحرف ال من ك شرط ندركى - بلما اراحرى ابني تكليف بيش كرت بي تو بحى عراق كم بأن من دفل دين ال عامل العراق ما يعتريهم من الازى لا مراحمديون ك ليحرف ال من ك شرط ندركى - بلما اراحرى ابني تكليف بيش كرت بي تو دلفتن

(الفضل قادیان جلداا شار بنبر ا/م //۳۱/ اگت ۱۹۳۳ م) بذکور ہتری سے بید بات واضح ہو چک ہے کہ مرزائیوں کا مذہبی نصب العین بید ہے کہ دنیا کی جہانیانی انگریزوں کو لیے۔ تاکہ ان کے زیر ساب**ے بی**ا پی مذہبی تبلیغ کرنے میں آ زادر ہیں۔ بیہ نہا جت ہی خوفناک نظریہ ہے۔

گورنمنٹ برطانیہ قادیا نیوں کی تلوار ہے

" حضرت مسيح موخود (مرزا) فرمات ميں كديل وہ مهدى موعود ہوں اور كور نمنت برطانية ميرى وہ تكوار ہے .... جس كے مقابلہ ميں ان علماء كى يكھ پيش نبيس جاتى ..... اب غور كرنے كا مقام ہے كه يكر جم احمد يوں كواس فتح (بغداد) ہے كيوں خوشى ند ہو.....عراق عرب ہويا شام ۔ بم ہر جگہا ہى تكوار كى چمك ديكھنا چاہتے ہيں ۔ فتح بغداد كے وقت ہمارى فو جيس مشرق ہے داخل بو كين در يكھ كس زمانہ ميں اس فتح كى فردى كئى ۔ ہمارى كور نمنٹ برطانيہ نے جوامرہ كى طرف جو مالى كى اور تمام اقوام ہے لوگوں كو جنح كر كے اس كى طرف بھيجا۔ دراصل اس كر محرك خدا تومالى كے وہ فر شيتہ تھے جن كواس كور نمنٹ كى مدد كے ليے اس نے ايے دفت اتارا جبکہ وہ لوگوں تومالى كے وہ فر شيتہ تھے جن كواس كور نمنٹ كى مدد كے ليے اس نے ايے دفت اتارا جبکہ وہ لوگوں "هذه الخطبة قد نشرت من قاديان فى جريدتهم الأسبوعيه الفضل نمبر ١٧ وايضاً نشر فى هذه الجريدة ١٩١٥ - ١١ فرورى نمبر ٢ حلد٢ " "سفر لوردها ذنك هذا (يعنى سفره العراق اهم من سفره العراق اهم من سفر لورد كرزن الى خليج فارس وارجى لنتائج المفيدة قدسرنا ذهاب هذا الامير الصالح القلب الى العراق لمانرى فى ذهابه اليه فوائد عظيمه وان الله تعالى يفوض الحكومة الى من يراه اهلالها ونرجوان يتسع لنادائرة العمل فى التبليغ والاشاعة جسما تتسع دائرة الحكومة البريطانيه اهه "وقد نشر فى هذه الجريدة

"قال المسيح الموعود (يعنى متنبيهم الكذاب مرزا) اننى انا المهدى الموعودوان حكومة البريطانية سيفى الذى نصرت به فى حرب علماء الاسلام • فانظر واكيف لايفرح الاحمدييون بهذا الفتح (يعنى فتح بغداد) ونحن نحب ان نرى لمعان هذا السيف (يعنى دولته البريطانية فى العالم كله العراق والشام فيه سواء"

"قد دخلت عساكرنا فى فتح بغداد من جهة الشرق وان حكومة البرطانية لما حملت على بصره ارسل الله اليها ملكين ينصران هذه الدولة • صينعهم بالشام (سيريا) قال فى الجريدة المذكورة "

(الفضل قاديان ج ٦ شعار ٢٥ ٤ ص ٩ / ٧ دسمبر ١٩١٨)

ے دلوں کواس طرف ماک کر کے برتشم کی مدد کے لئے تیار کریں۔'' \*\* (الفضل قادیان جد شارد / 1/ دمبر ۱۹۱۸ مر ۹)

## سيريا (شام)

بيت المقدس كے حقد ارصرف قادياني بي

" اگر یہودی اس لئے بیت المقدس کی تولیت کے مستحق نہیں کہ وہ جناب میں اور حضرت نبی کریم ملک کی رسالت ونبوت کے منگر میں ..... اور عیسانی اس لئے غیر مستحق میں کہ انہوں نے خاتم انہین کی رسالت کونبوت کا انکار کر دیا ہے تو یقیناً یقدیناً غیر احمدی (مسلمان) بھی مستحق تولیت بیت المقدس نیس ..... کیونکہ یہ بھی اس زمانہ میں مبعوث ہونے والے خدا کے ایک

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

"وان لم يكن ليهود اهلا لولاية بيت المقدس لا انحرافهم عن الايمان بنبوة عيسى عليه السلام ونبوة نبينا تترك وكذالك ليست النصارى اهدو هالذلك لانكارهم نبوة خاتم النبيين فذلك المسلمون غير الأحمديين ليسوا اهلا لذلك فانهم انكروا نبوة من بعث من اولى العزم في هذا الزمان نبيامن الله فان قيل أن نبوة مرزا غلام احمد ليست بثابت فيقال عند من . اولوالعزم نبي (مرزا قادیانی) کے متکر اور مخالف میں ۔ اگر کہا جائے کہ حضرت مرزا صاحب کی نبوت ثابت نہیں تو سوال ہوگا کہ کن کے نزد یک؟ ۔ اگر جواب یہ ب کہ ند مانے والوں کے نزد یک ۔ تو اس طرح بیود کے نزد یک سے اور آ مخضرت اللہ کی اور سیجوں کے نزد یک آ تخضرت فلي كى رسالت ونبوت بھى ثابت نہيں ۔ اگر محرين كا فيصله ايك نبى كوغير نبى تفہرا تا ب تو كروژوں عيسائيوں اور يبوديوں كا اجماع ب كەنعوذ باللد آنخضرت علي مخاب اللد ني اوررسول ند تھے۔ پس اگر غیر احدی بھائیوں کا بداصل درست ہے کہ بیت المقدس کی تولیت کے مستحق تمام نبیوں کے ماننے والے بن ہو سکتے ہیں تو ہم اعلان کرتے ہیں کہ احمد یوں کے سوا خدا 25 م بيون كامومن اوركوكى مي ··· (الفضل قاديان ج ٩ شاره ٢ سام ٢ كادمر ١٩٢١ء) اگراہل قادیانی ہوجاتے تو .....؟

"اب اگر مسلمانوں کے ہاتھ ہے وہ زین نگل ہے تو چراس کا سبب تلاش کرنا جاہے۔ کیامسلمانوں نے کی نبی کا انکارتونہیں کیا.....سلطنت برطانیے کے انصاف ادرامن ادر آزادی ند ب کوہم دیکھ چکے آ زما چکے میں ادر آ رام پارے میں ۔ اس ب بہتر کوئی حکومت مسلمانوں کے لتے نہیں ہے۔ اس زمانہ میں کوئی غربہی جنگ تہیں۔''

(اخدارالفضل جلدة شارده يص ١٩١٨ ماريج ١٩١٨ م)

ترك ہے مذہباً ہماراكوئى تعلق قادياني جماعت كالثرريس بخدمت ابله در دميكليكن ليغشينت كورنر بنجاب: ''ہم یہ بتادینا چاہتے ہیں کہ فد ہا ہمارا ترکوں کے کوئی تعلق نہیں ۔ہم اپنے فد ہبی نقطہ خیال سے اس امر کے پابند ہیں کہ اس محض کوا ینا نہ ہی پیشوا تمجمیں جو حضرت سے موہود کا حافشین ہو اوردنیادی لحاظ سے ای کواینا بادشاہ سلطان یقین کریں جس کی حکومت کے نیچے ہم رہے ہوئ۔

فان قلتم عند المخالفين فنبوة المسيح ومحمد علي عند اليهود ونبوة نبينا عند انصارى كذالك غير ثابتة ، فان كان بقول المخالفين يحكم بتكذيب الانبياء فاجتماع ملايين من اليهود والنصارى على مخالفة نبينا وانكار نبوة يستلزم عدم نبوة علي ، فإن سلمنا ضابطة المسلمين بان المستحق لتولية بيت المقدس هم الذين امنو بجميع الانبياء فنحن لانحاشى باعلان ان مصداقه ليس الا الاحمدييون فان غيرهم من الامة المحمدية لم يؤمنوا بنى هذ الزمان (غلام احمد) '' (الفضل قاديان ج ٩ شماره ٣٦ ص ٤ / ٧ تومبر ١٩٢٠) من الزمان (غلام احمد) '' الفضل قاديان ج ٩ شماره ٣٦ ص ٤ / ٧ تومبر ١٩٢٠)

" انا جربنا عدل الحكومة البريطانية والأمن والأطمينان فيها و حرية المذهب فاليوم ليست حكومة احرى بالمسلمين من حكومة البريطانية • " (الفضل قاديان جلد • شماره • ٧ ص ١٩ ٨ مارج ١٩١٨)

## صنيعهم بالتركية

"میذ امور عامد قادیان کا اعلان" اخبار لیڈر الد آباد مجربد ۲۱ جنوری ۱۹۴۰ میں خلافت کانفرنس کا ایڈریس بخد مت جناب واتسرائے شائع کیا گیا ہے۔ فہرست دستخط کلنندگان میں مولوی ثناء اللذامر تسری کے نام سے پہلے کی شخص مولوی محمطی قادیانی کا نام درن ہے۔ مولوی محمطی کے نام کے ساتھ قادیانی کالفظ محض لوگوں کو دھوکہ دینے کے لئے تکھا ہے۔ اور نہ قادیان سے کوئی تعلق رکھنے والا احدی نہیں ہے جو سلطان ٹر کی کو خلیفتہ المسلمین سلیم کرتا ہو..... معلوم ہوتا ہے کہ یہ مولوی محمطی صاحب لاہوری سرگر وہ کے غیر مبائع ہیں۔ لیکن وہ افظ قادیانی کے ساتھ قلمیند کے ہرگز مستحق نہیں ہیں۔ نہ اس لئے کہ وہ قادیان کے باشندہ ہیں اور نہ اسلمین سلیم کرتا ہو..... معلوم ہوتا سے تعلق رکھتے ہیں ہیں۔ نہ اس لئے کہ وہ قادیان کے باشندہ ہیں اور نہ اسلمین ہوتا ہو کہ قادیان مول کر مستحق نہیں ہیں۔ نہ اس لئے کہ وہ قادیان کے باشندہ ہیں اور نہ اسلمین ہوتا ہے کہ وہ مرکز قادیان

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

امرنا بانه ليس بيننا ويبن الترك اى رابطة مذهبية فان مذهبنا ان لا نقتدى مذهبا وعقيدة الابمن هو خليفة المسيح الموعود عند ناوان لانطيع الالسلطان الذى نحن فى امرته وسلطاننا اليوم الملك معظم للبريطانية'' (الفضل قاديان جلد ٧ شماره ٢٤' ٢٢ دسمبر ١٩٦٩)

تقد نشر في جريدة جلد ٧ نمره (٦١) ١٦ فبرائر ١٩٢٠ء اعلامية من صيغة الامور العامة في قاديان

"لعلم كل من ينسلك فى القاديانية ان من اعتقد فى سلطان التركية انه خليفة المسلمين فليس هومن الاحمديين القاديانيين · ''

صنيعهم بافغانستان

ن فسى ٣١ الكست ١٩٢٤ مقتل رجلان من القاديانية فى كابل جاتا ب كدقاديان تعلق ركضوال كى احدى كار يحقيد في بيس ب كدسلطان ثركى خليفة المسلمين ب-"

افغانستان

شاه افغانتان امیرامان اللد خال کے عہد عکومت میں نعمت اللد خان مرزائی کو مرزائی عقائدر کھنے کی وجہ سے علاء افغانتان کے فتو کی سے مرتد قرار دیدیا گیا تھا اورشریعت مطبرہ کے قانون کے مطابق اس جرم ارتد ادمیں اس کو بتاریخ ۲۳۱/ اگست ۱۹۲۴ء بعد نماز ظہر بروزا توار بعقام شیر پور (چھاؤنی کابل) سنگسار کر کے قتل کیا گیا۔ اس پر ہندوستان کے مرزائیوں نے شور دغل مچایا اور اس فعل کو خلاف اسلام قرار دینے کی کوشش کی۔ اس پر اس دفت کے حضرات علاء کرام نے تحقیقی مقالات اور اخبار ات میں مضامین لکھے۔ ای موضوع پر شیخ الاسلام پاکستان حضرت مولانا شہر احمد حقاق نور اللہ مرقد ہ نے اپنار سالہ 'اکستہ جاب اور جم الخاطف الموت ان محمر اور اور نے مسلد ارتد اوکوشری نظر نظر سے مل کرتے ہوئے فرقد مرزائیکو ہیشہ کے لئے لا جواب اور خامی کردیا۔

عبداللطيف مرزائي جهاد كالاست كى وجد - قتل كيا كيا

··· بهمين يدمعلوم ندتها كد حضرت صاحر اده عبد اللطيف صاحب شهيد كى شهادت كى وجد

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org (افغانستان) بامر الحكومة و ذلك لانه ثبت عند حكومة افغانستان ارتداد هما عن الاسلام باعتقادهم النبوة لمرزا غلام احمد وايضاً ثبت عندها انهما من جواسيس الانكليز وهمايدسسان بين المسلمين من وحى متنبيهم ان حكم القرآن بالجهادوقد نسخه نبى هذا العصر مرزا غلام احمد وانه لايجوز اليوم لاحد الجهاد بالسيف لاعلائكلمة الله وكان قتلهما بفتوى العلماء واتفاقهم على ذلك فاغتاظت القاديانية على افغانستان لذلك والجائت ت الى ملجاء هم الانكليز وحرضتهم ومجلس الدول المتحده على كبت الحكومة الافغانيه" وقال خليفة متنبيهم مرزا محمود فى خطبة يوم الجمعة بقاديان .

" ان رجالنا حين دخلوا في افغانستان لوسكتوا عن بيان عقيدة

کیاتھی؟۔ اس سے متعلق ہم نے مختلف افوا ہیں سنیں گرکوئی یقینی اطلاع ند کی تھی۔ ایک عرصه دراز کے بعد انفا قا ایک لائبر ریمی میں ایک کتاب کی جو تچھپ کرنایاب ہو گئی تھی۔ اس کتاب کا مصنف ایک اطالوی انجینئر ہے۔ جو افغانستان میں ایک ذمہ دار عہد ہ پر فائز تفا۔ لکھتا ہے کہ صاجز ادہ عبد اللطیف صاحب کو اس لئے شہید کیا گیا کہ وہ جہاد ..... کے خلاف ..... تعلیم دیتے تھے .... اور حکومت افغانستان کو خطرہ لاحق ہو گیا تھا کہ اس سے افغانوں کا جذبہ حریت کمزور ہوجائے گا..... کہ وہ مثاہ افغانستان کا درباری تھا جائے گا۔ اس کتاب کے مصنف کی یہ بات اس لئے بھی یقینی ہے کہ وہ مثاہ افغانستان کا درباری تھا..... اور اس لئے بھی کہ وہ اکثر با تیں خود دزراء اور شہز ادوں سے کہ دومتا منا دنیا نستان کا درباری تھا..... اور اس لئے بھی کہ وہ اکثر با تیں خود دزراء اور شہز ادوں سے کہ دومت افغانستان کا درباری تھا..... اور اس لئے بھی کہ وہ اکثر با تیں خود دزراء اور شہز ادوں سے عبد اللطیف صاحب شہید خاموش سے بیٹے دیتے اور جہاد کہ خلاف ..... کوئی لفظ بھی نہ کہتے تو عبد اللطیف صاحب شہید خاموش سے بیٹے دیتے اور جہاد کے خلاف ..... کوئی افظ بھی نہ کہتے تو اس کتا ہے کہ کہ کہتی تھی ہے ہوں اور اور اور می میں میں ایک ہوں ہوں ہوں ہو گا ہوں کہ میں کہ میں بات اس لئے بھی یقینی ہے کہ دون ان کا درباری تھا جائے گا۔ اس کتاب کے مصنف کی یہ بات اس لئے بھی تھی ہے ہو میں ہو ہوں تھی ہوتی ہے کہ معنوب کہ دون دانستان کا درباری تھا سے میں دوار ہوں کہ دو ہوں کتر با تیں خود دزراء اور شہز ادوں سے معرد الطیف صاحب شہید خاموش سے بیٹ دور ہوں دیت میں دولی ہوتی ۔'

(ميال محوداجد كا خطبة جومندرجدا خبار الفضل قاديان جلد ٢٣ نبر ٢٩ ص٢٢ الست ١٩٣٥ ،)

جماعت احمد بیرکامسلک جہاد کی مخالفت ہے ''ہ کی سات تر میں نہ بند ہو : نہ ش

'' اگر جارے آ دمی افغانتان میں خاموش رہتے اور جہاد کے باب میں جماعت احمد بیا کے مسلک کو بیان نہ کرتے تو شرعی طور پر ان پر کوئی اعتراض نہ تھا۔ مگر دواس بڑھتے ہوئے الاحمديين في مسئلة الجهاد بانه منسوح لما قتلواولكنهم اضطرو اعلى بيانها اعانة لمملكة البريطانيه وحبهم اياها الذي اشربوه في قلوبهم من قاديان · '' (الفضل قاديان جلد ٢٢ شماره ٣١ ص ٢ '٧ اگست ١٩٣٠)

جوش کا شکار ہو گئے جوانہیں حکومت برطانیہ کے متعلق تھا .....اورد ہاں ہمدردی کی دجہ سے سزا کے مستحق ہو گئے جو تادیان سے لکر گئے تھے۔'' (الفضل قادیان جسم شام کا اگست ۱۹۳۵ء) مستحق ہو گئے جو قادیان سے لے کر گئے تھے۔'' (الفضل قادیان جسم شام کا اگست ۱۹۳۵ء) گور خمنٹ افغانستان کے خلاف سازشی خطوط

""افغان گور نمنٹ کے وزیر داخلہ نے مندرجہ ذیل اعلان شائع کیا ہے۔کابل کے دو اشخاص ملاعبدالکیم چہارا سیائی و ملانورعلی دکان دارقا دیانی عقائد کے گروید ہ ہو چکے بتھاورلوگوں کو اس عقید ہ کی تلقین کر کے انہیں صلاح کی راہ ہے بھٹکا رہے بتھے۔ جمہوریہ نے ان کی اس حرکت ہے مشتعل ہو کران کے خلاف دعو کی دائر کر دیا۔ جس کا متیجہ یہ ہوا کہ مجرم ثابت ہو کرعوام کے ہاتھوں پنجشنہ اار جب کوعدم آباد پہنچائے گئے۔ ان کے خلاف مدت سے ایک اوردعو کی دائر ہو چکا تھا اور مملکت افغانیہ کے مصالح کے خلاف غیر ملکی لوگوں کے سازشی خطوط ایکے قبضے سے پائے گئے۔۔۔۔۔جن سے پایا جاتا ہے کہ دو دافغانستان کے دشنوں کے ہاتھوں بک چکے ہے۔"

لیگ اقوام سے افغانستان کیخلاف مداخلت کی اپیل " جماعت احمد یہ کے امام میرز ابشر الدین محود صاحب خلیفة کمس الثانی نے لیگ اقوام سے پرز دراپیل کی ہے کہ حال میں پندر ہولیس کانشیلوں اور سر نڈنڈ نٹ کے رو برد دواحمد ی مسلمانوں کوتص مذہبی اختلاف کی وجہ سے حکومت کا بل نے سنگ ارکر دیا ہے۔ اس کے لئے دربار افغانستان سے باز پرس کے لئے مداخلت کی جائے۔ کم از کم ایسی وحشیا نہ حکومت اس قابل نہیں کہ مہذب سلطنوں کے ساتھ ہمدردانہ تعلقات رکھنے کے قابل مجھی جائے۔'

(الفضل تاديان ج ١٢ ش ٩٥ ..... ٢٨ فرورى ١٩٢٥ م)

قسطنطنیہ فتح ہو گیا اور کابل کو فتح کیا جائے گا ''اب دیکھلو تسطنطنیہ بھی مفتوح ہو گیا۔ پھر حضرت سیح موعود کے مخالف آپ کو اکثر کہا کرتے تھے۔ کابل میں چلو پھر دیکھو تمہارے ساتھ کیا سلوک ہونا ہے۔ اب ایسے سامان پیدا ہو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

(11

وايضاً نقل في هذه الجريدة القادياينة! من حكومة افغانستان في امرالمقتولين • مانصه!

" ان ملاعبدالحكيم وملا نور على قد اختارا مذهب القاديانية فرفع امرهما جمهور المسلمين من افغانستان الى القضاء حتى قتلا بايدى المسلمين بعد ثبوت الجرم عليهما على انهما قد ثبتت عليهما خيانة مملكة افغانستان في اعانة اعدائها وبرزت من عندها خطوط و مقررات تدل على رَبَ بِن كَمْ عَرَّر يب انثاءالله تم كابل مي جائي گودان كودكما تي گرتي كري چا ج تصال كر (مرزا قاديانى ك) غدام غدار كفشل سي مح ملامت ربي گر" (اخبارالفشل مورد ما اماده براه من عنده)

امیرامان اللہ خاںنے نا دانی سے انگریز وں سے جنگ شروع کی ''اس دقت (بعہد شادامان اللہ خاں' جو کابل نے گور نمنٹ انگریز ی سے نادانی سے

جنگ شروع کر دی ہے۔ احمد یوں کا فرض ہے کہ گور نمنٹ کی خدمت کریں کیونکہ گور نمنٹ کی اطاعت ہمارا فرض ہے ....لیکن افغانستان کی جنگ احمد یوں کے لئے ایک نئی حیثیت رکھتی ہے کیونکہ کابل وہ زیٹن ہے جبال ہمار نے نہایت قیمتی وجود مارے گئے اور اس پر بر سبب اور بلا وجہ مارے گئے ۔ پس کابل وہ جگہ ہے جبال احمدیت کی تبلیغ منع ہے اور اس پر صداقت کے دروازے بند ہیں۔ اس لئے صداقت کے قیام کے لئے گور نمنٹ برطانیہ کی فون میں شامل ہوکران ظالمانہ دوکوں کو دفع کرنے کے لئے گور نمنٹ برطانیہ کی دوکر دیا احمد یوں کا نہ ہی فرض ہے ۔ پس کوشش کرو۔ تا کہ تہمارے ذریعے وہ شاخیس پیدا ہوں ۔ جن کی حضرت میں موعود نے اطلاع دی ہے۔ "

جنگ کابل میں مرزائیوں کی انگریز وں کومعقول امداد

'' قادیانی جماعت کا ایڈریس بخدمت ہزا کسی لیسی لارڈ ریڈ تک دائسرائے ہند جب کابل کے ساتھ جنگ ہوئی تب بھی ہماری جماعت نے اپنی طاقت سے بڑ ھ کر مدددی۔اور علاد ہ اور کٹی تم کی خدمات کے ایک ڈبل کمپنی پیش کی جس کی بھرتی بوجہ جنگ ہوجانے کے رک گئی۔ورنہ ایک ہزار سے زائد آ دمی اس کے لئے نام ککھوا چکے سے .....اورخود ہمارے سلسلہ کے بانی کے

انهما كانا اجيرين لا عداء المملكة . '

( الفضل قاديان ج١٢ شماره٩٦ ص آخرى٣مارج ١٩٢٠) "قال فى جريدة الفضل مظهراً اللفرح والسرور بتسلط الكفار على قسط نط نيه وارها بالمملكة افغانستان مانصه ١ فانظر والى قسطنطنيه وارها بالمملكة افغانستان مانص\*

چھوٹے صاحزادےاور ہمارے موجود دامام کے چھوٹے بھائی نے اپنی خدمات پیش کیں اور چھ ماہ تک ٹرانپورٹ کور میں آ نریری کے طور پر کام کرتے رہے۔''(اینٹ قادیان ہولائی ۱۹۲۱، جو ٹ)) عبد اللطیف مرز اٹی کوامیر امان الندخان نے کیوں کی کروایا

" جمارے آ دمی کابل میں مارے گئے ۔ محض اس لئے کہ وہ جہاد کرنے کے مخالف یتھ۔ اٹلی کے ایک انجینئر نے جو حکومت افغانستان کا ملازم تفالکھا ہے کہ امیر حبیب الله خان نے صاحر اوے عبد اللطیف کو ای لئے مروایا کہ وہ جہاد کے خلاف تعلیم دے کر مسلما توں کا شیر از ہ جمعیر تا تفا۔ پس ہم نے اپنی جانیں اس لئے قربان کیں۔ انگریز وں کی جانیں بچیں ...... مگر آ ت مہیں بعض حکام سے سے بدلہ ملا ہے کہ ہم سب سے باغی اور شورش پند والا سلوک روا رکھا گیا ہے ۔ بے ''

حضرات! جنگ کابل کامخصروا قد ب که ۱۹۱۹، میں افغانستان کے ترقی پسند برطانیہ دوست حکمرال حبیب اللدکوشہید کردینے کے بعداس ملک کے قد امت پسندوں نے ان کے بھائی نصر اللہ خان کو بادشاہ بنانے کی کوشش کی تھی ۔ لیکن امیر شہید کے خلف الرشید امان اللہ خان نے اپنے بچپا کوقید کرکے خود تخت حکومت پر شمکن ہو گئے ۔ افغانستان کی عنان حکومت ہاتھ میں لینے کے بعد امیر امان اللہ خان نے برطانیہ کے خلاف اعلان جہاد کردیا۔.....اور افغانستان کی فو جیس در وخیبر سے گز رکر آزاد سرحدی قبائل سے ل گئیں !!

بہر حال اس جنگ کے نتیجہ میں پہلے تو عارض صلح ہوئی اور اس کے بعد ۱۹۲۱ء میں مستقل صلح نامہ ہو گیا۔ جس کی رو سے افغانتان کی کامل آزادی کو تتلیم کر لیا گیا۔ امیر امان اللہ خان نے روس کے ساتھ بھی تعلقات خوطگوار قائم رکھے اور ہر دور حکومت کے درمیان ایک معاہد ہ کر کے روس کے ساتھ تعلقات کو استوار بنالیا..... ایے حضرات بہت کم ہیں جو اس حقیقت سے آگاہ ہوں کہ اس آزادی میں بہت کچھ محودی اور عبیدی اور دیو بندی سیاست کا بھی ؟ ۔ حسب الحکم مولا نا شخ الہند مرحوم مولا نا عبید اللہ سندھی مرحوم کی برس ہیں میں قیام پڑیر ہے اور جلوت میں

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحن http://www.amtkn.org

تفانظر والى قسطنطنيه فانها قد فتحت ونحن ندخل افغانستان عن قريب ان شاء الله فاتحين " (الفضل قاديان ج٦شماره ٩٠ص ٢٧/٧ مئى ١٩١٩ء) وقال خليفتهم محمود فى خطبة الجمعة بقاديان ٢٧ مئى ١٩١٩ء: "ان فى هذا العهد(يعنى عهد سلطنة شاه امان الله بكابل) الحرب مرحيت كم ريزى كرتے رہے جس كا متيج اميرامان الله قان كا اعلان جها داور حصول حريت

افغانی بھی ۔ تب ہی تو ایک انگریز نے جو ہرطانیہ کی طرف می نمائندہ تقا کہا تقا کہ سلح در حقیقت ہرطانیہ اور مولا ناعبید اللہ کے درمیان ہے ۔ حضرات متذکر ، عنها عبارت سے اچھی طرح اس بات کا اندازہ ہو چکا ہوگا کہ امیر امان اللہ خان نے جہاد کر کے اپنے ملک کو انگریزوں کی غلامی سے نجات دلاکر دولت حریت سے ہم ، ورکیا.....اس جنگ میں مرزائیوں نے انگریزوں کی فوج میں شام ہو کر ایک اسلامی ملک کو س طرح نیست و نابود کرنے کے لئے ''اپنی قوت و طاقت سے تو یادہ ہمدردی''اور اس ملک ملک کو س طرح نیست و نابود کرنے کے لئے ''اپنی قوت و طاقت سے ہوئی غداری نہیں؟ ۔ و نیا کی کوئی باخبر حکومت ایس منافقت اور غداری بردا شت نہیں کر کتی ہمیں خوف ہے کہ خدانخوا ستہ کی وقت میں ہمارے ملک کے ساتھ بھی ایسی ہی غداری کر یں گے۔ مسلمانوں کو ہوشیار رہنا چا ہے۔

پاكستان سےقاديانيوں كىغدارياں

ا است مرزائیوں نے باؤنڈری کمیشن کے سامنے اپنا کیس مسلمانوں سے علیحد ہ پیش کیا۔

۲......مرزائیوں نے دزارتی کمیشن سے مسلمانوں سے جداحقوق طلب کئے۔ ۲.....مرزائیوں نے مذہب سیاست معیث نتجارت ہر معاملہ میں پاکستانی مسلمانوں سے جدار ہنے کی پالیسی اختیار کررکھی ہے۔ ۲. قاب احمد کرزی جموں دستم کانونس اخبار آماد د) ۲. قاب احمد کرزی جموں دستم کانونس اخبار آماد د) ۲. تیارک پاکستانی قون ہوتے ہوئے بیہ متوازی فون کمیے اور کیوں ؟۔ (اللہ رکھا سافر کشیز کی) ۲. سیس کی تعلیم دو میں اکھنڈ ہندوستان کا الہا می عقید د بیان کرتے ہوئے اللتى حرث بين مملكة افغانستان ولا نكليز بسوّع فهم من اميرها ، ففريضةً الاحمديين فى هذا الحرب ان يعينو البرطانيه بنفوسهم ونفاسهم وان يشتر كوافى جنود البريطانيه وهذا فرضهم من حيث المذهب ، "

(الفضل قادیان ج ٦ شماره ٩٠ ص ٨ ٢٧ مئی ١٩١٩) "وایضاً قال خلیفتهم فی خطاب الترحیب للورد ریڈن امتنانا علیه بسا ١ - ٢ - امتهم فی خدمة البریطانیة فی مبارزه المسلمین بافغانستان مانصه "

" ان قد اعانت جماعتنا في حرب البرطانيا بكابل فوق طاقتهم وابن نبينا مرزا غلام احمد اخو خليفة اليوم قد تولى هذه الخدمة بنفسه • " (الفضل قاديان ج ٩ شماره ١ ٤ جولائي ١٩٢١)

وايضا قال خليفتهم مرزا محمود في خطبة في نومبر ١٩٣٤ ، بقاديان: "انا بذلنا انفسنا لنحفظ انفس الانكليسين ولكنهم عاملونا معاملة البغاة والاعداء " (الفضل قاديان يكم نومبر ١٩٣٤ ، ج ٢٢ شماره ٢٤ ص١٢)

اقرار خليفة اليوم سرزا محمود بان جماعتهم قوم علحدة من المسلمين:

"قال انى ارسلت رسالة الى مفوض الأمر ببريطانيه ان يجعلوا حقوق جماعتنا على حدة من المسلمين كما انهم جعلوها للفار سيين والعيسائيين فقال كيف ذلك وانتم فرقة من المسلمين لا قوم براسه فقلت لابل ان كنا فرقة من قوم فذالك الفارسية والعيسايئة فرقة من قومهم فلا فرق "( الفضل قاديان ٢٣ نومبر ٢٩٤٦، بحواله اخبار زميندار ٢٣ جولائى ٢٩٥٣) ملكت پاكتان كوجودكوعارض قرارديا-كست عاد من جراد كفتوى كنشرواشاعت ، ي پاكتان وديگر با داسلامي

کونیت و نابود کرنے کی کوشش کی۔ ۸۔۔۔۔۔۔۔ حیدر آبا دوکن وجو نا گڑھو دیگر ریاست ہائے ہند جو بلا جبر واکراہ پا کستان میں شامل ہوئی تھیں۔ پھران پر بھارت نے ناجائز قبضہ کرلیا۔ان کی پیروک میں ظفر اللہ قادیا نی "فهذا انموذج ماجنت طائفة القاديانية على الاسلام والمسلمين ودول المسلمين ذكرنا ها نصحاً للمسلين ليكونو اعلى حذر من مكائدهم فانهم فى ظواهرهم ملتبسون بالمسلمين ويعدون انفسهم مسلمين و يصلون الصلوة ويقرون القرآن ويضمرون فى قلوبهم النفاق والكفر ولايزالون يطلبون الفرض لكيد المسلمين ودولهم وهذا دينهم وديدنم بالامة الاسلامية ."

قد بدت البغضاء من افواهم وما تخفى صدورهم اكبر اللهم انا تجعلك في نحورهم ونعوذ بك من شرواهم !

## العبد محمد شفيع

## من کراتشی باکستان

٤ شعبان ١٣٧٢ هه ١٨ اپريل ١٩٥٣ء

نے غداری سے کام لیا۔ان کی برتقر میرود عظ سے بھارت کوفا کدہ پہنچا۔ ۹ ......مرزائیوں نے راد لینڈی کی سازش میں نہ حصہ لیا۔ بلکہ اس کے بانی مبانی تھے جس کی پاداش میں اب تک چند مرزائی گرفتار ہیں۔

والیسیسی انگریزوں کے ہاتھ میں پاکستان کی تئ کرنے کے ناپاک عزائم۔ یہ جب مرید قبر بر میں این یہ مسلمہ باقا سید

مرزامحمود كااقر اركهوه مسلمانوں سے عليحد ہاقليت ہيں

" میں نے اپنے ایک نمائندہ کی معرفت ایک بڑے ذمہ دار افسر کو کہلا بھیجا ہے کہ پارسیوں اور عیسا تیوں کی طرح ہمار حقوق بھی تشلیم کئے جائیں جس پر افسر نے کہا کہ وہ تو اقلیت میں اور تم ایک نہ ہی فرقہ ۔ اس پر میں نے کہا کہ پاری اور عیسانی بھی تو نہ ہی فرقہ میں جس طرح ان کے حقوق علیحد ہشلیم کئے گئے میں اس طرح ہمار نے بھی کئے جائیں ۔ تم ایک پاری چیش کرو اس کے مقابلہ میں دواحدی (مرزائی) چیش کرتا جاؤں گا۔"

(اخبارالفعنل ۳ انومبر ۱۹۴۷، بحواله اخبارزمیندار ۱۳ جولا کی ۱۹۵۲، ۴۰ شوال ۱۷–۱۳ هد) شائع کرد ۵: ناظم سلسلة مبلیخ داشتاعت شعبه دارالا فماء آ را م باغ کرا چی

## نبذة من نفثات صدر الدجال القادياني

ادعاء المعجزات لنفسه والتفضل على الانبيئا والاستخفاف بشانهم السسسُ فيان قيل انَّى تلك المعجزات مهنا قلت انى على كل ذلك قادر بل فلما ظهر على يداحد من الأنبياء مثل ما ظهر على يدى من المعجزات لتصديق دعوتي بفضل الله تبارك وتعالى • ``

(تتر حقيقت الوحي ص ٢ ٣٦ نخرائن ج ٢٢ ص ٥٤٢)

۲......۲ الحق الذي لا يعتريه شك انه فجر بحر ذخارا من المعجزات بحيث لايمكن ثبوتها من سائر الأنبياء عليهم السلام قطعا ويقينا سوى نبينا محمد تلبراله فقد اتم الله تعالى حجة فمن شاء فليؤمن ومن شاء (تتر حقيقت الوي ص ٢ ١٠ خزائن ج٢٢ ص ٩٤) فليكف

. \* والله تعالى قد اظهراي آيات كثيرة لوظهرت لقوم ذوح ······۴ (تتدحقيق الوجي من ١٣٤ خزائن ج٢٢ ل ٥٤٥) ماكانوا ليغرقوا ب

ترجيه: ا..... 'ادراگريهاعتراض بوكهاي حكه ده مجزات كهان مي توصرف يمي جواب دوں گا کہ میں مجزات دکھلا سکتا ہوں۔ بلکہ خدا تعالٰی کے فضل دکرم سے میرا جواب سے بے کہ میرا دعویٰ ثابت کرنے کے لئے اس قدر معجزات دکھلائے جن کہ بہت ہی کم نجی ایسے آئے ہیں جنہوں (تمد حقيقت الوحيص ٢ ٣ الخزائن ج٢٢ ص ٥٤٣) نے ای قد رمجزات دکھلائے ہوں۔'' ترجمه: ٢ .... " بلكه يج توبه ب كداس في اس فدر مجزات كادر باردال كرديا ب كه بااستناء ہمارے نی مالی کے باقی تمام انہیا علیہم السلام میں ان کا ثبوت کثرت کے ساتھ فطعی اور یقینی طور پر محال ہے اور خدائے اپنی جست پوری کر دی۔ اب جائے کوئی قبول کرے یا نہ كري-"(الفنا)

ترجمہ: ۳……''اورخدائے تعالیٰ میرے لئے اس کثرت سے نشان دکھلا رہا ہے کہ اگر نوج کے زمانہ میں وہ دنشان دکھلائے جاتے تو وہلوگ غرق نہ ہوتے۔''

(تترحقيقت الوجي ٢٢ الخزائن ج٢٢ ص ٥٤٥)

۲۰۰۰ میں الدی نفسی بیدہ هو الذی بعثنی وسمانی نبیاو دعانی باسم المسیح الموعود واظهر لتصدیق دعوتی آیات عظمیة تبلغ ثلثما ئة الف وقد ذکرت نبذة منها فی هذا الکتاب ۲۰۰۰

(ترحقيق الوي ممر المعنية المعنية الوي ممر المراري (ترحقيق الوي ممر مراري السطور مسسسية الاخبار عن المغيبات التي ذكرت في هذه السطور تشتمل على آيات جلية فيصلة تنصيف على عشر مائة الف ا

تشتمل علیٰ آیات جلیه فیصله تنصیف علی عشر مانه الف · (براین اجریدهه بخم م۲۵ فران ن۲۴ م۲۵)

الاسلام ولوكان فى قلوبهم تقوى لما قالوا على مايشمل الانبياء من قبلى · \*\* · (الجازاحرى ما \* 'خزائن جوام ١١١)

ترجمہ: ۲۰۰۰۰۰۰۰ اور میں اس خدا کا تسم کھا کر کہتا ہوں کہ جس کے ہاتھ میں میری جان ب کہ اس نے بچھے بیجا ہے۔ اور میر انام نبی رکھا ہے اور اس نے بچھے سیح موعود کے نام سے پکارا ہے اور اس نے میری تصدیق کے لئے ہوے نیوے نیوے نشانات ظاہر کتے ہیں جو تین لا کھ تک وینچتے ہیں۔ جن میں سے بطور نمونہ اس کتاب میں لکھے گئے ہیں۔''

(تتر حقیقت الوی ص ۱۸ نفرائن ج ۲۲ ص ۹۰ ) ترجمہ: ۵ ..... ''ان چند سطروں میں جو پیش گو ئیاں ہیں وہ اس قدر نشا نوں پر مشتل ہیں جودس لا کھ سے زائد ہیں اور نشان بھی ایسے کھلے کھلے جواول درجہ پر خارق عادت ہیں۔''

(راجن احمد میں ۲ ۵ فزائن ج۲ ۲۰۰۰) ترجمہ: ۲۰۰۰ بی محصاس خداکی متم ب جس کے باتھ میں میری جان ہے ۔وہ نشان جو میرے لئے ظاہر کئے گئے اور میری تائید میں ظہور میں آئے اگران کے گواہ ایک جگہ کھڑے کئے جاکیں تو دنیا کا کوئی بادشاہ ایسانہ ہو گاجواس کی فون ان گواہوں سے زیادہ ہو۔'' (اعجاز احمدی میں افزائن جوام ۱۰۰)

ترجمہ:۷۔۔۔''اب کس قدرتیجب کی جگہ ہے کہ میرے مخالف میرے پر وہ اعتراض

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

ترجمہ: ۸ ..... 'اگریمی بات ہو ان لوگوں کا ایمان آج بھی نہیں کل بھی نہیں ۔ کیونکہ خدائے تعالیٰ کا کوئی معاملہ مجھ سے ایسانہیں جس میں کوئی نبی شریک نہ ہوادر کوئی اعتر اض میرے پرایسانہیں کہ کی ادر نبی پرو ہی اعتر اض دارد نہ ہوتا ہو۔''

(تحد حقيقت الوي م ٢٨ انخزائن ب ٢٢ ص ٥٢٥)

دعوى نبوت جديده

ترجمہ: اس ، اور مجمع بتالیا گیا تھا کہ تیری خبر قرآن اور صدیت میں موجود ہے اور توبی اس آیت کا مصداق ہے کہ: ''ھوال ذی ارس ل دسول مبالهدی و دین الحق ليظهر م علی الدین کله · '' ترجمہ: ۲ ......''خداوبی خدا ہے جس نے اپنے رسول یعنی اس عاجز کو ہدایت اور دین حق اور تہذیب اخلاق کے ساتھ بھجا۔'' ترجمہ: ۳ ......''اور اگر کہو کہ صاحب شریعت افتر اء کر کے ہلاک ہوتا ہے نہ جرایک مفتری تو اول تو یہ دیوی بے دلیل ہے۔خدانے افتر اء کے ساتھ شریعت کی کوئی قدیمیں لگائی۔

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

الحق و تهذيب الاخلاق . "

(اربعين نمبر اص ٢ ٣ فزائن ج ١ اص ٢٢٦)

من ادعى الشريعة خاصته قلنا او لا ان هذه دعو بلادليل فان الله تعالى لم يقيد وعيد الاهلاك لاجل الافتراء بقيد الشريعة ولوسلمنا فلبست الشريعة الامن اوتى في وحيه او امرو نواهي واخذبه لامته قانونا فخصمنا ملزم لهذا التعريف أيضاً فاني صاحب الشريعة بهذا المعنى الاتر ..... اني أوتيت في الوحي او امرو نواهي ومن جملتها قوله تعالى قل للمؤمنين بغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك ازكى لهم الخ وهذا الوحى قدفي البراهين الاحمدية وفيه امر ونهى وقد مضت عليه ثلث وعشرون سنة وكذالك في عامة سايوحي الى يكون امرونهي وان قلت ان المراد من الشريعة هي التي فيها احكام جديدة قلنا باطل فان الله تعالى قال ان هذالفي الصحف الأولى صحف ابراهيم و موسى و حاصله ان التعليم القرآني موجود في التوراة ماسوائے اس کے میبھی تو سمجھو کہ شریعت کیا چیز ہے۔ جس نے اپنی وجی کے ذریعے چند امراد رقبی بیان کے اوراین امت کے لئے ایک قانون مقرر کیاوہ ی صاحب شریعت ہو گیا۔ پس اس تعریف کی وجہ سے بھی ہمارے مخالف ملزم میں ۔ کیونکہ میری وجی میں امر بھی ہے۔اور نہی بھی ۔ مثلاً یہ الهام: "قل للمؤ سنين يغضوا من ابصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك ازكى لدهد ، "به براین احمد به میں درج بادراس میں امریکی بے اور نہی بھی اوراس پر ۲۳ برس کی مدت

لهم ۲۰ من بید برا بین احمد بید میں درج ب اور اس میں امر جمی ب اور سی جمی اور اس پر ۲۳ برس کی مدت بھی گزرگتی اور ایسا بی اب تک میری وق میں امر بھی ہوتے ہیں اور نہی بھی اور اگر کہو کہ شریعت بو وشریعت مراد ہے۔ جس میں شخاط کام ہوں تو یہ باطل ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے: ''ان هذا لفی الصحف الاول ی صحف ابر اهیم و موسیٰ ''یعنی قرآ ٹی تعلیم تو ریت میں بھی موجود ہے اور یہ کہو کہ شریعت وہ ہے جس میں باستفیا امرو نہی کا ذکر ہوتو یہ بھی باطل ہے۔ کیونکہ اگر تو ریت یا قرآن میں باستفیا سے احکام شریعت کا ذکر ہوتو نو بھی دیک تیں نہ تھی۔ '

(اربعين نمبر مص ٢ نخزائن ج ١٢ ٢٥) المجيد مابقي اجتهاد موضع . " ( حاشة تحذ گولژ ديدم • الخزائن ج ۲ اص ۵۱) ماشاء يعلم من الله ويرد ما شاء ، '' "نقول فعليهم ان ينبوا ما معنى لفظ الحكم الوارد في شان المسيح الموعود المروى في صحيح الخباري ونحن نعلم بيقين ان الحكم هوالذى يقبل حكم لرفع الاختلاف وتكون فيصلة ناطقة نافذة وأن (الحازاجري م ٢٩ فرزائن جواص ١٣٩) جعل الفامن الاحاديث موضوعة • '' ٢ ...... وندحن نقول في جوابه نقسم بالله ان الاحاديث ليست باساس دعوى بل القرآن والوحى الذي ينزل على نذكر للتائيد احاديثا تحرون مطابقة القرآن ولم تكن معارضة لما أوحى إلى وما سوى ذلك من الاحاديث فنبذه نبذ الانجاس والاقذار • (والعياذ بالله)'' (اعازاجري مساخرائن جواص ١٩٠) ( حاشر تحذ گولز در میں ۱۰ خزائن ج ۱۷ م) ترجمه: ۵..... د مگر بهم بادب عرض کرتے میں کہ پھر و دیم کالفظ جو سے موعود کی نسبت جو مستحج بخاری میں آیا ہے اس کے ذرامعنی تو کریں۔ ہم تواب تک یہی بچھتے تھے کہ حکم اس کو کہتے ہیں کہ اختلاف رفع کرنے کے لئے اس کا تھم قبول کیا جائے اور اس کا فیصلہ گود ہزار حدیث کو بھی (الخازاجري م ٢٩ خرائن ج ١٩ م ١٣٩) موضوع قرارد بناطق تجماحات." ترجمہ: ٢ ..... "اور ہم اس کے جواب میں خدائے تعالی کا تسم کھا کر بیان کرتے ہیں کہ میرے اس دعویٰ کی حدیث بنیا دنہیں ۔ بلکہ قرآن اور وہ وی ہے جو میرے پر نازل ہوئی ۔ پاں تائيدي طور يربم وہ حديثين بھي بيش كرتے ہيں جوقر آن شريف كے مطابق ہيں اور ميرے وق کے معارض نہیں ۔اور دوسری حدیثوں کوہم ردی کی طرح بچینک دیتے ہیں ۔'' (الخازاجري مع الجزائن جواص ١٢٠)

باطل فانه لوكانت الاحكام الشريعة برمتها مستوفاة في التوراة اوالقرآن

## ادعا ء المساوات بل الافضيلة على نبينا ﷺ والعياذ بالله

السنين" والحاصل ان نبوتى ورسالتى من حيث انى محمد واحمد لامن نفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من نفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى وحصل لى ذلك كله بالفناء فى الرسول فلم يناقص مفهوم خاتم (من ينفسى فى ذلك الخاتم النبين بحيث انه اتسم باسمه لخاية الاتحاد ونفى الغير يته وانعكس منه الوجه المحمدي كالمراة الصافية فناطلاق النبى عليه لايفض خاتم النبوة فانه عين..... محمد ولو على سبيل الظلية ، '' (ضيرحقيقت البوة مرالا الي فانه عين.... محمد ولو على سبيل الظلية ، '' (ضيرحقيقت البوة محمدن المصطفى سميت محمداً و احمد أو المالة محمدن المصطفى سميت محمداً و احمد أو الموا أو احمد أو احمد أو الموا أو الموا أو احمد أو الموا أو الموا أو الموا أو احمد أو الموا أو الموا أو الموا أو الموا أو احمد أو الموا أو الموا أو احمد أو احمد أو احمد أو احمد أو احمد أو الموا أو

آتخضرت يتنك سافضليت كادعوك

ترجمہ: است ن غرض میری نبوت ور سالت با اغتبار محداور احمد کے ہونے کے ہے۔ نہ میر فض کی رو ۔ اور یہ تمام بحیثیت فنا فی الرسول بھی ہی کو حاصل ہے۔ لہذ ا خاتم انعین ک مغبوم میں فرق ند آیا۔ '' (حقیقت الدو میں ۲۲ ایک غلطی کا از الدم ۲۰ خز ائن ن ۱۸ میں ۲۷ ترجمہ: ۲ ..... ' لیکن اگر کو کی محف اس خاتم انہیں میں ایسا کم ہوگیا ہو کہ باعث نہایت اتحا دادر نبی غیر یت کے ای کا نام پالیا ہوا ور صاف آ مینہ کی طرح محمد کی چرہ کا اس میں انعکاس ہو گیا ہوتو دہ بغیر مہر تو ثر نے کے بی کہلا سے گا۔ کیونکہ وہ محمد بی جو کی طلی کا از الدم ۲۰ خز ائن ن ۲۸ میں ۲۷ ہوتو دہ بغیر مہر تو ثر نے کے بی کہلا سے گا۔ کیونکہ وہ محمد بی جو کو طلی طور پر۔ '' اتحا دادر نعی غیر یت کے ای کا نام پالیا ہوا ور صاف آ مینہ کی طرح محمد کی چرہ کا اس میں انعکاس ہو گیا ہوتو دہ بغیر مہر تو ثر نے کے بی کہلا سے گا۔ کیونکہ دہ محمد بی ہے کو طلی طور پر۔ '' احمد : ۳ ..... ''دیعنی محمد حقیقت الدہ میں ۲۲ ایک غلطی کا از ادم ۵ خز ائن ن ۲۸ میں ۲۰ اور احمد مسمی ہوکر میں رسول بھی ہوں اور نہی بھی ہوں۔ '' اور احمد مسمی ہوکر میں رسول بھی ہوں اور نہی بھی ہوں۔ '' ترجمہ: ۲۰ ..... ''اور اس طور سے خاتم آنیمیں کی مہر محفوظ ہے۔ کیونکہ میں نے انعکا کی ا

(مسمد فقيقت النوة ص ٢٥ ٢ أيك تلطى كاازالد م ٢ فزائن ج ٨ اص ٢١١)

٢ ········ ُولم صرت عين محمد عَبَّرَالُمُ على سبيل الظلية والبروز فـلم يفض خاتم خاتم النبيين فان نبوة محمد عَبَّرَالُمُ على هذا بقيت محدودة فى نفسه ولم يتنباء غير محمد عَبَرَالُمُ · ''

(ایندا م ۲۹۱ ایک غلطی کازالیس ۸ فرزائن ج ۸ م مراد فدا تے تعالی نے کیوں میر انام نبی اوررسول رکھا ہے تو بیاس کی حماقت ہے۔ کیونکہ میرے نبی اور رسول ہونے ے خدا کی مہر نبیں ٹوٹتی۔'' (ایک غلطی کازالد ایندا منقول از خمیر حقیقت خاتم انبیین ترجمہ: ۵ .....' مگر میں کہتا ہوں کہ آنخضر تعلیقہ کے بعد جو درحقیقت خاتم انبیین ترجمہ: ۵ .....' مگر میں کہتا ہوں کہ آنخضر تعلیقہ کے بعد جو درحقیقت خاتم انبیین تصح بجھے نبی اوررسول کے لفظ پکارا جانا کوئی اعتراض کی بات نہیں اور اس سے مہر خمیت نہیں ٹوٹتی۔ کیونکہ میں بار ہابتلا چکا ہوں کہ میں بیوجب آ میر کرید:' و آخرین منهم لما یلحقو ادبھم · '' بردزی طور پروہی نبی خاتم الانبیاء ہوں اور خدانے اب سے میں برس پہلے برا بین احمد سی میر تا م محد اور احمد رکھا ہے۔ اور بحص آنخضرت میں جو دور قرار دیا ہے۔ لیں اس طور سے ات خضرت ملیقہ کے خاتم الانبیاء ہونے میں میری نبوت سے کوئی تزلز لنہیں آیا۔ کیونکہ ظل اپن اسل سے ملیحہ دنیں ہوتا۔''

ى الاستعباط من معجع العبوة سبيل عيدة . ( كمّاب تركور من ٢٩٨ أيك على كارزال من الشرائن ج ٨٩ من ٢١٥)

http://www.amtkn.org

.

(الضأص ٨١)

(الاستفتاء م ٢٨ فرزائن ج ٢٢ م ٢٢ ٤)

۲۱ ...... لعلك باخع نفسك ان لايكونوا مومنين · · · · . ( حقيقت الوي ص ۲۰ اخزائن ج۲۲ ص ۸۰ )

باقی نہیں۔' بتر جمد: ۹ ..... 'واورای بناء پر خدانے بار بار میرا نام نبی اللہ اور رسول رکھا۔ مگر بروزی حویت میں میرانفس درمیان نہیں ہے۔ بلکہ محمد تعلیقہ ای لحاظ ے میرا نام محمد اور احمد ہوا۔ لیس نبوت اور رسالت کسی دوسرے کے پاس تہیں گئی۔ محمد کی چڑ محمد بی کے پاس رہی۔ علیہ الصلو ة والسلام۔' نوٹ: فمبر • اے فمبر الاتک چونکہ تر جمد کی خرورت نہ تھی۔ اس لئے تر جمد نہیں کیا گیا۔ ٣٣ ....... له خسف القمر المنيرو ان لى خسف لقمران المشرقان.

Ĩ

(

ترجمہ: ۲۳ .... "اس کے لئے چائد کاخوف ظاہر ہوا۔ اور میر ے لئے چائد اور سورت دونوں کا۔ اب کیا تو انکار کر گا۔ " (اعجاز احمدی من اع خزائن جو اص ۱۸۳) ترجمہ: ۲۳ .... "اور ظاہر ہے کہ فتح مین کا وقت ہمارے نبی کریم کے زمانہ میں گزر گیا۔ اور دوسری فتح باقی رہی کہ پہلے غلبہ ے بہت بڑی اور زیادہ ظاہر ہے اور مقدر تھا۔ اس کا وقت میچ موعود کا وقت ہواور اس طرف خدا کے اس قول میں اشارہ ہے: "سب حان الذی ، "

نون: ٢٥ نمبر ، آ گے رجمه کى ضرورت ند تھى-

ایمان د کفرقر آن کی روشنی میں حفزت مولا نامفتي محدشفيع ديوبندي

بسر الله الرحمر الرحيم!

تعارف

عرصه بواحضرت مولا نا عبد الماجد دريا آبادي کے پچھ سوال دربارہ قاديا نيت النور تھا ند بجون ميں شائع ہوئے حکيم الامت حضرت مولا نا محد اشرف على تعانو ت نے ان کا جواب ديا جوامد ادالفتاد کی کی جلد ششم ميں موجود ہے۔ ان سوالات ک جوابات پر مشتل حضرت مولا نامفتی محد شفت صاحب نے رسالہ 'و صول الا لفکار جابات پر مشتل حضرت مولا نامفتی محد شفت صاحب نے زرسالہ 'و صول الا لفکار جاب منیر کی عدد الت میں انکوائر کی کے دوران ميں يہ بحث دوبارہ چل تلکی ۔ حضرت مولا نامفتی محد شفتی صاحب نے ' ايمان و کفر قرآن کی روشن ميں ' کتاب تحرير کی۔ مولا نامفتی محد شفتی صاحب نے ' ايمان و کفر قرآن کی روشن ميں' کتاب تحرير کی۔ اس مجموعہ ميں اے شائع کرنے کی سعادت حاصل کر رہے ہيں ۔ البتدائ کے آخر میں جو دصول الا فکار کا خلاصہ تعادہ مذہ رویا ہے۔ اس لیے کہ دوسول افکار کے ملی متن کے ہوتے ہوئے خلاصہ کی صرورت نہ تھی۔ خلی ہوں الا فکار کے مکمل متن کے ہوتے ہوئے خلاصہ کی صرورت نہ تھی۔ خلی ہوں الا

بسر الله الرحس الرحير!

الحمدلله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى خصوصاً على سيدنا محمد المصطفى ومن يهتديه اهتد ا ايمان اسلام كفرك الفاظ جتنج برطق ميں متعارف بيں كه برفرق كان پڑھ جابل تك ان كوجانتے بيں - اتنا ہى ان كى جامع مانع تعريف كرنا دشوار بھى ہے - اور يوسرف كفر وايمان كے ساتھ خصوص نبيس - بلك عام متعارف اورزبان زوالفاظ جن كے معانى تيجے ميں كى بچہ كوبھى كوئى شك دشر نبيس بوتا - جيلے تو بي كرت با جامہ جوت مكان ميز كرى لونا كلاس دغيره الكين

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تظریف لائی http://www.amtkn.org

اگرانہیں الفاظ میں سے کسی لفظ کی جامع مانع تعریف کا سوال پیدا ہو۔تو ہڑے سے برا ماہر چکرائے گااور پور فے فور دفکر کے بعد بھی جوتعریف کر ے گااس میں بیدخطرہ رہے گا کہ شایداس کے مغہوم کے بعض افراد رہ گئے ہوں یاغیر مغہوم کے افراداس میں داخل ہو گئے ہوں۔

علماء سلف مفسرین محدثین فقهاد متکلمین نے ایمان داسلام کی کمل تعریف پر کفرگ تعریف اوراس کے اقساط پرطویل مباحث اورمستقل رسالے لکھے میں ۔اس آخری دور میں مخزن علوم اسلامية سندالعلماء استاذالاسا تذه سيدى واستاذى حضرت العلامه مولا نامحمدا نورشاه كشميري قدّ سرہ سابق صدر المدرسين دارا علوم ديويند نے اس موضوع پر ايک نہايت مکمل اور مفصل کتاب بنام اکفار اُلملحدین تصنیف فرمائی ہے۔ سبب تصنیف بیتھا کہ گفر کی ایک خاص متم جس کو زندقہ یا الحاد کہتے ہیں اور یہی اس زمانہ کا کفر نفاق ہے۔اس کواسلام وایمان سے متاز کرنا اور مسلمان اورزندیق میں فرق کرنا ہمیشہ غورطلب مسلد رہا ہے۔اوراس زیانہ میں علوم قر آن وحدیث ے عام ناوا تقیت کی بناء پر بیادر بھی مشکل ہو گیا۔ طحدین اور زناد قد کی بن آئی کداسلام کے بھیں میں بدترین لفر کی تبلیخ کرتے رہیں۔اور مسلم معاشرہ کا جزیبے رہیں اور مسلمانوں کے مارآ ستین بن کران کوڈتے رہیں۔ بہت سے نیک دل مسلمان بھی اس فتنہ کا شکار ہونے لگے کہ جو تحف بھی اپنے آپ کوسلمان کیے۔اس کومسلمان بجھنا چاہیے خواہ وہ عقائد وا عمال کچھ بھی رکھتا ہو۔اور آخ کل گی عرف میں اس کوسای دانشمندی تے جمیر کیا جاتا ہے۔لیکن اس کالا زمی نتیجہ بیہ ہے کہ اسلام کی حقیقت یا عقیدہ ونظریہ کا نا منہیں۔ بلکہ ایک بے معنی لفظ ہے جس کا جی حیا ہے اپنے عقائد اپنے خیالات اپنے انگال پر قائم رہتے ہوئے مسلمان ہوسکتا ہے۔اسلام اس برکوئی یابندی عائد t S. M.

اس فتنہ کے ہولناک نتائج اسلام اور مسلمانوں کے لئے جس فدر تباہ کن تھے دہ مختان بیان تھیں ۔اس لئے کفر کی اس قتم کو جواسلام کے لباس اور اسلام کے دعویٰ کے ساتھ عمل میں آتی بے پوری طرح واضح کرنا وقت کا ایک اہم مسئلہ بن گیا۔

خصوصاً اس معاملہ میں دوچزیں ایک تھیں کہان میں عوام سے گذر بعض خواص اہل علم بھی اشتاہ میں پڑ کیتے ہیں ۔

(الف) ۔۔۔۔۔ عام طور پر فقتہا وعلاء کی تصریحات موجود ہیں کہ جوشخص کسی عقید ہ کفریہ کا قائل ہو۔ مگر صاف طور پرنہیں بلکہ تادیل کے ساتھ قائل ہواس کو کا فرینہ کہا جائے۔ادریہ بھی ظاہر ہے کہ جو شخص بھی دعوائے اسلام کے ساتھ کسی کافر اند عقیدہ وقول کو اختیار کرتا ہے تو کسی نہ کسی تاویل کی آڑلے کر بھی اختیار کرتا ہے۔ اس کا نتیجہ پھر و بھی نطلا ہے کہ کسی مد می اسلام کو کافر کہنا جائز نہ ہو۔ حالا نکہ نصوص وقر آن و حدیث اس کے خلافہ شاہد ہیں۔ اس لیے ضرورت تھی کہ فقہاد متکلمین کے اس متفقہ اصول کی وضاحت کی جائے کہتاریل کے ساتھ کسی عقیدہ کفرید کا فاکل ہونا موجب کفر نہیں۔

(ب) ..... یہ مسئلہ بھی ایک صحیح وصریح حدیث سے ثابت اور علماء وفقہاء کے نز دیک مسلمہ ہے کہ کسی اہل قبلہ کو کافر نہ کہا جائے ۔اس کا نتیجہ بھی بظاہر یہی فکلتا ہے کہ جو مدگلی اسلام ' کعبہ کواپنا قبلہ قرار دے۔ بچرخواہ وہ اللہ اور رسول کے بارے میں کیے ہی غلط عقائد رکھتا ہواور تو ہین کرتا ہواس کو کافر نہ کہا جائے۔

یددونوں شبہات چونکد علمی رنگ کے بیں۔ اس لئے اور بھی ضروری ہوا کدان کی اصل حقیقت کودا ضخ کیا جائے۔ اس لئے حضرت الاستاذ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ۔ نے اس موضوع پر قلم ا تھایا ادرا لیمی بنظیر کتاب تصنیف فر مائی کداس سے پہلے کوئی کتاب اتن جامع نظر نیس آئی۔ مگر اس کے ساتھ ہی اول تو یہ کتاب عربی زبان میں ہے۔ دوسرے حضرت شاہ صاحب قدس سرہ کی اس دفعت علمی کی آئینہ دار ہے جس تک پینچنے کے لئے خود ایک بڑاعلم درکار ہے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ توام تو اس کے استفادہ ہے حروم سے ہی ۔ دوز بر دز استعداد علمی کے تناقص نے

اکثر اہل علم کوبھی محروم کر دیا۔ اس تصنیف کے شائع ہونے کے بعد بی سے بہت سے حضرات کا مطالبہ تھا کہ اس کے مضامین کو آسان ترتیب کے ساتھ سلیس اردو میں لکھا جائے۔ (اب اس کتاب کا اردوتر جمہ ہو گیا ہے۔ مکتبہ لدھیا نوی کراچی سے مل سکتی ہے) بہت سے دوستوں نے احقر کوبھی اس ضرورت کی طرفہ توجہ دلائی اورخود بھی اس کی ضرورت کا احساس پہلے سے تھا۔

لیکن بحکم قضاء وقد رید کام آج تک تعویق میں پڑا رہا۔ اب جبکہ پاکستان میں قادیانی فتنہ نے نیاجنم نیا۔ اور ۱۹۵۳ء کی تحریک میں پنجاب کی تحقیقاتی عدالت میں مسلمان اور کافر اور اسلام اور کفر کی تعریف سے متعلق سوالات کئے گئے ۔ اور کفر وا سلام میں تلبیس کرنے والے پرانے شکاری نئے جال لے کر میدان میں آئے تو یہ مسلما اسلامیان پاکستان کے لئے پھر از سر نومعر کہ بحث بن گیا۔ اس وقت ضرورت کا احساس دو چند ہو گیا اور بنام خدا تعالی زیر نظر اور آق کی کتابت شروع کی۔ اس میں استاد محترم کے تمام مواد بحث اور تحقیقات کو پورا لے لیا گیا ہے۔ تمر تربیب و بیان سب اس نا کارہ کا ہے اور استاد محتر م کاروئے تخن چونکہ ایک خاص فتندا ور خاص اعترا ضات کے جواب کی طرف تھا۔ اس لئے اسلام وایمان یا کفر اور اس کی اقسام کی پوری تحقیق اس کتاب میں نہ تھی۔ اس کا احقر نے اضافہ کیا اور کسی خاص فرقہ کے عقائد و خیالات کو مدار بحث بنائے بغیر عومی اور کی طور پر مسئلہ کفر و اسلام کو واضح کرنے کی کوشش کی۔ اور اب الحمد ملد یہ کتاب مسئلہ کفر و اسلام کی تمام صروری مباحث پر حاوی اور الد شبہات کے لئے کافی ہوگئی ہو تی ہے۔ و اللہ سب حافلہ و تعالی ولی التوفیق و ہو بہ حقیق !

بناء پاکستان کے وقت مسئلہ لفرواسلام کے ساتھ ایک اور بحث کا دوراز و کھلا کہ دنیا میں قو موں کی تقسیم د تفریق نسل دوطن اور رنگ ولسان کی بنیا د پر ہے یا مذہب ۔ یعنی لفرواسلام کی بنیا د پر پھر بناء پاکستان کے بعد بھی یہ بحث مختلف صورتوں سے سامنے آتی رہی ۔ اس لئے شروع میں اس مسئلہ پر بھی قرآن وحدیث کی روشنی میں ایک مختصر جامع شذرہ لکھا گیا ۔ دینا تقبل منا انك انت السمیع العلیم!

بنددهم تشقيح عفااللدعنه مقيم كراچي بمقام لا ہور جادى الاول ٢٢ ٢٠ ٢٠ جورى ٢٥٩،

بسم الله الرحمن الرحيم!

مقدمہ ایک قوم کودوسری قوم سے جدا کرنے والے اصول تمام انسان اصل میں ایک قوم اور ایک ملت تھی۔ ایک ہی ماں باپ سے پیدا ہوئ سے۔ اور انسانیت کے ابتدائی دور میں سب کے نظریات دعقا نداور معاشی و معاشرتی اصول بھی ایک ہی تھے ۔ سب ایک خدا کو ماننے والے اور اس کے احکام کو جو بذریعہ رسول ان تک پنچ واجب الا تباع سجھنے والے تھے ۔ پھر جوں جوں ان کے افراد دنیا میں پھیلتے گئے اور ایک دوسرے ے دوری ہوتی گئی۔اور بر معتے بر معتے یہ دوری مشرق مے مغرب اور جنوب سے ثال تک پوری زمین کے اطراف پر حاوی ہو گئی تو معاشی اور معاشرتی اصول میں فرق پڑا۔ بول چال میں اختلاف آیا۔زبانیں مختلف ہو گئیں۔ای کے ساتھ عقائد د نظریا ت بھی متاثر ہوئے ۔ خدا پر تی ک چر محتلوق پر تی کا درواز د کھلا۔اور خدا کی مخلوق مختلف اقوام میں بٹ گئی اور قومیتوں کی جنگ شروع ہوگئی۔اقوام کے باہمی تنازع کے ساتھ لتعاون و تناصر کی ضرورت پیش آئی تو مختلف گروہوں نے مختلف اصول پر اپنے اپنی محتلون و انصار بنائے۔شروع میں آبادی کی چار سمت مشرق مغور کی بندی شروع سات قومیں مانی گئیں ( ملل و محلومان و انصار بنائے۔شروع میں آبادی کی چار سمت مشرق مغرب سات قومیں مانی گئیں ( ملل و محلومان و انصار بنائے۔شروع میں آبادی کی جار میں مشرق مغرب اور خلف میں مانی گئیں ( ملل و محلومان و انصار بنائے۔شروع میں آبادی کی جار محلون کی بندا دی این قومیں مانی گئیں ( ملل و محلومان و انصار بنائے۔شروع میں آبادی کی جار میں اور اور محلومان سات قومیں مانی گئیں ( ملل و محلومان و انصار بنائے۔شروع میں آبادی کی جار محلومان کی بندا دی را محلومان کی بندا دی اور حولوں میں اور بادی ہے تو میں معارف میں معارف محمومان کردیا ہے محلومان کی بندا دی ہو ہوں ہے اور خل

چوں ندید ند حقیقت رہ افسانہ زدند

الله تعالى في بنى آدم كى صلاح وفلاح كے لئے مرقرن ميں اور مرامت ميں اپ انبياء تصحيح: ' و ان من امة الاخلا فيدها نذيد ، فاطر ٤ ٢ '' مراكي امت ميں جارى طرف سے كوئى ذرانے والا موكر راہے۔

ان سب انبیاء کی ایک ہی تعلیم تھی کہ بیخود ساختہ اختلافات ختم کرکے پھر ملت واحدہ بن جاد یخلوق پرتی کوچھوڑ کر صرف ایک خدا کی پرستش کرو یہ نسیٰ جغرافیا کی اور لسانی امتیازات کو التد تعالی کی قدرت کاملہ کی نشانیاں اور صرف معاشرت میں سہولت پیدا کرنے کے اسباب اور نعتیں سمجھو۔ان کوقو می تفرقہ کی بنیا دیں نہ بناؤ۔ جس کو کچھ مانے والوں نے مانا ادر بد بختوں نے الکارد مقابلہ کی راہ اختیار کی جس سے کفردا سلام کی جنگ چھڑ گئی۔

ہمارے رسول خاتم الانبیا ﷺ بھی تمام انبیاء کی سنت کے مطابق یہی پیغام لائے اور سب سے زیادہ موڑ طریقہ پراس کو پھیلایا۔ قرآن نے ایک طرف تونسلی وطنی اور لسانی انتیاز ات کو آیات قدرت اور نعمائے الہیہ کہہ کر ان کا صحیح مقام بتلایا کہ وہ معاشرت میں سہولت پیدا کرنے سے اسباب ہیں۔قومیتوں کی بنیادین نہیں ہیں۔ملاحظہ ہوں ارشادات قرآنی:

استُومن آباته خلق السموات والأرض واختلاف السنتكم والوانيكم، إن ذي ذالك لاآيات للعالمين • روم ٢٢ "ترجمة: ..... اوراس كي نشانيون میں سے زمین وآ سان کا پیدا کرنا ہے۔اور تمہاری زبانوں اوررنگوں کامختلف ہونا بے شک اس میں البتەنشانيان ہيں جہاں دالوں کے لئے۔ ۲ سن حعلنا كم شعوبا وقبائل لتعارفوا ، حجرات ۱۳ "ترجم: سنة ۲ یے تمہیں شاخوں اور قبیلوں میں تقسیم کیا۔ تا کہتم پہنچانے جاؤ۔ ادردوسری طرف قدیم دحدت کواز سرنو قائم کرنے کی دعوت دی۔ آیت مذکور ہبالا سے يمل ارثاد بوا:'' بالعها النباس إنيا خلقناكم من ذكر وإنثن ، حجرات: ١٣ اےلوگوا ہم نے تمہیں ایک ہی ماں باپ کے جوڑے سے پیدا کیا۔ ··خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها · نساء: ١ · 'رّ جمه: .....تم كو ایک جان سے پیدا کیااورای جان سے اس جوڑ کو۔ رسول کریم ای نے ان آخر عمر میں جمتہ الوداع کا خطبہ دیتے ہوئے جہاں اسلامی دستور کے اور بنیا دی اصول بتلائے وہیں یہ بھی ارشادفر مایا: "أيهاالناس ربكم واحد لا فضل لعربي على عجمي ولا لعجمي على عربى ولا لاحمر على اسود ولا لا سود على احمر الا بالتقوى ان اكرمكم عسندالله اتفكع . "ترجمه: مساح لوكوالتمهارايروردكارايك ب-عربي كوجمي يراور جمي كوعربي یرکوئی فضیلت حاصل نہیں ۔ای طرح کمی گورے کو کالے اور کالے کو گورے برکوئی تفترق حاصل نہیں گرتقو ٹی کی دجہ ہے۔ بے شک تم میں سب سے زیادہ مکرم اللہ کے نزدیک وہ ہے جوتم میں

الغرض! ای معاملہ میں رسول اللہ علی وعوت کا خلاصہ یہ تھا کہ فرقہ وارانہ اور صوبجاتی اختلافات کی دلدل میں تجنسی ہوئی دنیا کو پھر ایک صحیح متحدہ قومیت کی طرف لا کیں۔ جو ان کے جدا مجد حضرت آ دم الفظاف کی میر اضتھی ۔ اس کے لئے دوطر بین اختیار کئے گئے ۔ اول .....قومیتوں کی تقسیم وتفزیق کی جوغلط بنیادیں نے لیے نسانی اوروطنی اصول پر لوگوں نے بنا کی تعیس ان کو یکسر باطل قر اردیا۔ کیوں کہ اگر بنیا دوں پر قوموں کی تقسیم اور انسانیت کا تفرقہ تسلیم کر لیا جائے تو اولا تو یہ خلاف عقل ہے کہ کسی زمین یا کسی خاندان میں پیدا ہونے کی غیر

سے زیادہ مقی ہو۔

mm

اختیاری اور ضعیف وجہ سے کوئی شخص تو می اور اجتماعی معاملات میں دوسروں سے علیحد ہ قوم سمجھا جائے۔ ثانیا اگر انسان کی متحد ہ قومیت میں اس کے تفرقے قبول کر لئے جا نمیں تو ان کو کسی وقت اور کسی حال میں مثایا نہیں جا سکتا۔ جو شخص عرب یا جم کے کسی خاندان میں پیدا ہو چکا ہے اب اس کے اختیار میں نہیں کہ دوسر نے خاندان میں پیدا ہو جائے۔ اس طرح جو ایشیاء میں پیدا ہوا وہ یورپ میں دوبارہ پیدا نہیں ہو سکتا۔ الغرض بید جغرافیا کی دولتی ان اور نہیں اور نے محقوں پر جن میں دوبارہ پیدا نہیں ہو سکتا۔ الغرض بید جغرافیا کی دولتی ان اور نہی تفرق قو بہت می حکمتوں پر میں بیں ۔ ان کا مثانا نہ کسی کے اختیار ہے اور نہ کی عقل مند کوان کے مثانے کی کوشش کرنا چاہئے۔ ہواں ! بی ضروری ہے کہ ان امتیاز ات کی حداور ان کا صحیح مقام پیچانا چاہتے کہ ان کی غرض صرف

دوسراطریقہ ...... دعوت اتحاد کا بیتھا کہ نظریات دعقائد کی بناء پر قومیت کی تفریق کا اصول تو تسلیم ہے کہ خدا کے ماننے دالے اس کے مطروں کے ساتھ ٹل کرایک قوم نہیں ہو گئے۔ بلاشیہ جولوگ خداادراس کے رسولوں کے مطربوں گے وہ ماننے والوں سے علیحد ہ دوسری ملت ادر قوم قرار دیتے جائیں گے قرآن نے ای اصول کی بناء پر فرمایا:

''خلقکم فمنکم کافرو منکم مؤمن · تغابن: ۲ ''ترجمہ:.....اس نے تم کو پیدا کیا۔ سوتم میں سے بعض کافر ہیں اور بعض مومن ۔

''انا هديناه السبيل اما شاكرا واماكفورا • الدهر: ۳ ''ترجمہ: .....بم نے بلاشیانسان کورا ہتادی۔خواہ وشکرگزار بنے پانا شکر!

اورایک جگہ ای نظریاتی اور عقائد کے اختلافات کی بناء پر ایک گرد وکو ترب اللہ اور دوسر ےکو تزب الشیطان کالقب دیا۔

الغرض! عقائد دنظریات کے اختلاف کوقو موں کے تفرقہ کا سبب اصولی طور پر شلیم کرلیا گیا ہے۔ پھر اس تفریق کو مٹانے کے لئے خدا پر تی سے اصول صححہ اور عقائد حقہ کی اشاعت وتبلیغ اور گلوق پر تی یا انکار خدا اوررسول جیسے عقائد باطلہ کے مقاصد اور ان کی دینو کی واخرو کی بتاہ کار کی کو بیان کر کے خلق خدا کو ان سے بچانے کی تدبیر یں اختیار کیں اور ضححت و جدر دی کا کوئی پہلوا تھا نہیں رکھا جس کے ذریعے ناعاقبت اندیش انسانوں کو تباہی کی طرف جانے والے راستہ سے روکا نہ گیا ہو۔

لیکن بہت سے بدنصیب اور بے بصیرت انسانوں نے اس ہدردی کو دشمنی سمجھا اور

عدادت و پیکار پر آمادہ ہو گئے ۔جس کے نتیج میں کفر داسلام کی جنگ چیٹر گئی۔اب اگر کوئی گخص اس جنگ کوختم کرنا چا ہے تو اس کے دوبی راتے ہیں۔ایک میہ کہ خدا پر ست اہل حق اپنے نظر بید کو چھوڑ کر منگر دن اور کافر دن کے سامنے ہتھیار ڈال دیں اور خدا کی مخلوق کو منگرین خدا کے حوالیہ کر دیں۔لیتی دوسر لے لفظوں میں شفق ڈاکٹر بیار کی غلط روش سے عاجز آ کراپنے ہاتھ سے اس کو زہر بیا دے۔

یا پھر صورت یہ ہے کہ غلط کار محکرین خدا درسول اپنی روش سے باز آجا کمیں۔ان دونوں طریق میں سے پہلاطریق تو معقول نہیں اور دوسرااپنے اختیار میں نہیں۔اس لئے بیر کفرو اسلام کا اختلاف اس وقت تک جاری رہنا ناگزیر ہے جب تک کہ محکرین خداورسول یا ہوش میں آ جا کمیں یافتم ہو جا کمیں۔

خلاصہ یہ ہے کہ اسلام کی اصل دعوت حقیقت میں ایک اصلی اور صحیح متحدہ قومیت کی ہے جو وطنی اور لسانی بنیا دوں پر نہیں بلکہ اصول صحیحہ اور عقا ئد حقہ پر بٹی ہو جس میں خدا اور اس کے رسولوں کی مخالفت کا گذرنہ ہو۔ اس لئے جولوگ اس متحدہ قومیت کے منشورے جدا ہو گئے دہ جدا قوم اور جداملت کہلائے ۔ سیبیں سے دوقو می نظریہ پیدا ہو گیا جس نے پا کستان بنوایا۔

ہندوستان میں جنگ آ زادی کا سلسلہ ایک زمانہ سے جاری تھا۔ گر اس کے بعض علمبر داروں نے نور دظلمت کے متضاد وعناصر لیعنی کفر واسلام سے مرکب ایک غلط متحدہ قومیت کا نامعقول اور نا قابل عمل نظریہ بنار کھا تھا۔ چند علمائے ربانی اس نظریہ کی عین گر ما گرمی کے دقت بھی مسلمانوں کو ہمیشہ ای دوقو می نظریہ کی طرف رہنمائی فرماتے رہے۔ گراس وقت میآ واز نہ تی گئی۔ اور بلاآ خر جنگ آ زادی کی بیل ای وقت منڈ ھے چڑھی۔ جبکہ مسلمانوں کی ایک جماعت اس میچ دوقو می ( ٹونیشن ) نظریہ کی قائل ہو کر ای کو بنیا دقر ارد ہے کر میدان عمل میں اتر آئی۔

پاکستان کے ہر باشندہ بلکہ دنیا کے سب مسلمانوں کو عکیم الامت تھانوی رحمتہ اللہ علیہ ادر قائد اعظم ادران کے رفقاء کار میں ہے شیخ الاسلام حضرت مولا ناعثانی رحمتہ اللہ علیہ کا ہمیشہ شکر گز ارر ہنا چاہئے ۔ جنہوں نے مسلمانوں کو صحیح راہ دبکھائی ادراس کے بتیجہ میں حق تعالیٰ نے ان کو ایک آزاد دوخود مختار سلطنت بخشی ۔

خلاصہ کلام یہ ہے کدایک قوم کودد سری قوم سے جدا کرنے کے اسباب دنیا میں مختلف سمجھے گئے تھے لیکن اسلام نے اپنی تعلیمات سے داضح کردیا کہ قوموں کی تفریق دنتے مصرف ایک بی اصول - یعنی خدا کومانے یا نہ مانے کی بنیاد پر ہو سکتی ہے جس کا نام اسلام ادر کفر ہے۔ دوسر ی کوئی چیز الیی تبیس جوانسا نیت کے نکڑ سے کرتے ان کو مختلف گروہوں میں بانٹ دے۔مقد مد ختم ہوا۔اب اس رسالہ کااصل مقصد شروع کیا جاتا ہے -واللہ الموفق والمعین! ایمان اور کفر کی تعریف

یہ ظاہر ہے کہ خدا کو ماننا اس کی اطاعت دفر مانہر داری کا نام ہے اور ند ماننا نافر مانی کا۔ پھر خدا کی فر مانبر داری یعنی اس کی پسندونا پسند کو پہچان کر پسند ید ، چیز وں کو اختیار کر نا اور نا پسند ید ، سے بچنا۔ اس دنیا میں بغیر اس کے عاد تا ممکن نہیں کہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے کو تی پیغام لانے والا رسول آئے جو اس کی پسندو نا پسند کو متاز کر کے بتلا دے۔ کیونکہ انسان محض اپنی عقل ہے تو اپن باپ بھائی اور بیٹے اور دوست کی پسندو نا پسند کو بھی متاز نہیں کر سکتا۔ جب تک کہ خود اس کے کلام یا طرز عمل سے اس کا اظہار نہ ہوجائے تو پھر حق تعالیٰ جس کی ذات انسانی ادراک و دستر سے مالاتر سے -اس کی پسند دنا پسند کا ادراک انسان محض اپنی عقل ہے کی کر سکتا۔ جب بتک کہ خود اس کے کلام یا

الغرض اس دنیا میں خدائے ماننے کا صرف ایک طریق ہے کہ اس کے رسول کی لائی ہوئی ہدایات کو دل اور زبان سے تسلیم کرے۔اسی کا نام اسلام ہے اور اس کی ہدایات کو تسلیم نہ کرنے کا بی نام کفرہے۔

مذہب کا سب سے برا بذیادی مسئلہ ایمان و کفر ہے۔ اس لئے قرآن کریم نے اپنی سب سے پہلی سورت (بقرہ) کی سب سے پہلی آیات میں ای مضمون کو بیان فرمایا۔ بلکہ پورے عالم کو تین گرد ہوں میں تقسیم کر دیا۔ مومن کا فراد رمنافق سورة بقرہ کی ابتدائی چار آیتیں موسنین کی شان میں اور بعد کی دوآیتیں کفار کے بارے میں آئی ہیں۔ اور اس کے بعد تیرہ آیتیں منافقین کے حال میں ہیں۔ بیتین گردہ حقیقت میں دوہی ہیں۔ کیونکہ کافر اور منافق اصل میں ایک ہی گردہ ہے۔ لیکن منافقین کی خاہری صورت عام کفار سے مختلف ہونے کی بناء پر ان کا بیان علیمہ دکیا گیا۔ پوئیہ کفار کا بیرہ میں ان اس کی اگیا۔ بی پوری ایس آ لیے اس کے حال کیں آئی دورہ خصیل سے تیرہ آیتوں میں کیا گیا۔ بی پوری ایس آیتی دائی ان میں سے چند میں ترجہ درج ڈیل ہیں: السلمية الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلوة ومما رزقتُهم ينفقون • والذين يؤمنون بما انزل اليك وما انزل من قبلك وبالآخرة هم يؤقنون • اولتك على هدى من ربهم واولتك هم المفلحون • بقره: ١ تاه "

ید کتاب ایسی ہے جس میں کوئی شیم میں راہ بتانے والی ہے خدا ہے ڈرنے والوں کو۔ وہ خدا ہے ڈرنے والے لوگ ایسے میں جو یقین لاتے میں چیچیں ہوئی چیز وں پر اور قائم رکھتے ہیں نماز کواور جو پچھ ہم نے ان کو دیا ہے اس میں ہے خرچ کرتے میں ۔ اور وہ لوگ ایسے ہیں جو یقین رکھتے میں اس وحی پر جو آ پ میک کی طرف اتاری گئی اور اس وحی پر بھی جو آ پ میک تھیے ۔ پہلے اتاری گئی اور آخرت پر بھی وہ لوگ یقین رکھتے ہیں۔ بس مید لوگ ہیں ٹھیک راہ پر جو ان کے پر دردگاری طرف سے ملی ہے اور میدلوگ ہیں پورے کا میاب۔

بیچنک جولوگ کافر ہو چکے ہیں برابر ہےان کے حق میں خواہ اب ان کو ڈرائیں یا نہ ڈرائیں وہ ایمان نہ لائیں گے ۔ بندلگا دیا اللہ نے ان کے دلوں پر اوران کے کانوں پر اوران کی آئھوں پر پر دہ ہے۔اوران کے لئے سز ابڑی ہے۔

ادرلوگوں میں بعض ایسے جو کہتے ہیں ہم ایمان لائے اللہ پراور آخری دن پر۔حالا تک وہبالکل ایمان والے بیں ۔

• "المفلحون" تك چارا يون عن مونين كابيان باوراى في بعد عذاب عظيم "تك كفاركااوراس كربعد" ومن الناس " منافقين كابيان شروع مواب اور ال كضمن من ايمان دكفراورمونين وكافراورمنافق كي تعريف يحى آتى ابتدائى چارا يين جو مونين كرارومي آئى مي - ان مي اولا مومن اورايمان كا جمالى ذكركيا كيا:"السدندسن<br/> یدہ مذون بالغیب ''یعنی وہ لوگ جوغیب پرایمان لاتے ہیں تر جمان القرآن حضرت عبداللہ بن حباس رضی اللہ عنبمانے فرمایا کہ غیب سے اس جگہ دو تمام اعتقادیات مراد ہیں جو انسان کی نظر و مشاہ و سے غائب ہیں۔ جیسے فر شیتے 'قیامت' جنت' دوزخ' پل صراط ادر میزان عدل وغیرہ! (تغییر ابن کشرد خاذن وغیرہ)

ال اجمال ميں لفظ بالغيب لائے تاس طرف بھى اشار وہوسكتا ہے كدان كا ايمان حاضر وغائب كيسال ہے۔ ان كے مقابل فريق منافقين كى طرح نبيں جس كا حال اكلى آيات ميں يد بيان ہوا ہے كہ: 'و اذا لقو الذين آمنو قالوا امنا و اذا خلوا الى شيطينهم قالوا ان معكم ، بقو ه ؟ ، ''لينى جب و وايمان والوں ے ملتے ميں تو كتے ميں كہ بم ايمان لے آئ اور جب كفارك پاس جاتے ميں تو كتے ميں كہ بم تم ہارے ساتھ ميں ۔

اس ایمان اجمالی کی تفصیل بعد کی تیری آیت میں عمل تحریف کے ساتھ ان الفاظ میں بیان کی گٹی ہے:'' الذین یو منون ہما انزل الیك و ما انزل من قبلك و بالآخدة مسم یو قسنون · ''یعنی وولوگ جوآ تخضرت بیشین پرنازل شدہ كتاب اور شریعت پر بھی ایمان اے اور آپ یا بیشی سے پہلے انہیاء پرنازل شدہ وجی اور شریعت پر بھی ۔اوروہ آخرت کا بھی یقین رکھتے ہیں۔

ایمان کا سب سے پیلا جز جواللد پر ایمان لانا ہے۔ اس کو صراحاً ذکر کرنے کی اس لئے ضرورت نہ مجمی گئی کہ جب اللہ پر ہی کی کا ایمان نہ ہوتو اس کے کسی رسول یادمی پر ایمان لانے کوئی معنی ہی نہیں ہو سکتے اور اس سورة کے ختم پر جب مکر رایمان کے معہوم کی تشریح قر مائی گئی تو دہاں ایمان باللہ کو صریح ان لفظوں میں ذکر بھی کر دیا گیا: ''آمن الس سول بما انزل الیه من رب و والسمؤ منون ، کل آمن بالله و ملتک ته و کتبه و رسبوله ، لا نفرق بین احد من رسله ، بقرة : ۲۸۰ ''

عوام میں جوایمان مجمل دمغصل مشہور ہیں۔ یہ غالبًا ای پرمنی ہیں۔ایمان مجمل سورت بقرۃ کی پہلی آیات سے اورائیان مفصل اس کی آخری آیات سے لیا گیا ہے۔ پس آیت فدکورہ سے ایمان کے تین بنمیا دی اصول معلوم ہوئے: حسب است

(۱) ..... الله پرایمان لانا-(۲) .....رسول الله تلک اورا نبیاء سابقین کی سب وحیوں پرایمان-(۳) .... آخرت پرایمان-اوریمی تین چزیں در حقیقت ایمان کے اصول ہیں - باق امامغزالى رحمة الله عليه في عسل التفوقة في الأسلام الزندقة ص ١٩٥ مي لكهاب:

''اصول الایمان ثلثة الایمان بالله و برسوله و بالیوم الآخرة وما عداه فروع · ''ایمان کے اصول تین میں راللہ تعالیٰ پرایمان راس کے رسول پرایمان رادر قیامت پرایمان راس کے ماسواسب قروع میں ر

ادران اصول کوبھی کوئی مختصر کرنا چاہے تو صرف ایمان بالرسول میں سب اصول آ جاتے ہیں ۔ کیونکہ جب تک اللہ پر ایمان نہ ہواس کے رسول پر ایمان ہو، ی نہیں سکتا اور رسول پر ایمان ہو جائے تو یوم قیامت پر ایمان خوداس کے اندر داخل ہے۔ کیونکہ ایمان بالرسول سے ان تمام ہدایتوں پر ایمان لانا مراد ہے۔ جورسول نے پیش کی ہیں اور خاہر ہے ان ہدایتوں میں ردز قیامت کی تقددیت بھی ایک بہت بڑی ہدایت ہے۔ ای لئے آ تمد اسلام نے ایمان کی تحریف اس طرح فرمائی ہے:

" هو تصديق بجميع ماجا، ب النبي عليظ فيما علم مجيئه بالضرورة (البحر الرائق ج • ص ١١٩ باب الحكام المرتدين) "ايمان رسول الله عَلَيْ كَاهَد لِنَّ كَرِنْ كَانام ب- مراس چيز مين جس كا ثبوت آ ب عَلَي في قطعى اور بديمي طور پر جوجائے۔

فائده متعلقه ختم نبوت

اس آیت میں ایمان اور مومن کی تحریف کے ممن میں ایک لطیف طریقہ پر بیچی بتلا دیا گیا ہے کہ سلسلہ نوت ور سالت ووحی رسالت آ تخضرت یکن پر ختم ہے۔ کیوں کہ اس میں آنخضرت کی تعلق پر نازل شد ودحی پر ایمان لانے کے ساتھ صرف انہیا ، سابقین اوران کی وحی پر ایمان لانے کی تلقین ہے۔ انہیا ء مابعد کا کوئی ذکر نہیں۔ ظاہر ہے کہ اگر آ پر نظیف کے بعد بھی کمی قسم کا نبی معوث ہونے والا ہوتا تو جس طرح انہیا ، سابقین کی دحی پر یقین کرنے کو جزءایمان قرار دیا گیا۔ اس طرح انہیا ۽ مابعد پر ایمان لانے کا ذکر بھی منہ وری تھا۔ بلکہ ایک سابقین کا ذکر تو خود قرآن میں بھی آ چکا ہے اور رسول اللہ تلکی گی تشریحات و تو ضیحات میں اس سے زیادہ آ چکا ہے۔ اس کے متعلق امت کے گمراہ ہونے کا کو کی خطرہ نہیں تھا۔ بخلاف اس نبی کے جو آئند دم معوث ہونے والا ہو۔ تا کہ اس کے حالات دعلامات سے امت و اقف نہیں اور امت کو بلاوا سط اس سے سابقہ پڑنا تھا۔ اور اس کے ماننے یا نہ ماننے پر امت ک نجات یا ہلا کت کا دارو مدار ہوتا ایس حالت میں خدا کی آخری کہ آب اور روف ورحیم نبی کی تکھی۔ کا فرض ہوتا کہ آئند د مبعو مل ہونے والے نبی کی پوری کی لیا یہ و مالات د علامات کو ایک طرح و اضح کرتے کہ اس میں کسی اشتراہ و التر ہیں کی گنجائش نہ رہتی اور پھر امت کو ایس اس کی دحی پر ایمان لانے اور اس کی اطلاعت کرنے کے غیر مہم احکا م کبر ات و مز ات قر آن و حدیث میں مذکور ہوتے ۔

مگر بجائے اس کے ہوایہ کہ قرآن نے جہاں اصول ایمان کا تذکرہ کیا توانبیاء سابقین اوران کی دحی پر ایمان لانے کوجز وایمان کی حیثیت ہے ذکر فرمایا اور یعد میں مبعوث ہونے والے سمی نبی یا رسول کا یا اس کی وحی کا نام تک نہ لیا۔ پھر ایک جگہ نہیں قرآن میں دس سے زیادہ آیات اس مضمون کی آئی ہیں جن میں آپ تیکیٹ سے پہلے آئے والی دحی پر ایمان لانے کی تاکید ہے بعد کی کسی وحی یا نبی کا تذکرہ تک نہیں۔

یہ قرآن کی ایک تعلی ہوئی شہادت اس امر پر ہے۔ آنخضرت تلکی کے بعد کوئی نبی مبعوث نبیس ہو گا۔ صرف عیلی بن مریم اللیک آخرز مانہ میں آئیں گے جو پہلے مبعوث ہو چکے بیں اور جن پرامت تحدید پہلے سے ایمان رکھتی ہے لہٰذا کوئی نیا پیدا ہونے والا شخص اس امت کو اپنی نبوت و دحی کی طرف دعوت دے کر امت کے لئے مدار نجات نہیں بن سکتا۔ والله الموفق و المعین !

مومن وكافركي تعريف اوركفرك اقسام

اس عنوان کا اگر چہ جمل خا کہ عنوان اول کے ضمن میں آ چکا ہے لیکن پوری دضاحت کے لئے اس ٹی آشریخ اس عنوان میں ککھی جاتی ہے جس کا مبنی وہی آیا ہے ہیں جن کاذ کر عنوان اول میں آیا ہے اور چونکہ اسلام وکفر کی تعریف میں چند اصطلاحی الفاظ کا استعمال ہوتا ہے اس لئے ان الفاظ کی تعریفات پہلے ککھی جاتی ہیں۔

تعريفات

ایمان: رسول اللہ تلاق کی قلبی تصدیق ہراس چیز میں جس کا شوت آ پیلین سے تقصیف تقصیف تو تعلق ہوت آ پیلین سے تقطیف اور بدیمی طور پر ہو چکا ہو بشرطیکہ اس کے ساتھ اطاعت کا افرار بھی ہو۔ اسلام: اللہ اور اس کے رسول عظین کی اطاعت وفر مانبر داری کا افرار بشرطیکہ اس کے ساتھ ایمان یعنی تقصد میں قلبی موجود ہو۔ کے ساتھ ایمان یعنی تقصد میں قلبی موجود ہو۔ کفر: جن امور کی تقصد این ایمان میں ضروری ہے ان میں سے کسی امر کی تکن یہ وانکار۔

مومن : دو پخص جورسول اللہ ﷺ کی دل سے تصدیق کرے ہراس امریں جس کا جوت آپ یکی سے تطلقی اور بدیمی طور پر ہو چکا ہو۔ بشرطیکہ زبان سے بھی اس تصدیق کا اور اطاعت کا اقرار کرے۔

- مسلمان: دہ پخص جواللہ تعالیٰ اوراس کے رسول ﷺ کی اطاعت دفر مانبر داری کا اقرار کرے بشرطیکہ دل میں بھی ان کی تصدیق رکھتا ہو۔ کاف شخص
- کافر: دہ پخص جوان میں ہے کسی ایک چیز کا دل سے انکاریا زبان سے تکذیب کردے۔
  - اسلام وايمان اورمسلم ومومن ميں فرق

لغط ایمان تقدیق تقلبی کانام ہے اور اسلام اطاعت وفر مانبر داری کا۔ ایمان کا کل قلب ہے اور سلام کا تحل قلب اعضاء وجوارح ہیں۔ لیکن شرعاً ایمان بغیر اسلام کے اور اسلام بغیر ایمان کے معتر نہیں۔ یعنی اللہ اور اس کے رسول کی محض دل میں تصدیق کر لیما شرعاً اس وقت تک معتر نہیں جب تک زبان سے اس تصدیق کا اظہار اور اطاعت و فرمانبر داری کا اقرار نہ کرے اور اطاعت وفرمانبر داری کا اقرار اس وقت تک معتر نہیں جب تک اس کے ساتھ دل میں اللہ اور اس

الغرض لغوی مغہوم کے اعتبار سے ایمان داسلام الگ الگ مغہوم رکھتے ہیں اور قرآن دحدیث میں اس لغوی مغہوم کی بناء پر ایمان داسلام کے اختلاف کا ذکر بھی ہے۔لیکن خود قرآن دحدیث کی بی تصریحات کے مطابق میہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ شرعاً کوئی ایمان بدون اسلام کے یا اسلام بدون ایمان کے معتر نہیں ای مضمون کو بعض اہل تحقیق نے اس طرح بیان فرمایا ہے کہ ایمان واسلام کی مسافت تو ایک ہے ۔ فرق مبدء اور نتہی میں ہے۔ ایمان قلب سے شروع ہوتا ہے اور ظاہر پرنتہی ہوتا ہے اور اسلام ظاہر سے شروع ہو کر قلب پرنتہی ہوتا ہے۔ اگر قلبی تصدیق ظاہری اقر اروغیر و تک نہ پہنچ تو وہ تصدیق ایمان معتر نہیں ۔ ای طرح ظاہری اقر اروا طاعت اگر تصدیق قلبی تک نہ پہنچ وہ اسلام معتر نہیں ۔ (افساد ہ الاست اذ السے لامہ مو لانا انوں مشاہ قد میں سبر ہ)

اب جب ایمان داسلام کالغوی اورشرع مفہوم متعین ہو گیا تو مومن وسلم کامغہوم بھی ظاہر ہو گیا۔ شیخ الاسلام مولا ناشبیر احمد عثانی رحمتہ اللہ علیہ نے صحیح مسلم کی شرح میں اس مسللہ پر سیر حاصل بحث کی ہے۔ اس میں حضرت امام غزالی ' اور حضرت امام سیکی کی یہی تحقیق تککھی ہے جواد پر گزر چکی۔ حضرت امام سیکی کے چند جلط سہ ہیں۔

الاسلام موضوع للانقياد الظاهر مشروطاً فيه الايمان و الايمان موضوع للتصديق الباطل مشروطاً فيه القول عند الامكان • فتح الملهم جلد ( ص ١٥١ )

'' اسلام' موضوع ہے خلاہری اطاعت وفر مانبر داری کے لئے۔ گمراس میں ایمان شرط ہےاد رایمان موضوع ہے باطنی تصدیق کے لئے ۔ گمراس میں زبان سے کہنا بھی شرط ہے۔ بوت امکان ۔

ادر شیخ کمال الدین بن ہما مُتشارح ہدایہ نے اپنی عقائد کی منتقد ومشہور کتاب اور اس کی شرح مسامر ومیں امت محمد بیکا انفاق اس پُفل فر مایا ہے اس کے الفاظ سیر ہیں:

وقد اتفق اهل الحق وهم فريقا الاشاعرة والحنفيه على تلازم الأيمان والاسلام بمعنى انه لاايمان يعتبر بلا اسلام و عكسه اي لااسلام

یعتبد بدون ایمان فلاینفك احدهما عن الاخر ، ص ۱۸۶ جلد ٤ طبع) اوراہل حق نے اتفاق کیا ہے اوروہ دونوں گروہ اشاعرہ اور حنفیہ میں کدایمان اور اسلام باہم متلازم ہیں یعنی ایمان بلا اسلام کے معتر نہیں اور نداس کائکس یعنی نداسلام بلا ایمان کے معتر پس ایک دوسرے سے جدانہیں ہوتے۔

جوچز آتخصرت ملاقة ب بذرايد تواتر بهم تك بيخي باس كا ثبوت تطعى ب جير قرآن نمازوں کی تعداد تعداد رکعات اور رکوع وجود وغیرہ کی کیفیات۔ اذان زکوۃ کی تفصيلات - فج اوراس كى بهت ى تفصيلات - أتخصرت علي في فرقتم نبوت وغيره-تواتر کے معنی بید ہیں کہ آنخصر مصطب کے لیکر ہم تک ہر قرن ہر زمانہ میں دنیا کے

مختلف خطوں میں اس کے آنخصرت علیق سے روایت کرنے والے اتنی تعداد میں رہے ہوں کہ ان سب کا شلطی یا کذب پر متفق ہوجانا عقلاً محال سمجھا جاتا ہو۔

جس کوعرف فعنهاادر شکلمین میں ضروری یابالطرورۃ کے لفظ تے تعبیر کیا جاتا ہے یہ ہے کہ تو اتر کے ساتھ ساتھ اس کی شہرت تمام خاص دعام مسلمانوں میں اس درجہ ہو جائے کہ عوام تک اس سے داقف ہوں۔ جیسے نماز روز ۂ زکلوۃ اور حج کا فرض ہونا۔اذان کا سنت ہونا۔اور نبوت کا آنخصرت قلیقے پرختم ہو جانادغیرہ۔

ضروريات دين

ثبوت فطعي

ثبوت مديجي

جو چیزیں آنخضرت ﷺ سے بذریعہ تواتر اس درجہ شہرت وبدا ہت کے ساتھ ثابت ہوں کہ ہر خاص دعام اس سے باخبر ہو۔ان کو فقہا اور متکلمین کی اصطلاح میں ضروریات دین کہا جاتا ہے۔

تنبيه

ایمان بہت ی مجموعی چیزوں کی تصدیق وسلیم کانام ہے جن کاذکراو پر تعریف میں آ چکا ہے۔لیکن کفر میں ان سب چیز وں کا انکاریا تکذیب ضروری نہیں بلکہ ان میں سے کسی ایک چیز ک تکذیب وانکار بھی کفر ہے خواہ باقی سب چیز وں کوصدیق دل سے قبول کرتا ہو۔ای لئے ایمان اور اسلام ایک ہی حقیقت ہے اور کفر کی بہت ی اقسام ہوگئی ہیں جن میں سے دو بنیادی قسمیں تو قرآن کی ندکورہ آیات سورہ یقرہ میں بیان کردی گئیں۔ایک کفر ظاہر اور دوسر نے کفر نفاق باق اقسام کی تفصیل وتشر ترکاب بیان کی جاتی ہیں ۔و اللہ الموفق و العین !

اس رساله كاصل موضوع بحث يبي مضمون ب جبيها كهتم يديس لكها جاجك : مذکور الصدر تفصیل میں بی معلوم ہو چکا کہ کفز تکذیب رسول کا نام ہے پھر تکذیب کی چند صورتیں ہیں اوران صورتوں کے اختلاف ہی ہے کفر کی چند اقسام بن جاتی ہیں جن کو حضرت امام زال فاي كتاب فيصل التفرقه بين الاسلام والزندقه "يزاي كتاب "لاقتصاد في الاعتقاد "مين اورحفرت شاوعبدالعزيز قدس سرهاي فنادى مين اورامام بنوی نے آیت: 'ان الدذین کفروا سواء علیهم ، " کی تغییر میں تفسیل کے ساتھ تر مرفر مایا ب- نیز علم عقائد و کلام کی منتقد کت محقوم مواقف وشرح مقاصد میں بھی ان کا تفصیلی ذکر ہے۔ ان اقسام تكذيب كاخلاصير يج-(1)...... ایک تُمَدّ یب کی صورت توید بے کوئی محص صراحت رسول التعایف کو اللہ تعانی کارسول ہی تسلیم نہ کرے۔ جیسے بت پرست بیہوداور نصار پی۔ (٢) ......دوسری بید کدرسول تشایم کرنے کے بعد باوجود آنخصر سعایت کے کی قول كوصراحنا غلط باجهوت قرارد ، العيني آب يتلاقي كالعض مدايات برايمان ركھے اور بعض ك تكذيب كرب-(۳)....... تیسری به که کمی تطعی الثبوت قول یافعل رسول کوییه کهه کررد کردے که بیه آ تخضرت فيلية كاقول يافعل نبيس ب يجمى در حقيقت رسول كى تكذيب ب-( ٣ ) ...... پوتھی صورت بد بے کہ قول وفعل کو بھی شلیم کرتے ہوئے اس کے مغہوم کی تاویل کر کے قمر آن دحدیث کی قطعی تصریحات کے خلاف کمی خود ساختہ مغہوم پر محمول کرے۔ کفرونکذیب کی بیصورت چونکہ دعوائے اسلام اورادا نیکی شعائز اسلام کے ساتھ ہوتی باس لئے اس میں اکثر لوگوں کو بہت مغالط پیش آتا ہے۔ خصوصاً جب اس پرنظر کی جائے کہ تاویل کے ساتھوا نکار کرنا با تفاق علاء تمذیب میں داخل نہیں اورا یے مخص کو کا فربھی نہیں کہا جاسکتاادر ظاہر ہے کہ طحدین بھی کسی تاویل کا سہارا ضرور کیتے ہیں۔اس لئے اس قشم کی تشریح و توضيح زياده ضروری ہے تا كہتا ديل اورالحا ديم فرق معلوم ہو يحے اور معلوم ہو جائے كہتا ويل ے محل میں جاویل موجب كفرنہيں \_ تحر الحاد و زند قد كى تا ويل بالا جماع موجب كغرب - اس

كفراور كافركحاقسام

لئے اس مضمون کو تفصیل کے ساتھ لکھا جاتا ہے۔

## كفززندقه والحاد

تحکدیب کی بیہ چوتھی صورت قرآن کی اصطلاح میں '' الحاد'' اور حدیث میں '' الحاد وزندقہ''کے نام ہے موسوم ہے۔

الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا < افمن يلقى في النار خيرام من ياتي امنا يوم القيامة (الاية) عن ابن عمر قال سمعت رسول الله تُنَيَّ يقول سيكون في هذه الامة مسخ الاوذلك في المكذبين بالقدر والزنديقيه ( اخرجه الامام احمد في مسنده (ج ٢ ص ١٠٨ ) وقال في الخصائص سنده صحيح)

"جواوگ ہماری آیات میں الحاد کرتے ہیں وہ ہم سے پوشید ونہیں کیادہ مخص جوجہم میں ڈالا جائے گا بہتر ہے یادہ جو امن کے ساتھ آئے گا قیامت کے دن ۔ حضرت ابن عمر ؓ ۔ مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ تفایق سے سناہے کہ فرماتے تھے کہ عنقر یب اس امت میں منح ہوگا اورین رکھو کہ دہ تقدیر کو تجلال نے والوں میں ہوگا اورزندیقین میں اس کوامام احمد نے اپنی مسند میں روایت کیا ہے اور خصائص میں کہا ہے کہ اس کی سندھیجے ہے۔

امام بخاری (ج۲ص ۱۰۲۳) نے اس تسم کی تلذیب کے متعلق صحیح بخاری میں ایک مستعلّ باری (ج۲ صر ۱۰۲۳) نے اس تسم کی تلذیب کے متعلق صحیح بخاری میں ایک مستعلّ باب لکھا ہے '' اس الددة '' اس باب میں اس قسم کی تلذیب کو بھی ارتد ادقر اردیا ہے اور حضرت شاہ ولی اللہ دہلویؓ نے مسوی شرح مؤطامیں اس قسم کی تلذیب کے متعلق لکھا ہے۔

"وان اعتراف به ظاهراً ولكن يفسر بعض ماثبت من الدين ضرورة بخلاف مافره الصحابة والتابعون واجمعت عليه الامة فهو الزخديق كما اذا اعترف بان القرآن حق وما فيه من ذكر الجنة والنار حق لكن المراد بالجنة الابتهاج الذى يحصل يسبب الملكات المحمودة و المراد بالنار هى الندامة التى تحصل بسبب الملكات المذمومة وليس فى الخارج جنة ولانار فهو زنديق مسوى شرح مؤطا ج٢ص ١٣٠ ''اورا گرا قراراتو کر باس کا ظاہری طور پرلیکن دین کی بعض ان چیز وں کی جو ثابت ہیں الی تفسیر بیان کر بے جو سحا بدگاور تا بعین اورا جماع امت کے خلاف ہوتو وہ زندیق ہے مشلا سیتو اقرار کرے کد قرآن حق ہے اور جو اس میں جنت ودوزخ کا ذکر ہے وہ مجمی تحکیک ہے لیکن جنت سے مراد وہ خوشی و فرحت ہے جو اخلاق حمیدہ سے پیدا ہوتی ہے اور دوزخ سے مراد وہ ندامت ہے جو اخلاق مذمومہ کے سب حاصل ہوتی ہے۔و لیے کو کی نہ جنت ہے نہ دوزخ ۔ پُن سیچنص زندیق ہے۔''

## تاويل اورتجريف ميں فرق

ثم التاويل تاويلان تاويل لا يخالف قاطعامن الكتاب والسنة واتفاق الامة وتاويل يصادم ماثبت بقاطع فذلك الزندقة فكل من انكررؤية الله تعالى يوم القيامة اوانكر عذاب القبر وسوال المنكروالنكيراوانكر الصراط والحساب سواء قال لا اثق بهئولاء الزواة اوقال اثق بهم لكن الحديث ماؤل ثم ذكر تاويلاً فاسد الم يسمع من قبله فهوالرنديق..... اوقال ان النبى عُثرت خاتم النبوة ولكن معنى هذاالكلام انه لايجوزان يسمى بعده احد بالنبى و امامعنى النبوة وهو كون الانسان مبعوثامن الله تعالى الى الخلق مفترض الطاعته معصوماً من الذوب ومن البقاء على الخطاء فيمايرى فهومودجودة فى الائمة بعده فذلك الذنديق (اكفار الملحدين ص ٤٤/٥٤ مطبوعه مجلس علمى كراچى )

'' پھر تاویل کی دونسمیں ہیں۔ ایک تاویل تو وہ ہے جو کتاب دسنت اور اتفاق امت کی سی قطعی بات کی مخالف نہیں اور ایک تاویل وہ ہے جو ان مذکورہ چیز وں ے ثابت شد ہ کسی تعکم قطعی کی متصادم ہو۔ پس بیشکل ثانی '' زندقہ'' ہے پس جو شخص اللہ تعالیٰ کی رؤیت کا مظر ہوقیا مت کے روز یا عذاب قبر کا مظر ہو۔ ادر مظر اور تکبیر کے سوال کا مظر ہوئیا پل صراط ادر حساب کا مظر ہو۔ خواہ وہ یوں کیے کہ مجھے ان رادیوں پر اعتبار نہیں اور یا یوں کہے کہ ان رادیوں کا تو اعتبار ہے گر حدیث کے معنی دوسر بے ہیں اور بیہ کہ کرایی تا ویل بیان کر بے جواس سے پہلے نہیں نی گئی۔ پس

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیبال تشریف لائی http://www.amtkn.org

102

آ پیلینڈ کے بعد کی شخص کانام'' نبی' رکھنا جائز نبیس ، مگر نبوۃ کے معنی اور مصداق' یعنی انسان کا خداتعالٰی کی طرف سے مبعوث ہونا مخلوق کی طرف کہ اس کی اطاعت فرض اوردہ گنا ہوں سے معصوم ہواوراس بات سے معصوم ہو کہ اگر اس کی رائے میں غلطی ہوتو دہ اس پر باقی رہےتو بیہ معنی اور مصداق آپ کے بعد آئمہ میں موجود ہیں۔ پس بیٹخص'' زند این'' ہے'۔

تكذيب رسول كى يد چوتقى صورت جس كانام زندقد والحادب در تقيقت نفاق كى ايك قتم جاور عام نفاق بر زياد واشد اور خطرناك ج - انخضرت يتيشيخ كى وفات كے بعد جب كد سلسلد وى منقطع ہو گيا اور كى شخص كے دل ميں چيچ ہوئے كفر ونفاق كے معلوم ہونے كا جمار ب پاس كوئى قطعى ذرايته نبيس جاتو اب منافق صرف ان ہى لوگوں كو كہ سكتے ہيں جن ت اسلام كار عى ہونے كے ساتھ ساتھ كچھا تو ال يا اعمال ايل سرز د ہو جا كي جوان كے باطنى كفر كى غمازى كريں - زندقد والحاداى كى ايك مثال جا وراتى لئے عمد ۃ القارى شرح بخارى ميں اور تغيير امن كثير ميں آيت: "ف مى قدل و بھم موض : البقو ہ " كرت ميں حضرت امام ما لك كا يولول نقل كيا كيا جون العادا تى كى ايك مثال جا وراتى لئے عمد ۃ القارى شرح بخارى ميں اور تغيير امن كثير جلدا ص ٦ كا طبع مصر"

لیتنی آنخضرت تلایشتہ کی وفات کے بعد کسی کے دل میں کفرونفاق کتنا ہی چھپا ہو۔لیکن ہمارے پاس اس کا ذراید یعلم نہ ہونے کے باعث ہم اس کو کا فریا منافق نہیں کہہ کتے اب نفاق کی ایک ہی مسم موجود ہے جس کو زند قہ کہتے ہیں۔ یعنی دعوائے اسلام اور شرائع کا پابند ہونے کے ساتھ کوئی عقید د کفرید رکھنایا ضروریات دین میں تاویل باطل کرکے اس کے اجماعی معنی میں تحریف کرنا۔

ججنة الااسلام حضرت امام غز الى رحمة الله عليه جوامت ك مسلم امام بين اور تمام اسلامى فرق ان كى امامت كے قائل بين محد البخش قاديانى نے اپنى كتاب عسل مصفى ميں جس كو مرز اغلام احمد نے حرفاً حرفاً من كرتصد يق كى ہے ص ١٢ اپر مجد دين اسلام كى فہرست لكھتے ہوئے حصرت امام غز الى "كو پانچويں صدى ،جرى كامجد دقر ارديا ہے۔

حفرت امام غزالی " نے مسئلہ كفروا يمان ميں الحادوز ندقه كى شديد معفرت اور اس مسئله كى نزاكت كاخيال فرما كرايك مستعل كتاب "الته فير قله بدين الاسدلام و الذندقة "تصنيف فرمائى جس ميں قرآن دسنت ادر عقل وغل بدا صح كرديا كه تاويل اورالحاد ميں كيا فرق ب اور يہ کرزنادقد و ملاحدہ کی اسلامی برادری میں کوئی جگٹیس و ہدائر واسلام سے قطعاً خارج ہیں۔ اگر چہ وہ اپنے آپ کومسلمان کہیں۔ نیز کسی مدعی اسلام کے کا فرقر اردینے میں جو احتیاط لازم ہے اس کے پیش نظر امام موصوف نے اس کتاب میں ایک زریں وصیت اور ضابطہ بیان فر مایا ہے۔ اس کو مع ترجمہ کے لکھا جاتا ہے:

<sup>هم</sup>ل:اعلم ان شرح مایکفربه ومالایکه ربه یستدعی تفصیلا طویلا يفتتقرالي ذكركل المقالات و المذاهب و ذكر شبهه كل واحد ودليله ووجه بعده عن الظاهر ووجه تاويله وذلك لا تحويه مجلدات وليس يسع لشرح ذلك اوقاتي فاقتدع الآن بوصيه وقانون اماالوصية فان تكف لسانك عن اهل القبلة ما امنك ما دامواقائلين لا اله الا الله محمد رسول الله غير مناقضين لها والمناقضة تجويز هم الكذب على رسول الله تتراتج بعد راوغير عذرفان التكفير فيه خطرو السكوت لاخطرقيه واماالقانون فهو ان تعام ان النظريات قسمان قسم يتعلق باصول العقائد وقسم يتعلق بالفروع واصول الايمان ثلاثة الايمان بالا الله وبرسوله و وباليوم الآخروماعداه فروع (واعلم ان الخطاء في اصل الا مامة وتعلينها وشروطهاوماتيعلق بها لا يو جب شي منه تكفيراً فقدانكرابن كيسان اصل وجوب الامامة ولا يلزم تكفيره يلتفت الى قوم يعظمون امرالامامة ما ويجعلون الايمان بالامام مقرونا بالا يمان بالله وبر سو له (اصل ص ٣٥) والى خصومهم المكفرين لهم بمجرد مذهبهم في الأمامة وكل ذلك اسراف اذليس في واحد من القولين تكذيب الرسول مناي الملا ومهما وجد التكذيب وجب التكفيروان كان في الفروع فلوقال قائل مثلا البيت الذي بمكة ليس هي الكعبة التي امرالله بحجها فهذا كفراذثبت تواتر أعن رسول الله تتريش لذالك البيت بانه الكعية ينفعه انكاره بل يعلم قطعا انه معاند في انكاره الاان يكون قريب عهد بالاسلام ولم يتواتر عنده ذلك وكذلك من نسب عائشة الى الفاحشة وتدنزل القرآن بير آتها فهو كافرلان هذا وامثاله لايمكن الابتكذيب اوانكار والتواتر ينكره الانسان بلسانه ولايمكنه ان يجهله بقلبه ، نعم

الوانكر ماثبت با خبار الاحادفلا يلزمه به الكفر ولو انكر ماثبت بالا جماع فهذا فيبه نبظر لان معرفة كون الاجماع حجة قاطعة مختلف فيه فهذاحكم الفروع واماالاصول الثلثة فكل مالم يحتمل التاويل في نفسه وتو اترنقله ولم يتصور ان يقوم برهان علے خلافه فخلافه تكذيب محض و مثاله ماذكرنا همن حشر الاجسادو الجنة والنار واحاطة علم الله تعالى بتفاصيل الا سور وما يتبطرق اليه احتمال ولو بالمجاز البعيد فينظر فيه الى برهان فان كان قاطعاوجب القول به لكن ان كان في اظهاره مع العوام ضررل قصور فهمهم فاظهاره بدعة وان لم يكن البرهان قاطعاً يعلم ضرو رة في الدين كنفى المعتزلة للرؤية عن الباري تعالىٰ فهذا بدعة وليس يكفرواماما يظهرله ضررفيقع في محل الاجتهادوالنظر فحيتمل أن يكفرويحتمل ان لايكفر ..... (ثم قال) ولا ينبغي ان نظن ان التكفير ونيفيه ينبغي ان يدرك قطعاًفي كل مقام بل التكفير حكم شرعي يرجع الي أبساحة المسال ولسفك البدم أوالتحكم بسالخلودفي الشارقمي خذه كميأ خذسائر الاحكام الشرعية تارة يدرك بيقين وتارة بظن غالب وتارة يترد دفيه ومهما حصل الترددفالتوقف في التكفير اولى والمبادرة الى التكفير انما يغلب على طباع من نعيب عليهم الجهل !

ولا بد من التنبيه بقاعدة آخرى فهوان المخالف قد يخالف نصاً متواتراً ويزعم انه ماؤل ولكن تاؤيله لا انقداح له اصلافي اللسان ال علے قـرب ولا علـي بعد فذلك كفروصاحب مكذب وان كان يزعم انه ماؤل · (فيصل التفرقة بين الاسلام والزندقة ص ١٩٨٬١٩٩)

جانتا چاہتے کہ اس بات کی شرح کرنے کے لئے کہ کیا چیزیں موجب بتلفیر میں اور کیا نہیں۔ بہت تفصیل طویل درکار ہے۔ کیونکہ اس میں ضرورت ہے تمام مقالات و غدا جب کے ذکر کرنے کی اور ہرایک کا شبہ اور اس کی دلیل ۔ اور اس کے بعد کی وجہ فلا ہرے۔ اور اس کی تاویل کی وجہ کی ۔ اور یہ متحدد جلدوں میں بھی نہیں ساسکتا۔ اور نہ اس کی شرح کیلئے میرے دقت میں تنجائش ہے۔ اس لئے میں اس وقت ایک قانون اور ایک وصیت پر اکتفا کرتا ہوں۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

وصیت: سوومیت تویہ ہے کہتم اپنی زبان کواہل قبلہ کی تلفیر سے روکو جب تک ممکن ہو یعنی جب تک وہ لا السه الا السلے محمد رسدول اللّٰہ ! کے قائل رہیں اوراس سے مناقضہ نہ کریں اور مناقضہ کا مطلب مد ہے کہ وہ نبی کریم آیک پیس کی تعلم کے غلط اور جھوٹ ہونے کو جائز سمجھیں خواہ کی عذرت یا بغیر عذرک بے کیونکہ تکفیر میں تو خطرہ ہے اور سکوت میں کوئی خطرہ نہیں ۔ ضالطہ تکفیر

اور قانون بہ ہے کہ تعصیں معلوم کرنا جا ہے کہ نظریات کی دوشتمیں میں ایک قشم وہ ہے جواصول عقائد مے متعلق بےاور دوسری قتم وہ ہے جوفر وع کے متعلق ہے۔اورا یمان کے اصول تین ہیں۔اول: اللہ پر ایمان لانا۔دوم: اس کے رسول مظان پر بھی ۔سوم: قیامت کے دن پر ۔اوران کے علاوہ جو ہیں وہ فردع ہیں ۔اور جاننا جا ہے کہ خطاء (غلطی )امامت کی اصل ادر اس کے تعین اوراس کی شروط دغیرہ میں جیسا کہ ردافض وخوارج میں پائی جاتی ہے۔ان میں سے کوئی چزبھی موجب تلفیز نہیں ہے۔ کیونکہ ابن کیسان نے امامت کے اصل وجوب ہی کا انکار کیا ب اور نبیں لازم ہے اس کی تلفیر ۔ اور نبیں النفات کیا جائے گااس قوم کی طرف ۔ جوامامت کے معاملہ کو تلیم بچھتے ہیں اور امام کے ساتھ ایمان لائے کو خدااور رسول کے ساتھ ایمان لانے کے برابر کرتے ہیں۔اور نہ ان کے خالفین کی طرف التفات کیا جائے گا۔جو ان کی تلفیر کرتے بین تحض اس الح کدو دستلدامامت میں اختلاف رکھتے ہیں۔ بیرسب حد سے گذرنا ہے کیونکدان دونوں اقوال میں ہے کی میں بھی رسول اللہ ﷺ کی تکذیب بالکل لا زم نہیں آتی ۔اور جس جگہ تكذيب يائي جائيگی توتكيفير ضروري ہوگی اگر چہ وہ فروع ہی میں ہو'مثلاً کوئی شخص یوں کہے کہ جو گھر مکد معظمہ میں ہے۔ وہ کعبنییں ہے جس کے جج کا اللہ تعالی نے حکم دیا ہے تو یہ کفر ہے کیونکہ بی کر م میں قاتر کے ساتھ اس کے خلاف ثابت ہے اور اگر وہ اس امر کا انکار کرے اور کیے کہ حضوبالی نے اس گھر کے کعبہ ہونے کی شہادت ہی نہیں دی تو اس کا انکاراس کو نافع نہ بوگا۔ بلکہ اس کا اپنے انکار میں معائد ہوناتطعی طور پر معلوم ہو جائے گا۔ بجز اس کے کہ وہ دنیا نیا مسلمان ہوا ہو۔اور بیہ بات اس کے نز دیک ابھی حد تو اتر کہ نہ پنچی ہو۔اور ای طرح جو شخص حضرت عا مُشصد يقدرضي الله عنها يرتبهت بائد عط - حالا نكه قر آن مجيد مين ان كي براءت نا زل ہو پچکی تو وہ پھی کافر ہے۔ کیونکہ بیادراس جیسی با تیں بغیر تکلذیب ادرا نہار کے ممکن نہیں ادرتو اتر کا کوئی انسان زبان سے خواہ انکار کردے تکریہ ناممکن ہے کہ اس کا قلب اس سے نا آشنا ہو ' پاں !البیتہ اگر کسی ایسے امر کا انکار کرے جوخبر واحد ے ثابت ہے تو اس سے کفراہ زم نہ آئے گا ادر اگر کسی ایسی چیز کا انکارکرے جو کہ اجماع ہے ثابت ہے تو اس میں ذرا تامل کی ضرورت ب - کیوں کد اجماع کا حجت ہونا مختلف فیہ بتو اس کا تھم فروع کا ہوگا ادر اصول ثلاثہ کے متعلق ہیہ بے کہ جونی نفسہ تا دیل کو تمل نہیں اور اس کی نقل تو اتر کے ساتھ ثابت ہے اور اس کے خلاف کسی دلیل کے قائم ہونے کا تصور نہیں ہو سکتا۔ سواس کی مخالفت کرنا تو تکذیب ہے۔ اور اس کی مثال وہی ہے جوذ کر ہو چکی ہے یعنی حشر ونشر اور جنت ودوزخ اور حق تعالیٰ کے علم کا تمام بمورکی تفصیلات پر محیط ہونا۔اور جواس میں ہےا ہے ہیں کہ ان میں اختال کی راہ ہے اگر چہ مجاز بعیر ہی کے طریق پر ہوئو اس میں دلیل کی طرف دیکھا جائے گا۔ پس اگر دلیل تطعی ہو۔ تب تو اس کا قائل ہونا داجب ہے۔لیکن اگر اس کے ظاہر کرنے میں عوام کا ضرر ہو بوجہ ان کے قصور فہم کے۔ تب تو اس کا خلا ہر کرنا بدعت ہے اور اگر دلیل قطق نہ ہو جیسے معتز لہ کارؤیت باری سے انکار کرنا۔ پس بیہ بدعت ہے۔ادر کفرنہیں ہےاوروہ چیز جس کاضرر ظاہر ہوئتو وہ مقام اجتہا دمیں واقع ہوجائے گی۔ پس ممکن ہے کداس کی دجہ سے تلفیر بھی کی جاد ےاد رممکن ہے کہ تلفیر نہ بھی کی جائے ( پھر آگے چل کرفر مایا ہے )ادر بیہ مناسب نہیں کہتم بیہ خیال کرلو کہ تکفیر ادرعدم تکفیر کے لئے ضروری ہے کہ ہر جگہ بیٹنی طور پر معلوم ہوجائے۔ بلکہ بات سے بے کہ تلفیر ایک تحکم شرعی ہے۔جس کا نتیجہ ہے کہ اس سے اباحت مال اور خون کا ہدر ہونا۔ یا خلود فی النار کا حکم لا زم آتا ہے۔ سواس کا منشابھی دوسرے احکام شرعیہ کے منشا کی طرح ہے۔ کہ بھی تو یقین کے ساتھ معلم ہوتا ہے اور تبھی ظن غالب کے ساتھ اور کبھی تر دد کے ساتھ ۔اور جب تر دد ہوتو تکفیر میں تو قف کرنا بہتر ہے ادر تکفیر میں جلد ی کرناان ہی طبیعتوں پر عالب ہوتا ہے جن پر جہل کا غلبہ ہے۔ادرایک قاعدہ پر بھی تنیب کردینا ضروری بے وہ بیا کہ مخالف تبھی کسی نص متواتر کی مخالفت کرتا ہے اور بچھتا ہے کہ وہ ماؤل ہے لیکن اس کی تاویل ایسی ہوتی ہے کہ اس کی کوئی <sup>ع</sup>نجائش نہیں ہوتی زبان میں نہ قریب نہ بعید یو بیکفرےادرایپا مخص مکذب ہے۔اگر چہ دہ میں بچھتا رہے کہ وہ ماؤل ہے۔ آخر میں پچھ ادرای شم کی تا ویلات باطله کابیان کر کے لکھا:

> فامثال هداالمقالات تكذيبات عبر عنها بالتاؤيلات (ايضاً) پس اي جيسي با تي تنذيبات جن كانام تاويد تركوليا كيا ب:

حضرت امام غزائی کی اس مفصل تحریر ہے واضح ہو گیا کہ قر آن و حدیث میں ایسی تادیلات باطلہ کرنا جوان کے اجماعی مغہوم کو بدل دیں اورامت کے اجماعی عقائد کے خلاف کوئی نیام غہوم ان سے پیدا ہو جائے ایسی تادیل بھی تکذیب رسول ہی کے حکم میں ہے جس کا گفر ہونا خاہر ہے۔

آئماسلام کى مزيد شهادتين زندقد كے كفر بونے پر

اس میں سب سے پہلی اور سب سے تو می شہادت حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کا وہ اجماع ہے جور سول اکر میں لیٹ کی وفات کے بعد' مانعین زکوۃ'' کو مرتد قرار دے کر'ان سے جہاد کرنے پر ہوا۔ حالانکہ یہ سب لوگ نماز روزہ اور تمام شعائر اسلام کے پابند تھے۔ صرف ایک علم شرعی '' زکوۃ'' کا انکار کرنے سے بااجماع صحابہ کا فرقر اردیتے گئے۔ حافظ این تیبیڈ نے ان کے متعلق لکھا ہے:

وفيهم من الردةعن شرائع الاسلام بقد رماارتد عنه من شعائر الاسلام اذكان السلف قد سموامانعي الزكوة مرتدين مع كو نهم يصومون ويصلون • (فتاوي ابن تيميه ص٢٩١مج٤)

ان لوگوں میں شعائر اسلام ہے مرتد ہونا پا یا جاتا ہے کیونکہ ایک شعار اسلام (زکوۃ) کے منگر ہیں ۔کیونکہ سلف نے ان کا نام مرتدین رکھا ہے۔اگر چہ بینماز بھی پڑھتے تھے اورروز نے بھی رکھتے تھے۔

دوسرى شهادت صحابة كرام كاو واجماع به جود مسيله، كذاب " كى كفر وارتد ادادر اس مى مقابله ميس جهاد ير بوا- حالانكه و واس كى يورى جماعت كلمه كى قائل - اور حب تصريح تاريخ ابن جريطرى ص ۲۳۳ ج ۱۳/۱ پنى اذا نول ميس : " الشهد ان محمد دسول الله " كى شهادت منارول پر يكار فى والے اور نمازروز بے كى پابند تھے مكراس كے ساتھ و وا يت خاتم انديين اور حديث : "لاند ب ب حدى . " ميں قرآن وحديث كى تعريحات اور امت ك اجماعى عقيد و كے خلاف تاويلات كر كے " مسيله، وكذاب " كو آبخضرت تعليق كے ساتھ فيوت كا شركي مانتے تھے .

صحابہء کرام رضی اللہ عنہم نے با جماع و اتفاق ان کو کا فرقرار دیا اور ان سے جہاد

کرناضروری سجعااور خالدین دلید تکی امارت میں صحابہ کرام رضی اللہ عنیم کاعظیم الشان تشکر جہاد کے لئے روانہ ہوا۔مسیلمہء کذاب کے پیروؤں میں سے حیا لیس ہزار سلح جوان پڑھابلہ پرآتے۔معرکہ نہایت سخت ہوا۔صحابہ کرامؓ کےلشکر میں سے بارہ سوحفرات شہید ہوتے۔اورمسیلمہ کے کشکر سے اٹھا کیس ہزارآ دمی مارے گئے اورخود مسیلمہ بھی مارا گیا۔ (تاریخ طبری)

جمہور صحابہ میں سے کسی ایک نے بھی اس پرانکارند کیا اور ند کسی نے بید کہا کہ بیدلوگ کلمہ گواہل قبلہ ہیں۔ ان کو کیسے کافر کہا جائے؟ ندکسی کواس کی فکر ہوئی کہ اسلامی برادری میں سے اتن بڑی اور تو ی جماعت کم ہوجائے گی۔ ای لئے عام کتب عقائد میں اس مسئلہ کوا جماعی مسئلہ قرار دیا ہے '' جو ہر ۃ التوحید'' میں ہے:

ومن لمعلوم ضرورى حجد من ديننايقتل كفر اليس حد وقال شارحه ان هذامجمع عليه وذكران الماتريدية يكفرون بعد هذابانكار القطعى وان لم يكن ضروريا .

'' جو شخص کسی قطعی بدیمی تقلم کا انکار کرے اس کو بوجہ کا فر ہو جانے کے قتل کیا جائے گا۔ بطور حد سے نہیں \_اور اس کتاب کی شرح میں ہے کہ اس بات پر امت کا اجماع ہے اور میہ بھی لکھا ہے کہ علماء ماترید ریہ مطلقا قطعی تقلم کے انکار کو کفر قر اردیتے ہیں خواہ بدیمی منہ ہو۔

اور حافظ حدیث امام این تیمیہ ؓ نے اپنی کتاب ''اقامتہ الدلیل' میں اجماع کوسب بیزی قطعی دلیل قرار دیا ہے:

واجماعهم حجة قباطعة يجب اتباعها بل هي أوكدا لحجج وهي مقدمة على غير ها · (اقامة الدليل ص ١٣٠ج٢)

''اورامت کااجماع حجت قاطعہ ہے جس کااتباع واجب ہے بلکہ دومتمام فجتوں سے زیاد دموکد ہے۔اور دوغیرا جماع پر مقدم ہے۔''

ائم اسلام مغسرین محدثین فقتبا اور متطعین سب کے سب اس مسلم مل یک زبان بین که ضروریات دین لیخی اسلام کے قطعی اور یقینی مسائل میں سے کسی مسلم میں تاویلات باطلمہ کر کے اس کو اس مغبوم اور صورت سے نکالنا جوقر آن وحدیث میں مصرح ہے اور جمہورا مت وہ بی مغبوم مجھتی آئی ہے در حقیقت قر آن وحدیث اور عقائد اسلام کی تکذیب کرتا ہے چکم عقائد کی مشہور متند کتاب 'مقاصد' میں کفراور کافر کی تعریف کرتے ہوئے لکھا ہے: وان كبان مع اعترافه بنبوة النبي تشتر واظهاره شعائر الاسلام يبطن عقائد هي كفر بالاتفاق ، خص باسم الزنديق . "

''اورا گرکونی ایساہو کہ نبی کریم تلکیم کی نبوت کے اقرار کے ساتھ سر تھا، شعار سلام کے اظہار کے باہ جودایسے عقائد پوشیدہ رکھتا ہو جو بالا تفاق کفریں تو اس کوزندیق کے نام سے خاص کیا جاتا ہے۔''

ردالمخاريين علامة شامي فاى مغمون كى تشريح مين فرمايا ب:

قبان المزندييق يموه كفره ويروج عقيدته الفاسدة ويخرجهافي المصورة الصححية وهذامعني ابطاله الكفر فلا ينافي اظهاره والدعوى الى الصّلال · (ص٢٢٤ج٣)

کیونکہ زندیق ملمح سازی کرتا ہے اپنے کفر کے ساتھ اور اپنے فاسد عقید ہ کوروات ویتا ہے اور نگالتا ہے اس کو صحیح صورت میں \_اور یہی معنی ہیں' ابطال کفر' کے یہیں وہ'' جبار''(یعنی تھلم کھلا کفر ) کے منافی نہیں \_اور نہ گراہی کی طرف دعوت دینے کے منافی ہے ۔

حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب دبلوی قدس سرونے اپنے فیاد کی میں اقسام تکذیب د کفرکا بیان ان الفاظ میں فرمایا ہے :

ولا شبهته ان الايمان مفهومه الشرعى المعتبر به فى كتب الكلام والعقائد و التفسير والحديث هو تصديق النبى تيراث فيما علم مجيئه ضرور-ةعمامن شانه ذلك ليخرج الصبى والمجنون و الحيوانات و والكفرعدم الايمان عمامن شانه ذلك التصديق فمفهوم الكفر هوعدم تصديق النبى تيراثر فيها علم مجيئه ضرورة وهو بعينه ماذ كرنا من ان من انكرواحدامن ضروريات الدين اتصف بالكفر نعم عدم التصديق له مراتب انبر في حصل للكفر ايضااقسام اربعة ١ الاول كفر الحجهل وهو تكذيب النبى تيراث صريحا فيها علم مجيئه بد مع العلم (اى فى زعمه الباطل )بكو نه عليه السلام كاذبا فى دعواه وهذا وهوكفر ابى جهل واضرابه والثانى كفر الحد من العناد وهو تكذيبه مع العلم بكونه صادقا فى دعواه وهو كفر اهل الحد من العناد وهو تكذيبه مع العلم بكونه صادقا فى دعواه وهو كفر اهل

افرمايا ب: به ان الا يـمان مفهومه الشرعي المه وقوله وجحد وابها واستيقنتها انفسهم ظلما وعلوا · وكفرابليس من هذا القبيل والثالث كفر الشك كما كان لأكثر المنافقين والرابع كفر التاويل وهو ان يحمل كلام النبي عَبَرَلاً على غير محله اوعلى التقية و مراعاة المصالح ونحو ذلك ولما كان التوجه الى القبلة من خواص معنى الايمان سواء كان شاملة وغيره شاملة عبرو اعن اهل الايمان باهل قبلة كما ورد فى الحديث نهيت عن قتل المصلين و المراد المؤمين مع ان نص القرآن على ان اهل القبلة هم المصدقون بالنبى عَبَرَكُ فى جميع ما علم مجيّه وهو قوله تعالى وصدعن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام واخراج اهله منه اكبر عند الله • فتاوى عزيزى ج ١ ص ٢٢ ''

ترجمه: اوراس میں شبذ نبیں کدایمان کامغبوم شرعی جو کہ کتب کلام دعقا ئدوتغ سر وحدیث میں معتبر ہے وہ پیہ ہے کہ نبی کریم چاہیں کی تصدیق کرنا ان تمام باتوں میں جن کا آپ چاہتے ہے منقول ہونا بداہت معلوم ہے بیاس مخص پر جوتصدیق کا اہل ہے یعنی بچہ۔اور مجنون اور حیوانات اس سے خارج میں اور كفرائ تخص كے عدم ايمان كو كہتے ہیں ۔ پس كفر كا مطلب يد ب كه جى کر یم این ان باتوں میں تصدیق نہ کرنا۔ادروہ یعینہہ وہی بات ہے جوہم نے ذکر کی کہ جو تحص ضروریات دین میں ہے کسی ایک بات کابھی انکار کرے دہ صفت کفر کے ساتھ موصوف ہوجائے گا۔ باں!عدم تقیدیق کے چاردرجات ہیں ۔اس لئے کفر کے بھی چاراقسام نکلیں گے۔اول کفر جہل اوروہ نبی کریم یکی کی تلذیب کرناصر یجاان چیزوں میں جن کوآ ہے یکی لے کرآئے۔ یہ مجھتے ہوئے (یعنی اپنے زعم باطل میں) کہ نی سنایت کا ذب میں اپنے دعوے میں اور سابوجهل وغيره كاكفرب \_ دوسرا كفر جو داور مناداورو وبيك آب يتاين كوباوجوددل - حياجا في كمالديب کے جانا۔اور پداہل کتاب کا کفر بے جدیداحق تعالی نے فرمایا کہ جن لوگوں کوہم نے کتاب دی ہے و داس نبی کو پچانتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو پچھانتے ہیں اور دوسر کی جگہ فرمایا کہ ان لوگوں نے انکار کیا۔ حالانکدان کے دل پریقین بیں اور بیا نکارظلم اور تبعیلی و تکبر کے سبب سے ہے اور ابلیس کا کفرای متم میں سے بےاور تیسرا کفرشک جیسا کہ اکثر منافقین کا تھااور چوتھا کفرتا دیل اور وہ ب ے کہ ٹی کریم یک کے کارم کواس کے غیرتمل پر محمول کرے پااس کو تقیہ پرادر مراعاۃ مصالح وغیرہ يجمول كرے - اور جبكة توجدالى القبلة ايمان كاخاصة ب خواد خاصة شاملة ہويا غير شاملة اس لئے اہل

مافي الشفاء العليل للحافظ بن القيم والتاويل الباطل يتضمن تعطيل ماجاءبه الرسول والكذب على المتكلم انه اراد ذلك المعنى فتضمن اسطال الحق وتحقيق الباطل ونسبة المتكلم الى مالا يليق به من التلبيس والالغاذ مع القول عليه بلا علم انه اراء هذا المعنى فالمتاؤل عليه ان يبين صلاحية اللفظ للمعنى الذي ذكره اولاو استعمال المتكلم له في ذالك المعنى فى اكثر المواضع حتى اذا استعمله فيما يحتمل غيره يحمل على ماعهد منه استعماله فيه وعليه ان يقيم دليلا سالماعن المعارض على الموجب بصرف اللفظ عن ظاهره وحقيقة الى عجارة و استعمارته والاكان تلك مجرد دعوى منه فلايقبل · " حافظات تيم كى شفاء يليل من بك، "اورتاويل باطل متضمن . ہے۔ رسولوں کی لائی ہوئی چز وں کو معطل کرلے کہ اور متکلم پر جھوٹ کؤ کہ اس نے بید معنی مراد لنے پس اا زم آئے گااس سے ابطال حق اور باطل کا ثبوت اور متکلم کی نسبت ایسی چیز کی طرف جواس کے شایان شان نہیں یعنی تلبیس اور معمد کی باتیں کرمّا نیز اس پر بیافتر او بلاعلم کداس نے اس ہے بیعنی مراد لئے۔ لیس تادیل کرنے والے پرلازم ہے کہ سب سے پہلے بیٹابت کرے کرافظ ستعمل میں اس معنی کی صلاحیت ہے جواس نے ذکر کئے ہیں اور پیکھی کہ متکلم نے بھی اس رُوا كَثر مواضع میں انہی معنی میں استعال كيا ہے تا كہ جب يتكلم اس كوا يے كلام میں استعال کرے جہاں دوسرااحتمال بھی ہوتو و دامی معنی پرتھول ہوجس میں اس کا استعال مرون ریا ہےاور اس پر یہ بھی اازم ہے کہ دلیل قائم کرےا لیک کہ جومعارض سے سالم ہوائں بات پر کہ جوموجب ہوا ہے افظ کو ظاہری اور حقیقی معنیٰ سے محاز اور استعار و کی طرف پھیرنے کا ورنہ تو بیصرف ایک دعوى بوگاجوقابل قبول نه بوگا۔

http://www.amtkn.org

ایمان کواہل قبلہ تعییر کردیتے ہیں جیسا کہ حدیث میں دارد ہے کہ مجھے نماز پڑھنے دالوں کے قبل کرنے منع کیا گیا ہے ادر مراداس جگد سلمان ہیں نیز نص قر آن اس پر شاہد ہے کہ اہل قبلہ دہی میں جو نبی کر یہ بیک کی تمام لائی ہوئی چیز دوں میں تصدیق کرتے ہیں ادرد دفص حق تعالیٰ کا یہ قول ہے اور اللہ کی راہ ہے رو کنا اور اس کے ساتھ کفر کرنا 'اور مجد حرام کے ساتھ اور اس کے اہل کو اس

حافظ ابن قيم في شفاء العليل مين انبي تاويلات باطله مح متعلق قرمايا:

ے نکالنازیادہ شدید سے اللہ کے نزدیک فرو تجھ لینا جاہے۔

فآوى اين تيميد مي ب

ثم لوقد رانهم متاؤلون لم يكن تاويلهم سائغنا بل تاويل الخوارج ومانعى الزكواة اوجه من تاويلهم اما الخوارج فانهم احياء اتباع القرآن وان ماخلفه من السنة لايجوز العمل به اما مأنعوا لزكواة فقد ذكروا انهم قالو أن الله قبال لنبيه فقط فليس علينا ان ندفعها لغيره فلم يكونو ايد فعونها لابي يكرولا يخرجونها له (فتاوى ابن تيميه ج ع ص٢٩٧)

ادراگر میکھی مان لیا جائے کہ بدلوگ متاولین (لیعنی تاویل کرنے والے) ہیں تو ان کی تاویل قابل قبول نہیں۔ بلکہ خوارج اور مانعین زکواۃ کی تاویل تو اس سے زیادہ اقرب اور قابل قبول تھی۔ کیونکہ خوارج نے دعو کی کیا تھا اتباع قر آن کا اور سنت میں جو قر آن کے مخالف ہواس پر ترک عمل اور عدم جواز کا اور مانعین زکواۃ کہتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی تیک کو خطاب قرما کر فر مایا کہ: '' آپ تیک یہ لیے ان کے مالوں سے صدقہ اور یہ خطاب ہے نبی کر کی تیک کو زکا ہوا ہو ہم پر غیر نبی کی طرف زکواۃ ادا کر نالا زم نہیں۔ اس لیے وہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو زکواۃ ادا نہیں کرتے تھے۔

وفى ص ١٨٩ وقد اتفق الصحابة والائمة بعدهم على قتال مانعى الزكواة وان كانو أيصلون الخمس ويصومون شهر رمضان وهو، لاء لم يكن لهم شبهة سائف فلهذا كانوا مرتدين وهم يقاتلون على منعها وان اقروا بالوجوب كما امرالله ، '''اورص ٨٥ مي جاور حمابيَّن اوراً تُمَدَّن مانعين زكواة تجهادكر في إجماع فرمايا اگر چوه بإلى وقت كى نمازين پر مت تق اوران سريف كروز رفت تقاوران حفزات كوكوتى شد پي نيس آيالبذا يدم تد تقاوران سريار كياجائ كاراس كروك پر اگر چوه اس كوجوب كاقر اركرين جيميا كري تعالى ف حكم ديا ج-''

وقال من ص ٦٩ بغية المرتا دانما القصدههنا التنبيه على ان عامة هذه التاويلات مقطوع ببطلانها وان الذى يتاوله اويسوغ تاويله فقد يقع فى الخطاء فى نظيره اوفية بل قد يكفر من تاويله ، "" يبال متسوداس بات ير حبي كرناب كرعام طورت يتاويليس يقيناباطل بين اور جومض يتاويليس كرتايا الى تاويل كوجائز

ļ

وكذلك انعقد اجماعهم على ان مخالفة المسع الضرورى كفرو خروج عن الاسلام (ص ١٣١) ايسى بى سبكا بتماع ال يمنعقد بكيفينى دوايات كى مخالفت كفراور اسلام سخرون ب-

تنديلية : يبال صحابة وتابعين اورائمددين كى تصريحات سيديات واضح بوجكى كم تاويل كرف والى كَتْلَفر ندكر ف كاضابط عام نيس بلكدو وتاويل جوخر وريات وين كے خلاف كى جائد وہ تاويل نيس بلكة تحريف اورالحاد ب اور با جماع امت كفر ب اورا كرتا ويل مطلقار فع كفرك لي كافى مجمى جائرتو شيطان بحى كافر نيس رہتا كدو وجمى الي فضل كى تاويل بيش كرر با ب "خلسقة شدى من نسار و خلقته من طين: اعد اف ١٢ "اى طرح بت پرست مشركين بحى كافر نيس بوكت - كونكدان كى تاويل تو خود قرآن من مذكور ب: "ما نعبدهم الا ليقود و منا الى الله ذلفى الزمر ٣ "اس سيدا خريف اور تكا ويل كي كا ور با جماع يا ضروريات دين كر خالف بود و تاويل تو خود قرآن من مذكور ب الما عام را با ما ليقر دوريات دين كر خالف بود و تاويل تو خود قرآن من مذكور ب الما در ما يا جماع الحاد وزند قد ب-

جولوگ ایمان داسلام کا ظہار کرتے ہیں ادر نماز روز ہوغیرہ کے پابند ہیں گراسلام کے کی قطعی ادریقینی حکم میں تاویلات باطلہ کر کے نصر یحات کتاب دست ادرا جماع امت کے خلاف اس کامغبوم بدلتے ہیں ان کو کافر دمر تد قرار دینے پر ددسرا سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ بےلوگ کلہ گواہل قبلہ ہیں ادراہل قبلہ کی تکفیر با تفاق امت ممنوع ہے اس لئے ضروری ہے کہ اس جگہ اہل قبلہ کے مغبوم کوداضح کیا جائے۔

اصل اس باب میں آنخصرت عطیقة کی دوحدیثیں میں۔ایک وہ جو بخاری (ج اص ۵۷ باب فضل استقبال القبلۃ ) دسلم دغیرہ میں اطاعت امراء کے بارے میں حضرت انسؓ سے منقول سے اس کے الفاظ یہ ہیں:

"من شهدان لا اله الا الله واستقبل قبلتنا وصلى صلوتنا واكل

ذبيحتنا فهو مسلم · الا ان ترواكفرابو احاعندكم من الله فيه برهان · " بوخض لا اله الا الله ك شبادت د اور مار يقبله كاستقبال كر اور مارى نمازير مصادر بماراذ بيجد كمائة يبي مسلمان بيمريدكه ديكموتم كفرصر يح تمهار بياس اللد تعالى کاطرف سے اس میں دلیل ہو۔" اوردومرى روايت ابوداؤد كتاب الجهاد (ج ١ ص ٢٥٢ باب السغة امع الممة الجور ) مي بج كامتن بي : عن انس قبال قبال رسول الله عَيْنَةُ ثلاث من اصل الإيمان الكف عمن قال لا اله الا الله ولا تكفره بذنب ولا تخرجه من الاسلام بعمل. حضرت انس محردوایت ہے کہ نبی کریم یکن نے فرمایا کہ تین چیزیں اصل ایمان ہیں۔رکنااس مخص سے جو لا السه الا الله کیے اور نیکفیر کرداس کی کی گنا ہ کے سبب اور ندا ہے خارج از اسلام قرار دو کی عمل کے سبب۔ اس میں ہے پہلی حدیث میں تو ختم کلام پر خود ہی تصریح کر دی گئی ہے کہ کلمہ گوکواس وقت تک کافر ند کہا جائے گا جب تک اس سے کوئی تول یا فعل موجب كفر صرت اور نا قابل تادیل يفينى طورير ثابت ند بوجائے۔ اور دوسری حدیث کے الفاظ میں اس کی تصریح ہے کہ کس گنا ویا عمل کی وجہ سے خواہ وہ کتنا ہی بخت ہو کافر نہ کہا جائے گا۔لیکن با تفاق علاء امت۔ گناہ ے مراد اس جگہ کفر کے سوا د دسرے گناہ ہیں۔مطلب بیہ ہے کی خرابیاں' فسق و فجو رکتنا ہی زیادہ ہوجائے ان کی دجہ سے ابل قبلہ کو کافر نہ کہا جائے گا۔ نہ یہ کہ تطعیات اسلام کے خلاف عقائد کا اظہار بھی کرتا رہے تب بھی ال كوكافرند تجعاحائ-مانعین زکواۃ اور جھوٹے مدعی نبوت مسیلمہ کذاب اور اس کی جماعت کو کافر ومرتد قرار د بے کران سے جہاد کرنے پر سحابہ کرام کا جماع اس کی کھلی ہوئی شہادت ہے کہ اہل قبلہ جن کی تکفیر ممنوع ہے۔ اس کامغہوم پنہیں کہ جوقبلہ کی طرف منہ کرلے یا نماز پڑھ لے۔ اس کو کسی عقید ہ باطله کی وجہ بے بھی کا قرنہ کہا جائے بلکہ معلوم ہوا کہ کلمہ کو پا ہل قبلہ بید دداصطلاحی لفظ ہیں ۔ان کے مغہوم میں صرف وہ مسلمان داخل ہیں جو شعائر اسلام نماز وغیرہ کے پابند ہونے کے ساتھ تمام موجبات كفرادرعقا ئد باطله سے باك بول-

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ابل قبلہ کا یہ مغبوم تمام علاءامت کی کتابوں میں بھراحت دوضاحت موجود ہے۔ ذیل میں چنداقوال آئمہ اسلام کے پیش کئے جاتے ہیں جن ہے دو چیز دِں کی شہادت پیش کرنا مقصود ہے۔

(۱)............ اہل قبلہ کالیجی مغبوم ۲) (۱) میں اصل موضوع بحث پر شہادت کہ اسلام کے قطعی اور یقینی احکام میں قرآن و سنت اور اجماع امت سے ثابت شد د مغبوم کے خلاف کوئی مغبوم قرار دینا بھی تکذیب رسول کے عکم میں ہے اور ایسی تکذیب کوزندقہ والحاد کہا جاتا ہے۔ محقق ابن امیر الحاج جو حافظ ابن حجرا ورشیخ ابن ہمام کے مشہور شاگر دادر محقق ہیں نشر ت تحریر الاصول اہل قبلہ کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

نيز شرح مقاصد مين عدم تكفير ابل قبله كى توضيح كرتے ہوتے لكھا ب:

فال المبحث السابع في حكم مخالف الحق من اهل القبلة ليس بكا

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

46

فرما لم يخالف ماهومن ضروريات الدين كحدوث العالم وحشر الاجساد · "ساتواں محضائ صحف كي علم ميں جومخالف حق مورابل قبلہ ميں سے كدوه كافرنہيں

جب تک مخالفت نہ کر بے کسی چیز کی ضروریات دین میں سے جیسے عالم کا حادث ہونااور حشر دنشر۔'' جب تک مخالفت نہ کر بے کسی چیز کی ضروریات دین میں سے جیسے عالم کا حادث ہونااور حشر دنشر۔''

قـال الشارع ان الذين اتفقوا على ماهو من ضروريات الاسلام كحدوث العالم وحشر الاجسادو مايشبه ذلك واختلفوا فى اصول سواها كمسئلة الصفات وخلق الافعال وعموم الارادة وقدم الكلام وجواز الروية ونحوذلك ممالا نزاع فيه ان الحق فيه واحد هل يكفر المخالف للحق بذلك الاعتقاد و بالقول به ام لا فلانزاع فى كفرا هل القبلة المواظب طول العمر على الطاعات باعتقاد قدم العالم ونفى الحشر ونفى العلم بالجزئيات

ونحوذلك وكذابصدور شىء من موجبات الكفر عنه · ( شرح مقاصد ) ''شارح فرماتے بين اور معنى اس كے يہ بين كه جولوگ ضروريات اسلام پر تو متغق بين - جيسے حدوث عالم اور حشر وغير داوران كے سواد وسرے اصول ميں اختلاف كرتے بين جيسے

مُسَلِيه صفات اور خلق افعال اورعموم اراده' اور' کلام الله کا قدیم' ' ہونا اور' رؤیة الله کا جواز وغیر ہ جن میں کوئی نزاع اس امر میں نہیں ہے کہ اس میں حق ایک ہی ہے تو کیا اس اعتقاد اور اس کا قائل ہونے کی وجہ سے اس مخالف حق کی تلفیر کی جائے گی یانہیں ؟ سوکوئی اختلاف نہیں ہے ایسے ابل قبلہ کی تکفیر میں جو تمام عمر طاعات پر مداومت کرنے کے ساتھ' قدم عالم' اور نفی حشر اور نفی بالجزئیات اختلاف نہیں۔'

اور ملال على قارى كى شرح فقدا كبر مي ب:

اعلم ان المراد باهل القبلة الذين اتفقوا على ما هو من ضروريات الدين كحدوث العالم وحشر الاجساد و علم الله بالكليات وبالجزئيات وما اشبه ذلك من المسائل فمن واظب طول عمره على الطاعات والعبادات مع اعتقاد قدم العالم و نفى الحشرا ونفى علمه سبحانه بالجزئيات لا يكون من اهل القبلة وان المراد بعد عدم تكفير احد من اهل القلبلة عند اهل السنة انه لا يكفر مالم يوجد شىء من امارات الكفر و علاماة ولم يصد رعنه شى ء من

موجباته ٠ شرح فقه اكبر ص ١٨٩

جاننا چاہئے کہ اہل قبلہ ہے مراد وہ لوگ ہیں جوتما مضروریات دین پر متفق ہیں جیسے حدوث عالم اور حشر ونشر اورعلم اللہ بالجزئیات وغیر ہ پس جوشخص تمام عمر طاعات دعبا دات کا پابند ہونے کے باوجود (قدم عالم اورنفی حشریانفی علم اللہ بالجزئیات کا معتقد ہود و اہل قبلہ نہیں ہے اور مراد اہل قبلہ سے اہل سنت کے نزد یک سیر ہے کہ اس کی تکفیر اس وقت تک نہ کی جائے گی جب تک علامات کفریش سے کوئی چیز اس میں نہ پائی جائے اور جب تک اس موجبات کفریش سے کوئی بات سرز دنہ ہو۔

اور فخر الاسلام بزدودى كى كمشف الاصول باب الاجماع ج ٣ ص ٢٣٨ " مي يزام سيف الدين آمدى كى كتاب 'الاحكام فى اصول الاحكام "مي اور' غاية التحقيق شرح اصول حسامى "مي ب:

ان غلافيه ( اى فى هواه) حتى وجب اكفاره به لا يعتبر خلافه وو فاقله اياضا لعدم دخوله فى مسمى الامة المشهود لها بالعصمة وان صلى الى القلبلة واعتقد نفسه مسلما لان الامة ليست عبارة عن المصلين الى القبلة

بل عن المؤمنين وهو كافروان كان لايدرى انه كافر · (غاية التحقيق) اگرغلوكيا اين خوابشات نغساني على حتى كدواجب بوكى اس كى تلفيراس كى وج ے

ا جماع میں اس کے خلاف یا مخالفت کا اعتبار نہ ہو گااور اگر چہ وہ قبلہ کی طرف نماز پڑھتا ہوا دراپنے آپ کو مسلمان سجھتا ہو۔ کیونکہ'' امت'' قبلہ کی طرف نماز پڑھنے والوں کا نام نہیں ہے۔ بلکہ ''موسنین'' کا نام ہے اور وہ کا فرہے۔ اگر چہ اس کواپنے کا فر ہونے کاعلم نہ ہو۔

اورد المختار باب الامامة مي علامة أي تجوالمشرح تحرير الاصول ابن همام لكماب:

"لاخلاف فى كفر المخالف فى ضروريات الاسلام وان كان من اهل القبلة المواظب طول عمره على الطاعات كما فى شرح التحرير (شامى ج ١ ص ١٤ باب الامامة) "جوم ضروريات اسلام كامخالف بو-اس كفريس كوئى اختلاف بيل راكر چوه ابل قبله على بواورتما معرطاعات پر پابندر ب\_ اور بحرالرائق شرح كتز الدقائق ميل ب:

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

والحاصل ان المذهب عدم تكفير احدمن المخالفين فيما ليس من الاصول المعلومة من الدين ضرورة (بحر) اور حاصل يرب كمذجب يرب كه مخالفين مي - كى كى تغير ندكى جائ جواصول دين كرواكى چيز مين مخالف مي -اورشرح عقا تدمنى كى شرح نبراس مين ب:

اهل القبلة فى اصطلاح المتكلمين من صدق بضروريات الدين اى الامورالتى علم ثبوتها فى الشرع واشتهر فمن انكرشيئا من الضروريات كحدوث العالم وحشر الاجساد وعلم الله سيحانه بالجزئيات و فرضية الصلواة والصوم لم يكن من اهل القبلة ولوكان مجاهدا بالطاعات وكذالك من باشر شيئا من امارات التكذيب كسجود الصنم والاهانة بامر شرعى والاستهزاء عليه فليس من اهل القبلة و معنى عدم تكفير اهل القبلة ان لا يكفر بارتكاب المعاصى ولا بانكار الامور الخفية غير المشهورة (ديراس ص ٣٤٢)

اہل تبلیت کلمین کی اصطلاح میں وہ ہے جوتما مضروریات دین کی تقد این کرتا ہو۔ یعنی ان امور کی جن کا شوت شریعت میں معلوم ومشہور ہے۔ پس جوا نکار کرے کسی چیز کا ضروریات دین میں سے جیسے حدوث عالم اور حشر اور علم اللہ بالجز ئیات اور فرضیت نماز روز ہوتو وہ اہل قبلہ سے نہ ہوگا۔ اگر چہ وہ طاعات کا پابند ہواور اسی طرح وہ شخص بھی اہل قبلہ میں سے نہ ہوگا جو کسی ایسے فعل کا ارتکاب کرے جو کہ تکذیب کی کھلی علامت ہے جیسے بت کو تجدہ کرنایا کسی ایسے امر کا ارتکاب کرے کہ جس امر شرعی کا استہزاء اور اپانت ہوو وہ اہل قبلہ نیس ہے اور اہل قبلہ کی تلفیر نہ کرنے کا مطلب سے ہے کہ ارتکاب معاص سے اس کی تلفیر نہ کی جائے یا امور خفیہ غیر مشہورہ کے انکار سے اس کی تلفیر نہ کی جائے۔

اور علم عقائد كى معروف ومتندكتاب "مواقف" مين ب:

لايكفر اهـل الـقبلة الا فيما فيه انكار ماعلم مجيئه به بالضرورة اواجمع عليه كاستحللال المحرمات ·

اہل قبلہ کی تکفیر نہ کی جائے گی مگراس صورت میں کہ اس میں ضروریات دین کا افکاریا ایسی چیز کا افکارلا زم آئے جس پرا جماع ہو چکا ہے جیسے حرام اشیاءکو طلال تجھنا ہے

اورشرح فقدا كبر مي ب:

ولا يخفى أن المراد بقول علمائنا لا يجوز تكفير اهل القبلة بذنب ليس مجرد التوجه الى القلبة فان الغلاة من الروافض الذين يدعون ان جبرئيل غلط فى الوحى فان الله تعالى ارسله الى عليَّ وبعضهم قالوا انه اله وان صلوا الى القبلة ليسوا بمؤمنين وهذا هوالمراد بقوله عَمَرَةً من صلى صلوتنا واكل ذبجتنا قذالك مسلم • (شرح فقه اكبر ص ١٩٩)

یہ بات محفق نہیں ہے کہ ہمار ے علاء کے اس قول کی مراد کہ اعل قبلہ کی تلفیر کسی گناہ کے سبب جائز نہیں محض قبلہ کی طرف رخ کر لینے کی نہیں کیونکہ بعض منتخد درد افض ایسے ہیں جو مدع ہیں کہ جرئیل نے دحی لانے میں غلطی کی ۔ کیونکہ حق تعالی نے ان کو حضرت علیؓ کے پاس بھیجا تھا۔ اور بعض روافض کیتے ہیں کہ حضرت علی صعبود ہیں ۔ بیلوگ اگر چہ قبلہ کی طرف نماز پڑ ھے زہیں گر مومن نہیں ۔ اور یہی مراد ہے نبی کر کیم تلاق کے نے مان کی ۔ جو ہماری نماز پڑ ھے اور ہمارا ذیجہ

فلانكفراهل القبلة مالم يات بمايو جب الكفرو هذا من قبيل قوله تعالى ان الله يغفر الذنوب جميعاً مع ان الكفر غير مغفور ومختار جمهور اهل السنة من الفقهاء والمتكلمين عدم اكفار اهل القبلة من المبتدعة الماؤلة في غير الضرورية لكون التاويل شبه كما في خزانة الجزجاذي والمحيط البرهاني و احكام الرازي و اصول البزدوي و رواه الكرخي والحاكم الشهيد عن الامام ابي حنيفة والجز جاني عن الحسن بن زياد و شارح المواقف و المقاصد والا مدى عن الشافعي والا شعري لا مطلقا (كليات ابي البقاء ص ٤٥٥)

پس ہم اہل قبلہ کی تلفیر ندکریں گے جب تک ان مے موجبات کفر کاصد درنہ ہو۔اوریہ اس طرح ہے جیسے حق تعالیٰ کا فرمان ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام گتا ہوں کو بخش دیتا ہے باوجود اس کے کفر غیر مغفور ہے۔ادر مذہب جمہور اہل السنّت کا فقہا و متکلمین میں سے برعتی جوتا دیلات کرتے ہیں غیر ضروریات دین میں ۔ان کے متعلق یہ ہے کہ ان کی تکفیر نہ کی جائے ۔جیسا کہ خزانہ جر جانی

اوركليات ابوالبقاءيس ب:

اور محیط بر ہانی اور احکام رازی اور اصول بز دوی میں ہے۔اور یہی روایت کیا ہے کرخی اور حاکم شہید نے امام ابوصنیفہؓ سے اور جر جانی سے حسن بن زیاد سے اور شارح مواقف اور المقاصد اور آبادی نے شافعی سے اور اشعری سے ۔

اورفتح المغيث شرح الفية الحديث من ب:

اذلا ف كفر احد امن اهل القبلة الاب الكار قطعى من الشريعة ( ص ١٤٢ ) جم الل قبله مين سكى ككفير نبين كرت مكر سبب انكار كر تقطى تكم شرع كام اورامام رباتى مجددالف ثانى ف اب كمتوبات مين تحريفر مايا ب:

وچوں ایس فرقه مبتدعه اهل قبله انددر تکفیر آنها جرت نیا ید نصود تازمانے که انکار ضروریات دینیه ننمایند ورد متواترات احکام شرعیه نکنندوقبول ماعلم مجیئه من الدین بالضرورة نکنند · (مکتوبات ص ۲۸ ج ۲ ص ۸/۸)

ادر چونکه به فرقه مبتدعه ابل قبله میں اس لئے ان کی تکفیر میں جرات نہیں کرنی چا ہے جب تک که بیضروریات دین کا انکاراور متواتر ات احکام شرعیہ کارد نہ کریں اور ضروریات دین کو قبول نہ کریں۔

عقا تدعفد بيديس ب:

لانكفر احد امن اهل القبلة الابما فيه نفى الصانع المختّار اوبما فيه شرك اوانكار النبوة و انكار ماعلم من الدين بالضرورة او انكار مجمع عليه واما غير ذلك فالقائل مبتدع وليس بكافر ٠

ہم اہل قبلہ میں ہے کسی کی تلفیر نہیں کریں گے گمراس سبب ہے کہ اس میں حق تعالیٰ کے وجود کی نفی ہواور یا جس میں شرک ہو یا انکار نبوت ہو یا ضروریات دین کا انکار ہو یا کسی مجتمع علیہ امر کا انکار ہواوراس کے سوا۔ پس اس کا قائل مبتدع ہے کافرنہیں ۔

سمی مدعی اسلام کی تکفیر میں انتہائی احتیاط مذکورالعدر تقریرے یہ تو معلوم ہو گیا کہ ہر قبار کی طرف مند کرنے والے کو اہل قبلہ نہیں کہتے ۔ یہ شریعت کا ایک اصطلاحی اغط ہے جو صرف ان لوگوں کے حق میں بوالا جاتا ہے جو ہمارے قبلہ کی طرف نماز پڑھیں اور ضروریات دین میں ہے کی چیز کا انکاریاتح یف نہ کریں جس کی بناء پر بہت سے ایسے لوگوں کوبھی کا فرقرار دینا پڑے گا جواپنے آپ کو سلمان کہتے ہیں اور نماز روز ہ بھی ادا کرتے ہیں قرآن کی تلاوت اور خدمت بھی کرتے ہیں مگر اسلام کے قطعی اور ضروری احکام میں سے کسی تھیم کے منگر ہیں ۔

لیکن اس جگدایک دوسری بے احتیاطی کا خطرہ ہے کہ مسلمانوں میں باہمی تلفیر کا درواز وکھل سکتا ہے جوا · کے لئے تباہی کاراستہ ہے اور ایک زمانہ سے یہ خطرہ صرف خطرہ ہی نہیں ربا ۔ بلکدایک داقعہ بن گیا ہے ۔ کہ حقائق دین سے ناداقف پچھنا م کے علماء نے یہ پیشہ بنا ان لوگوں کو کتب فقہ کے ان مسائل سے بھی دھوکا لگا جو کلمات کفریہ کے نام سے بیان کئے جاتے میں کہ فلاں فلاں با تیں کلمہ کفر میں جن کا حاصل اس کے سوانہیں کہ جس کلمہ سے قطعوا اسلام میں سے کسی چیز کا انکار نگتا ہے ۔ اس کو کلمہ کفرتر اردیا گیا ہے میں اس کے حلوم ہی کے نام سے بیان کئے فتہا نے اس کی بھی تصریح فر مادی ہے کہ ان کلمات کفر ہو کے کا م سے بیان کئے دیا ہے جس کم یہ جس کلمہ کفر میں جن کا حاصل اس کے سوانہیں کہ جس کلمہ سے قطعیا ت اسلام میں سے کسی چیز کا انکار نگتا ہے ۔ اس کو کلمہ کفر تر اردیا گیا لیکن اس کے ساتھ ہی حضرات فتہا نے اس کی بھی تصریح فر مادی ہے کہ ان کلمات کے کلمات کفر ہو کے کا یہ مطلب ہر گر نہیں دیا جائے ۔ جب تک یہ تابت نہ ہوجائے کہ اس کی مراد دہی معنی دہموم میں جو کا فرانہ حقید دیا کسی ضروری اسلام کا انکار ہے ۔

لیکن حقیقت حال سے نا دانف لوگوں نے ان کلمات ہی کو فیصلہ کا مدار بنالیا۔ ادر تلفیر بازی شروع کر دی جس کی ایک بھاری مصرت تو یہ ہوئی کہ ایک مسلمان کو کا فر کہنا بڑا سخت معاملہ ہے جس کے اثر ات پورے اسلامی معاشر ہ پر پڑتے ہیں۔ اس کے علادہ اس میں اپنے ایمان کا خطرہ ہوتا ہے جس کا بیان گزر چکا ہے دوسری طرف اس تکفیر بازی سے بہ شدید نقصان پنچا کہ فتوائے کفرایک معمولی چیز ہو کر رہ گئی ہے۔ جو مدعی اسلام درحقیقت کا فر ہیں ان کو یہ کہنے کا موقع مل گیا کہ لوگ تو ایک دوسرے کو کا فر کہا ہی کرتے ہیں ہم بھی اس تکفیر بازی کے شکارہیں۔

اس لیے ضروری معلوم ہوا کہ اس جگہ یہ بھی داضح کر دیا جائے کہ کسی ایسے محف کو جو اپنے آپ کومسلمان کہتا ہے کہ کا فرقر اردینے میں انتہائی احتیاط لا زم ہے معمولی باتوں پر یا کسی محمل اور مبہم کلام پر بغیر تحقیق مراد کے ایسا فتو کی دینے میں اپنے ایمان کا خطر ہ ہے اس بے

س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

احتیاطی کے متعلق امام غزائی کا مفصل مقالد آپ او پر ملاحظہ فرما چکے ہیں۔مزید توضیح و تا کید کے لئے مندرجہ ذیل طوراورلکھی جاتی ہیں۔ تكفير سلم خودكفر ي حديث يحج مين رسول التطبيعة كاارشاد ب:

"عن ابى سعيد الخدرى" قال قال رسول الله ﷺ ما اكفر رجل رجلا الاباء احدهما ان كان كافر اوالاكفر بتكفيره (ترغيب والترهيب للمنذرى ج ٣ ص ٤٥٧ حديث نمبر ٤٠٨٩ )وفى رواية فقد وجب الكفر على احدهما اكفار الملحدين ص ٥٠٠

حضرت ابوسعید خدریؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ تلایق نے فرمایا نہیں تکفیر کرتا کوئی شخص کی شخص کی مگران دونوں میں سے ایک کفر کامستحق ہو جاتا ہے۔ کیونکہ اگر و وضح فی الواقع کافر تھا تب تو وہ کافر ہوا ہی۔ ورنہ بیتکفیر کرنے والا اس کی تکفیر کے سبب کافر ہو گیا۔ اور ایک روایت میں کہ ان دونوں میں سے ایک پر کفر واجب ہو گیا۔

ایک شبداور جواب: خلاصہ یہ ہے کہ جس محض کو کافر کہا گیا ہے اگر وہ دائع میں کافرنہیں ہے تو کہنے دالا کافر ہو جائے گا۔لیکن کفر کی جو تحریف بنص قر آن او پر کلھی گئی ہے۔ وہ بظاہراں شخص پر منطبق نہیں ہوتی جس نے کسی کو بلاوجہ شرعی غلط طور پر کافر کہہ دیا۔ کیوں کہ ایسا کہنے والے نے نہ خدا کی تکذیب کی اور نہ اس سے رسول کی ای لئے بعض فتہانے اس کو تحض تہدید د تخویف پر محبول کیا ہے۔ جیسے ترک مسلوا ۃ پر فقد کفر کے الفاظ بطور تہدید کہ آئے ہیں جن سے حقیق

ادر مختمر مشکل الا ثاریل (حسب منقول از اکفار الملحدین ص ۵۱) اور امام غز الی نے اپنی کتاب ''ایٹ اد السحق علی المخلق ص ۲۳۲ ''میں اس کا بی مطلب قر اردیا ہے کہ کسی کو کافر کہنے سے اس جگہ بیر اد ہے کہ اس کے عقائد دخیالات کفر ہیں تو اگر فی الواقع اس کے عقائد میں کوئی چیز کفر کی نہیں بلکہ سب عقائد ایمان کے ہیں تو کویا ایمان کو کفر کہنالا زم آ بے گااور ایمان کو. کفر کہنا بلا شبر اللہ اور رسول کی تکذیب ہے قرآن کا ارشاد ہے:

ومن يكفر بالايمان فقد حبط عمله (مائدة ٥) بوخص ايمان انكار

كرياس تحكل ضائع ہو گئے۔

حاصل بد ہے کہ جس شخص کے عقائد میں کوئی چیز کفر کی نہیں خواہ اعمال اس کے کتنے ہی خراب ہوں اس کو کا فر کہنا جا تر نہیں۔ بلکہ ایسے شخص کو کا فر کہنے ہے خود کہنے والے کا ایمان خطرہ میں پڑ جاتا ہے۔ کیوں کہ اس کو کا فر کہنے کا حاصل بد ہوتا ہے کہ گویا ایمان کو کفر کہر رہا ہے۔ اس تقریر سے بیچی واضح ہو گیا کہ جس شخص کے عقائد میں کوئی عقدیدہ کفر بد ہے اس کی وجہ سے اگر کس نے اس کو کا فر کہر دیا تو کہنے والا با تفاق کا فرنہیں ہوگا کیوں کہ اس نے ایمان کو کفر قرار نہیں دیا۔ اگر چہ حضرات فقہاءادرعالم بے محققین نے ایسی حالت میں بھی اس کو کا فر کہنے میں جلد بازی کرنے اس کو کا فرکہنا جائز نہیں سمجھا۔ تا ہم اگر کسی حک محقد دیا جگہ کفر بیو کا فراز کہنے میں جلد بازی کرنے اس کو کا فرکہنا جائز نہیں سمجھا۔ تا ہم اگر کسی کے محقد دیا جگھ کھر کون کر جلد بازی میں کا فر کہر دیا تو

ای طرح اگر کی شخص کو کسی کے متعلق غلط خبر یا غلط نبی یا کسی اور وجد ہے کسی عقید ہ گفرید کا دھو کا اور مغالطہ ہوا۔ مثلاً اس کو خیال ہوا کہ فلال آ دمی نے معاذ اللہ کسی نبی کی تو ہین کی ہے یا اللہ تعالیٰ کی شان میں گستاخی کی ہے تو ایک صورت میں لا زم تو مید تعاد ہ اس خیال کی تحقیق کرتا اور خلاف واقعہ پا کر بدگمانی سے باز آ جا تا لیکن اس نے بے احتیاطی سے محض اپنے خیال کی بناء پر اس کو کا فر کہ دیا۔ اس صورت میں بھی کہنے والے نے چونکہ ایمان کو کفر نبیس کہا اس لئے کہنے والا کا فرنہیں ہو کا یہ دوسری بات ہے کہ بے احتیاطی کی وجہ سے کنہ گارہ و۔

حضرات فقتهاء نے اس معاملہ میں اس درجہا حتیاط کاعظم دیا ہے کہ اگر کسی تحض ہے کوئی مشتبہ کلام سرز دہوجائے جس میں سواحتال میں سے ننانو سے احتمالات مضمون کفر ہونے کے ہوں اور صرف ایک احتمال عبارت میں اس کا بھی ہو کہ اس کے کوئی صحیح اور جائز معنی بن سکتے ہوں تو مفتی پر لازم ہے کہ ننانو سے احتمالات کو چھوڑ کر اسی ایک احتمال کی طرف ماکل ہوا در اس کو کا فر کہنے سے بازر ہے ۔ بشرطیکہ وہ خودا ہے کسی تول وفعل سے اس کی تقریح نہ کرد سے کہ اس کی مرادو ہی معنی ہیں جن سے کفر عائد ہوتا ہے ۔ فتاوی عالمگیری میں اسی مضمون کو اس طرح بیان کیا گیا ہے:

"اذا كان فى المسئلة وجوه توجب الكفر ووجه واحد يمنع فعلى المفتى أن يميل الى ذلك الوجه الااذاصرح بار ادة مايوجب الكفر فلا ينفعه المفتى أن يميل الى ذلك الوجه الااذاصرح بار ادة مايوجب الكفر فلا ينفعه التأويل حينئذ · "جبكى مستله على متعددو جو وكفرى موجب بول اورايك وجهانع كفر بولا

مفتی کے ذمہ صروری ہے کہ اس ایک وجہ کی طرف مائل ہو گر جبکہ قائل اس وجہ کی تصریح کرد ہے جو موجب کفر ہے تو پھر تا دیل سے اس دفت کوئی فائدہ نہ ہوگا۔

ت ذہبیدہ: یہ معلوم ہونا چا ہے کہ فقہا کے اس کلام کے یہ معنی نہیں جو بعض جہلاء نے سمجھ ہیں کہ کی شخص کے عقائد داقوال میں ایک عقید دوقول بھی ایمان کا ہوتو اس کو مومن سمجھو کیو تکہ یہ معنی ہوں تو بھر دنیا میں کوئی کا فرحتی کہ شیطان اہلیں بھی کا فرنہیں رہتا۔ کیو نکہ ہر کا فرکا کوئی نہ کوئی عقید دادر قول تو ضرور ہی ایمان کے موافق ہوتا ہے بلکہ مقصد حضرات فقہاء کا یہ ہے کہ کی شخص کی زبان سے نگلا ہوا کوئی کلمہ جو لغت وعرف کے اعتبار سے مختلف معانی پر محمول ہو سکتا ہے جن میں ایک معنی کے اعتبار سے ریکلہ عقید داخر میں جاتا ہے اور دوسر یہ تمام معانی اس کو عقید دو کو ہو معمرات ہیں تو ایک حالت میں مفتی پر لازم ہے کہ اس کے کلام کو صحیح معنی پر محمول کر کے اس کو مومن

الغرض حدیث مذکور میں کسی مسلمان کو غلط طور پر کافر کہنے کو خود کہنے والے کے لئے گفر قرار دیا ہے خواد محض تہدید وتخویف کے لئے ہوجیسا کہ یعض فقہاء نے سمجھا ہے (الدو اقدیت اسلام کو کافر کہنے میں سخت احتیاط لازم ہے۔اور اسی بناء پر محققین علاء وفقہاء نے ایسے کلمات و عقائد کی بناء پرجن کے گفر ہونے میں علاء کا اختلاف ہویا اس کے کوئی صحیح معنی کسی تاویل جائزے بن سکتے ہوں کسی مسلمان کی تکفیر کو جائز نہیں سمجھا۔

احتياط كادوسرا يهلو

جس طرح فروش اختلافات کی وجہ سے پاکسی محمل اور مبہم کلام کی وجہ سے پاکسی ایسے عشید ودکلمہ کی وجہ سے جس کے کفر ہونے میں علماء کا انتلاف ہوکسی مسلمان کو کافر کہنا سخت بے احتیاطی اور اپنے ایمان کو خطرہ میں ڈالنا ہے کیونکہ اس صوبہ ت میں ایمان کو کفر کہنا لازم آتا ہے تحکیک ای طرح کسی یقینی کافر کو مسلمان تھرانا بھی نہایت خطر ناک جرم اور اپنے ایمان کو خطرہ میں ڈالنا ہے۔ کیونکہ اس سے کفر کو ایمان قرار دینا لازم آتا ہے اور پی خلابر ہے کہ ایمان کو کفر یا کفر کو ایمان قرار دینا اگر اپنے اختیا رواراد ہے ہوتو بلا شبہ کفر ہے در نہ کفر کے خطرہ ہے تو خالی نہیں ۔ علادہ ازیں کسی کافر کو مسلمان کہد دینا محض ایک لفظی خاوت نہیں بلکہ پوری ملت اور اسلامی معاشرہ پرظلم عظیم ہے۔ کیونکہ اس سے پوری ملت کا معاشرہ متاثر ہوتا ہے ذکاح ' نب میراث ذیجہ امامت نماز اور اجتماعی اور سیاسی حقوق سیحی پر اثر پڑتا ہے اس لئے کفر کی وہ صورت جس کو حسب تقریر مذکور اصطلاح شرع میں زند قد اور الحاد کہا جاتا ہے جس میں ایک شخص خدا اور رسول کے ماننے کا دل اور زبان سے معترف بیحی ہے اور نماز روزہ ج زکواۃ وغیرہ شعائر اسلام کا پابند بیحی ہے مگر اس کے ساتھ کچھ عقائد کفر ہے رکھتا ہے یا ضروریات دین میں تاویل باطل کر کے احکام دین کی تحریف کرتا ہے۔ اس کا معاملہ نہایت خطر ناک مزلۃ الاقد ام ہے اس میں ذرائی ب احکام دین کی تحریف کرتا ہے۔ اس کا معاملہ نہایت خطر ناک مزلۃ الاقد ام ہے اس میں ذرائی ب راور کی کا دل آور ان کی میں ایک خلی ہے خار نا محکس کے اور کی دیمن اسلام کا راحل میں زیر داری ہے اور ایک دیمن اسلام کا خواسلام سے خارج بھی کر سکتی ہے اور ایک دیمن اسلام کا فر کو اسلامی مراور کی کا دل اور ان اور میں دونوں خطر ہے ملت کے لئے بڑے عظیم اور ان ک

نوٹ: اس سے آ کے دصول الا فکار الی اصول الا کفار'' کا خلاصہ تھا۔ اے حذف کر دیا ب۔ متذکر ہبالا رسالہ کمل اس جلد میں شامل اشاعت ہے۔ مرتب !

سالاندرد قادمانيت كورس عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے زیر اہتمام ہر سال ۵ شعبان ے ۲۸ شعبان تک مدرسہ ختم نبوت مسلم کالونی چناب نگر ضلع جمَّك مِن "رد قاديانيت وعيسائيت كورس" ہوتا ہے۔ جس میں ملک تھر کے نامور علماء کرام ومناظرین ليكجرز ديت بي- علاء 'خطباء اور تمام طبقه حيات س تعلق ر کھنے والے اس میں داخلہ لے سکتے ہیں۔ تعلیم کم از کم درجہ رابعہ یا میٹرک پاس ہونا ضروری ہے ..... رہائش خوراک 'کتب ودیگر ضروریات کااہتمام مجلس کرتی ہے۔ دابطہ کے لئے (مولاما)عزيزالرحمٰن جالند هري ناظم اعلى : عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت حضورى باغ رود ملتان اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں

http://www.amtkn.org

البيان الرفيع (بیان درمقدمه بهاول پور) حضرت مولا نامفتي محدشفيع ديوبندئ

بسر الله الرحمن الرحيم!

تعارف

حامد أو مصلياً! عالم نبيل فاضل جليل مولانا مفتى محد شفع صاحب سابق مفتى دار العلوم ديو بند بهت بلند پايد فاضل سف - مدتوں تک دار العلوم ديو بند ميں مفتى كے عہدہ جليلہ پر فائز رہے ہيں \_فنڌ مرزائيد كى تر ديد ميں آپ كى بہت ى مصنفات ميں \_گرختم نبوت تين حصوں ميں ايك لا جواب تصنيف ہے - آپ كاييان 11/ اگست ١٩٣٢، كو دستركت بح صاحب بہاد لپوركى عدالت ميں بوا - يان ك برتح من مونى - شروئ بواادر گيارہ بح محتار مد عاعليہ نے جرح كى جو ١٢/ اگست كوا بح ختم ہوئى - مفتى صاحب نے محتار مد عاعليہ نے جرح كى جو ١٢/ اگست كوا بح ختم ہوئى - مفتى صاحب نے محتار مد عاعليہ نے جرح كى جو ١٢/ اگست كوا بح ختم ہوئى - مفتى ماحب نے محتار مد عاعليہ کے جرح كى جو ١٢/ اگست كوا بح ختم ہوئى - مفتى ماحب نے موتار مد عاعليہ كے حرح كى مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو ماحب نے محتار مد عاعليہ كے جرح كى مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو ماحب نے محتار مد عاعليہ كے جرح كے مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو ماحب نے محتار مد عاعليہ كے جرح كے مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو ماحب نے محتار مد عاعليہ كے جرح كے مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو ماحب نے محتار مد عاعليہ كے جرح كے مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو ماحب نے محتار مد عاعليہ كے جرح كے مسكت جو اب ديتے اور مرزائيت كے لفرو عليہ كاخر يند ہے - اس كا محيد كے اردازہ پر من سے مع مسليا ہے - اس اس محدو مع ميں مار كے رہوں كى طرح واضى كرديا - مفتى صاحب كاميہ يوں محرف مع مير مار ہے كى معادت حاصل كرر ہے ہيں ۔ مرت ا

بسم الله الرحمن الرحيم!

منكرختم نبوت بالاجماع كافر دمرتد ب

1.4

میں بیو عرض کرنا جاہتا ہوں کہ نہ صرف میر نزدیک بلکہ تمام علائے امت کے مزدیک بیہ متفقہ مسلد ہے کہ جو محض نجی کر پہ منطق کے بعد کمی قتم کی نبوت کا دعویٰ کرے یا ختم نبوت کا انکار کرے وہ کافر دمر تد ہے ادرا سکا نکاح کمی مسلمان عورت سے جائز نہیں۔ اگر نکاح کے بعد بیوعقا کہ اختیار کرے تو نکاح فنخ ہوجاتا ہے ادر بغیر حکم قاضی ادر بلاعدت اے دوسرا نکاح کرنے کا ہوں ۔ کہ کس وقت ایک مسلمان کو کن افعال یا اتو ال کی بناء پر کا فرکبا جا سکتا ہے۔ بیہ بات مسلمان محول کے بعد ہے کہ خدائے تعالی یا اس کے رسول کا انکار کفر ہے۔ لیکن بیات ذراتو ضبح طلب ہے کہ رسول کے یں سب ے پہلے ایک آیت پی کرتا ہوں۔ قرآن تریف میں ارتاد ہے: ' فی لا وربك لا يــق مـنــون حـتــى يـحكَموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوافى انفسهم حرجا ممّا قضيت و يسلّموا تسليما ، نساء ٢٠ ''

120

ال آیت میں صراحظ بیان کیا گیا ہے کہ وہ محفق برگز مومن نہیں ہو سکتا ہو استخصر تعلیق کواپنی تمام معاملات میں حکم نہ بنائے اور آپ یکی بنی کی فیصل کو محند ے دل ہے تبول نہ کرے۔ ال آیت کی تفصیل میں حضرت امام جعفر صادق فرماتے ہیں کہ: '' لو ان قدوما عبد دو الله تعالى و اقامو الصلوقة و اتو الزکوقة و صامور مضان و حجوا البیت ثم قد الو الشئى ضعه رسول الله میں ثن الاضع خلاف ماضع او و جد وافى انفسهم حرجاً لکا نوا مشر کین . ''

جس کا مطلب یہ ہے کہ اگرکوئی قوم یا جماعت خدا کی عبادت کرے۔نماز پڑ ھے' زکلو ۃ دے ردزے رکھے اور سارے اسلامی کام ادا کرے۔لیکن آخضرت پیلیٹی کے کسی فغل پر حرف گیری کرے دہشرک ہے۔ او صلالاتہ سرچک ہے۔

خداادرر وليشتج تحظم كاانكار كفرب

اس بناء پر تمام علمائے امت کا اتفاق ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول کاانکارکفرہے۔ای طرح اس کے کسی ایک حکم کا نہ ماننا بھی کفرہے۔ ابلیس کا کفرا **اکارحکم کی وجہ سے** ہے

سب سے پہلا کا فرابلیس مانا جاتا ہے۔وہ اسی تم کا منکر ہے۔وہ خدا کا منکر نبیں صرف خدا کے ایک حکم نہ ماننے گی دجہ سے کا فر مانا گیا ہے۔ اس لئے میں اس کے متعلق چند علاء ک عبار تیں پیش کرتا ہوں:

اسسییی شرح مقاصد (بحث سابع فی حکم مخالف الحق طی ً من اهل القبلة) لیس بکافر مالم یخالف ماهومن ضروریات الدین ''ا*س کے بعدای* کتاب ٹس ب:''فلا نیزاع فی کون اهل القبلة المو اظب طول العمر علی الطاعات باعتقاد سفى الحشو ونفى العلم بالجزيات اونحوذالك كذالك بصدور شيئ من موجبات الكفر عنه "اس عبارت كامطلب بكراس مي كى كو اختلاف نبيس كما بل قبله ميس بح و محض سارى عمر مداومت كرف والا مو جب وه قدم عالم كا قال موجات يا حشر كا الكاركر بيا اس كامثال كاتوده كافر بيا ابيا بى كونى اور علم موجبات كفر بي من ساس سصادر بو .

ابل قبله كالمعنى

حصرت طاعلى قارى تحرير رتي ين "اعلم ان المراد باهل القبلة الذين اتفقواعلى ماهو من ضروريات الدين كحدوث العالم وحشر الاجسادو علم الله بالكليات والجزئيات وما اشبه ذالك من المسائل فمن واظب طول عمره على الطاعات والعبادات مع اعتقاد قدم العالم ونفى الحشر ونفى علمه سبحانه با لجزيات ولا يكون من اهل القبلة وان المراد بعدم تكفير احد من اهل القبلة عند اهل السنة انه لايكفر مالم يوجد شئى من امارات الكفر وعلاماته ولم يصدر عنه شئى من موجباته مشرح فقه اكبر ص ١٨٩

يعنى ابل قبله (جن كى تغير نيس كى جاتى ) = د واوگ مراد بي - جوشر دريات دين پر متفق بول - تو جو محض سارى طاعات وعبادات پر مدادمت كر - مكر قدم عالم اورنى حشر كا قائل بو - د وابل قبلة نيس ب اورابل قبله كى تغير نه كر ن كا مطلب يه ب كه جب تك كو كى چيز علامات كفر ميس - اس مين نه پا كى جائ - اس دقت تك اس كى تغير نه كى جائ - علام مشاى در المختار جلد اول ص ١٤ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ باب الا مامة مين ب: ' لا خلاف فى كفر المخالف فى حسر و ريات الاسلام من حدوث العالم و حشر الا جساد و نفى العلم با الجزئيات و ان كان من اهل القبلة المواظب طول عمره على الطاعات كمافى شرح التحرير ''

یعنی امت میں کسی کواس میں اختلاف نہیں کہ جو مخص ضرور مات اسلام کا مخالف ہو۔ وہ کا فرب۔ اگر چہ اہل قبلہ ہے ہواور ساری عمر عبادات پر مداومت کرے۔ یہی مضمون بخرالرائق۔ شرح کنز باب المرتدین اور غامیة تحقیق شرح حسامی اور کشف الاصول میں ہے۔ نبراس میں علائے محققين كي تحقيق ال طري<sup>نقل</sup> فرماني ب: 'أهمل المقبسلة في اصطلاح المتكلمين من يحدق بضروريات الدين أي الأمور اللتي علم ثبوتها في الشرع واشتهر · النبر أس شرح شرح العقائد ص٣٤٣ ''

<sup>۷</sup> یعنی متکلمین کی اصطلاح میں اہل قبلہ وہ شخص ہے جوتما مضروریات دین کی تصدیق کرے یعنی دہ امور جن کا ثبوت شریعت میں معلوم و مشبور ہے۔'' جو شخص ضروریات دین میں کسی چیز کا انکار کرے ۔وہ اہل قبلہ میں سے نہیں ۔اگر چہ اطاعات میں انتہائی کوشش کرنے والا ہو۔ایسے بی وہ شخص جو کسی ایسے کا م کا مرتکب ہو۔ تکذیب رسول کی علامت ہے۔ جیسے تو ہین کسی امر شرعی کی یا کسی امر شرعی کا استہزاء کرنا ۔

یبال تک کہ علاۓ محققین کی چند شبادت اس بات پر پیش کی ہیں کہ جیسا کہ استخضرت یک کا انکار کفر ہے۔ای طرح آپ یک کی حکام میں ہے کی ایک قطعی عظم کا انکار بھی گفر ہے قطعی الثبوت سے میرا مطلب دو تحکم ہے جواسلام میں ایسام مشہور ومعروف ہے کہ امت قرون اولی سے لے کرآ ن تک ایساہی سمجھتی چلی آئی ہے۔ قطعی الثبوت اور ضرور میات دین میں فرق

تطعی الثبوت اور ضروریات دین میں اتنا فرق ہے کہ ضرور یات دین ان کو کہا جاتا ہے۔ جن کا ثبوت تو اتر کو پینچ کر ایسا ہی واضح ہو گیا ہو کہ تمام امت اسے ہمیشہ ایسا ہی جانتی رہی ہو قطعی الثبوت و وچیز ہے جس کا ثبوت آنحضرت علیہ الصلوٰ ۃ والسلام ہے علمی قو اعد کی بنا پر قطعی ہو۔ خواہ امت کا کو گی فردا ہے نہ جانتا ہو۔ اس لئے قطعی الثبوت کے انکار کو اس وقت کفر کہا جائے گا۔ جبکہ اس کی تبلیخ اس کو کرد کی جائے مضرور یات دین کا منگر مطلق کا فر ہے۔ اس میں تبلیخ کرنے کی ضرورت نہیں ۔ یہ بات جو میں نے علماء کی تحقیق سے پیش کی ہے۔ خود مرزا قادیا نی اور اس کے تب چین کی کہایوں میں موجود ہے۔ مرزا قادیا نی لکھتا ہے:

'' کیونکہ کافر کالفظ مومن کے مقابلے پر ہے اور کفر دوقتم ہے۔ ایک بیکفر کہ ایک شخص اسلام سے ہی انکار کرتا ہے اور آنخضرت کیلیٹھ کوخدا کارسول نہیں مانتا۔ دوسرا بیکفر کہ مثلاً وہ میچ موعود کونہیں مانتااور اس کو باوجودا تمام حجت کے جھوٹا جانتا ہے۔ جس کے ماننے اور سچا جاننے کے بارے میں خدااور رسول نے تاکید کی ہے۔اور پہلے نہیوں کی کمابوں میں بھی تاکید پائی جاتی ہے 121

۔ پټ اس لیے گدوہ خدا اور رسول کے فرمان کا متکر ہے۔ کافر ہے۔ اگرغورے دیکھا جائے تویہ دوقتم کے گفرایک ہی قسم میں داخل میں۔'' اورا حی کتاب میں نگھتا ہے: ''علاو داس کے جو مجھنیس مانتا۔ وہ خدا اور رسول کوئییں مانتا۔''

( حقيقت الوى س ١٦٣ خزائن ب ٢٢ س ١٦٨) فيز مسر محموعلى ايم ال لا جورى التي تغيير بيان القرآن ص ٢ ٢٥ ميل آيت كريمد: "ان الدذين يحفرون با لله ورسله ويريدون ان يفر قوابين الله ورسله "ت تحت مي لكهتاب كر: "الله اوراس كرسولول مي تفريق مر مرف يم ادتيس كدالله كومان ليا اور ارسولول كا الكار كرديا - يجي براجم بي بلكه يوجى كربعض رسولول كو مان ليا دور بعض كا الكار كرديا - يجيم تما مابل كتاب كى حالت باورياس لي كدالله كسى رسول كا الكار كويا الله بى كا الكارب "

نيز (مرزا قاديانى نكساب كر) واشهد انا نتمسك بكتاب الله القران ونتبع اقوال رسول الله منبع الحق والعرفان ونقبل ما انعقد عليه الا جماع بذلك الزمان لا نزيد عليها ولا ننقص منها وعليها نحى وعليها نموت ومن زاد على هذه الشريعة مثقال ذرة اونقص منها اوكفر بعقيدة اجما عية فعليه لعنته الله والملتكة والناس اجمعين . " (انجام أقرص ممانزات تاس مار) د تواور رمول كراتوال كالوال كالوال كالوال ك

ابتاع کرتے ہیں بوحق اور معرفت کا چشہ ہے اور ہم ان چیزوں کو قبول کرتے ہیں۔ جس پر اس زمانہ میں اجماع منعقد ہوا۔ نداس پر زیادتی کرتے ہیں اور نہ کی ای پر زند ور ہیں گے اور ای پر مریں گے جو شخص مقدار ایک شوشہ کے زیادتی کرے یا کی کرے۔ اس پر اللہ کی لعنت نلائکہ کی احت نتمام آدمیوں کی لعنت نیہ میر اعقید ہے۔ ب

ان عبارتوں سے بیہ بات داختے ہوگی کہ علامے اسلام کے نز دیک متفقہ طور پر خود مرزا قادیانی کے نز دیک جس طرح رسول کا انکار کفر ہے ۔ای طرح اسلام کے کسی اجماعی عقید ہیا ضروریات دین میں نے کسی چیز کا انکار بھی کفر ہے۔ مرزافي بهت مضروريات دين كاانكاركياب

اس کے بعد میں یہ پیش کرنا چاہتا ہوں کہ مرزا قادیانی نے ضروریات دین میں سے بہت سی چیزوں کا انکار کیااور اس بناء پر وہ با جماع امت کا فرومر تد ہیں ۔اس وقت ان ضروریات دین سے پہلی چیز ختم نبوت کا انکار ہےاور نبوت کا دعویٰ اور وحی اور شریعت مستقلہ کا دعویٰ ہے۔ نبوت کے دعویٰ کا خود مد عا علیہ کوا پنے بیان میں اقرار ہے۔اس لیے کسی حوالہ کی ضرور یہ نہیں ۔

وحی اور شریعت مستقلہ کے دعویٰ کے شوت میں مرز ا قادیانی کے اقوال ذیل پیش کرتا ہوں کہ:''سچا خداد ہی ہے کہ جس نے قادیان میں اپتارسول بھیجا۔''

(دافع ابلاص ۱۱ نفر ائن ج ۱۸ ص ۳۳۱) یبی مضمون اورد تویٰ:'' اور ہرگزمکن نہیں کہ کوئی کھخص جھوٹا ہو کرادر خدا پر افتر اء کرکے

آنخضرت کے زمانہ نبوت کے موافق لیتنی ۲۲ برس تک مہلت پا سکے حضرور بلاک ہوگا۔'' (اربعین جز بہم ۵ فرائن ج ۱۷ س۲۳۷)

ایک اور جگہ ککھا ہے کہ:'' حق یہ ہے کہ خداد ند تعالٰی کی وہ پاک دحی جو جھھ پر نا زل ہوتی ہے۔اس میں ایسے الفاظ رسول اور مرسل اور نبی کے موجود ہیں۔ نہ ایک دفعہ بلکہ صد ہاد فعہ (اس یہ سالہ میں ایسے الفاظ رسول اور مرسل اور نبی کے موجود ہیں۔ نہ ایک دفعہ بلکہ صد ہاد

کاو پرالفاظ بید میں ) کد چندروز ہوئے کدایک مخالف کی طرف سے میداعتر اض پیش ہوا۔'' (ایک خلطی کا از الدص انخزائن ج ۸۱ص ۲۰۹)

''ای طرح اوائل میں میرابھی عقیدہ تھا کہ جھوکو یہ ابن مریم سے کیا نسبت ہے۔ دہ 'بی ہےاورخدا کے بزرگ مقربین سے ہےاورا گرکوئی امر میری فضیلت کی نسبت خلا ہر ہوتا تو میں اس کو جزئی فضیلت قرار دیتا تھا۔ گمر بعد میں جوخدا تعالیٰ کی وحی کی بارش کی طرح میرے پر نازل

ہوئی ۔اس نے مجھے اس عشید ہ پر قائم ندر ہے دیا ادر صرت کے طور پر بنی کا خطاب مجھے دیا گیانے'' (حقیقت الومی ۱۳۹۰'خزائن نی ۲۲ ص ۱۵۳'۱۵۳)

"اب ظاہر ہے کہ ان الہامات میں میری نسبت باربار بیان کیا گیا ہے کہ سی خدا کا فرستادہ اور خدا کا مامور خدا کا مین اور خدا کی طرف آیا ہے جوجو پچھ کہتا ہے۔ اس پر ایمان لا وَ اور اس کا دشمن جہنمی ہے۔'

علامة فحاجى شرح شفاء مين لكفة مين: " قسال ابس السقياسم فيمن تنباء انه كا المرتد سواءكان دعاذلك الى متابعة نبوته سراكان اوجهر اكمسيلمة لعنة الله تعالى وقبال ابن الفرج هواي من زعم انه نبى يوحى اليه كا المرتد في احكامه لا نه قد كفر بكتاب الله لانه كذبه تُنْزَلَّمْ في قوله انه خاتم النبيين ولا نبى بعده مع الفرية على الله ، نسيم الرياض ج ٢ ص ٣٩٣ "" إي بى ابن قاسم نے اس تحص کے متعلق کہا ہے کہ دعویٰ نبوت کرے اور کیے کہ بچھ پروتی نبوت آتی ہے اور ابن قاسم مدعی نبوت کے بارہ میں فرماتے ہیں کہ دہشل مرتد کے ہے۔خواہ لوگوں کواپنے اتباع کی دعوت دے یا نہ دے۔اور پھر یہ دعویٰ نفیہ ہویا علانیہ جیے مسلیمہ کذاب۔ادر ابن الفرج فرماتے ہیں جو محف سیہ کہے کہ میں نبی ہوں اور جھ پر دحی آتی ہے۔ دومش مرتد کے ہے۔ اس لئے کہ اس نے قرآن سے کفر کیا۔ آخضرت علیقہ کو اس قول میں جعلا دیا کہ آپ علیقہ خاتم النبیین ہیں اور آ پی بیٹنے کے بعد کوئی نی نہیں اور اس نے اپنے اللہ پر افتر ا بھی باندھا کہ اس ف مجھ بی بنایا ہے۔"

تيره سوسال كااسلامي اجماعي عقيده اس کے بعدامت محمد بیکا ساڑھے تیرہ سو برس کا عقید ہ اس بارے میں پیش کرتا ہوں کہ جو تحفص دحی اور نبوت کا دعویٰ کرے یا اختصرت کا بیٹ کے بعد کسی نبی کا آنایا کسی کو نبوت دیا جانا تجویز کرے۔اس کے متعلق علمائے امت کی کیارائے ہےاور آئمہ امت نے کیافر مایا؟۔

''ای طرح میں اتکی اس یا ک وہی پرالی ہی ' یمان لاتا ہوں ۔جیسا کہ ان تمام خدا کی وحيول پرايمان لاتا ہوں جو جھے پہلے ہو چکی ہیں۔'' ( "متبقة الوح مں ٥٠ انرزائن ب٢٢ مر ١٥٨) مرزا قادیانی کے اقوال اس بارہ میں اگر جمع کئے جادیں توادر بھی بہت ہے میں لیکن ان سے بفتر رضر ورت بیہ بات معلوم ہوگنی کہ مرزا قادیانی وحی اور رسالت کامد کی ہے اور اپنی وحی کو بالکل قرآن کے برابر مجھتا ہے۔اوراس کے مظرکوجہنمی کہتا ہے۔

ادرقر آن مجید برتو کیا مجھ سے تو قع ہو تکتی ہے کہ میں ان کے ظلیات بلکہ موضوعات کے ذخیر ہ کوئن

كرايخ يقينات كوچور دون كايز

اور مرزا قادیانی لکھتا ہے کہ:'' مجھوایتی وہی پراہیا ہی ایمان ہے۔ جیسے تو اور انجیل

(اربعين نمريه ص ١٩ خزائن ج ١٢ ص ٢٥٣)

غليبه السلام أن في زمنه كمسيلمة الكذاب والأسود العنسى أوادعي النبوة

احد بعده فانه خاتم النبيين بنص القرآن والحديث فهذا تكذيب لله ورسوله عليه السلام · نسيم الرياض ج ٤ ص ٢ · • "يين بم اي بي المخف كويمى کافر کہتے میں جوہارے نجائی کے ساتھ نبوت کا دعویٰ کرے یعنی آ سائی کے زمانے میں جیے سیلمہ کذاب اور اسود عنی نے کمایا آ ب تلکی کے بعد کرے اس لئے کہ آ ب تلکی خاتم اا نبیاء میں بنص قرآن دحدیث ۔ پس دعویٰ اللہ ادراس کے رسول کی تکذیب ہے۔

يَرْ بِ: 'اذالم يعرف ان محمداً تشرق آخر الانبياء فليس بمسلم لا نه من ضروريات الدين الاشباه والنظائر كتاب السير ص٢٠٢ ''''يعني جب كوئي محف بدند جانے کہ آنخضرت تالیہ تمام نبیوں کے آخری میں ۔ کافر ہے۔ کیونکہ آپ کا آخری نبی ہوناضروریات دین میں ہے ہے'۔

نیز فقد خفی کی مشبور کتاب البحر الرائق ص ۲۱ ج ۵ میں ب که: "اگر کوئی کلمه شک کے ساتھ یہ کیے کہ اگرا نہیں ، کا فرمان سیچ اور پچ ہوتو وہ کا فر ہو جاتا ہے۔ ای طرح اگر یہ کیے کہ میں اللہ كارسول بون

نيز فآدى عالمكيريص ٢٦٣ ق٢ عيل ب: "أذالم يعرف إن محمد اعليه السلام آخر الآنبياء "يعنى أكركوني آدمى يعتيد وندر كم كما تخضرت يتبينة آخرى في بي توده مسلمان نہیں ادرا گر کیے کہ میں رسول ہوں یا فاری میں کے کہ من پیغمبرم اور مرادیہ ہو کہ میں پیغام پہنچاتا ہوں۔ تب بھی کافر ہوجاتا ہے۔ جس کا منشابہ ہے کہ ایسے الفاظ ہوں۔ جودعویٰ نبوت کے موہم ہوں۔ و وبھی کفرے۔

علامه ابن جرمكي اين فاوي مين لكھتے ميں: 'من اعتقد وحيا بعد محمد علين " ف قد كفر با جماع المسلمين "ليني جوم الخضرت يناي كجدوى كاعتقادر محددوبا جماع تلمين كافر ب\_

حفزت ملاعلى قادئٌ نثرت فقدا كبرص٢٠٢ يل تجريفه ماتع بين: " ودعدوى السنبسوة بعد نبیدا کفر بالا جماع " انخضرت الله کے بعد دعویٰ نبوت کرنایا جماع کفرے۔ علامه سيدمحود آلوی مفتی بغدادا ين تفسير ك ش ٦٥ ق ٤ م م لکھتے ہيں ?' و ك و ف ٩

اى طرح شرح شفاع ب : "كذلك تكفر من ادعى نبوة احد مع نبينا

عليه الصلوة والسلام خاتم الذبيين من مانطقت .....الن " "يعنى اتخضرت تلايش كا آخرى نبى بوناان مسائل ميں ہے مجن پرتمام آسانى كما بيں ناطق بيں مين كوحديث نبويد نے نہايت وضاحت كے ساتھ بيان كرديا ہے مجس پرامت نے اجماع كيا ہے ماس لئے اس كے خلاف كامد كى كافر سجھا جائے گا ماكركونى اصراركرے گاتوقتل كيا جادے گا۔ "

حافظ ابن حزم اپنی کتاب السلل والسنحل ص ٢٦٩ ج ٢ باب الكلام فيمن يكف ولا يكف مي لكت بين : 'وكذلك من قال مسالخ ' اورايابى جومحض ير كبر آخضرت ينتي حكم يعد سوائر عينى ابن مريم كه اوركوئى فبى بو كوئى محض بعى اس ك كافر بوني ميں اختلاف بيں كرسكتا - كيونكدان امور برضح اورتطى جت قائم ہو چكى ج - "

فرماتے میں کہ: ''ادعت ایضا سبراطا درجینا کی عسیله الطالبین کہ بہن سوم سریل فرماتے میں کہ: ''ادعت ایضا .....النج ''روافض نے ریجھی دعویٰ کیا ہے کہ حضرت علیٰ نبی میں۔ خداان کولعنت کرے اوراس کے فرشتے بھی اوراس کی تمام مخلوق دن قیامت تک اور جلا دے۔ان کے میتوں کو ۔ کیونکہ انہوں نے اس بارہ میں غلوت کا م لیا ہے اور اسلام کوچھوڑ دیا ہے۔ پس ہم اللہ سے پنا ومانگتے ہیں۔ای محض سے جس نے بیقول کیا ہے۔'

ان تمام حوالہ جات سے بیہ بات روز روٹن کَ طرح واضح ہوگی کہ امت محمد بیقرن اول سے لے کر آج تک اس پر شغق ہے کہ جو محض آخضرت بلیک کے بعد وحی یا نبوت کا دعویٰ کر یے یا ختم نبوت کا نکار کرے۔ وہ کا فراور مرتد ہے ۔اس کے بعد مرزا قادیانی کی عبارتیں اس کی تائید میں پیش کرتا ہوں:

"وساكمان لى ان ادعى السنبوة واخرج من الاسلام والحق بقوم كمافرين "(حمامة البشرى مو يزرائن بن يم ٢٩٧)" مجمعت ينبي بوسكما كه نبوت كادعوى كرول اوراسلام من تكل جاؤل اوركافرقوم كرساته مل جاؤل -"اس قول مصعلوم بولكيا كه يهل خود مرز اقادياني كاعقد ويقى بيد بإ-جوتمام امت كاعقيده فعام

مدعیان نبوت کےخلاف اسلامی درباروں کے فیصلے

اس کے بعد میں چندوہ فیصلے پیش کرنا چاہتا ہوں۔ جو مدعیان نبوت کے بارہ میں اسلامی درباروں ت صادر :وئے ۔ اسلام میں سب سے پہلا مدعی مسیلمہ کذاب اور پھر اسود عنسی یں ۔ اسود عنسی کو وبال حضور باللغ سے عکم ۔ قتل کر دیا گیا اور کی نے نہ پو چھا کو تیری نبوت کے کیا دلاکل ہیں اور تیر ے صدق کا معیار کیا ہے۔ آ مخضرت کالغ کی جد مسلمہ کذاب پر با جماع صحابہ جہاد کیا گیا اور آخرا ۔ قتل کیا گیا ۔ وہ سب سے سپالا اجماع جو اسلام میں منعقد ہوا۔ وہ مسلمہ کے جہاد پر تفا۔ جس میں کمی نے سید بحث نہ ذالی کہ مسلمہ اپنی نبوت کے لئے کیادلاکل اور کیا معجزات دکھتا ہے۔ بلکہ اس بناء پر اس پر جہاد کیا گیا۔ اس کے بعد دعور نبوت سرے سے کذب وافتر اء مان لیا گیا۔ اس لئے با جماع صحابہ ہو اس پر جہاد کیا گیا۔ اس کے بعد دعور نہ صد یق اکبر کے عہد میں طبحہ نا می ایک شخص نے دعویٰ نبوت

آئمہ کے ان اقوال سے بیہ بات ثابت اور داختے ہوگی کہ بیہ جو پچھ ختم نبوت کا عقیدہ پیش کیا گیا ہے۔ وہ قر آن مجید کی آیت:'' ولکن رسول الله و خاتم النبیدن' 'کاصر ت علم ہے اور بیم یواضح ہوگیا کہ اس آیت کا مطلب سوائے اس کے اور نہیں ہوسکتا جو سحابہ نے اور تابعینؓ نے با جماع بیان کیا ہے کہ آخضرت تابیک کے بعد کی قتم کی نبوت کا دعویٰ جائز نہیں۔ تغییر این کثر ص ۹ حجلد ۱۸ یت خدات م الند بیدن کی تغییر میں ب: "فهذه الایة مص فسی انساد لا نبلی بعده اللغ "لینی یہ آیت اس بات میں نص صریح کے کہ تپ یک تک کے بعد کوئی نبی میں سرسکتا تو رسول بطریق اولی نبیں ہوگا۔ کیونکہ ہر رسول کا نبی ہونا ضروری ہے۔ اور تکس ضروری نبیس راسی پر رسول اللہ تک کی اور اور دین متواتر ہوار دیو کی ہیں ۔ جس کو سحا یہ کرامؓ کی ایک بڑی جماعت نے آپ تک کی کیا ہے۔

حدیث شریف یم ب: "لا تسقوم الساعة حتى تبعث دجالون كذالون كلهم يىز عم ان بن نبى وانا خاتم النبيين لا نبى بعدى " يحى قيامت اس وقت تك نبيس بوگ - جب تك بهت ب دجال اور مجو ثرك ندا نما يج جا كي - جن مي برايك بيكهتا بوگا كه يم في بول - طلائكه يم خاتم أنبيين بول اور مير ب يعد كوئى في بو في والانبيس -( أبود اؤدج ۲ ص ۲۲ اكتساب الفتين ترمذى ج ۲ ص ٤٥ باب لا تقوم الساعة حتى يخرج كذابون )

دوسری حدیث میں ہے: ''مشلی و مشل الا نبیاء من قبلی ..... الغ ''لینی میر اور پہلے انہیاء کی مثال ایس ہے۔ جیسے کس نے گھر بنایا ہوا در آرامتہ و بیراستہ کیا ہو ۔ گرا یک اینٹ کی جگہ چھوڑ دی ہوا در اس کے آس پاس لوگ چکر لگاتے ہوں اور خوش ہوتے ہوں اور بیہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

کتے ہوں کہ بدایک اینٹ کیوں ندرکھی گئی تا کرتق کمل ہوجاتی ۔ وہ آخری اینٹ میں ہوں اور میں (بخارى ج ١ ص ١ • • باب خاتم النبيين) ہی خاتم انبین ہوں۔ تيرى حديث:" فيضلت على الانبياء ..... الغ "يعنى مجهجتمام بنمياء يرجه چزوں میں فضیلت دی گنی ہے۔ چھٹی ہیہ ہے کہ میرے ساتھ تمام انبیاء کوختم کردیا گیا ہے۔ (مسلمج ١ ص ١٩٩ كتاب المساجد ومواضع الصلواة) چوگى حديث: ' انسا اخىرالانبيساء وانتم اخرالا مم ..... الغ ''مِن انجياءكا آخرى بوں اورتم تمام امتوں کے آخرى بو (ابن ماجه ص٢٩٧ باب فتنة الد جال وخروج عيسى بن مريم )

یہاں تک میرے بیان کا ایک جز دحتم ہوا کہ ضروریات دین کا نکار با جماع امت گفر ے \_اورختم نبوت کا عقیدہ ادر ای طرح مدعی نبوۃ کا مرتد ہو نابھی ضروریات دین میں ہے ب\_مرزا قادیانی نے ان تمام ضروریات دین کا تھلےطور پرا نکار کردیا ہے۔ لہٰذادہ باجماع امت كافردم تدين-

توبين انبياء عيبهم

اس کے بعد دوسری چز تو جن انبیاء علیم السلام ب-انبیاء پر ایمان لانا اور ان کی بالتخصيص واستثناءتو قيركرنا اور تعظيم كرمنا قرآن اورحديث كاكحلا جوا فيصله اوراجماعي مستله ب-اس ے بارے میں قرآن شریف کا ارشاد ب: "ان الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون ان يفر قدوابيين الله ورسله ، نساء ١٥٠ "اس آيت معلوم بواكتمام المياء يربل اشتناءایمان لاناضروری ب-

مرزا قادیانی نے اپنی متعدد کتابوں میں متعدد مواقع پر انبیاء کی تو ہین کی ہے۔خاص کر حضرت عیسی الطنا کی اس قدر اہانت اس کی کتابوں میں صراحنا موجود ہے کہ ایک بھلا آ دمی بھی دوسرے آ دمی کونہیں کہ سکتا ۔ مرزا قادیانی لکھتا ہے کہ:''لیکن سیح کی راستیازی اپنے زمانہ میں دوسرے راستبازوں سے بڑھ کر ثابت نہیں ہوتی ۔ بلکہ یجی الظفان نبی کواس پر ایک فضیلت ب ۔ کیونکہ وہ شراب نہیں بیتا تھااور مجھی نہیں سنا گیا کہ کسی فاحشہ عورت نے آکراین کمائی کے مال سے اس کے سر پرعطر ملا تھایا ہاتھوں اور اپنے سر کے بالوں سے اس کے بدن کوچھوا تھایا کوئی بے تعلق

جوان عورت اس کی خدمت کرتی تھی۔ای دجہ سے خدا تعالیٰ نے قر آن میں یچیٰ کا نام حصور رکھا گرمیسے کا بیام نہ رکھا۔ کیونکہا یے قصےاس نام کے رکھنے سے مانع متھے۔''

(دافع البلاء ص ، فرائن ن ٨ اص ٢٢٠ حاشه) اس عبارت نے یہ بات بھی صاف کردی ہے کہ اس میں جو پکھ حضرت سیج کے متعلق کہا گیا ہے۔وہ مرزا قادیانی کا اپنا عقیدہ ہے جس کو بحوالد قرآن بیان کرتے ہیں۔وہ کسی عیسائی وغیر ہ کا قول نقل نہیں کرتے ۔ای طرح اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ:'' پس اس نادان اسرائیلی نے (صميمدانجام أتحقم ص من خرائن ج ااص ٢٨٨) ان معمولى باتوں كا پيشكونى كيوں نام ركھا۔'' اس کتاب کے حاشیہ پر لکھتے ہیں کہ:''ہاں آپ کو گالیاں دینے اور بدزبانی کی اکثر عادت تھی۔ مگرمیر بزدیک آپ کی بد حرکات جائے افسون نہیں۔ کیونکد آپ تو گالیاں دیتے تصادر یہودی ہاتھ ہے کسر نکال لیا کرتے تھے۔ ریجھی یا دربے کہ آپ کو کی قد رجموٹ بولنے ک (ضمیمانجام بحقم ص۵ فزائن ج۱۱ص ۲۸۹ حاشیه ) بجى عادت كى ... صمیمہ انجام آتھم میں ہے کہ:''اور آپ کا خاندان بھی نہایت پاک اور مطہر ہے۔ تین دادایاں اور نانیاں آپ کی زنا کارادر کمبی عور تیں تھیں۔جن کے خون ہے آپ کا وجود ظہوریڈ پر ہوا۔''ای صفحہ پر ہے کہ:'' آپ کا کنجریوں سے میلان اور صحبت بھی شاید ای وجہ ہے ہو کہ جد ب مناسبت درمیان ب-'ای صفحہ پر ہے کہ:''سبجھنے دالے سجھ لیس کدابیاانسان کس چلن کا آ دمی ہو (ضميمانجام أتقم ص يخترا أن ج ااص ٢٩١ حاشيه) "-cit مرزا قادیانی فے ضیمدانجام انتقم میں بدگالیاں بیوع کانام لے کر کہی ہیں اور خودلکھتا ب كد: " ابن مريم جس كوعيسى اور يسوع بحى كتب بي " (توضيح الرام ص "خزائن ج مع ما ٥) اس طرح مرزا قادیانی این کتاب میں لکھتا ہے کہ:''اور مفتری ہے۔وہ څخص جو جھے کہتا ہے کہ میں سے

سر سر الاراماديان في لماب يك مصالح كه " اور سرى ہے۔وہ مس جو بط البتا ہے كه يں سے ابن مريم كى عزت نبيس كرتا۔ بلكه مسح تو مسح ميں تو اس كے چار بطائيوں كى بھى عزت كرتا جوں۔''(ستى نوح ص1انخزائن ج1ص1)اس كے حاشيہ پر لكھتا ہے كه:' ديسو ع مسح كے چار بطائى اور دو بہنيس تحسيس۔''

مرزا قادیانی کی ان عبارات سے بیہ بات بھی صاف ہوگئی کہ جس کو یہوع کہتے ہیں۔ وہی عیٹی ابن مریم ہے۔لہذا بیہ بات نا قابل النفات بے کہ مرزا قادیانی نے گالیاں یہوع کو دی ہیں نہ کہ میں کو نیز کشتی نوح کے حاشیہ پرخود مرزا قادیانی بجائے یہوع کے افظامیسی لکھر کر کہتے ہیں کہ:''یورپ کے لوگوں کوجس قدر شراب نے نقصان پہنچایا ہے اس کا سبب تو یہ تھا کہ تیسیٰ الظنیں ( تحتى نو حص ٢٥ 'خزائن ج٩ص المحاشيه ) شراب بماكرتے تھے۔'' ان عبارات ب مرزا قادیانی کا حضرت عیسی الظند کی تو بین کرنا اور مغلظات گالیاں دينا ثابت ہوگيا۔ توبين انبيا عليهم السلام بالاجماع كفرب اس کے بعد علمائے امت کا متفقہ فیصلہ اس بارہ میں پیش کرتا ہوں کہ جو محض خدا کے اسمی نبی کی ادنی توبین کرے ۔وہ با جماع امت کافر ہے۔ درمختار شامی ۳۵۶ سی ۱ المرتد میں ب: "والحافد بسب نبى من الا نبيا، " يحن و محص جوكى بى كو گالياں دين ك وجد ے کافر ہوگیا۔اسے قُل کیا جائے گا ادراس کی تو یہ قطعاً قبول نہ ہوگی ادر جو مخص اس کے کفر ادر عذاب مين شك كريده بحى كافرب یجی مضمون درمختار مین فصل جزید کے ساتھ نقل کیا ہے۔ فنادی بزازید میں بھی ہے کہ اگرا بے دل بھی کمی نجی کومبغوض رکھے۔اس کا بھی یہی حکم ہے۔ای طرح شامی ص ۲۳۷ ن ٣٠ باب الردّ ب: "قال ابن السخنون المالكي واجمع المسلمون ..... الدخ ''لينى ابن يخون ماكى فرمات بي كه: ' ثمّام مسلمانوں نے اجماع كيا ب كدرسول كو گالیاں دینے والا کافر ہے اور اس کا تحکم قتل ہے اور جو مخص اس کے کفر اور عذاب میں شک کرے وہ بھی کافر ہے۔'' یہی عبارت بعینہہ شفادغیرہ میں بھی موجود ہے۔ کتاب الخراج میں ب:"اى مسلم سبب ..... الى "يعنى جوسلمان الخضر تعلية كوكاليال دي آ ب يتلك كى تكذيب كرب يا آب يلك برعيب لكائ توده كافر بوكيا - اس كى مورت اس ب با ئندہوگئی

تحفد شرح منهاج باب المرتدين مي ب: "اوك دب ندبياً او رسولاً ""يعنى جو محص في يا رسول كى تكذيب كرب يا كى فخص كى نبوت كو مارت رسول كريم يلي حكم كي بعد جائز ركھ دو كافر ب-

امت کے اجماعی فیصلوں سے مرزا قادیانی کے لفراورار تد ادکی دوسری وجدل گنی۔ان وجود سے ثابت ہو گیا کہ مرزا قادیانی اوران کے تبعین بالا جماع کا فرومر تد ہیں۔

## IAA

مسلمان عورت كانكاح كافرمرد كحساته جائزتهين

اس کے بعد یہ معلوم ہونا جا ہے کہ کسی مسلمان عورت کا نکاح کسی کافر کے ساتھ بر تر کسی وقت جائز نہیں سمجھا گیا اور اگر بعد نکاح خاوند کفر اختیار کرے۔ اس کا نکاح ہمیشہ ضخ شار گیا گیا ہے: ''لا ھن حل لھم و لا ھم بحلون لھن (الممتحنة: ۱۰) ''یعنی مسلمان عور تیں کفار کے لئے حلال نہیں اور نہ کفار مر دمسلمان عور توں کیلئے حلال ہیں۔ قر آن کا یہ کھلا ہوا فیصد ہے اور خود مرز اقادیانی اور ان تتبعین بھی اس کے قائل ہیں۔

فآدی احمد یہ ص بے جلد میں '' تا کید کی جاتی ہے کہ کوئی احمد ی اپنی لڑکی غیر احمد ی کے نکاح میں نہ دے۔'' ای طرح مرز انحود نے لکھا ہے کہ:

<sup>د</sup> ایک اورسوال بھی ہے کہ غیر احمد کی کولڑ کی دینا جائز ہے یا نہیں۔ حضرت سی موعود نے اس احمد کی پر سخت ناراضگی کا اظہار کیا ہے۔ جوما پنی لڑ کی غیر احمد کی کودے۔ آپ سے ایک شخص نے بار بار پوچھا اور کٹی قسم کی مجبور یوں کو پیش کیا۔ لیکن آپ نے اس کو یہی قرمایا کہ لڑ کی کو بٹھا نے رکھو لیکن غیر احمد یوں کو نہ دو۔ آپ کی وفات کے بعد اس نے غیر احمد یوں کولڑ کی دیدی تو حضرت خلیفہ اول نے اس کو احمد یوں کی امامت سے بنا دیا اور جماعت سے خارج کر دیا اور اپنی خلافت کے چھ سالوں میں اس کی تو بہ تبول نہ گی ۔ باوجود کہ دو بار بارتو بہ کر تار ہا۔ اب میں نے اس کی تجی تو بہ دیکھ کر قبول کر لی ہے۔ میں اسے بیان کو اس پر ختم کرتا ہوں کہ با جماع امت بہ تصریح قر آن وحد یت کو کی

مسلمان عورت کسی تادیانی مذہب دالے کے نکاح میں نہیں رو یکتی۔اگرو وبعد نکاح کے ایسا مذہب اختیار کر لے تو شریا وہ نکاح فنخ ہوجائے گا۔ قضائے قاضی اورعدت کی ضرورت نہیں ۔



فتاوك جات ردقاديا نيت (ماخوذ از فتاویٰ دارالعلوم دیوبندج۲) حضرت مولا نامفتي محد شفيع ديوبندئ

بسم الله الرحس الرحيم !

تعارف

حضرت مولانا مفتی محمد شفیع و یو بندی طرصہ تک دارالعلوم یو بند کے دارالا فتا، کے صدر نشین رہے۔ آپ کے زمانہ افتاء میں دیو بند ے جو آپ کے فتادی جات جاری ہوئے۔ اے فقادی دارالعلوم دیو بند می جاد دوم میں ''اسداد السمفتدیدن '' کے نام ہے جع کر دیا گیا ہے۔ دارالا شاعت کرا چی سے بیشائع ہوئی۔ اس کے ۲۰ اصفحات میں۔ اس میں سے فتد قادیا نیت سے متعلق حضرت مولا نامفتی محمد شفیع صاحب کے متام فقادی جات کو 'احساب قادیا نیت '' کی اس جلد میں شائع کرنے کی سعادت حاصل کر دہے ہیں۔ فلہ حمد لله ا

ابل قبله كى تكفير نه كرف كامطلب

 يردايت الودادُ دكماب الجهاد (ن اص ۲۵۲ بساب المغذومع آئمة الجور) ش حضرت السَّ سے اس طرح مروى ب: "الكف عمن قال الا له الا الله ولا تكفره بذنب ولا تخرجه من الاسلام بعمل "

نیز بخاری (جاص۵۷باب فیضل استقبال القبلة) فی مخرص الس می روایت کیا ب:'' مرفوعامن شهد ان لا اله الا الله واستقبل قبلتنا وصلے صلا تناو اکل ذہبحتنا فهو المسلم ، ''

اہل قبلہ ہے مراد با اجماع امت وہ لوگ ہیں جو تمام ضروریات دین کو مانتے ہیں۔ نا کہ یقبلہ کی طرف نماز پڑھلیں ۔ چاہے ضروریات اسلامیہ کا انکار کرتے رہیں ۔

كما في شرح المقاصد الجلد الثاني من صفحه ٢٦٨ الي صفحه ٢٧٠ قـال المبحث السابع في حكم مخالف الحق من اهل القبلة ليس بكافر مالم يخالف ماهو من ضروريات الدين الى قوله والافلا نزاع في كفرا هل القبلة المواظب طول العمر على الطاعات باعتقاد قدم العالم ونفى الحشر ونفى العلم بالجزئيات وكذا بصدورشئي من موجبات الكفر ..... الخ ، وفي شرح الفقه الاكبر وان غلافيه حتى وجب اكفاره لايعتبر خلافه وفاقه أيضا الى قوله وإن صلح إلى القبلة وااعتقد نفسه مسلمالان الامة ليست عبارة عن المصلين الى القبلة بل عن المومنين ونحوه في الكشف البذدوي صفحه ٢٢٨ ج٦ (لاخلاف في كفره المخالف في ضروريات الاسلام وان كان من أهل القبلة المواظب طول عمره على الطاعات · (اكفار المحدين ص١١ مطبوعة ديو بند)وقبال الشامي إيضاً أهل القبلة في اصطلاح المتكلمين من يصدق بضروريات الدين اى الا مورالتي علم ثبو تهافى الشرع واشتهرومن انكر شيئامن الضروريات الاسلام كحدوث العالم وحشر الاجسادونفى العلم بالجزئيات وفرضية الصلوة والصوم لميكن من أهل القبلة ولو كان مجاهد أبا لطاعات إلى قوله و معنى عدم تكفير أهل القبلة أن لا يكفر با رتكاب المعاصى ولابانكار الا مور الخفية غير المشهورة هذا ما حققه المحققرن فا حفظه ومثله قال المحقق ابن امير الحاج في شرح التحرير لا بن همام والنهى عن تكفير اهل القبلة هوالموافق على ماهو من ضروريات الاسلام هذه جملة قليلة من اقوال العلماء نقلتها واكتفيت بها لقلة الفراغة وتفصيل هذه المسئلة فى رسالته اكفار الملحدين فى شئى من ضروريات الدين لشيخنا ومولانا الكشميرى مدظله والله اعلم" الم*ل قبله كا مطلب* 

سوال۲:.....کلمه گوادرابل قبله کی شرط کمیا تعریف ہے۔؟ قادیانی مرزائی ولا ہوری مرزائی احدی اہل قبلہ وکلمه گوسلمان ہیں یانہیں ۔اگر نہیں تو س وجہے۔؟

الجواب ٢: ..... کلمه گوادرا بل قبله ایک خاص اصطلاح ب اسلام اور مسلمانوں کی جس کا ید مطلب کسی کے نز دیکے نہیں که جو کلمه پڑھ لے خواہ کسی طرح پڑھے دہ مسلمان ہے یا جو قبلہ ک طرف منہ کرے دہ مسلمان ہے۔ بلکہ بیافظ اصطلاحی نام ہے اس شخص کا جو تمام احکام اسلامیہ کا پابند ہو۔ جیسے کہا جاتا ہے کہ فلال شخص ایم اے پاس ہے۔ تو ایم اے ایک اصلاحی نام ہے

ان تمام علوم كاجواس درج مي سكمائ جاتے نين نه يد جوا يم اے كلفاظ ميں پاس بوتا بواور يا در كمتا بور اس طرح اہل قبلد كم معنى بھى با تفاق امت يمى بيل كه جو تمام احكام اسلاميه كاپابند بود كما اصوح به فى عامة كتب الكلام !اورا يكى مفصل بحث رسالة 'اكفاد الملحدين ''مصنف حضرت مولا ناسير تحدانور شاه كاتميرى ميں موجود بے مضرورت بوتو ملاحظه فرمايا جائے رگر رسالہ عربى زبان ميں بر (اب اس كا ترجم بھى شائع ہو كيا ہے مرت ) (اردوزبان ميں بھى اس مغمون كا ايك رساله احتر كا ہے جس كانام وصول الافكار ہے )و الله تعالى اعلم ، امدا دالمفتيين جلد دوم ص ١١ اتنا ص ١٢

سوال ٣: .... الله جل جلالد كاكام كرنا ابن بنده ب اور بنده كالله تعالى ب يدعب و درجه خاص انميا عليم السلام كاب يا عام - اگر خاص انميا عليم السلام كاب اور نبوت ختم مو يكى ب - اب فى زمانه اگركوئى شخص يد كب كه الله تعالى ف محص يدكلام فر مايا تو اس پر اور اس كلام كو حق جانخ والا اور اس كم معتقد پرشر غاكم موكا - بيّن و ابسند الكتاب · توجر و امن. الله الوهاب ؟ جواب ٢٠ ..... الله رتعالى كاكلام بالمشافهة اور يطوروى ك خاصه انبيا عليم السلام ب جو تخضرت يلين ك بعد قطعاً منقطع ب اور مدى اس كاكافر ب مصد به فى شد الشفاء -البة يصورت البام عامة مونين كوحاصل بوسكتاب يين عرفا اس كوكلام بيس كباجاتا -اس لي ا ي الفاظ بولنا كه ( الله تعالى ف محص كلام فرمايا ) اكر اس كى مرادييه كم يطوروى ك بالمشافية فرمايا تب تو كفر ب اور اگر مراد اس ب يطور البام دل ميں ذالنا ب تب بھى درست نبيس - كيونكه اس ميں ايبام بوتا ب ادعاً وحى كا اور كفرك ايبام من مين خالفا مين مراديه مين مين مرادية ب (امداد المفتيبين ج ٢ ص ١٢)

وفات عيسى الطيئلا يرجندا شكالات اوران كاجواب

سوال<sup>۲</sup>: ..... لوكان موسى و عيسى حييّن لما وسعمها الا اتباعى ابن كثير برحاشيه فتح البيان ص٢٧٨ج ١ اليواقيت الجواهر ج٢ ص٢١ شرح فقه اكبر ص ١٠ م*ي بحى يجي معمون ہے۔* 

۵ ..... ان عیسی بن مریم عاش عشرین ومانة سنة 'الحدیث كنز العمال ص ۲۰۱ ج۲ لین ص۵۲ (زیر آیت: 'فیدوَ فیهم اجور هم: آل عمران '' حاشر پرحدیث قل كی م ) اس حدیث ے وفات ثابت ہوتی ہے۔ ۲ .... خلاصہ سوال یہ م كہ ہمارے حضرت ملين كى وفات كيوں ہوئى - حضرت عين القلاب كى طرح آسان يركيوں نہ فك سے ؟

2 ...... ما المسيح بن مريم الارسول قد خلت من قبله الرسل : المائده ۲۰ "اس آيت روفات يسي القلار إسترلال كرنا كيا ب? -٨ ..... "اموات غير احياء • " حوفات يسي القلاتات موتى ج؟ -

۹ ..... شیخ محی الدین این عربی فرمات میں کد:'' لا مندی بعد ی · '' کے می معنی میں کرتشریعی نبوت ختم ہو چکی کیکن غیر تشریعی نبوت ختم نہیں۔ کیا میں صحیح ہے؟ ۔

جواب ا: مسلحدیث: '' لو کمان موسد، عیسیٰ حییّن ''دوتین کتابوں میں مذکور ہے۔ مگرسب میں بلاسند کھی ہے اور جب تک سند معلوم نہ ہو کیسے یقین کرلیا جائے کہ بیصد یہ صحیح قابل عمل ہے؟۔ اگر اسی طرح بلاسند روایات پر عمل کریں تو سارا دین ہر باد ہو جائے ۔ اسی لیے بعض اكابر محدثين نے ( غالبًّا حضرت عبداللدا بن مبارك نے فر مايا ہے: '' لمو لا الاسد خاد لقال من شداء حاشاء '' دوسر ے !اگر بالفرض سند موجود بھى ہواور مان لوك شيخ بھى تو غايت يہ ہے كه يہ حديث دوسرى احاديث سے جو حضرت يسى عليه اسلام كے رفع آسانى پر صرت ميں اور درجہ تو اتر كو بيلى تينى تى بير - ان كى معارض ہو كى اور تعارض كے وقت شرى اور عظى قاعد ہ يمى ہے كہ اتو كى كونر جي بوتى ہوتى جاور طاہر ہے كہ ايك غير معروف حديث ان تمام تح اور قوى متواتر روايات حديث پر راز تح مجيس ہو كتى - بير قاديانى ہى مذہب كى خصوصيت ہے كہ مطلب كے موافق نه ہوتو صحيح بخارى و مسلم كى حديث كو معاذ اللہ ردى كى لوكرى ميں ڈ النے كيليئے تيار ہو جائم من اور مطلب كے برعم خود موافق ہوت ضعيف روايت كوابيا اہم بنا ئميں كہ مح اور متواتر ردايات پر تربح دے ديں \_كو كى مسلمان اير انبير

حدیث عاش علیه السلام مائة وعشرین سنة ےوفات میچ کاشباوراس کا جواب

۲ ..... ای حدیث سے دفات کا ثابت کرنا قادیانی فراست ہی کی خصوصیات سے ہے۔ اولاً: اس لئے کہ حدیث خود یتکلم فیہ ہے۔ بعض محد ثین نے اس کوقابل اعتاد نہیں مانا۔ ثانیاً: اگر حدیث ثابت بھی ہو جائے تو صحاح ستہ میں جوقو ی اور صرح کو صحیح روایات حضرت عیلی الطیعی کے رفع آسانی اور زول فی آخرالز مان کے متعلق وارد ہیں۔ بیحدیث ان کا معارضہ عظا واصولا نہیں کر کتی۔ ثالثاً: حدیث کی مراد صاف بیہ ہے کہ حضرت عیلی الطیعی زمین پر ایک سومیں سال زند ہر ہے۔ آسان پر زند ہ رہنا چونکہ بطور تجزہ ہے۔ اس لئے اس حیات کو حیات د ذیوی میں شار نہ کرنا چاہیے تھا اور نہ کیا گیا۔ اور اس حدیث میں زمین اور اس عالم عناصر کی حیات کا ذکر ہے بطور اعجاز 'جو حیات کی کے لئے ثابت ہو۔ اس کا اس میں شار کرنا اور داخل سجھنا عظل وفق کے خلاف ہے۔

آ تخضرت صلى اللَّدعليه وسلم كوآسان پر كيوں نه اتھايا گيا؟

۳۔۔۔۔ جن تعالیٰ کے معاملات ہر محض کے ساتھ جدا جدا گانہ ہیں کسی کو یہ جن نہیں پہنچتا کہ اللہ تعالیٰ سے بیہ سوال کرے کہ جو معاملہ نوح الطنیف کے ساتھ کیا وہی مویٰ الطنیف کے ساتھ کیوں نہ کیا اور جوابرا ہیم الطنیف کے ساتھ کیا وہی ہمارے نبی کر یہ تلاقیق کے ساتھ کیوں نہ کیا۔اور صرف

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

ان معاملات دواقعات ے ایک نبی کود دسرے نبی پر نہ کوئی تربیح وتفصیل دی جائمتی ہے۔ جب تك دوسرى صحيح وصريح روايات تفضيل ير دلالت ندكري -انبياء عليهم السلام كى تاريخ بر صف والوں پر مخفی نہیں کہ بعض انہیا ، کو آروں کے ذرایعہ دونکر ہے کر دیا گیا اور بعض کو آگ میں ڈالا گیا اور بعض کوخندق وغیر و میں پچر کسی بر آفات ومصائب ادل جاری کردیتے۔ پھر آخرالامر بچالیا ادر کسی کواول ہی ہے محفوظ رکھا۔ اب بیہوال کرنا کہ جیسے میسی الطبیع کوآسان پراٹھا کرزند درکھا گیا ہے۔ ابیا بی حضرت نبی کریم کان کے ساتھ معاملہ کیوں نہ کیا گیا۔ بیتوابیا بی سوال ہے جیسے کوئی یوں کیے کہ جومعاملہ مویٰ ایلین اور لشکر فرعون کے ساتھ بنص قرآن کیا گیا۔ وہی معاملہ نبی کریم آیک اور کفار مکہ کے ساتھ کیوں نہ ہوا کہ جنگ احد میں حضور کیا ہے کا دندان مبارک شہید ہونے اور چہر ۃ انور ذخمی ہونے کی نوبت آئی ۔ آپ پایٹ کو ججرت کرکے وطن اور مکد چھوڑ نا پڑا۔ غار میں چھپنا یزا۔ ب کفار قرایش پر ایک دفعہ ہی آ سانی بجلی کیوں نہ آ گئی۔ یا دریا میں غرق کیوں نہ ہو گئے ۔ جیسے بیہ سوال حضرت حق تعالیٰ کے معامالات میں بے جا میں ایسے ہی یہ بھی بالکل بے جا اور نامعقول سوال ہے کہ جیسے حضرت عیسیٰ علیہ السام کو زندہ رکھا آ پی تلیقہ کو بھی زندہ آسان پر رکھنا چاہے تھا۔ کیونکہ زیادہ دنوں تک زند ہ رہنایا آسان پر رہناان سے کوئی فضیلت نبی کر یہ ایک یر ثابت نہیں ہوتی۔ کیونکہ زیادتی عمر فضیلت ہوتی تو بہت سے صحابہ کرام ؓ اورعوام امت کی عمر یں ۔ آپ مذہب ہے دوئنی چوٹنی ہوئی ہیں ۔ ان کوبھی افضل کہ کمپی گے اور اس طرح اگر آ سان میں رہنا یا چڑھنا ہی مدارفضیات ہوتو فرشتوں کو صفور تلاہی ہے افضل ماننا لازم آئے گا جونصوص شرعیہ ادر اجماع امت کے خلاف ہے۔

آيت" قد خلت من قبله الرسل" اور:"أموات غير احياء " وقات مسيح يراستدلال صحيح نهيس-

م ..... فقد خلت من قبله الرسل " محيل المن كوفات يراسد لال كرنا انہیں اوگوں کا کام ہے جنہیں عربی عبارت سمجھنے سے کوئی علاقہ نہیں اور جومحاورات زبان سے بالکل واقف نہیں۔ کیونکہ اول تو اس جیسے عمومات سے کسی خاص واقعہ مشہورہ پر کوئی اثر محادرات کے ا متبارے نہیں پڑتا۔ بلکہ اس کی ایسی مثال ہے جیسے کوئی بیارطبیب سے پو یتھے کہ پر ہیز کس چیز کا ب؟ ۔ وہ کہدد بے کہ ترشی اور تیل مت کھاؤ۔ ترشی اور تیل کے سوا ساری چیزیں کھاؤ معز نہیں ۔ اب اگریہ بیوقوف جا کر پٹھریا او ہا کھائے پاسکھیا کھانے ادراستدلال میں قادیانی مجتہدین کا سا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

"والخلويستعمل في الزمان والمكان لكن لما تصورفي الزمان المضى فسراهل اللغة خلاالزمان يقول مضى الزمان وذهب قال تعالى وما محمد الارسول قد خلت من قبله الرسل · " (مفردات الترآن م ١٥٨)

ید لفظ صرت میں کہ خلت کے معنی قرآن شریف میں چلے جائے اور گزر جانے کے بیں جس میں عیسی الظیفی اور دوسر ے انبیاء بلا شبہ برا ہر ہو گئے ۔ تبجب ہے کہ قادیا بنی خانہ ساز پی جس میں عالی اتن ی بات کو کیوں نہیں سیجھتے اور اگر حق تعالی ان کوچٹم بھیرت عطاء فرمائے اور و واب بھی غور کریں تو سمجھیں گے کہ آیت بہا کے وفات عیسی الظیفی پردیل ہونے کے حیات کی طرف مشیر ہے۔ کیونکہ صرت کے لفظ مات وغیر و چھوڑ کر خلت شاید اللہ تعالی نے ای لئے احتیار فرمایا ہے کہ کس بے دونوف کو موت عیسی الظیفی کا شبہ نہ ہو جائے۔ اگر چہ محادر و شناس کو تو چر بھی شبہ کی تنجائش نیتھی۔

۵ ..... اسوات غیب احیاء '' کی تغییر باعتبار لغت بھی اور جو کچ مغرین نتری فرمایا ہے۔ اس کے اعتبار سے بھی یہی ہے کہ یہ سب حضرات ایک معین مدت کے بعد مرنے والے ہیں۔ نہ یہ کہ بالفعل مرچکے ہیں۔ اور یہ بالکل ایسا، ی ہے جیسا نبی کر یم ایسی کو خطاب کر کے مایا کیا ہے: 'انك میست و انتہ میتون ''تو کیا اس کا یہ مطلب تھا کہ معاذ اللہ آ پ ایک اس وقت وفات پاچکے ہیں۔ بلکہ الا تفاق وہی معنے مذکور مراد ہیں کہ ایک وقت معین میں

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائر http://www.amtkn.org

وفات پانے والے میں ۔ یہ بھی جھوٹی نبوت کی تحوست ہے کہ اتن ی بات بچھ میں نہ آئی ۔ ۲ ..... شیخ محی الدین ابن عربی کا قول استدلال میں پیش کرنا اول تو اصولاً غلطی ہے۔ کیونکد مستلذ تم نبوت عقید ہ کا مستلہ ہے۔ جو با جماع امت بغیر دلیل قطبی کے کسی چیز سے تاب تہیں بوسکتا اور دلیل قطعی قر آن کریم اور حدیث متواتر اور اجماع امت کے سواء کوئی نہیں ۔ ابن عربی کا قول ان میں فر مائے کس میں داخل ہے؟ ۔ اس لئے اس کا استدلال میں پیش کر نا بی اصول نلطی ہے ۔ ثانیا خود ابن عربی اپنی ای کم ب فو حات میں نیز فصوص میں اس کی تصر تی کر ابنی اصول کہ نبوت شرعی مرتم کی ختم ہو چکی ہے ۔ ابن عربی اور دوسر ے حضرات کی عبار تیں صرت کو وصاف رسائل ذیل میں مذکور ہیں : ' مع مقید ہ الاسلام م کی حیات عیسے علیہ السلام ' التنبیه الطر بی کوں الذب عن ابن العربی وغیرہ ''

ای طرح صاحب مجمع البحار اور ملاعلی قاری بھی اپنی دوسری تصانیف میں ای کی تصریح کرتے ہیں جوجمہور کا ند جب ہے۔ یعنی ہوشم کی نبوت ختم ہو چکی ہے ۔ آئندہ بی عہدہ کی کو نہ ملے گا۔

## حدیث **لو کان موسیٰ وعیسیٰ حییّن** کی تحقیق سوال ۱۰:....،'کو کان موسیٰ وعیسیٰ حیین '' کی پی حدیث کی کر کاب میں موجود بے یا کہ تیم تل کا جو حوالہ دیا جاتا ہے۔اس میں ہے یانہیں؟۔

موجود ہے یا کہ بین کا بوسوالد دیاجاتا ہے۔ ان ین ہے یہ بن ، ۔ جواب: .....عدیت: 'کو کمان موسدیٰ وعیسیٰ حییتین ''کی کی معتبر کتاب میں موجود نہیں ۔ البتة تغییر ابن کثیر میں ضمناً بیالفاظ لکھے ہیں اور اسی طرح اور لیعض کتب تصوف میں نقل کر دیا ہے ۔ مگر سب جگہ بلا سند نقل کیا ہے۔ اس لئے بیحد یت بچند وجوہ احاد یث مشہورہ کے معارض نہیں ہو سکتی ۔ اولاً: معارض کیلئے مساوات فی القوہ شرط ہے اور اس حدیث کا کہیں پہ نہیں اور جہاں کہیں ہوتوہ وہ بلا سند ہے اور یہ تول ائم حدیث کا مقبول و مشہور ہے کہ

لیقال من شیاء ماشاء '' ٹانیا :اگر بالفرض میصدیٹ معتبر ہی ہوتو احادیث متواتر در بارہ حیات ونز ول عیسیٰ الظیفیز کے معارض ہوگی اورتر خیح کی نوبت آئے گی تو خلاہر ہے کہ احادیث کشرہ متواتر ۃ المعنے کواس کے مقابلہ میں ترجیح ہوگی ندایک اس حدیث کوجس کا حدیث ہونا بھی ہنوز متعین نہیں۔ ثالثاً : اگر ان الفاط کو صحیح اور ثابت بھی مان لیا جائے تب بھی اس سے وفات عیسیٰ الظیفیز ثابت نہیں

ہوتی۔ بلکہ اس کے معنے صاف یہ ہوتے ہیں کہ عالم زمین پر حیات ہوتے۔ کیونکہ حدیث میں اتباع نوت كاذكر باوريداتباع اس عالم ك ساتح تعلق ركمتا ب سوي يح ب كداكر عيلى القل اس عالم میں زندہ ہوتے تو آپ تلاقی کا اتباع کرتے۔ اب چونکہ ایک دوسرے عالم میں میں زندہ ہیں ۔اس لیےا تباع ان پرضروری نہ رہا۔ نہ بچھنے کیلئے اتناہی کافی ہے۔اورا گراس مضمون کومبسوط د یکھنا چاہیں تو مولانا سید مرتضی حسن صاحب نے اس مضمون پر مستقل رسالہ لکھا ہے۔ وہ ملاحظہ قرمائية - (المحمد لله ااحتساب قاديا نيت جلدو بهم كص ٣٣٨ تا ٣٥٦ يريد سالمكن شائع ہوگیاہے۔مرت) یشخ ابن عربی کے قول کا مطلب سوال اا: ..... شخ محی الدین ابن مربی فرمات میں کد: "لا خدمی بعدی . " کے بد معنی بی کدتشریمی نبوت ختم ہو چک لیکن غیر تشریعی نبوت ختم نبیں ہوئی سی جو بانبیں؟ جواب:...... شیخ محی الدین ابن عربی کا قول استدلال میں پیش کرنا اد لاً! تو اصولاً غلطی - کیونکہ مسئلہ ختم نبوت عقیدہ کا مسئلہ ہے جو با جماع امت بغیر دلیل قطعی کے کسی چڑ ہے ثابت نہیں ہو سکتا اور دلیل قطعی قر آن کریم اور حدیث متواتر اور اجماع امت کے سواکو کی نہیں۔ ابن عربی کا قول ان میں سے فرمائے س میں داخل ہے۔ اس لیے اس استداد ل میں پیش کرنا ہی اصولى علطى ب- ثانياً خوداين عربي اي اى كتاب فتو حات (ج ٢٩ ص ٢٨ مطبوعه دارالكتب مصر) میں نیز فصوص میں اس کی تصریح کرتے ہیں کہ نبوت شرع برقتم کی ختم ہو چک ہےاور جس عبارت کو سوال میں پیش کیا ہے۔ اس کا منج مطلب خود فتو حات کی تصریح سے یہ ہے کہ نبوت غیر تشریعی ایک خاص اصطلاح شیخ اکبر کی ہے جومرادف ولایت ہے۔ نہ وہ نبوت جو صطلح شرع ہے۔ کیونکہ جمیع اقسام نبوت کے انقطاع پر خود نتو حات کی بے شار عبارتیں شاہد ہیں ۔ ابن عربی اور ددسرے حضرات کی عبارتیں صریح وصاف رسائل مذکورۃ الصدر میں کچھ مذکور ہیں ۔اورقلمی احقر کے پاس منقول کیمن سب کے نقل کرنے کی فرصت دخیرورت نہیں ۔

ای طرح صاحب مجمع البحاراور ملاعلی قاری بھی اپنی دوسری تصانیف میں اس کی تصریح کرتے بیں جو جمہور کا ند ہب ہے۔لیتن ہرشم کی نیوت ختم ہو چک ہے۔آئندہ یہ عہدہ کی کو ند ملے گا۔واللہ تعالیٰ اعلم! مرزائی اگر جماعت میں شریک ہوجائے تو نماز مکردہ نہیں ہوگی

سوال۱۲: ..... لاہوری جماعت کے مرزائی حفیوں کی جماعت نماز میں شریک ہوجاتے ہیں تو نماز میں کوئی کراہت آئی ہے پانہیں خصوصاً ایسی حالت میں کہ حنفی ایسے جاہل ہوں کہ اگرامام مرزائی کورد کے تو خوف فتنہ کاہو۔؟

جواب: ..... نماز میں کوئی کرا بت نہیں آتی ۔ البتہ مسلمانوں کی جماعت میں تا بمقد در ان کوشر یک ند ہونے دیا جائے ۔ کیونکد اس سے عام مسلمان ان کومسلمان سجھ کر ان کے دھوک میں آجاتے ہیں اور ان کو اپنی مفسداند ریشہ دوانیوں کا موقع مل جاتا ہے ۔ بہاں اگر ان کے منع اور مکا کد پر مطلع کرتے رہنا چا ہے۔ (واللہ تعالی اعلم) (امداد المفتین ن ۲۳ سسم سر) المد رلند اب قادیا نوں کی طرح لا ہوری مرز ائیوں کا کفر بھی امت مسلمہ کے سامن الم منشرح ہو چکا ہے ۔ پوری دنیا میں کہیں کوئی لا ہوری یا قادیا نی مسلمانوں کے ساتھ کی امر میں اتحاد نہیں رکھتے ۔ اس کے باوجود اب بھی اگر کہیں لا ہوری مرز ائی مسلمانوں کے ساتھ سال

ہوتا ہوتو ان کوعلیحد ہ کرنا مسلمانوں پرضروری ہے۔اب چپ رہنا دینی وایمانی غیرت کے منافی ہے۔احقاق حق اورابطال باطل کے بعد مصلحت کوثی کفر واسلام کی حدود کوغلط ملط کرنا ہے جوحرام ہے۔مرتب )

اپنے کومسلمان ظاہر کر کے مسلمان لڑ کی سے قادیا نی کا نکاح کرنا سوال ۱۳: ...... ایک څخص جسکی تخریر موجود ہے کہ میں احمدی نہیں ہوں اور نہ میر الڑکا

احمدی ہے۔ نکاح میر لڑ کے سے کردد ۔ جب نکاح ہو چکا تو معلوم ہوا کہ اب تک احمدی ہے ادر لڑکا بھی احمدی ہے ادر ہماری لڑکی کو بھی احمدی کرنا چاہتے ہیں ۔ آیا نکاح جائز ہے یا نہیں ۔ جب نکاح ہوالڑکی نابالغ تھی ۔ اب بالغ ہے ۔؟

جواب :..... جمہور علاء جومرزا قادیانی کے عقائد پر مطلع ہوئے سب کے نزدیک وہ کا فر مرقد ہے اور ای طرح وہ لوگ جواس کو باوجود ان عقائد کے معلوم ہونے کے مسلمان سمجھے خواہ نبی کہے یا مسح یا جو بچھ بھی کہے بہر حال کا فر مرقد ہے۔ اس کی تحقیق کی ضرورت ہوتو مطبوعہ رسالہ '' فقاوئی تکفیر قادیان''جس میں سینکڑ وں علاء ہندوستان کے دستخط ہیں منگوا کر ملاحظہ فرمائے۔ اور مرتد كانكاح كى طرح صحيح بيس بوتا - بلك اكر بعد نكاح مرتد بوجاد - توضح بوجاتا -: "قال خى الدر المختار ويبطل منه اتفاً قاما يعتمد الملة وهى خمس النكاح والشهادة ..... الغ . "

اس لي اس لرائل كانكاح منعقد الى تبيل موارد وسرى جكد نكاح كرنا شرعاً درست ب-اس ك علاو وصورت فذكور و على تو اكر قاديانى كومر قد كافر بحمى نه مانا جات تب بحى لركى اور اس ك اولياء كونتى نكاح كا فتيار ب كيونك خاوند وغيره في بوقت نكاح ان كودهو كدديا ب: "قـال الشامى لو تزوجة على انه حراوسنى او قادر على المهر و النفقة فبان بخلافه الى قول لها الخيار ثم قال بعد اسطرلوز وج بنته الصغير ة من ينكر انه يشرب المسكر فاذاهو مدوّن له و قالت بعد ماكبرت لا ارضى با لنكاح ان لم يكن يعرفه الاب بشربة وكان غلبة اهل بيته صالحين فالنكاح باطل . "

عبارات مذکورہ سے بید معلوم ہوا کہ اگر بالفرض قادیاتی کو کافر نہ مانیں تب بھی صورت مذکورہ میں لڑکی کو بیاختیار حاصل ہے کہ بذر ایو حاکم مسلم اپنا یہ نکاح فنخ کرالے۔والله سب حانه و تعالیٰ اعلم! (ارداد المقیین ص2 میں ۸۰ ہ)

قادیانی کا نکاح مسلمہ کے ساتھ جائز نہیں

سوال ۱۳: .....خفی کا نکاح قادیانی سے جائز ہے پانہیں؟۔ جواب: ......مرزا قادیانی کے تبعین خواہ قادیانی پارٹی ہے متعلق ہوں یالا ہوری ہے

جمبور علاء امت اہل مبدوستان وتجاز ومصروشام کا جماع والفاق ےخارج از اسلام بی جس کی وجه مفصل و مدلل حضرت مولانا سید مرتضی حسن صاحب ناظم تبلیخ دار العلوم و یو بند کے رساله "اشد العدذاب "میں مذکور ہے۔اور قماد کی علمائے مبدوستان کے مہری اور دخطی جدا گانہ چیچے موتے میں ۔اگر ضرورت ہوتو ان دونوں رسالوں کو ملاحظہ فر مالیا جائے۔ خلاصہ سید کہ فرقہ قادیا نی مسلمان نہیں ۔اس لئے کسی مسلمان مردو حورت کا نکاح ان سے جائز تبدیں۔اور اگر کی نے پڑھ بھی دیاتو شرعاً معتر نہیں ۔والله تعالیٰ اعلم ! (نوٹ: رسالہ 'الشد العذاب "احتساب قادیا نیت کی جلد دہم میں چھپ چکاہے۔مرت !) مرزائی کادھو کہ دے کرخ عورت سے نکاح کرنا

سوال ۵۵: .....کیافرماتے میں علائے دین اس مسلد میں کدایک مرزائی محف نے اپند کوئی المذ جب ہونے کا یقین دلا کر نکاح کیا۔ لڑکی اگر چہ نکاح ے مطلقاً منتفر تھی۔ لیکن اس کے والد نے نکاح اس سے کردیا۔ تین ماہ خاوند کے گھر رہی۔ ہم بستری بھی ہوئی ۔ حمل تفہر گیا۔ بعد ش بعض شرائط نکاح کے پورا نہ کرنے پر و نیز اچھا سلوک نہ کرنے پر لڑکی اپنے والدین کے گھر آئی۔ وہ محف کہ جب تک لڑکی اس کے گھر میں تھی اے سندوں کے مترجم قر آن پڑھنے سے منع کرتا تھا۔ منکو حد کو بایں دجہ بھی زید سے نفر ت ہے اور کہتی ہے کہ قترز رکے بیہاں میں جا نام ہیں چاہتی ہوں۔ پس اندریں صورت کیا تھم ہے کہ آیا اس کا نکاح زید سے ضخ ہو گیا یا شرعا کیا صورت ہے۔ اور نیز زید لا ہور میں ہے ۔ اور اس کی منکو حد اور اس کے والد ملتان میں اور وضع حمل ملتان

جواب :.....مرزائی خواه قادیانی ہوں یالا ہوری جمہور علاء کے نزد یک کافر دمر تد میں۔ ہند دستان ادر بیر دن ہند میں جن علاء حضرات کو ان کے قد جب پر اطلاع ہوئی سب نے با جماع ان کی تغیر کی ہے۔ ادر سلمان عورت کا نکاح کی کافر کے کی طرح حلال نہیں :' پن یجعل الله للکافرین علی العومنین سبیلا · ' ای لئے عورت کا نکاح مرزائی سے متعقد ہی نہیں ہوا۔ اب دوسری جگد نکاح کر علی ہے۔ قانونی گرفت سے بچنے کیلئے حکام وقت سے اجازت لے ل جائے۔ فقط: والله سبحانه و تعالیٰ اعلم! خاوند مرز ائی ہو گیا تو فو را نکاح جا تا رہا

سوال ۱۲:.....ایک مولوی صاحب نے اپنی لڑ کی صغیر کا نکاح اپنے ایک رشتہ دار سے کردیا۔ پچھ عرصہ بعد زدج مرزائی ہو گیا۔منکوحہ نے بلوغت کے بعد عد الت میں فنخ نکاح کیلئے دعویٰ دائر کردیا۔ آیا اس کا نکاح فنخ ہو گیا۔یانہیں؟۔

جواب: ..... ان (مرزائی) عقائد کی وج بے زید کا فراورم بد ہوگیا اور نکال اس کا مسما قہند و یخ ہوگیا۔ خاوند کے مرتد ہوجانے یو رابلا قضاء قاضی تنج ہوجاتا ہے۔ جیسا کہ درمختار میں باب نکال الکافر میں بے:''و ارتداد احد هما فسخ عاجل بلا قضاء (قوله بلا قیضاء) ای بلا توقف علی قضاء القاضی و کذابلا توقف علی مضی عدة (شاق م ٢٣٩ ٢٦/ ارداد المقين ٢٢٥ ١٣٩)

قادیانی کوکسی اسلامی جلسه یا اداره میں شریک کاربنانا!

في المدخول بها .

سوال ۱۷: ...... قادیا نیون مرزائیوں احمدی ہو یا محمودی میل جول رکھناان کے ساتھ کھانا 'بینا' اٹھنا' بیٹھنا' شادی ہیا ہ کرنا'ان سے مسلمانوں کواپنی مساجداور قبر ستانوں کیلئے چند ہ لینایا ان کواشاعت اسلام کی غرض سے چند ہ دینا جائز ہے یا نہیں ؟ ۲۰۰۰۰ قتی مصلحت کو مدنظر رکھتے ہوئے مسلمانوں کواپنی انجمنوں مجلسوں وغیر ہ کا قادیا نیوں کوممبر عام اس ہے کہ ہ ہخصوصی ہوں یا موہی بنا کر رکھنا جائز ہے یا نہیں؟ ۔

(۳) ..... پچھ لکھے پڑھے کہتے ہیں کہ قادیانی یہاں صرف ہیں ہی تو ہیں۔اگر ان کو شامل کرلیا جائے تو کیا حرن ہے؟ ۔مسلمانوں کی شان نہیں کہ دہ اس قلیل مقدار سے خوف زدہ ہوکر اس اشتر اک تمل سے بازر ہیں ۔یہ ایک مولوی صاحب کا مقولہ ہے۔لبندا ہم کو بتایا جائے کہ یہ مولوی صاحب تھیک فرماتے ہیں یانہیں؟۔

جواب : ..... مرز اغلام احمد قادیانی با تفاق امت کافر بیں۔ ان کے وجوہ کفر اور عقائد کفر یہ کو علاء فی مستقل رسالوں میں جمع کردیا ہے۔ ضرورت ہوتو رسائل ذیل میں دیکھ لیا جائے۔ ''اشد العذاب ''مصنفہ موالا نا مرتضیٰ حسن صاحب ''القول الصحیح ''....' فقاویٰ تلفیر قادیان ' اور جب کہ یہ لوگ کافر ومر مذکفہر نو ان کو اسلامی اداروں کا رکن بنایا جائے گا تو گویا خود علاء اسلام ان کو ایک عزت دینی کے عبدہ پر جگہ دے رہے ہیں۔ اس ے عوام پر یہ اثر ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے لگتے ہیں اور ان کے فتو ہو مانے گا تو ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے تکتے ہیں اور ان کے فتو مانے لگتے ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے تکتے ہیں اور ان کے فتو مانے لگتے جو سرا سر صلالات و گراہتی ہے۔ اور جس قد رمصالح ان لوگوں کی شرکت میں پیش نظر ہیں اس ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے تکتے ہیں اور ان کے فتو ہوا م پر ہوا ہوتا ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے تکتے ہیں اور ان کے فتو ہوا سے کا تو ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے تکتے ہیں اور ان کے فتو ہو کو ہوں کو اسلامی ہوتا ہے کہ ان اوگوں کوشل علمائے اسلام کے مقداء سیجھنے تکتے ہیں اور ان کے فتو ہوں کی شرکت میں پیش نظر ہیں اس ہوتا ہو میں میں شرکت نہ کرنا چا ہیے ہمارے اکا ہر داسا تذہ نے بہت خور دفکر اور کو کو کو اسلامی موال خوائم کی ہے مواللہ معالیٰ اعلم!

قاديانى سے مقاطعہ جائز ہے؟

سوال ۱۸: ...... زید نے کہا کہ کمیٹی مجھا وچھوڑ دے مگر قادیا نیوں کونہیں چھوڑ وں گا۔اس وجہ سے کمیٹی نے زید سے ترک موالات کرلیا۔اسی باعث کمیٹی والے لقتریب وغیرہ میں نہ زید کو

بلاتے ہیں۔ نہ زید کے پہال جاتے ہیں مگرزید کے ساتھ کمیٹی والے ہدردی ہی کرتے ہیں۔ زید کے ساتھ نشست اور خلاط (طاجلا) ہی بو آیا ترک موالات کال ب یا ناقص رترک موالات کی تعریف مشرح طور تے حرفر مائی جائے۔ تا کہ اس مرعمل کما جاد یے؟۔ جواب: ..... زید کا ایسا کهنا بخت گناه ب ادر كفر کا اندیشه ب لیكن فقط اتن بات ب خارج نہیں ہوا۔لہذا جوحقوق عام مسلمانوں کے ہیں ان کاد دبھی حقدار ہے۔مثلاً مل جائے تو سلام کرنا با سلام کا جواب دینا۔ بہارہوتو عمادت کرنادغیر ہ۔اس لیتے ایسے حقوق عامہ کو ترک نہ کیاجائے ۔مگرخصوص تعلقات نکاح شادی وغیر ہ بالکل قطع کردئے جائیں ادراگر یہ خیال ہو کہ کمل ترک موالات کرنے اور قطع تعلق کرنے ہے وہ راہ راست پر آجائے گاتو اس میں بھی مضا نقذبين كه چندروز كيليح بالكل قطع تعلقات كرديا جائ \_ مگراس صورت كوبميشه نه رکھیں \_ وقمدصرح العيني في شرح المنية بكراهة المعاشرة تارك الصلؤة (امدادامفتين ٢٢ ١٠٢٠) فهذااولي والله تعالى اعلم! قادمانی کی تجہیز تکفین اوران کے نکاح میں شرکت سوال۱۹: ……کی قادیانی کی جنمبز دخلفین میں دید ہودانستہ حصہ لینے دالے مسلمان کے حق میں کیاتھم ہے؟۔ (۲)......قادیانی کی شادی میں شریک ہوناادرامداد کرنا کیاہے؟۔ (٣) ...... دموت قاد يانى كى مسلمان كياي كيسى ب؟ -( \* ) ......علمائے دین کے فتو کی کوغلط بتا نیوالا اور تو بین کرنے والے کے لئے کیا 30 -2-قادیانیوں کے ساتھ کیا برتاؤ کر س تا کہ دہ عنداللہ ماخوذ نہ ہوں؟۔ جواب: ..... مرز اغلام احد کے تمام تبعین خواہ کی پارٹی کے ہوں جمہور علائے اسلام کے اتفاق سے کافر دمرتد میں۔ان کے جناز دکی نماز پڑھٹا پاش کے ہوتا ہرگز جائز نہیں۔اور جوکوڈ مسلمان شریک ہودہ گناہ گارہے۔توبہ کرنی جاہے۔

14  $\mathbf{x}$ 

No.

a,

ہفت روزہ ختم نبوت کراچی عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت كالرجمان بهفت روزه ختم نبوت کراچی گذشتہ بیس سالوں ہے تشکسل کے ساتھ شائع ہورہا ہے۔ اندرون وبیر ون ملک تمام دینی رسائل میں ایک امتیازی شان کا حامل جریدہ ہے۔ جو شیخ المشائخ خواجہ خواجگان حضرت مولانا خواجه خان محمد صاحب دامت بركاتهم العاليه ويير طريقت حضرت مولانا سید نفیس الحسینی دامت بر کانتہم کی زیر سر پر ستی اور مولانا منتی محد جمیل خان کی زیر نگرانی شائع ہو تاہے۔ زرسالانه صرف =/350 دوپ رابطه کے لئے: منيجر ہفت روزہ ختم نبوت کراچی دفتر عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت جامع مسجدباب ا یرانی نمائش ایم اے جناح روڈ کراچی نمبر 3 اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں

وليون پر مريد جي جي جي پاڻ مريف ٿ http://www.amtkn.org

تصرت مولا ناحفظ الرحمن سيو بإروك

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

مولانا حفظ الرحمن سيوباروي

مولانا محمد حفظ الرحمن سيوباردي ١٨٩٨ء ميں سيوباره منتل بجنور ميں بيدا ہوئے۔ ١٩٢٢ء ميں دبلى ميں دفات بائى۔ مدرسہ فيض عام سيوبارة مدرسہ شاہى باغ مراد آباد اور دارالعلوم ديوبند ميں تعليم حاصل كى۔ اساتذہ ميں امام العصر علامہ انور شاہ كاشيري ادر شخخ الاسلام علامہ شبير احمد عثاني ايسے نادر ردزگار شيوخ كا شار ہوتا ہے۔ مختلف اوقات ميں دارالعلوم ديوبند مدرسہ اسلامیہ ڈالبھیل اور مدرسہ اسلامیہ كلكته ميں درس ديا۔ ندوة المصنعين دوبلى كى بنياد ركھى۔ جميعت علماء ہند ميں كام كيا۔ يو يي كى آسبلى ادر بندد ستان كى باريسن دوبلى كى بنياد ركھى۔ جميعت علماء ہند ميں كام كيا۔ يو يي كى آسبلى ادر بندد ستان كى باريسن العلق ميں درج ذيل بلند بايہ كتابيں تصنيف فرما ئيں اخلاق - ٣- بلاغ المين - ۵- رسول كريم سين اخلاق - ٣- بلاغ المين - ۵- رسول كريم سين دورات - ٣- بلاغ المين - ۵ - رسول كريم سين اخلاق - ٣ - بلاغ المين - ۵ - رسول كريم سين اخلاق - ٣ - بلاغ المين - ۵ - رسول كريم سين

فلسفه ختم نبوت

آلْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِى نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُوْنَ لِلْعَالَمِيْنَ نَذِيراً وَالصَّلَوْةُ وَالسَّلَامُ عَلَى مُحَمَّدِ نِ الْمَبْعُوْتُ كَافَةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَ نَذِيرًا اَمًا بَعْد! نبوت و رسالت كا وه سلسله جو حفرت آدم عليه السلام ت شروع هو كر حضرت علي عليه السلام تك پيچا تقا زشد و بدايت ك اسلوب و نيچ ك لحاظ ت ال معنى بيل يكسانيت ركما ب كدال تمام سلسله مين نبوت و رسالت جغرافيا كى حدود بيل تحدود ربى ب اور ال لي مختلف زبانوں بيل ايك مى وقت ميل متعدد اندياء عليهم السلام ك بعث فراتض رسالت ادا كرتى ربى ج حتى كه حضرت علي عليه السلام ك ينام من عدود ربى ب اور ال اوا كرتى ربى ج حتى كه حضرت علي عليه السلام ك ينام من عليه وسلام كى بعثت فراتض رسالت افتيار كى اور بني ارائيل كى كم كرده راه بحيرون ك علاوه بحى بعض حلقه ازمان ال دعوت ك خاطب بن تابهم الحول ني عالمير وات كه معيرون ك علوه بحى بعض حلقه ازمان ال دعوت ك خاطب جن تابهم الحول في عالمير دعوت و ينام كان بعض عليه السلام كى بعثت فراتض رسالت ك دخود ذات قدى ني براحات كه دول محدود رو مكان عليه محدود جريل عدود مين عدود محد ثمان بي يوت سلسله آخر كر بك اي على محدود ره معينا قدان كى بعثت كا تخاطب محدود جر كرين بير مسلسله آخر كر مك اي العراح محدود ره مكلا تها؟ اور جو حلقه دعوت و ارشاد آست آبت ترتى پذير اور وسعت كير موا حداد و مدانا تمان كا يعت كا محوت و ارشاد ت تعلي محدود مات كن بير شمينه ك لي محدود رو سكلا تها؟

البت انتظار تھا تو اس کا کہ وہ وقت قریب آ جائے جبکہ دنیا کی وسیع پہنا تیوں اور عالمگیر وسعتوں کے درمیان ایسی ہم آ ہنگی پیدا ہو جائے کہ نہ ایک کے مفاد و مضار دوسرے حصوں ہے اوتجل ہو سکیں اور نہ بیگانہ و بے تعلق رہ سکیں بلکہ خدا تک یہ وسیع کا تنات مادی اسباب کی ہمہ گیری کی بدولت ایک '' کنہ'' بن جائے اور انسان کبیر (عالم) کے تمام جوارح (ممالک و امصار) ایک دوسرے کے ساتھ اس طرح وابستہ ہو جا تیں کہ ایک کا لفع و ضرر دوسروں کے نفع و ضرر پر اثر انداز ہونے لگے بلکہ قانونِ فطرت اپنا روہوں سریوں سے مہں کی ہمدا ہوا ہو، سب سی پاپی کر کا کی وہ می کردیا کہ میں خود یہ ہوتی اور شخص کی طلب باتی رہے نہ انتظار۔ فرض جو روشن صنعت کے ہاتھوں دیئے کی شکل میں نہود پذیر ہوتی اور شخص کا فوری الٹین روشن گیس اور بجلی کے قمقوں کی شکل میں ترقی کرتی رہی اور جو روشنی براہ راست فطرت کے ہاتھوں چھوٹے سے ستارہ کی صورت میں چکی اور بڑے برے روشن ستاروں اور بدر وقمر کی شکل میں زوبہ ترقی نظر آتی رہی وہ آخرکار ایک ایک روشن پر جا کر رک گئی۔ جس کے بعد کسی روشن کی ضرورت ہی باقی نہ رہی اور طلب و انتظار کی تمام شکلیں اس روشنی میں جا کر ختم ہو گئین دنیا نے جس کو آ فتاب کہہ کر پکارا۔ ای طرح اس کی رحمت عالم اور ربوبیت کامل نے روحانی روشن کا آ غاز پہلے انسان حضرت آ دم مایے السلام کے ذریعہ کیا اور مادی دنیا کی وسعتوں کے ساتھ ساتھ اس کو نوح ' ہوڈ صالی' ابراہیم' المعیل' آختی' موتی' عیسیٰ علیہم السلام جیسے نہیوں اور رسولوں کے ذریعہ روحانی ستارے اور قمر و بدر بنا کر وسعت عطا فرمائی اور آہتہ آہتہ ترتی دے کر اس درجہ پر پینچا

أَلْيُوْمَ الْحَمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَاتَمْمَتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَصَيْتُ لَكُمْ الْاسْلَامَ دَيْنَا. (مائده) مسئد کے اس پہلو کی تعبیر یوں بھی کی جا عتی ہے کہ اس عالم رنگ و بو میں وہ زندگیاں تو ام اور ہم رشتہ نظر آتی ہیں ایک مادی اور دوسری روحانی اور خدائے برتر کی ربوبیت کاملہ نے عالم کی ان ہر دو حیات کی رہ گزر کے لیے روشیٰ کا بھی انتظام کیا ہے تاکہ ان پرعمل پیرا ہو کر زندگی کی تھوکروں لغزشوں اور تاریک راہوں سے محفوظ ربا جا سیئے چینا مچہ ای مقصد کے لیے اس نے مادی ونیا کے لیے آگ کا ورخت لگایا۔ افرائیتُ م النار الَّتِی تُتُورُوْنَ ءَ أَنْتُمُ أَنْسَاتُهُمْ شَجَورَتَهَا اللَّ نَحْنُ الْمُنْسَوْنَ (دائد اے ای کی قول میں آگ پیرا کی اور تیل کو ذریعہ بنا کر دیتے کو روشیٰ بخش نے بتکہ دونا کے اپور اور میں آگ ہیں ای اور تیل کو ذریعہ بنا کر دیتے کو روشی بخش نے بتک دونو نی اور مادی میں آگ پیرا کی اور تیل کو ذریعہ بنا کر دیتے کو روشی بخش نے بتک دونو کا محمل کو اور اور معنوق کی طلب باق رہے اس کی ابتداء کو انتہا تھی پنچا کر کامل و کمل کر دیا کہ اس کے بعد نہ روشی کی طلب باقی رہے نہ انتظار۔

> روحانیت بن کر سارے عالم پر چھا گئی۔ ال مونون پر پر جب کے لیاں تو بیدہ این

دیا کہ مناسب وقت آنے پر وہ روشی محمد عظیمہ کے پنام زشد و ہدایت کی شکل میں آ فآب

مظاہرہ کرے اور مادی دنیا کی ہمہ گیر ہم آہنگی کے ردنما ہونے سے قبل روحانی پیغام سعادت کو عالمگیر وسعت اور ہمہ گیر عظمت عطا فرمائے۔ چنانچہ عالم اسباب میں فطرت کے عام قانون کی طرح زشد و ہدایت کا جو آغاز پہلے انسان کے ذراعیہ ہوا تھا اس کا انجام اس مقدس ہتی تک پہنچ کر کامل و کلمل ہو گیا جس کا نام محمد میں اور احمد میں سے

http://www.amtkn.org

یمی وجہ ہے کہ اگر قرآن عزیز نے سورۂ قمر میں مادی آفتاب کے لیے "سراج" کی تشید دے کر اس کی عالمگیر درختانی کا ذکر قرمایا تو سورۂ احزاب میں روحانی آ فتاب محمد عظیقہ کو "سراجا منیرا" کہہ کر دونوں آ فتاب بائے درختان کی ہم آ بنگی کا اعلان فرمایا اور مادی و روحانی ہر دو آ فتاب عالمتاب کو سراج (جراغ) تشید دے کر ساتھ ہی اس حقیقت کو بھی داختے کر دیا کہ گو یہ روشنیاں اپنی ہمہ گیر وسعت کے لحاظ سے آ فتاب کہلانے کی مستحق ہیں تاہم ید بات کسی طرح فراموش نہیں ہونی چاہیے کہ سے انجام اصل کے اعتبار سے ای آغاز کا کامل وسمل خونہ ہے جس کی ابتدائی خمود روحانی اور مادی دیئے (سراج) سے ہوئی اور روحانی وسعت و عظمت کے لحاظ سے یعن کو اجھن پر اور ایک کو سب یو فضیلت و برتری حاصل ہوئی مگر اصل اور بنیاد کے چش نظر سب کی نہاد ایک ہی

روشن "وجى البي" ب وابسة و بيسة ب- الانبياء الحوة من علات و دينهم واحد. (منداحد ج ٢ ص ٢٩)

ان ہر دو حقائق کے پیش نظر لانے کے بعد مید حقیقت بھی لائق توجہ ہے کہ فطرت ہم کو روز و شب میہ تماشا دکھلا رہی ہے کہ اس کا زار حیات میں جو کچھ بھی ہو رہا ہے دہ زیر و ہم نشیب و فراز عروج و زوال اور زوال د کمال کے دائرہ میں محدود و محصور ہے بعنی جب کسی امر کے متعلق کہا جائے کہ میہ عروج و کمال کو پہنچ رہا ہے تو اس کا مقصد میہ ہوتا ہے کہ اب سے قبل اس میں جو کمی تھی وہ پوری ہو رہی ہے ادر ای طرح جب میہ سا جاتا ہے کہ فلاں شئے ابھی ابتدائی درجہ میں ہے تو اس سے میہ مراد ہوتی ہے کہ اس کو انجھی

غرض آغاز ادر انجام ابتداء ادر انتباء ان ہی دونقطوں سے کار زار جستی کا دائرہ بنآ ہے ادریمی دونوں زوال وعروج 'نقص و کمال ادرنشیب و فراز کی پرکار بناتے ہیں۔ پس آ دم علیہ السلام نبوت کا آغاز تھے ادر محمد عظیقہ اس کا آخری انجام۔ رہے ہیں ہیں اور ہیں ہیں ایس

لیں جو محف بھی دلیل یا وجدان کی ہدایت سے یہ تشلیم کرتا ہے کہ کا تنات جمعت و بود سب پچھاری کی مخلوق ہے تو گویا وہ یہ تسلیم کر لیتا ہے کہ یہ سب نہ از لی ہیں نہ ابدی بلکہ ان کے لیے آغاز بھی ہے اور انجام بھی اور اس لیے انسانی تخلیق نے کوئی بھی روپ اختیار کیا ہو ہبر حال پہلا انسان اپنے ساتھ ہی مادی و روحانی ہدایت لے کر آیا ہے اور یہی وہ آغاز تھا جس کو ادیانِ سادی نے نبوتِ آ دم کے نام سے یاد کیا ہے اور جس کا سلسلہ برابر اس دنیا میں قائم رہا تا تکہ تھر بیک کی خلمہور ہوا اور ذاتِ قدی صفات نے

بعثت عام كا اعلان فرمايا-

تو اب اس روحانی زشد و ہدایت یا پیغام الہی کے نشو و ارتقاء کے لیے آلر ذات اقد س محمد بین کے ساتھ ختم نبوت کو وابستہ نہ سمجھا جائے تب تین صورتوں میں ہے کوئی ایک صورت ہی وقوع پذیر سلیم کی جا سکتی ہے۔ ایک! یہ کہ سلسلہ نبوت و رسالت نبی اکرم سین کے برختم نہیں ہوا بلکہ اس ہے آگے ترقی و سمحیل کی راہ پر گامزن ہے یہاں تک کہ اس حد کمال تک پنچ جائے جس کے بعد کسی بحیل کی حاجت باقی نہ رہے دوسری ا صورت میہ کہ اس سلسلہ کے آغاز نے جو ترقی کی راہ اختیار کی ہے دہ تزل کی جانب مال ہو جائے اور سہ پیغام کسی طرح بھی شرمندہ سمجیل نہ ہو سکے۔ تیسری! شکل میہ ہے کہ جو سلسلہ ایک خاص حیثیت میں زوبہ ترقی ہے وہ جب حد سمحیل کو پنچ جائے تو پھر کمال صورت زوال اختیار کر لے یا یوں کہہ و بیخ کہ حد کمال آغاز کی جانب لوٹ جائے اور محصول حاصل کا نمونہ چین کر دے۔

لیکن آخری دوشکلیں غیر معقول بلکہ فطری تقاضا کے خلاف بڑر، نیبلی صورت تو اس لیے کہ اس سے خدائے تعالیٰ کی ربوبیت کاملہ اور صفت رحمت و قدرت کا نقص لازم آتا ہے کہ جس مقصد سے اس نے ایک آغاز کیا تھا ای مرضی و مشیت کے باوجود اس کو درجہ پحیل نہ دے سکا۔ تعالی اللہ علواً کہیواً.

اور اگر اس کوشلیم کر لیا جائے تو یہ گویا مان لینا ہوگا کہ کا مُنات ہست و یود میں نقص نشیب زوال اور ابتداء کے علادہ کمال فراز عروج اور انتہاء کا وجود ہی نہیں ہے گویا دکان فطرت میں عیب کے سوا ہنر کا کوئی سودا موجود ہی نہیں۔ ای طرح دوسری شکل اس لیے جب کہ تحمیل ایسی حقیقت کا نام ہے جس کے بعد اس سلسلہ کی نہ ضرورت باقی رہے نہ طلب تو پھر زشد و ہدایت اور پیغام حق جیسی روشن شئے کے پایڈ سخیل تک پیڈی جانے کے بعد اس کو ابتداء سے پھر ڈہرانا بے معنی بات ہے اور مخصیل حاصل نہ عقل کا کام ہے نہ حکمت و دانائی کا۔ چہ جائیکہ ایسے فعل کی نسبت اس ذات کی جانب ہو جس کے لیے کہا رو این ڈرڈیک علینہ حکینہ ہے

لیں اگر مؤخر الذکر دونوں صورتیں غیر معقول اور نا قابل توجہ ہیں تو اب کیبلی شکل ہی لائق غور رہ جاتی ہے مگر جب اس کی تخلیل کی جائے تو یہ سوال خود بخود سامنے آ جاتا ہے کہ جب کہ تاریخ ادیان وملل نے بلکہ واقعات و حقائق نے یہ ثابت کر دیا ادر روشن دلائل و براہین سے ثابت کر دیا کہ قرآن عزیز ایک ایسا ردحانی قانون' دستور' آئین اور پیغام زشد و ہدایت ہے جس کی نظیر پیش کرنے سے تمام سابقہ ادیان اور موجودہ مدعیانِ دمی د البام عاجز و درماندہ رہے ہیں اور ہیں۔ تو پھر علم و عقل اور حکمت و دانش کا دہ کون سا تقاضا ہے جس کے پیش نظر اَلَیْوُمَ اَتَحْمَلُتُ لَکُمُ دِیْنَکُمُ وَ اَتْمَمُتُ عَلَیْکُمُ نعمتیٰ (مائدہ ۳) کا انکار کیا جا سکے اور جو تعمیل کہ تحد یک کے ذریعہ ہو چکی اس کو حیطلا کر اور تاریخ ادیان کی صاف اور صادق شہادت کا منگر بن کر اس سلسلہ کی آخری کڑی ''بی منتظر' کے لیے چیٹم براہ ہوا جا سکے۔

یمی وہ حقیقت ہے جس کو قرآن عزیز نے وَ لَکِنْ رَّسُوُلَ اللَّهِ وَ حَاتَمَ النَّبِيَيْنَ (احزاب ۴۰) کہہ کر روثن کیا ہے اور جس کی شہادت خود ذاتِ قدمی صفات نے یہ کہہ کر دی ہے۔

قال رسول اللَّه ﷺ مثلی و مثل النبیین من قبلی کمثل رجل بنی داراً فاتمها الالبنة. واحدة فجنت انا فاتممت تلک اللبنة. (مسند احمد ج ۲ ص ۹) ترجمه میری اور دوسرے انبیاء علیم السلام کی مثال ال مُحْصّ کی طرح ہے جس

نے مکان بنایا اور اس کو تکمل کر لیا مگر آیک این کی جگہ چھوڑ دی پس میں قطر نیوت کی وہی اینٹ ہوں جس نے آ کر اس قصر کی پیجیل کر دی۔

آپ کہ کتے ہیں کہ اس بات کو مان کینے میں کیا حرق ہے کہ قصر نبوت کے مخلف سیمیل آپ بیلینے ہی کی ذات سے ہوئی لیکن پھر آپ بیلینے کے کمال نبوت کے مخلف اطوار و احوال میں سے بید امتیازی شان بھی معصد شہود پر آئی کہ جو شخص بھی جدید ہی یا رسول بے اس کا امتساب آپ بیلینے ہی کے فیض نبوت کے ساتھ وابستہ ہو لیجنی آئندہ بھی ہی اور رسول آتے رہیں۔ مگر وہ مستقل نہ ہوں بلکہ آپ بیلینے کے ماتحت اور قرآن ہی کے زیر تکمیں ہوں لیکن بید کہنا اس لیے صحیح نہیں ہے کہ جو بات کہی گئی اس کو خواہ کی خوابصورت سے خوابصورت عنوان سے کہتے سب کا حاصل یہی نگلنا ہے کہ شہین کی اس کو خواہ کی د رسالت کے بعد نبی اور رسول کی احتیاج باتی ہے اور اس کے بغیر دین البلی اور پیغام ر بانی تحدید شخصیل ہوت کے بعد نبی اور رسول کی جگہ خاتم السمین کے د رسالت کے بعد نبی اور رسول کی احتیاج باتی ہی اور اس کے بغیر دین البلی اور پیغام د ریا تحدید شخصیل ہے۔ ورنہ تو شخصیل نہوت کے بعد نبی اور رسول کی جگہ اس کو خواہ کی مرف نائب اور جاشین ہونے چاہئیں تا کہ ان کے ذریعہ پیغام کامل اور ہدایت تا گھلماء ور ذکتہ الا نبیاء ( کنز اعمال ج ۱۰ ص میں تا کہ ان کے ذریعہ پیغام کامل اور ہدایت تا گھلماء ور ذکتہ الا نبیاء ( کنز اعمال ج ۱۰ ص میں تا کہ ان کے در ایم کی خال اور ہدایت تام کی مصدات بن کر ادا کرتے و میں گی جا ہیں گھر میں ہے ہمیں کا دور ہوں کی خور ہیں کے مصدات ہیں اور اور تیں دو میں گھر ہوت کے بعد نبی کا حق خدمت علاء امت ال خل ماء ور ذکتہ الا نبیاء ( کنز اعمال ج ۱۰ ص ۱۳ مدین غرب ( ۲۰ ۲۷ ) کے مصدات بن کر ادا کر تے میں گر اور ای کی دور ایک کے دہیں گے۔ اس اہم مسلہ کی وضاحت یوں بھی کی جا تحق ہے کہ کتاب کا ننات کے وہ صفحات جن پر مذاجب وطل کی تاریخ شبت ب شاہد میں کد اقطاع عالم کے درمیان رسل و رسائل اور دیگر وسائل کے مفقود ہونے کی وجہ سے جبکہ فطرت نے رشد و ہدایت کے یغام کو عرصہ مدید تک جغرافیائی حدود میں محدود رکھا اور اس لیے ایک ہی دور میں متعدد مقامات پر متعدد انبیاء و رسل کا ظهور ہوتا رہا اور پھر جب کا سُنات پر وہ زمانہ پر تو ڈالنے لگا جس کے قریبی عرصه میں ساری کا نتات کے باہم روابط نے ہم آ جنگی اور تعارف کی بنیاد ڈال دی اور فطری تقاضا کی بناء پر روحانی پیغام نے بھی بعثت خاص کی جگہ بعثت عام کی شکل اختیار کر لی اور ایک ایسا پخام آ گیا جو تمام عالم کے لیے یکسال طور پر بیک وقت زشد و ہدایت کا آفاب بن کر درخشاں ہے۔ تو اس کے بعد یا تو یہ ہونا چاہے کہ وہی پیغام رہتی دنیا تک کے لیے زشد و ہدایت کا پیغام بن اور جس پیغیر کی معرفت دو پیغام آیا ب اس کی ذات اقدس کو اس پنام کامکمل ومتم مان کر خاتم الانبیا، والرسل سلیم کیا جائے۔ ورنہ تور کیا جائے کہ محدود پیغام و دعوت حق کے بعد جب بعثت عام نے سارى کا مُنات کی راہنمائی کا فرض انجام دے دیا تو اس کے بعد ضرورت وطلب کا کونسا عنوان باتی رہا جس کی بھیل کے لیے اس سلسلہ کو پھر بھی جاری رکھا جائے اور یا بعثت خاص کو دُبرايا جائ جس كا حاصل عروج ب انحطاط ك شكل من ظاہر مو اور يا بعث عام ك تحصيل حاصل كى غير معقوليت معقوليت كى شكل اختيار كرب ادر آيت وَمَآ أَرْسَلُنْكَ الأ كَافَةُ لِلنَّاس. (ساء ٢٨) كى بثارت كوب حقيقت بنا ديا جائ-

ذات اقدس تحمر تلطق کی بعثت عام کے بعد الی حیثیت سے اس سلسلہ کا اجرا، تحصیل حاصل اور غیر معقول اس لیے ہے کہ فطرت کے مادی اور روحانی تقاضا کے خلاف اگر قدرت حق کو یہ منظور تھا کہ پیغام و دعوت اور نظام زشد و ہدایت تدریجی طور پر تر تی پذیر نہ ہو اور مادی دنیا کے محدود حالات سے بے نیاز ہو کر انجام پائے تو بلاشبہ آغاز ہی میں وی الہی ''بعثت عام' کی شکل اختیار کرتی اور پھر رہتی دنیا تک دہی بروئے کار ہوتی اور یا اس کا سلسلہ کسی شخیل کامختاج نہ ہو کر رہتی دنیا تک دہی بروئے کار ہوتی اور ان کے مراقعات اور مشاہدات اس کے خلاف جیں اور اول محدود پیغامات کا سلسلہ اور ان کے درمیان تر تی پذیر وسعت کا دائرہ اور پھر دعوت عام کی شکل میں اس تر تی کی انتہاء سے ایوری تدریج کیفیت صاف بتلا رہی ہے کہ دخطرت الہی نے فیصلہ کر لیا ہے کہ

دوس آمور کی طرح زشد و مدایت الہی کا بیہ پیغام بھی آ غاز کی نمود کےساتھ آہت۔

س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاتحر http://www.amtkn.org آ ہت ترقی پذیر اور وسعت گیر ہوتا رہے تا آنکہ وہ وقت آ جائے کہ یہ وسبت عالمگیر دعوت بن کر پایڈ بحمیل کو پنچ جائے اور یہ سلسلہ اس حد پر پنچ کر ختم ہو جائے اور آئندہ نبی و رسول کی جگہ نائبین رسول علماء تاقیام ساعت اس مکمل قانون دعوت کی روشن میں تبلغ حق کا فرض انجام دیتے رہیں تا کہ ایک جانب ''وحدت امت' کا وہ نظام جو بعث عام اور دعوت عام ے وابستہ ہو چکا ہے پارہ پارہ نہ ہو سکے اور دوسری جانب حیات عالم کے ساتھ ساتھ اس پیغام حق کا فرض بھی مسلسل اوا ہوتا رہے اور اس طرح خدائے برتر کا یہ اعلان تباد ک الَّذِی نَدَّ ل الْفُوْقَانَ عَلَی عَبْدہ لِیکُوْنَ لِلْعَالَمِیْنَ نَدِیْواْ' (فرقان ۱) جدید نی منظر اور رسول مطلوب کے نظریہ کی شکل میں بے روح ہوکر نہ رہ جائے۔

سطورِ بالا میں انبیاء علیم السلام کے پیغام حق کی دحدت کا تذکرہ آ چکا ہے مسئلہ ختم نبوت کے ساتھ اس کا بہت گہرا تعلق ہے اور اس سلسلہ کی دلیل روشن کے لیے تہبید و توطیہ بننے کی حیثیت رکھتا ہے۔

اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ جب ہم اس خاکدانِ ہتی پر نظر ڈالتے ہیں تو یہ حقیقت ہر جگہ نمایاں نظر آتی ہے کہ ہر کثرت کے لیے کوئی نقطہ وحدت ضرور ہے چنانچہ افراد کے لیے نوع' انواع کے لیے جنس' اجناس کے لیے جو ہر' جواہر کے لیے وجود اور وجودات کے لیے وجود بحت (خالص) محور و مرکز ہے ای طرح اجسام کے لیے سطخ' سطحات کے لیے خط اور خطوط کے لیے نقطہ مرکز و مدار ہے' نیز اعداد خواہ اپنی کثرت میں کسی حد تک کیوں نہ چینچ چا کیں ان کا محور و مرکز ہر حالت میں''اکاتی'' ہے۔

غرض جب بھی کمی کثرت کا تصور کیجئے اس کے ساتھ دحدت کا تصور لازم و ضروری ہے اور اگر وحدت کو پیش نظر لایئے تو وہ کمی نہ کمی کثرت کے لیے تحور و مرکز ہونے کا ضرور پید دیتی ہے لیں وحدت و کثرت کا یہی رابطہ ہے جس نے حدودِ عدم سے گزر کر ہست کے ساتھ تعلق پیدا کیا اور اس کو عالم ہست و بود کا نام دیا۔

تو اس حقیقت کو پیش نظر رکھ کر جب ہم سلسلہ نبوت و رسالت پر نظر ڈالتے بیں اور سیع ساوات کی طرح سطح عالم پر مختلف ادوار میں ہزاروں سیارگان زشد و ہدایت کو ضوفشاں پاتے ہیں۔ تب مسطورہ بالا حقیقت کی بنیاد پر فطرت تقاضا کرتی ہے کہ اس کثرت کا بھی کوئی نقطہ وحدت ضرور ہونا حیاہتے جو کثرت کے لیے محور و مرکز بن سکے ادر جس طرح ''اکائی'' کے بعد کثرت نے لیے کوئی اور مبدا، و منتہا، نہیں ہے ای طرح انہیا، و رسل کے سلسلہ کثرت کے لیے بھی ایک ہی مبداء و منتہاء ہونا از بس ضرور کی ہے۔

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

یہی وہ حقیقت ہے جو ''ختم نبوت'' کے نام سے موسوم ہے اور ای کو قرآنِ حکیم نے اس جو ہر حکمت کے ساتھ ادا کیا ہے۔

مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رَجَالِكُمْ وَلَكِنُ رَّسُولُ اللَّهُ وَحَاتَمَ النَّبِيَيْنِ. (احزاب ٣٠) "محمد علي مردول ميں تے تمي کے صلى باپ نہيں ہيں تاہم وہ خدا کے تي تيبر اورآ خرالانمياء ہيں۔'

نبوت "نباء" سے ماخوذ ہے جس کے معنی "خبر دیتا" ہے اور رسالت کے معنی "نہیغام" بیں اور اسلام کی اصطلاح میں نبوت و رسالت خدا کی جانب سے ایک منصب ہوتے پیغام کو "دوی" کہتے ہیں کیونکہ سے پیغام در حقیقت پیغامبر کا اپنا کلام نہیں ہوتا بلکہ جو کے فرمان ہوتا ہے جس میں خطاء وقصور یا سہو و نسیان کی مطلق گنجائش نہیں ہوتی۔ خدائے برتر کا فرمان ہوتا ہے جس میں خطاء وقصور یا سہو و نسیان کی مطلق گنجائش نہیں ہوتی۔ (حم جدہ ۳۳) "اس (وحی الہی) کے سامنے سے اور نہ اس کے بیچھے سے باطل کا گزر بھی نہیں ہوتا یہ تو اتارنا ہے حکمت والے ہر طرح قابل ستائش والے کی جانب سے (یعنی خدا کے دیک

گویا اس کا مطلب میہ ہوا کہ جب خدائے برحق کمی شخصیت کو نبوت و رسالت یعنی پیغام حق سے سر فراز کر دیتا ہے تو تمام انسانوں کا فرض ہو جاتا ہے کہ وہ اپنے خالق و مالک خدائے فرمان''وی الہی'' کے سامنے بے چون و چرا سر سلیم خم کر دیں وہ شخصیت کی صداقت اور خدا کی جانب سے اس کے دعویٰ وحی کی حقانیت کا تو ہر حیثیت سے حق رکھتے ہیں لیکن اگر اس کے دونوں دعودی کی تصدیق د تائید عقل کی راہ سے دلائل و رکھتے ہیں لیکن اگر اس کے دونوں دعودی کی تصدیق د تائید عقل کی راہ سے دلائل و براہین کے ساتھ ہو جائے اور کسوٹی پر اس کی صداقت بے لوٹ اور صاف روش ہو جائے تب اس کے دینے ہموتی پیغام خوں تی خوں کر لینا اور اس کے سامنے سر نیاز جھکا دینا فرض ات کے پیغام کو پیغام حق سمجھ کر قبول کر لینا اور اس کے سامنے سر نیاز جھکا دینا فرض اولین ہے۔ ہاں چونکہ دہ پیغام کمی بڑے سے بڑے عاقل و فرزانہ انسان کا '' پیغام'' کو تو خواہ کتنا ہی بالاتر ہولیکن عقل کی نگاہ میں اور دلائل و براہین کے ترازد میں نامکن کو کہ خواہ کتنا ہی بالاتر ہولیکن عقل کی نگاہ میں اور دلائل و براہین کے ترازد میں نامکن اور محال نہ ہو کیونکہ فطرت اور علی نیز ملک درمیان جزائہ وار کا کو تی خص کا کی تو ہو کو تو خواہ کتنا ہی بالاتر ہولیکن عقل کی نگاہ میں اور دلائل و براہین کے ترازد میں نامکن اور حال نہ ہو کیونکہ فطرت اور عقل کے درمیان ہے بند ہو ہو کہ کہ حقل کی تین و در میں خوں ہو کو تی خواہ کتنا ہی بالاتر ہولیکن عقل کی نگاہ میں اور دلائل و براہین کے ترازد میں نامکن اور حال نہ ہو کیونکہ فطرت اور عقل کے درمیان ہر نہیں ہے بلکہ عقل فطرت کے قوانین

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

فطرت کے روحانی قوانین کی ترجمان ہے۔

بہر حال سمی نبی یا رسول کے مبعوث ہونے کا مطلب سے ہوتا ہے کہ خدا کی تخلوق'' جن و بشر'' اپنی روحانی سعادت اور اخلاق و کردار کی بلندی کے لیے اپنے عقل و دماغ کے اختراع کی بجائے بیغام حق کو راہنما بنائے تا کہ ذی عقل کا مُناتِ البی اس راہ میں رقیبانہ تفناد و تصادم ہے بیاز ہو کر انسانوں کے نہیں بلکہ انسانوں کے پیدا کرنے والے خدا کے قوانین پرعمل پیرا ہو کر اجتماعی وحدت عالمگیر اخوت و مساوات کی قدروں کو حاصل کر سکیں اور ایک دوسرے کا حاکم و حکوم اور آتا و غلام بننے کے بچائے سب ہی کیساں طور پر صرف اپنے پیدا کرنے والے ہی کے حکوم و غلام بن چا کیں۔

دوسری جانب اس خاکدان عالم کا یہ حال ہے کہ اس کی ہر ایک شے نشو و ارتقاء کے قانون قدرت میں جکڑی ہوئی نظر آتی ہے جس کا نقاضا یہ ہے کہ اگر مادی ادر روحانی قوانین ونوامیس کی خالق ایک ہی ذات ہے تو بلاشبہ دونوں کے نوامیس وقوانین میں ہم آ جنگی اور وحدت کارفرما نظر آنی چاہیے ورنہ العیاذ باللہ وحدت و اکائی کی جگہ دوئی کوکور و مرکز ماننا پڑے گا جو فطرتا نامکن اور عقلا محال ہے۔

تب از بس ضروری ہے کہ رشد و ہدایت کے اس منصب ''نبوت و رسالت'' کا سلسلہ بھی قانون ارتقا ہے ای طرح جکڑا ہوا ہونا چاہیے جس طرح مادیات کا اور اس لیے تسلیم کرنا ہوگا کہ ''رشد و ہدایت'' کا یہ سلسلہ ارتقائی بنیادوں پر اس طرح ترقی پذیر ہو کہ کا تکات انسانی اپنے بقاء و وجود تک کمی وقت بھی بلس راہ میں نشو و ارتقاء ہے محروم ندر ہے۔ اس حقیقت کے واضح ہو جانے کے بعد اب زشد و ہدایت کے اس نظام کو جو ایک جانب انسان کی مادی نشو و ارتقاء کے معرون ہے یوں سمجھنا چاہیے کہ قانونی قدرت نے ایک جانب انسان کی مادی نشو و ارتقاء کا یہ سامان مہیا کیا کہ اس کی عقل و دانش اور اس ایک جانب انسان کی مادی نشو و ارتقاء کا یہ سامان مہیا کیا کہ اس کی عقل و دانش اور اس منصب نبوت و رسالت کے نام ہے معنون ہے یوں سمجھنا چاہے کہ قانونی قدرت نے ایک جانب انسان کی مادی نشو و ارتقاء کا یہ سامان مہیا کیا کہ اس کی عقل و دانش اور اس میں ترق پذیر شکل میں عطا فرمایا اور آخر ایک دقت وہ بھی آیا کہ انسان عقل و شعور کی ابتدائی اور متوسط منازل سے گزر کر بلوغ و کمال کی اس حد پر پنچ گئے جس کو ان کے لیے حد کمال کہا جا سکتا ہے اور جس معراج کمال کی اس حد پر پنچ جاتے جس کو ان کے لیے حد محد رہ متوں ہو جاتا ہے۔ تاہم حد بلوغ کی اس معراج ارتفان کا کن' کہلانے کا بجا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لا کی http://www.amtkn.org

ک ردد بیت کاملہ ان کے کمال کونقص سے محفوظ رکھنے کے لیے اپنی تربیت حق کا باتھ ان ت نہ المحائے گی۔

یہی وہ حقیقت ہے جس کو حدیث نبوی ﷺ نے خاتم اکنہیں کی تغییر کو ایک روثن مثال کے ذریعہ سمجھایا اور''ختم نبوت'' کی حقیقی ردح کو مادی شکل میں پیش کر تے حرف آخر قرار دیا۔

عن ابى هريرة أن رسول الله ﷺ قال ان مثلى و مثل الانبياء من قبلى كمثل رجل بنى بيتا فاحسنه واجمله الاموضع لبنة من زاوية فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له و يقولون هلاً وضعت هذه اللبنة قال فانا اللبنة وانا خاتم النبيين. (رواه الخارى في كتاب الانبياء ياب غاتم أنبيين بن اص ١٩٥) و في بعض الفاظه فكنت انا سددت موضع تلك اللبنة ختم بي البنيان و ختم بي الرسول.

( كنزالعمال ج الم ٢٩٣ حديث ٢٢٢٢ عن ابن حساكر) ( كنزالعمال ج الم ٢٩٣ حديث ٢٢٢٢ عن ابن حساكر) حفرت الوجريرة آنخضرت علية سے روايت قرماتے ہيں۔ رسول الله عليق ف فرمايا مير ك اور مجھ سے پہلے بنيوں اور رسولوں كى مثال اليى ہے جيسے كى شخص ف گھر بنايا اور اس كو بہت عمدہ آ راستہ پيراسته كما مگراس كے المك گوش ميں المك اين كى جگہ تغيير ميں الاستہ ميں مدى ميں ميں چھوڑ دی تو اب لوگ اس کو دیکھنے جوق در جوق آتے ہیں اور خوش ہوتے ہیں مگر ساتھ ہی کہتے جاتے ہیں کہ یہ ایک اینٹ بھی کیوں نہ بھر دی گئی تا کہ تقمیر کی یحمیل ہو جاتی چنانچہ میں نے ای جگہ کو پڑ کیا ہے اور میں وہی نہوت کی آخری اینٹ ہوں جس سے قصر کممل ہو گیا اور میں ہی آخر الانہیاء ہوں۔

حاصل کلام یہ ہے کہ رب العلمین کی ربوبیت کاملہ نے کا تنات سب و بود میں قانون ارتفاء کو جس طرح نافذ فرمایا ہے اس کا تقاضا یہ ہے کہ عقل و شعور انسانی کے حد بلوغ پر چنتی جانے کے باوجود اس کی ترقی کا سلسلہ تااہد جاری رہے اور اس میں ایس پابندی یا روک نہ ہونی چاہے جس ہے اس کی صلاحیتوں کے نشو و ارتفاء کا سدباب ہو جائے اور دوسری جانب پیغام حق کا جو سلسلہ نبوت و رسالت (بذریعہ وتی البی) عالم کی مراشہ و ہدایت کے لیے عطا ہوا ہے وہ بھی حد کمال و تمام پر چنین جانے کے باوجود فطرت کے قانون ارتفاء کے مطابق نہ کمال نے نقص کی جانب رجوع کرے کہ حقیقت طل اور بردز کے پردہ میں مستور ہو کر رہ جائے اور نہ ربوبیت حق کے اس عطاء و نوال اور بخش کا ہی سدباب ہو جائے جو''رشد و ہدایت'' کے عنوان سے معنون اور عالم انسانی کی حقیق بردن کے پردہ میں مستور ہو کر رہ جائے اور نہ ربوبیت حق کے اس عطاء و نوال اور بخش کا ہی سدباب ہو جائے جو''رشد و ہدایت'' کے عنوان سے معنون اور عالم انسانی کی حقیق بردن کے پردہ میں مد بلوغ تک کھر ہو کہ جو انسان اپنے عقل و شعور میں حد بلوغ تک

اَلْيُوُمُ اَتْحَمَلْتُ لَكُمُ دِيْنَكُمُ وَاَتَمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي. (مائدة) '' آج مِيں نے تمحارے لیے تمہارا دین کامل کر دیا اور تم پر اپنی نعمت (نبوت و رسالت) کو پورا کر دیا۔'' مگر رشد و ہدایت کو رہتی دنیا تک اس طرح باقی رکھا کہ آخری پیغبر کے ذریعہ جو آخری پیغام کامل و کمل بن کر آیا وہ اساس و بنیاد قرار پائے اور نت نئی مادی تر قیات

کے ساتھ ساتھ اس کا فیضانِ علم بھی درخشاں و تاباں رہے اور یہ خدمت علاء حق کے سپرد ہو۔ یہی وہ حقیقت ہے جس کو کلام مجز نظام نے اس انداز میں بیان کیا ہے۔

فَانُ تَنَازَ عُتُمٌ فِي شَيْءٍ فَرُدُوْ أَلَى اللَّهِ وَالزَّسُوُلِ. (نماء ٥٩) ''اگرتم كى معامله مِن اختلاف كرونو اس اختلاف كوالله اور اس كے يغير تحد علق كى جانب رجوں كرو۔

ظاہر ہے کہ اگر نبوت و رسنالت محمد ﷺ پر پیچی کر کامل نہ ہوتی اور اس کا سلسلہ ممال نبوت ہی کی شکل میں آگے بڑھتا رہتا تو یہ نہ کہا جاتا کہ محمد ﷺ کی جانب یعنی اِن کے ارشادات حق ک<u>ن در حوال کا کا میں</u> اور جو نبی تم ارمین ہری*ہ بی کے لیں حو*بی<sub>ائ</sub> میں موجود ہو اس کی جانب رجوع کروٴ اس لیے نبوت و رسالت کوظل و بروز کی اصطلاحوں کی آ ڑ میں باقی رکھنے کی کوشش کرنا قانونِ فطرت اور دین حق کے صریحؓ خلاف اور باطل بے چنانچہ اس حقیقت کو نمایاں کرنے کے لیے قرآ ن حکیم نے کئی جگہ مختلف معجزانہ خطابت کو اختیار کیا ہے ایک جگہ ارشاد ہے۔

وَأُوْحِيَ الْمَى هذا الْقُوْانُ لِأُنْذِرَ كُمْ بِهِ وَمَنُ بَلَغَ. (العام ١٩) ''اور ميرِ کُ جانب اس قرآن کی وتی کی گُلی تا که اس کے ذراعہ میں تم کو (برک باتوں ہے) ذراؤں اور ان تمام لوگوں کو بھی جن کو (رہتی دنیا تک) یہ قرآن پہنچے۔''

اور دوسری جگہ ہے۔ وَمَا اَرْسَلُنکَ اِلَّا رَحْمَةُ لِلَّعَلَمِيْنَ. (انبیاء ١٠٤)''اور نہيں بھيجا ہم نے تم کو مگر تمام جہان والوں کے لیے رحمت بنا کر۔''

- اور ايك جگه ب-

هُوَ الَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِنِنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرُهُ عَلَى الدَيْن تَحْلَهِ وَحَفَى بِاللَّهِ شَهِيُدَاه (فَحَ ١٢) ''الله وه ب جس نے بھیجا اپنے رسول تحد ﷺ کو ہدایت اور دین حق وے کر تاکہ اس کو تمام ادیان پر غالب کرے اور اللہ اس نے لیے بطور گواہ کافی ہے۔''

اور ایک جگه ارشاد ب-

يَايَّهُهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا أَطِيْعُوا اللَّهَ وَأَطِيْعُوا الرَّسُوُلُ و أَوْلِي الْامُو مَنْكُمْ. (نهاء ٩٩) ''اب ايمان والو الله كى اطاعت كرو اور رسول محمد يَلِيَّهُ كى اور ان كى اطاعت كرو جوتم ميں سے اولى الامر بيں ۔'

اس آیت میں صاف طور پر بید کہہ دیا گیا ہے کہ اب انسانی زشد و ہدایت کے لیے صرف ایک ہی طریقہ ہے کہ اللہ کی اور محمد ﷺ کی اطاعت کی جائے اور محمد ﷺ کے علاوہ اب کسی نبی و رسول کی اطاعت کا سوالی نہیں ہے بلکہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کا آخری طریقہ بیہ ہے کہ تم میں سے جو صاحب امر ہوں۔ (علا، بحبتہ ین خلفاء حق) ان کی پیروی کرو۔

ان آیات بیتات کے علاوہ قرآن کیم نے <sup>ج</sup>ن آیات میں ضدا کی کتابوں یا رسولوں پر ایماین لانے کی ہدایت کی ہے وہاں یہ کہہ کر مآ اُنْزِل اِلَیُک ومآ اُنْزِل مِنْ قَبْلِکَ (بقرہ ۳) اَمَنُوْا بِاللَّهِ وَرَسُوْلِهِ وَالْكِتابِ الَّذِي نَوَّلَ عَلَى رَسُوْلِهِ وَالْكِتاب

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

الَّذِي أَنُوْلَ مِنْ قَبُلَ. (نما، ١٣٦) '' كَم محمد يَنْتُنُ اور ان سے پيلم نبيوں اور رسولوں اور قرآن اور اس سے قبل كى كتابوں پر ايمان لاؤ'' اس حقيقت كو نماياں كيا اور ابحارا ب كه جباں تك يغير اور كتاب الله پر ايمان لانے كا تعلق ذات اقد من قرآن حكيم اور اس سے قبل كے نبيوں رسولوں اور كتابوں كا ب اور يہ صرف اس ليے كه يہ سلسله آ گے بقكل نبوت و رسالت اور وحى اللبى نبيس چلے گا بلكہ محمد ينا ي كى رسالت ہى به حد كمال يہ بي كر قيامت تك بلافصل باتى اور جارى رہ گى اور قرآن حكيم كامل دستور بدايت بن كر بيش اس كے ليے زندہ شہادت دے گا۔

حق تعالیٰ کی جانب سے ''خاتم انبیین'' کا جو منصب جلیل ذات اقدس تلایے کو سطا ہوا ہے مقل ونقل دونوں اعتبار سے ایک اور صرف ایک ہی معنی رکھتا ہے اور وہ سے ہے کہ محمد تلکی آخر انبیاء ورسل بیں اور نبوت و رسالت کا سلسلہ آپ تلکی پر پہنچ کر ختم ہو گیا۔ تان العروں میں ہے (و) المخاتم (من کل شنبی عاقبتہ و اخر تنہ کہ خاتمت

والخاتم واخرالقوم كالخاتم) و منه قوله تعالى و خاتم النبيين اي اخرهم الخ. ( قُصْ النَّامن باب أُمْم )

تاج العروس کے علاوہ تمام معتبر اور مشہور عربی لغات ناطق ہیں' کہ''خاتم'' بفتح تاہویا بہ کسرۂ تا ''آخرشی'' اس کے حقیقی معنی میں اور جب کسی شخصیت کے لیے بولا جائے تو ''آخرالقوم'' مراد ہوتے ہیں۔ اس لیے آخرالانہیاء و الرسل ہونا ذات اقدس ﷺ کی وہ خصوصیت ہے جس میں دوسرا کوئی شریک وسہیم نہیں۔

یہ درست ہے کہ خاتم بمعنی ''مہر'' بھی حقیقی معنی میں اور بہی نہیں ان دونوں کے ماسوا اس لفظ کے چند اور معانی بھی حقیقی ہیں لیکن اطلاقات ہی اس کو ظاہر کر کیے ہیں کہ ان ہر دو حقیقی معنی میں سے کون سے معنی برکل ہیں؟ مثلا جب آپ ہاتھ میں انگشتری پہنے ہوئے ہوں اور اس پر آپ کا نام کندہ ہو اس وقت اگر کہا جائے کہ ''خاتمک فی انملک'' تو اس اس وقت خاتم بمعنی ''مبر'' حقیقی معنی ہوں گے لیکن اس افظ خاتم کو اگر کسی انسان پر اطلاق کریں تو اس وقت خاتم جعنی ''آ خر'' حقیقی معنی ہوں کے اور خاتم القوم یا خاتم الانبیاء تب ہی صحیح ہوگا کہ آ نے والا صحن تو مکا آ خری فرد یا ہوں گے کہ یا حقیقی معنی اس مقام پر نامکن الاستعمال ہوں اور یا مجازی معنی حقیقی معنی میں استار ہوں گے کہ یا حقیقی معنی اس مقام پر نامکن الاستعمال ہوں اور یا مجازی معنی حقیقی معنی میں سے معنی ہوں معنار و متصاد نہ ہوں بلکہ اس کے ساتھ پوری مطابقت رکھتے ہوں ۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیباں تشریف لائی http://www.amtkn.org

rrr

تب یہ بات واضح اور صاف ہے کہ اگر کوئی کھخص بلاغت قرآن ادر اظار نظم قرآنی کے خلاف بلکہ مربیت کے عام اصول کے خلاف آیت کریمہ''خاتم النبین'' میں خاتم کے حقیقی معنی ترک کر کے بلحاظ اطلاق مجازی معنی ''مہر'' کے لیتا ہے تب بھی مجازی معنیٰ اور مفہوم وہی صحیح اور لائق توجہ ہو کہتے ہیں جو حقیقی معنیٰ ''آخر'' ے مذبائن اور متخالف ینہ ہوں' اور نبیوں کی مہر' کا یہ مطلب ہوگا کہ جس طرح کسی تحربر پا کسی شیخ کے ختم پر ''مہر'' اس لیے لگائی جاتی ہے کہ اس پر تحریر یا شیخے کا اختتام ہو گیا اور اب کسی بھی اضافے کی گنجائش باقی نہیں رہی۔ ای طرح ذاتِ اقدی یکھنے انبیاء و مرتلین کے سلسلہ کے لیے ''مہز'' ہیں کہ آپ تلک کے بعد اب فہرست انہاء و رسل میں کمی اضافہ کی گنجائش نبیش رہی اور اس سلسلہ پر مہر لگ گئی اور جس طرح کاغذیا لغافہ پر مہر شوت ہے ایں امر کا کہ اب اس کے بعد کسی مضمون یا لفظ د جملہ کی توقع عبث ہے۔ اسی طرت نبیوں کی مہراس کے لیے کھلی دلیل ہے کداب کسی اضافہ کی توقع محال ہے کی "مم،" به اطلاق محاز کے اس مفہوم کو چھوڑ کر اگر کسی خاص مزعومہ کی بناء پر بید معنی مراد ہوں کہ ذات اقدس ﷺ نبیوں کے لیے مہر ہیں کہ جس طرح کوئی کاغذ یا تحریر جب ہی متند ہوتی ہے که اس پر ذمه دار شخصیت کی مہر شبت ہو اس طرح کوئی نبی یا رسول نہیں بن سکتا جب تک آب يتلك اس كے ليے ممر تقديق ندين جائين تو يد مراد دو وج ب باطل ب اول! اس کیے کہ بیہ مفہوم حقیق معنی ''آخر'' کے متضاد و متبائن ہیں۔ دوئم ! اس لیے کہ ہزاروں یا لا کھوں انہیاء علیہم السلام جو ذات اقدس ﷺ کے زمانہ بعثت ہے قبل اس کا کنات ارضی پر مبعوث ہو چکے اپنی اپنی امت کے زمانہ میں ان کی نبوت غیر متند اور نا قابل قبول رہی اس کیے کہ ان کی نبوت تصدیق کنندہ ''مبر'' ان کی بعثت سے ہزاروں یا سینلزوں برس کے بعد آئی جبکہ وہ اپنے اپنے فرض منصبی ے سبکدوش ہو چکے تو اب بے سور و بے فائدہ۔ اور اگر بیدراد بے کہ آپ عظ کے بعد جو بی آئیں گے ان کے لیے آ ب عظ "ممر" میں تو یہ ترج بلا مرج کیون؟ کہ ہزاروں لاکھوں انبیاء و رس کے لیے تو مہر ند بن اور بعد میں آنے والول کے لیے ''مہر'' قرار پائے اور اگر یہ مطلب ب کد الگول اور پچھلوں سب بھی انبیاء و زسل کے لیے مہر تصدیق میں تب بھی الگوں کے لیے مہر ہونا یے کار رہا کہ ان کے دقت نبوت گز رجانے کے بعد مہر تقیدیق نیچی ۔ علاوہ از س بہ اختالات خود ساختہ اور خلنی میں اور سمی ایک اختال کے یقینی ہونے کی بھی قرآن میں صراحت موجود نہیں ہے تو پھر حقیقی اطلاق کو ترک اور حقیق ے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org

مطابق مجازی مفہوم سے روگردانی کے بعد ایسے احتمالات جو حقیقی مفہوم کا حق نہ ادا کرتے ہوں باطل نہیں تو ادر کیا ہیں؟

پھر یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ قرآن کا حکیمانہ طریق استدال ہے ہے کہ دہ ایک مقام پر جو بات کہنا چاہتا ہے اس کو متعدد جگہ مختلف اسالیب بیان کے ساتھ اس طرح ادا کر دیتا ہے کہ ایک آیت دوسری آیت کی خود ہی تغییر بن جاتی ہے اور حقیقت حال روٹن ہو کر سامنے آ جاتی ہے۔ اس حقیقت کو مفسرین نے اس طرح ادا کیا ہے کہ القران یفسر بعضہ بعضا یعنی قرآن کا بعض حصہ دوسرے بعض حصہ کی خود تغییر کر دیتا ہے چنانچہ یہی صورت حال یہاں بھی موجود ہے وہ یہ کہ قرآن حکیم اسلام کی خوبی بیان کرتے ہوئے اعلان کرتا ہے۔

البوم انحملت لکنم دینتکم واتم من علیکم نغمتی ورصیت لکم الاسلام دینا. (مائدو19)''آن میں تے تمحارے لیے تمہارا دین کامل کر دیا اور تم پر اپنی نعت تمام کر دی اور تمحارے لیے اسلام کو دین کی حیثیت میں پسند کر لیا۔''

آیت کر بید کو ایک مرتبہ خوب خور سے پھر پڑھیئے اور دیکھتے کہ اس جگہ نہ ''خاتم'' ہے اور نہ''خاتم'' کہ اس کو معرض بحث میں لا کر خود ساختہ احقالات پیدا کر لیے جائیں بلکہ یہاں صاف صاف کہا گیا ہے کہ جو دین اسلام وجودِ انسانی کے ساتھ ساتھ رشد و ہدایت کا مرکز بنا ہوا ہے اس کو آج'' کا ل'' اور اس فعت دین کو تمام کر دیا گیا' اور ظاہر ہے کہ'' کا ل'' کا مقابل'' ناقص'' اور'' تمام'' کا متوازی'' ناتمام'' ''ادھورا'' ہوتا ہے یعنی ایک چیز آہتہ آتہ ترقی پذیر تھی اور زفتہ رفتہ اس حد پر پہنچ گئی جس کے بعد اب ترقی کا خاتمہ ہے اس لیے کہ وہ کا ل وکھل ہو کر سامنے آگئی جس کے بعد اب

سواگر یہ سیج ہے کہ اسلام' دور محمدی ﷺ پر پہنچ کر ہی کامل اور تمام ہوا ہے تو بلاشبہ آیت کر یمہ ولیکن ڈسٹول اللّٰہ و خاتم النَّبِییَنُ نے یہی معنی صحیح ہو سکتے ہیں محمد ﷺ ای دین کے پیغامبر ہیں جو کا مُنات انسان کی ابتداء ہے ہی زشد و ہدایت انسانی کا فرض انجام دے رہا ہے اور خدا کا لیندیدہ ہے ولیکن ڈسٹول اللّٰہ اور انسانیت کی مادی ترقی کے ساتھ ساتھ وہ بھی روحانی مدارین ارتقاء طے کرتے ہوئے آج '' کامل'' اور'' تمام'' ہو گیا اور اب کی جدید پیغام کی حاجت نہیں رہی اور جب جدید پیغام کی ضرورت نہیں ہے تو اب نے پیغامبر کی بھی خرورت خود بونو ہاتی نہیں رہی اور رہتی دنیا تک یہی کامل rrr

پیغام اور پیغامبر انسانی دنیا کے لیے کافی اور بس ہے۔ وَخَاتَمَ النَّبِيَيْنِ. لہذا حقیقی اطلاق لیجئے یا مجازی''خاتم'' کے معنی اور مغہوم میں'' آخر'' ہونے کا

تصور غیر منفک اور لازم ہے اور اس کے خلاف جو کچھ بھی ہے دہ باطل ہے۔ آیت کریمہ کا شان نزدل اگر چہ ایک خاص داقعہ سے تعلق رکھتا ہے لیکن اپنے مفہ معہ سے ان س

مفہوم و معنی کے لحاظ سے ہمہ کیر اور غیر موقت ہے ادر عربیت اور نقل و روایات دونوں لحاظ سے ایک تھوں حقیقت کا اظہار کرتی ہے۔

پھر بات ای حد پر پہنچ کر ختم نہیں ہو جاتی بلکہ امت مرحومہ کے لیے اس سے مجھی بلند و بالا سے بشارت ہے کہ آپ ہیں تعلیم سے قبل جس قدر بھی روحانی باپ (انہیاء و رسل) گزرے ہیں علی قدر مراتب ان میں امت کے لیے شفقت و رحمت کا جذبہ محدود رہا ہے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ ان کے گزر جانے کے بعد دوسرا روحانی باپ (نبی یا رسول) مبعوث ہو کر امت پر میری ہی طرح یا مجھ سے زیادہ شفقت و تربیت کا حق ادا کرنے والا ہے لیکن ذات اقدس سینٹے کی سے شانِ رفیع ہے کہ آپ ہیں صرف اللہ کے ضرورت نہیں رہی۔ اس لیے کہ دین کامل ہو گیا اور خدا کی نعمت پوری ہو گئی ایسی صورت میں تم اندازہ کر کیتے ہو کہ اس کی شفقت و رحمت کا کیا ٹھکانہ ہو گا؟ جو مربی سے تجھتا ہو کہ اب الگول کی طرح اس کے بعد دوسرا کوئی مربی آنے والا نہیں ہے کہ امت پر اپنی رحمت نچھاور کرنے اب تو رہتی دنیا تک اس کی آغوش تر بیت وا رہے گی اور اس کی نبوت د رسالت کا غیر منقطع سلسلہ جاری رہے گا۔ و خاتم النّبیتین

خلاصہ یہ کہ تحد ﷺ کی شان مبارک اس خصوصی امتیاز کی حال ہے کہ اس کی بعث کے بعد سمی نبی یارسول کی بعث کی حاجت باقی نہیں رہی اور اس طرح یہ حقیقت بھی روثن ہو گئی کہ ذات اقد س ﷺ اس امر کے باعث نہیں ہیں کہ انھوں نے نبوت و رسالت کا سلسلہ ختم کر دیا بلکہ جب خدا تعالی کو منظور ہوا کہ اب سی سلسلہ نبوت و رسالت اس ارتقائی منزل پر پنچی گیا ہے کہ آخری پیغام بن کر گامل و تمام ہو جائے تو ذات اقد س ﷺ کو اس نے چن لیا اور بلاشرکت غیر ان کو یہ منصب عظیٰ عطا فرمایا۔ و ذلک فضل اللہ یو نتید من یشاء و اللہ ذو الفضل العظیم. (مائدومہ) پھر کسی نادان کا یہ کہنا کہ اگر آپ ﷺ آخرالانبیاء و الرسل میں تو یہ آپ چو نبوت و رسالت کے عنوان ہے کہ آپ عظیم اس دیر تک کے سرباب ثابت ہوئے جو نبوت و رسالت کے عنوان

اس نادان کا یہ خیال ای طرح فاسد ہے جس طرح اس محف کا خیال جس نے ایک محفل میں شرکت کی اور دیکھا کہ جو معزز مہمان بھی آتا ہے اس کا پڑ جوش استقبال ہوتا ہے اور اس سے محفل کی رونق میں اضافہ ہوتا جاتا ہے مگر جب اس نے دیکھا کہ ایک شخص ایسا بھی آ پہنچا جس کو سب نے حاصل محفل سمجھ کر منہ صرف پڑ جوش استقبال ہی کیا بلکہ تمام محفل کا سرتان کہا اور اس کے بعد محفل اپنا کام کر کے فتم ہو گئی تو یہ نادان بہت کڑھا اور پچچتانے لگا کہ کاش یہ حاصل محفل نہ بندآ اور محفل ای طرح بھی جائی رہتی اور مہمانوں کی آ یہ کا یہ سلسلہ یونہی جاری رہتا۔

تھیک ای طرح ٹھ ﷺ کے آخرالانبیاء والرسل ہونے پر یہ نادان اپنے فسادِ خیال کا اظہار کر رہا اور باطل تاویلات کے درپے ہو رہا ہے۔ یُصٰلُ بہ هَنُ يَسْاءُ ویلُهدی بہ هَنُ يَشَاءُ.

قرآن عزیز نے اکثر مقامات پر''نبی'' اور''رسول'' کے ایک ہی معنی لیے ہیں جس کو اردو میں چذہبر سے تعبیر کیا جاتا ہے کیکن خاص خاص مقامات پر وہ نبی اور رسول میں فرق بھی کرتا ہے اس فرق کو علاء اسلام نے یوں خلاہر کیا ہے کہ نبی عام ہے اور رسول خاص لعنی خدائے تعالی جس شخصیت کو ہم کلا می کا شرف عطا فرماتے ہیں وہ'' تی'' کبلانا ب كيونكد لغت مين "" بني" خبر دين والے كو كہتے ہيں۔ گريا جو محفص خدا ت براہ راست کے کر بندگان خدا کو اس کے احکام کی خبر دے دہ نبی بے قطع نظر اس ام کے کہ اس و جدید کتاب یا جدید شریعت عطا کی گئی ہو یا نہ کی ٹی ہو الیکن جب خدا نے ہم کانی ۔ منصب کے ساتھ ساتھ اس شخصیت کو'' کتاب جدید'' با''شرایت جدید ہ'' بھی مطاک ، دون اں کو''رسول'' کہتے ہیں۔ چنانچہ اس مقام پر قرآنِ عَلیم نے ای فرق و امتیاز کو مجزانہ اسلوب کے ساتھ ظاہر کیا ہے وہ کہتا ہے کہ جہال تک گزشتہ انہیا، و رسل کی فہرست کا تعلق ہے ای فہرست میں آپ ﷺ کا منصب صرف ''نہیں بلکہ'' رسول'' ے اور خود قرآن اُس کے لیے شہادتِ جادید ہے اور جبکہ وہ پیغام الہی کے سلسلہ میں آخری یغامبر ہیں تو اس جگہ یہ یقین کر لینا جاہے کہ دہ صرف مصطلحہ رسولوں کے جی آخر نبیں، میں بلکہ سرتاس سلسلہ نبوت کے لیے ''آخر'' میں تا کہ ظاہر ہو جائے کہ جب دہ خاتم الانمای، میں تو خاتم الرسل بدرجه اولى و اتم بين كيونكه جب عام بى كا وجود مفقود ب تو خاص كا وجود س طرح تحتم عدم سے خلاجر ہوسکتا ہے؟ "وَحَالَةِ مِ النَّبِيَيْنَ" اور ای نماياں حقيقت کو خود ذات اقدس يك في في ايك طويل سيح حديث ميس بربان قاطع 2 طور ير ظاهر كيا ب-"(1 من بَغْدِينٌ مِيرِ بعد اب سى ني كى بعث نبيل ب\_ "إنَّ الرَّسَالَة والنَّبُوَّة قَدْ انْقُطَعْتْ فَلا رَسُوُلَ بَعُدِيُ وَلا نَبِيُّ" (ترندي نَ ٢ ص ٥٣ باب ذبت الذوة ويقيت البيتر ات) بلاشه رسالت اور نبوت دونوں ختم ہو گئے کپل میرے بعد نہ رسول ہے اور نہ نبی۔ ختم ہی الأنبياءَ مجھ پر انبیاءعلیہم الصلوة والسلام کے سلسلہ کا خاتمہ ہو گیا۔ "انا العاقب الَّذي لَيْسَ بَعْدَى نَبِيٌّ ( رَمْدى ج ٢ ص ١١١ باب ماجاء في اسماء النبي عظه ) ميرا نام عاقب ( عاقب: انجام کو پہچانے والا) ہے

میرے بعد نبی کی بعث نہیں ہے۔ وَ خُتِمَ مِی النَّبِیُوْنَ اور مجھ پر نبیوں کا سلسلہ ختم ہو گیا۔

سيدناعيسي التلي حضرت مولا ناحفظ الرحمٰن سيو ہاروڭ



حيات حضرت عيسى عليه السلام

قرآن عزیز اور حضرت عیسی علیہ السلام حضرت عیسیٰ علیہ السلام جلیل القدر اور اولوالعزم پیغیروں میں سے بیں اور جس طرح نبی اکرم ﷺ خاتم الانبیاء و رسل بیں اسی طرح عیسیٰ علیہ السلام خاتم الانبیاء بن اسرائیل بیں اور جمہور کا اس پر اجماع ہے کہ محمد رسول اللہ ﷺ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے درمیان کوئی نبی معود نہیں ہوا اور درمیان کا یہ زمانہ جس کی مدت تقریباً پارٹی سوستر سال ہے۔ فتر ۃ (انقطاع وتی) کا زمانہ رہا ہے۔

عیسی علیہ السلام کی جلالت قدر اور عظمت شان کا ایک امتیازی نشان یہ بھی ہے کہ اگر انبیاء بنی اسرائیل میں حضرت موئی علیہ السلام کو نبوت و رسالت کا ''مقام امامت'' حاصل ہے تو عیسیٰ علیہ السلام مجد و انبیاء بنی اسرائیل ہیں، اس لیے کہ قانون ربانی (تورات) کے بعد بنی اسرائیل کی رشد و ہدایت کے لیے انجیل (بائیل) سے زیادہ عظیم المرتبہ دوسری کوئی کتاب نازل نہیں ہوئی اور یہ ایک حقیقت ہے کہ انجیل کا نزول قانون تورات کی تحکیل ہی کی شکل میں ہوا ہے یعنی نزول توراۃ کے بعد یہود نے جو قسم قسم کی مراہیاں دین حق میں پیدا کر لی تحص انجیل نے توراۃ کی شارح بن کر بنی اسرائیل کو ان مراہیوں سے بیچنے کی دعوت دی اور اس طرح شکیل توراۃ کا فرض انجام دیا اور بن اسرائیل میں حضرت موئی کا فراموش شدہ پیغام ہدایت عیسیٰ علیہ السلام ہی نے دوبارہ یاد دلایا اور تازہ باران رحمت کے ذریعہ اس خشک تھیں کو دوبارہ زندگی خشی۔

مزید برآ ل یہ کہ عیلی علیہ السلام سرور کا ئنات تحد ﷺ کے سب سے بڑے متاد اور مبشر ہیں اور ہر دو مقدس پیغیروں کے درمیان ماضی اور مستقبل دونوں زمانوں میں خاص رابطہ اور علاقہ پایا جاتا ہے۔ قرآن عزیز نے نبی اکرم ﷺ کی مماثلت کے سلسلہ میں جن بیاک ہستیوں

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

222

کے واقعات سے بہت زیادہ بحث کی ہے ان میں حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت مویٰ علیہ السلام اور حضرت علینی علیہ السلام کی مقدس ستیاں زیادہ نمایاں نظر آتی ہیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی شخصیت قرآن کے '' تذکیر بایام اللہ'' میں اس

کے زیادہ اہمیت رکھتی ہے کہ جس وین قویم ادر ملت بیضاء کا عروج و کمال تر بیلینے ک تقدیس کے ساتھ دابسۃ تھا اور جس ملت کی دعوت و تبلیغ کا تور د مرکز ذاتِ اقدس بنے دالی تھی، وہ''ملت ابراہیم'' کے نام ہے موسوم ہے ''ملة ابینکٹم ابنراهیٹم'' کیونکہ یہی وہ بوڑھے پیغیبر ہیں جنھوں نے شرک کے مقابلہ میں سب سے پہلے تو دید الہی کو صنیفیت کا لقب دیا اور آ تندہ ہمیشہ کے لیے خدا کی راو متعقم کے لیے''ملة حدیقیہ'' کا امتیاز قائم کر دیا، یعنی جو خدا کی پرستش کے لیے مظاہر کا نئات کی پرستش کو وسیلہ بناتا ہے وہ''مشرک'' ب ادر جو خالق کا ننات کی یکتائی کا قائل ہو کر براہ راست ای کی پر شش کرتا ہے وہ ''حنیف'' ہے، لپل اس مقدس پیغمبر نے خدا پر تی کے اس حقیقی تصور کوعملی حیثیت میں اس درجہ نمایاں کیا کہ متعبل میں ادیان حق کے لیے اس کی پیردی حق وصدافت کا معیار بن گنی اور خدائے برتر کی جانب سے قبولیت کا بیہ شرف عطا ہوا کہ بیہ مقدل پیغبر کا ئناتِ رُشد و مدایت کا امام اکبر اورمجد د اعظم قرار پا گیا ''واتبعوا ملة ابو اهیم حنیفا'' اور پیروی كرو ابراتيم عليه السلام كى ملت كى جوسب ، كم كر صرف خدا كى جانب جمكن والاب-مِلَّة ابيكم ابراهيم هُوَ سماكم المسلمين من قبل و في هذا. (٤ ٤٨) بد ملت ب تمحارب باب ابرا بیم علیه السلام کی اس ف تهبارا نام' "مسلم" رکھا، نزول قرآن ہے قبل اور اس قرآن میں بھی تمہارا نام''مسلم'' ہے۔ (مسلم اور حذیف مفہوم میں متحد بیں - معلم خدا کا تابعدار اور حذیف سب سے منہ پھیر کر صرف خدا کا ہو مانے وال)

اور موی علیہ السلام کی مقدس زندگی کا تذکرہ اس لیے اہمیت کا حامل ہے کہ ان کی دعوت و تبلیغ کے واقعات یعنی قوم کی جہالت و نافرمانی، دشمنان خدا سے نبرد آ زمائی چیم مصائب و آلام پر صبر و استقلال کا دوام و ثبات، اور ای قشم کے دوسرے کوائف و حالات میں ان کے اور نبی اکرم علیقہ کے درمیان بہت زیادہ مشابہت و مناسبت پائی جاتی ہے اور اس لیے وہ دافعات و حالات قبول و انکار حق اور ان سے پیدا شدہ نتائج کے سلسلہ میں بصیرت و عبرت کا سامان مہیا کرتے اور نظائر و شواہد کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اور عیلی علیہ السلام کی حیات طیبتہ کا مقدس ذکر مسطورہ مالا خصوصیات و

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org

غرض قرآن عزیز نے حضرت عیلی علیہ السلام کے حالات و واقعات کو بسط و تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے اور ان کی حیات طیبہ کے دیباچہ کے طور پر ان کی والدہ حضرت مریم علیها السلام کے ذاقعات زندگی کو بھی روٹن کیا ہے تا کہ قرآن کا مقصد "تذكيريايام اللذ يورا بو-یہ ذکر پاک قرآن عزیز کی تیرہ سورتوں میں ہوا ہے۔ ان میں ے کی جگ نام مبارک عیسی (یسوع) سے یاد کیا گیا ہے اور کس جگہ "مسی" اور "عبداللہ" کے لقب سے اور کی مقام پر کنیت "ابن مریم" کے اظہار کے ساتھ۔ نقشہ ذیل اس حقیقت کا کاشف اور ارباب مطالعہ کی بصیرت کے لیے مد و معاون ہے۔ عینی مسیح عبدالله ابن مریم تعداد آیات تجار موره آيات البقره ۵ r • • ٣ ror its its its allend ULA T + . 1 0 Ar\_Yr\_rr 17 ۳ النباء 4 . . . 121 121 109 107 oill r 10. 1+ 11+ 2A 20 21 MY ۵ الانعام . . 1 AD ۲ التوب ۲ m. r. 61 4 1 19 1 MO\_11 ۸ المؤمنون 0. . 1 • 9 11711 1\_4 + 11 • 1 الشوري 11 4 11 1/50 15-02 . ١٢ الحديد 1 1 • • • 14 ١٢ القف 11-1 عمران و حنه: بني امرائيل ميس عمران ايك عابد و زايد مخص تص ادر اي زيد وعبادت کی وجہ سے تماز کی امامت بھی ان ہی کے سپرد تھی اور ان کی بیوی دنہ بھی بہت پارسا اور عابدہ تھیں اور اپنی نیکی کی وجہ سے وہ دو وں بنی اسرائیل میں بہت زیادہ محبوب و

امتیازات کی بنا پر خاص اہمیت رکھتا ہے۔

متول تھ

(تغبير ابن كثير جلد ا آل مران)

محمد بن الطق "صاحب مغازی" نے عمران کا نسب نامہ اس طرح بیان کیا ہے۔ عمران بن یاشم بن میشا بن حزقیا بن ابراہیم بن غرریا بن ناوش بن اجر بن سیوا بن نازم بن مقاسط بن ایشا بن ایاز بن رحیم (رحیام) بن سلیمان بن داؤد (علیما الصلوة والسلام) اور حافظ ابن عسا کر رحمتہ اللہ علیہ نے ان ناموں کے علاوہ دوسرے نام بیان کیے میں اور ان دونوں بیانات میں کافی اختلاف پایا جاتا ہے تاہم اس پر تمام علاء انساب کا اتفاق ہے کہ عمران \* ت سلیمان علیہ السلام کی اولاد میں سے میں اور حد بنت فاقود بن قبیل بھی داؤد علیہ السلام کی نسل سے میں ۔ (البرایہ والنہایہ نام ۲۰۰۰)

بنی بین کی داور عید رسمان کی کے بین کے معنی کر انجرافیہ ور جائیر کی ان کی تعلیم کی میں کہ ان عمران صاحب اولاد نہیں تھے اور ان کی بیوی حنہ بہت زیادہ متمنی تھیں کہ ان کے اولاد ہو، وہ اس کے لیے درگاہ البی میں دست بدعاء اور قبولیت دعاء کے لیے ہر وقت منتظر رہتی تھیں۔

کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ حذ صحن مکان میں چہل قدمی کر رہی تھیں، دیکھا کہ ایک پرند اپنے بچے کو تجرا رہا ہے، حنہ کے دل پر بید دیکھ کر سخت چوٹ گلی اور اولاد کی تمنا نے بہت جوش مارا اور حالت اضطراب میں بارگاہ الہی میں دعاء کے لیے باتھ اتھا دیئے اور عرض کیا: ''پروردگار! ای طرح مجھ کو بھی اولاد عطا کر کہ دہ ہماری آ تکھوں کا نور اور دل کا سرور بے'' دل نے نگلی ہوئی دعاء نے قبولیت کا جامبہ پہنا اور حنہ نے چند روز بعد مان کی کہ جو بچہ پیدا ہوگا اس کو بیکل (مجد اقصیٰ) کی خدمت کے لیے وقف کر دوں گی۔ (بنی اسرائیل کی مذہبی رسوم میں سے بیہ رسم بہت مقدس تبھی جاتی تھی کہ دہ اپنی اولاد کو بیکل کی خدمت کے لیے وقف کر دی اولاد کو بیکل کی خدمت کے لیے وقف کر دوں مرت و شادمانی کے ساتھ امید برآنے کی گھڑی کا انتظار کرنے لگیں۔

سرت و شادمان کے ساتھ امیر برا کے کی گھڑی کا انتظار کرتے ہیں۔ بشر بن انحق کہتے ہیں کہ حنہ ابھی حاملہ ہی تھیں کہ ان کے شوہر عمران کا انتقال

> ہو گیا۔ مریم علیہا السلام کی ولادت محملہ اب یہ گڑ

جب مدت حمل پوری ہو گئی اور ولادت کا وقت آ پہنچا تو حنہ کو معلوم ہوا کہ ان ے بطن ے لڑکی پیدا ہوئی ہے، جباں تک اولاد کا تعلق ب حد کے لیے بد لڑکی بھی

لڑکے سے کم نہ تھی مگر ان کو یہ افسوس ضرور ہوا کہ میں نے جو نذر مانی تھی وہ پوری نہیں ہو سکے گی اس لیے کہ لڑکی کس طرح مقدس ہیمکل کی خدمت کر سکے گی؟ لیکن اللہ تعالی نے ان کے افسوس کو یہ کہہ کر بدل دیا کہ ہم نے تیری لڑکی کو ہی قبول کیا اور اس کی دہہ سے تمہارا خاندان کیھی معزز اور مبارک قرار پایا، حنہ نے لڑکی کا نام مریم رکھا، سریانی میں اس کے معنی ''خادم' کے میں، چونکہ یہ ہیمکل کی خدمت کے لیے وقف کر دی گئیں اس لیے یہ نام موزوں سمجھا گیا۔

۔ قرآ ان عزیز نے اس واقعہ کو معجز اندا خصار کے ساتھ اس طرح بیان کیا ہے۔

انَّ اللَّهَ اصْطَفَى ادَمَ وَنُوْحًا وَ الَ اِبْرَهِيْمَ وَالَ عَمْرَانَ عَلَى الْعَلَمَيْنَ ذُرِّيَّةَ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ط وَاللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ اذْ قَالَتِ امْرَاةُ عَمْرَانَ رَبَّ انَى نَذَرُتُ لَکَ مَا فِی بَطْنِی مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنَى اِنَّکَ اَنْتَ السَّمِيْعُ العَلَيْمُ، فَلَمَا وَضَعْتُهَا قَالَتُ رَبِّى إِنَى وَضَعَتَها أَنْنَى وَاللَّهُ اعْلَمُ بِمَا وَضَعْتُ وَ لِيُسَ الذَّكَرُ كَالاَنْتَى وَانَى سَمَّيْتُهَا مَرُيَمَ وَإِنِّى أُعِيْدُهَا بِکَ وَذُرَيَّتِها مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّحِيْمِ، فَتَقْبَلُها رَبُها بِقَبُولُ حَسَنٍ وَ ٱنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَ كَفَلَهَا زَكَرِيَّاط

"بیتیک اللہ نے آدم اور نوح اور آل ایرا بیم اور آل مران کو (اپنے اپنے زمانہ میں) جہان والوں پر بزرگی عطا فرمائی (ان میں سے) بعض ، بعض کی ذریت میں اور اللہ سننے والا، جانے والا ہے (وہ وقت یاد کرو) جب عمران کی یوی نے کہا: "خدایا! میں نے نذر مان کی ہے کہ میرے پیٹ میں جو (بجہ) ہے وہ تیری راہ میں آزاد ہے، میں نے نذر مان کی ہے کہ میرے پیٹ میں جو پس تو اس کو میری جانب سے قبول فرما، بیتیک تو شنے والا جانے والا ہے۔ پھر جب اس نے جنا تو کہنے گی: "پروردگار! میرے لڑکی پیدا ہوئی ہے۔ اور اللہ خوب جانتا ہے جو اس نے جنا تو کہنے گی: "پروردگار! میرے لڑکی پیدا ہوئی ہے۔ اور اللہ خوب جانتا ہے جو اس نے جنا ہو کہ جانب سے قبول فرما، بیتیک تو شنے والا جانے والا ہے۔ پھر جب اس ریک ہو تو کہ خوب جانتا ہے جو اس نے جنا ہو کہ خوب جانتا ہے جو اس نے جنا ہو کہ مان کی ندودگا اور لڑکی کی ماہ مریم کو اس کو اس کی اوالاد کو شیطان ریک ریک ہوں رہیں اور میں نے اس کا نام مریم رکھا ہے، اور میں اس کو اس کی اوالاد کو شیطان ردیم کے فتش سے تیری پناہ میں دیتی ہوں۔ پس مریم کو اس کے پروردگار نے بہت اچھی طرح قبول فرمایا اور اس کی نشوو نما ایکھ طریق پر کی اور زکر یا کو اس کا مگران کار بنا دیا۔"

حضرت مریم علیہا السلام جب تن شعور کو پینچیں اور یہ سوال پیدا ہوا کہ مقدل ہیکل گی یہ امانت کس کے سپرد کی جائے تو کا ہنوں ( بیک کے مقدن خدمتگاروں کو کا ہن کہتے ہیں) میں سے ہرایک نے بید خواہش ظاہر کی کہ اس مقدس امانت کا کفیل مجھ کو بتایا جائے مگر اس امانت کی مگرانی کا اہل حضرت زکریا سے زیادہ کوئی نہ تھا، اس لیے کہ دہ مریم علیہا السلام کی خالہ ایشاع (الیشینے) کے شوہر بھی تھے اور مقدس بیکل کے معزز کا بن اور خدائ برتر کے بی بھی تھے، اس لیے سب سے پہلے انھوں نے ہی اپنا نام پیش کیا مگر جب سب کا بنوں نے یہی خواہش ظاہر کی اور باہمی تشکش کا اندیشہ ہونے لگا تو آپس میں طے پایا کہ قرعہ اندازی کے ذریعہ اس کا فیصلہ کرلیا جائے، اور بقول روایات کی شرط کے مطابق ہر مرتبہ زکریا علیہ السلام ہی کا نام نظل، کا بنوں نے جب بید دیکھا کہ سام مراملہ میں زکریا علیہ السلام ہی کا نام نظل، کا بنوں نے جو اس فیصلہ کر سامنے سر تسلیم نم کر دیا اور اس طرح بی ''سمید امانت'' حضرت زکریا کے سرد کر دی گئی۔ کہا جاتا ہے کہ مریم علیہا السلام کی کانات ' حضرت زکریا ہے بیش آیا کہ دی گئی۔

اہما جاتا ہے لہ مریم سیم اسلام کی لفات کا یہ معاملہ ان سے پیل ایا لہ دہ میتم تعییں اور مردوں میں ے کوئی ان کا کفیل نہیں تھا، اور بعض کہتے ہیں کہ اس زمانہ میں قبط کا بہت زور تھا اس لیے کفالت کا سوال پیدا ہوا۔لیکن سے دونوں با تیں اگر نہ بھی ہوتیں تب بھی کفالت کا سوال اپنی جگہ پھر بھی باقی رہتا اس لیے کہ مریم علیہ السلام اپنی والدہ کہ دہ کسی مرد نیک کی کفالت میں اس خدمت کو انجام دیتیں۔

غرض زکریا علیہ السلام نے حضرت مرئیم علیها السلام کے صنفی احتر امات کا لحاظ رکھتے ہوئے نیکل کے قریب ایک جمرہ ان کے لیے مخصوص کر دیا تاکہ دہ دن میں دہاں رہ کر عبادت اللبی سے بہرہ ور ہوں اور جب رات آتی تو ان کو اپنے مکان پر ان کی خالہ الشاع کے پاس لے جاتے اور وہ ویں شب بسر کر قین۔ (مولانا آزاد تر جمان القرآن ن ۲ س ۲۳۳ ) میں کھتے ہیں '' قرآن میں حضرت میتے علیہ السلام کے ظہور کا ذکر زیادہ تفصیل کے ساتھ دہ جگہ کیا ہے یہاں اور سور ڈ آل عمران کی آیات ۲۵ سے ۲۳ میں، یہاں یہ ذکر حضرت زکریا کی دعاء اور انجیل ٹھیکے ٹھیک ای طرح سے تذکرہ شروع ہوا ہے اور اتا جیل اربعہ میں سے سین لوقا کی انجیل ٹھیک ٹھیک ای طرح سے تذکرہ شروع کرتی ہے لیکن سور ڈ آل عمران میں یہ تذکرہ اس سے پانے کے دافعہ ہے اور اس بارہ میں چاروں انجیلیں خاموش میں لیکن ایسویں صدی میں پر ورش اندیل کا جو نسخہ وی در اس بارہ میں چاروں انجیلیں خاموش میں لیکن اندسویں صدی میں میں ترک ا پیدائش کا بیہ مفقود عکرا مہیا کر دیا ہے۔ اس ے معلوم ہوتا ہے کہ کم از کم چوتھی صدی عیسوی کے ادائل تک مرگذشت کا بید عکرا بھی ای طرح الہامی یقین کیا جاتا تھا جس طرح ابقیہ عکرے یقین کچ جاتے میں۔''

حنہ اور ایشاع: ابن کثیر فرماتے میں کہ جمہور کا قول یہ ہے کہ ایشاع (الیشیع) مریم علیها السلام کی بمشیرہ تعمیں ادر حدیث معراج میں نبی اکرم ﷺ نے عیسیٰ ادر کیجیٰ علیها السلام کے متعلق یہ فرما کر''وہما ابنا خالتا' جو رشتہ ظاہر فرمایا ہے اس سے بھی جمہور کے قول کی تائید ہوتی ہے۔

لیکن جمہور کا بید قول قرآن عزیز اور ''تاریخ'' دونوں کے خلاف ہے اس لیے کہ قرآن نے مریم علیما السلام کی ولادت کے دافعہ کو جس اسلوب کے ساتھ بیان کیا ہے وہ صاف بتا رہا ہے کہ عمران اور حنہ، مریم علیما السلام کی ولادت یہ بین کہا: ''خدایا! محروم تعمیس یہی وجہ ہے کہ حند نے مریم علیما السلام کی ولادت پر بیز نہیں کہا: ''خدایا! میرے تو پہلے بھی ایک لڑکی موجود تعنی، اب تو نے دوبارہ بھی لڑکی بی عطا فرمائی' بلکہ درگاو الہی میں بیہ عرض کیا کہ جس شکل میں میری دعاء تو نے قبول فرمائی ہے اس کو حرب وعدہ تیری نذر کیسے کروں؟ نیز توراۃ اور بنی اسرائیل کی تاریخ سے بھی کہیں بیہ ثابت نہیں کہ عمران اور حنہ کے مریم علیما السلام کے ماسواء کوئی اور اولاد بھی تھی بلکہ اس کے برعکس تاریخ نیہود اور اسرائیلیات کا مشہور قول ہیہ ہے کہ ایشاع، مریم علیما السلام کی خالہ تعمیس۔

دراصل جمہور کی جانب یہ منسوب قول صرف حدیث معراج کے مسطورہ بالا جملہ کے پیش نظر ظہور میں آیا ہے حالانکہ نبی اکرم ﷺ کا یہ ارشاد (و هما ابنا خالتا وہ دونوں خالہ زاد بھائی ہیں) تجاز متعارف کی شکل میں ہے یعنی آپ ﷺ نے بہ طریق توسع والدہ کی خالہ کو عینی علیہ السلام کی خالہ فرمایا ہے اور اس قشم کا توسع عام بول چال میں شائع و ذائع ہے۔

علاوہ ازیں این کثیر (رحمہ اللہ) کا اس کو '' قول جہور'' کہنا بھی تحل نظر بے اس لیے کہ تحد بن الحق، الحق بن بشر، ابن عساکر، ابن جریر اور ابن تجر (رحمیم اللہ) جیسے جلیل القدر اصحاب حدیث و سیر کا رجحان اس جانب ہے کہ ایشاع، دنہ کی ہمشیر اور مریم علیہا السلام کی خالہ ہیں، دنہ کی بیٹی نہیں ہیں۔ مریم علیہا السلام کا زمد و تفتو کی

لیے ان کی نوبت آتی تو اس کو بھی بخوبی انجام دیتی تھیں حتی کہ ان کا زہد و تقویٰ بنی اسرائیل میں ضرب المثل بن گیا اور ان کی زبادت و عبادت کی مثالیں دی جانے لگیں۔ مقبولیت خداوندی: زکریا علیہ السلام مریم علیها السلام کی ضروری تكبداشت سے سلسله میں بھی کم ان کے جرہ میں تشریف کے جایا کرتے تھے لیکن ان کو بد بات بجیب نظر آتی کہ جب وہ خلوت کدہ میں داخل ہوتے تو مریم علیها السلام کے پاس اکثر بے موسم کے تازہ پھل موجود یاتے۔ (بی تفصیل اگر چہ تغییری روایات سے ماخوذ ہے اور آیت میں صرف لفظ ''رزق'' آیا ب لیکن آیت ے بعراحت ثابت ہوتا ہے کہ مریم کا یہ رزق انسانی داد و دبش کا نتیجه نبین تها، بلکه بطور کرامت من جانب الله تها) آخر زکریا علیه السلام ت نہ رہا گیا اور انھوں نے دریافت کیا مریم تیرے پاس بیہ بے موسم پھل کہاں ہے آت بیں- مریم علیها السلام فے فرمایا: " یہ میرے پردردگار کا قضل و کرم ہے، وہ جس کو چاہتا ہے ب ممان رزق پنچاتا ہے' حضرت زكريا عليه السلام في بد منا تو تمجھ كي كه خدائ برتر کے يمال مريم كا خاص مقام اور مرتب ب اور ساتھ بى ب موسم تازہ تجلوں کے واقعہ نے دل میں سی تمنا پیدا کر دی کہ جس خدانے اپنی قدرتِ کاملہ سے سی پھل بے موسم پیدا کر دینے کیا وہ میرے بڑھانے اور بولی کے با بھ ہونے کے باوجود بھ کو بے موسم پھل (بنیا) عطان کرے گا؟ سر سوچ کر انھوں نے خشوع و خضوع کے ساتھ بارگاہ ربانی میں دعاء کی اور وہاں ے شرف قبولیت کا مردہ عطا ہوا۔

وَ تَحَقَّلُهَا زَكَرِيًّا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزُقًا قَالَ يَامَرُيْمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرُزُقْ مَن يُشْآءُ بِغَيْرِ حِسَابِ (آل عران 27) "اور اس (مريم) كى كفالت زكريا نے كى، جب اس (مريم) كے پاس زكريا داخل ہوتے تو اس كے پاس كھانے كى چيزيں ركھى پاتے۔ زكريا نے كہا: "اے مريم! بيہ تيرے پاس كہاں ہے آكمين" مريم نے كہا "بيہ اللہ كے پاس ہے آكى جيں، بلاشہ اللہ تعالى جس كو چاہتا ہے بے گمان رزق ديتا ہے۔"

مريم عليها السلام اى طرح ايك عرصه تك الي مقدس مشاغل ك ساتھ پاك زندگى بسر كرتى ريي اور مقدس بيكل كا سب ے مقدس مجادر جھزت زكريا عليه السلام بھى ان كے زبد وتقوى ت بے حد متاثر تھے كہ اللہ تعالى نے ان كى عظمت اور جلالت قدر كو اور زيادہ بلند كيا اور فرشتوں كے ذرايد ان كو برگزيدة بارگاہ الہى ہونے كى بيه بشارت سائى۔ اذ قَالَتِ الْمَلْئِكَةُ يَمَوْيَمُ إِنَّ اللَّهُ اصْطَفْكِ وَطَهَرَكِ وَ اصْطَفْكِ عَلَى نسآء العلمين يمويم أقْبِى لرَبِكِ وَاسْجَدِى وَارْ حَعِى مَع الرَّا تَعَيَّنَ وَمَا تُخَتَ لَدَيْهِمُ إِذَ يُلْقُوْنَ أَقُلامَهُمُ آيَهُمُ يَتُحْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا تُخَتَ لدَيْهِمُ إِذْ يَخْتَصَمُوْنَ "(ابَ يَغْبِر وه وقت ياد تَجَعَي) جب فرشتوں نے كہا: اب مريم: بلاشه الله تعالى نے بخصار بزرگى دى اور پاك كيا اور دنيا كى عورتوں پر تجھ كو برگزيده كيا، اب مريم! اپنے پروردگار كے سامنے جمل جا اور تحده ريز ہو جا اور نماز پڑھنے والوں كے ساتھ نماز اداكر اور تم اس وقت ان كاہنوں كے پاس موجود نہ تھے جب وہ اپنے قلموں (نورون) كو (قرم اندازى كے ليے) ڈال رہے تھ كہ مريم كى كفالت كون كرے اور تم اس وقت ( نجمى) موجود نہ تھے جب وہ اس كفالت كے بارہ ميں آ پس ميں بھگڑ رہے تھے :

(ال تران ٢٢\_٢٣)

حضرت مريم عليها السلام جبك نهايت مرتاض، عابد و زابد اور تقوى و طبارت يس ضرب المثل تحيين اور جبكة عنقريب ان كوجليل القدر يغير حضرت علي عليه السلام كى والده ماجده موت كا شرف بحى حاصل موت والا تحاتو من جانب الله ان كى تقد لي وتطبير كايد اعلان بلاشبر حق بحقد ار رسيد كا مصداق ب، تابم على اور تاريخى اعتبار ب بلك نود قرآن و احاديث ك مفهوم ك لحاظ ت يد مسئله قابل توجه ب كه آيت "و اضطغف على نيساء المعلمين" كى مراد كيا ب اوركيا در هيفت حضرت مريم عليها السلام كو بغير كى اشتا، في المعلمين ترف بحى عامل موركي ور هيفت تعالم على اور تاريخى اعتبار ب بلك نود قرآن ف حضرت ك مفهوم ت لحاظ ت يد مسئله قابل توجه ب كه آيت "و اضطغف على ف يساء المعلمين" كى مراد كيا ب اوركيا در هيفت حضرت مريم عليها السلام كو بغير كى اشتا، ف ما يحت ي منهم عليها السلام كى ذات م متعلق علماء سلف يس چند اتم مسائل كو زير بحث بنا ديا ب مثلاً (1) كيا عورت فى موسكتى ت (٢) كيا حضرت مريم في يقد اتم مسائل كو زير اگر في تبيلن تعين تو آيت كر ممله كان كيا به المعلم كيا با المعلم كر في تعين بين الميا كر و زير كر المعلمين " كا مولت بي معلين السلام كى ذات است متعلق علماء سلف يس چند اتم مسائل كو زير اگر في تبيلن تعين تو آيت كر معلين عام المعلب كيا ب ؟ اگر في تبيلن تعين تو آيت كر معلم محمله الما كيا ب ؟ اگر في تبيلن تعين تو تا يت كر ممان بي اله معان ب ي المين ال كر بي بين ال كل بار بي المعلمين " كا مطلب كيا ب ؟

محمد بن الحق، شیخ ابوالحن اشعری، قرطبی، ابن حزم (نور الله مرقد ہم) اس جانب مائل ہیں کہ عورت نبی ہو سکتی ہے بلکہ ابن حزم تو یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ محفرت عوا، سارہ، ہاجرہ، ام مویٰ علیہ السلام، آسیہ ادر مریم (علیص السلام) یہ سب نبی تفسیں ،ادر تحد بن الحق رحمتہ الله علیہ کہتے ہیں کہ اکثر فقہاء اس کے قال ہیں کہ عورت نبی ہو شکتی ہے ادر مسیر قرطبی فرماتے ہیں کہ مریم علیہا السلام نبی تفسیں ۔

ان حضرات کے اقوال کے برعکس خواجہ حسن بھری، امام الحرمین ﷺ عبدالعزیز ادر قاضی عیاض (نور اللہ مرفتہ ہم) کا ربتحان اس جانب ہے کہ عورت نبی نہیں ہو سکتی ادر

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

172

اس کیے مریم علیها السلام بھی نبی نہیں تھیں، قاضی رحمتہ الله علیہ اور ابن کثیر رحمتہ الله علیہ یہ بھی کہتے ہیں کہ جمہور کا مسلک یہی ہے اور امام الحرمین تو اجماع تک کا دعویٰ کرتے ہیں۔ جو علماء یہ فرماتے ہیں کہ عورت نبی نہیں ہو سکتی وہ اپنی دلیل میں اس آیت کو نیش کرتے ہیں۔ وَمَا ازْ سَلْنَا مِنْ قَبُلِک الَّا دِ جَالاً نُوْحِیْ الْیُهُمْ. (اُتحل ۳۳) ''اور تم سے پہلے ہم نے نہیں ہیسے مگر مرد کہ وہی ہیسے بیسے ہم ان کی طرف۔''

ادر خصوصیت کے ساتھ حضرت مریم علیہا السلام کی نبوت کے انکار پر یہ دلیل دیتے ہیں کہ قرآن عزیز نے ان کو''صدیقڈ'' کہا ہے، سورۂ مائدہ میں؟

ما المسيئة ابْن مَرْيَمَ الَّا رَسُولَ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلَهِ الرُّسُلِ وَأَمَّهُ صِدَيْقَةٍ. (مائدہ ۵۵) ''میح بن مریم علیہ السلام صرف اللہ تعالیٰ کے رسول تھے ان سے پہلے بھی رسول گزر چکے اور ان کی والدہ پاک دامن تھیں نے'

ادر سورۂ نسا، میں قرآن ترزیز نے منعم علیہم کی جو فہر ست دی ہے وہ اس کے لیے نص قطعی ہے کہ''صدیقیت'' کا درجہ''نبوت'' سے کم اور نازل ہے۔

اور جو حضرات عورت کے تبی ہونے کے قائل میں وہ فرماتے میں کہ قرآن عزیز نے حضرت سارہ، ام مویٰ اور حضرت مریم علیموں السلام کے متعلق جن واقعات کا اظہار کیا ہے ان میں بصراحت موجود ہے کہ ان پر خدا کے فرشتے وحی لے کر نازل ہوئے اور ان کو منجانب اللہ بشارات سے سرفراز فرمایا اور ان تک اپنی معرفت، عبادت کا عظم پینچایا، چنانچہ حضرت سارہ کے لیے سورۂ ہود اور سورۂ الڈریت اور ام موئی کے لیے سورۂ قصص میں اور مریم علیما السلام کے لیے آل عمران اور سورۂ مریم میں بواسط ملائکہ اور بلا واسطہ خطاب الیی موجود ہے اور غلام ہے کہ ان مقامات پر وحی کے لغوی معنی (قرط 10 ماری میں تبد کی کموں کے لیے دحی کا اطلاق کیا گیا ہے۔

اور خصوصیت کے ساتھ حضرت مریم علیها السلام کے نبی ہوتے کی یہ واضح دلیل ہے کہ سورہ مریم میں ان کا ذکر اس اسلوب کے ساتھ کیا گیا ہے، جس طرایقہ پر دیگر انبیا، و رس علیم السلام کا تذکرہ کیا ہے مثلاً ''وَاذْخُوْ فِی الْکَتُبِ مُوْسَیٰ'' (مریم اد) ''واذْخُوْ فِی الْکِتُبِ الْدِیْسُ'' (مریم اٹھ) ''وَاذْخُوْ فِی الْکِتُبِ موْیِهِ'' (مریم اد) ''واذْخُوْ فِی الْکِتْبِ الْبُرَهِیْم'' (مریم اٹھ) ''وَاذْخُوْ فِی الْکِتُبِ موْیِهِ'' (مریم اد) یا مثلا ''واذُخُوْ فِی الْکِتْبِ الْمُرهیم'' (مریم اٹھ) ''وَاذْخُوْ فِی الْکِتَبِ موْیِهِ '' (مریم اد) یا مثلا ''واذُخُوْ فِی الْکِتْبِ الْمُرَّعَامَ'' (مریم اٹر) ''وَاذُخُوْ فِی الْکِتُبِ موْیَهِ '' (مریم اد) یا مثلا

http://www.amtkn.org

مثلاً قَالَ إِنَّمَا إِنَّا رَسُوُلُ رَبِّكِ (مريم ١٩) ميں بلاشد تيرب يروردگار كى جانب ، پينامبر جون-' نيز آل عران ميں مريم عليها السلام كو ملائكة الله ف جس طرح خدا كى جانب سے پينامبر بن كر خطاب كيا في دہ بھی اس دعوب كى روش دليل ب-اور مريم عليها السلام كے صديقة جونے معلق جو سوال ب اس كا جواب

دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اگر قرآن نے حضرت مریم علیها السلام کو' صدیقہ بھی جب ب قو یہ لقب ان کی شان نبوت کے ای طرح منافی نہیں ہے جس طرح حضرت یوسف مایہ السلام کے مسلم نبی ہونے کے باوجود آیت ''نوُسف ایٹھا الصدیق '' (یوسف ۱۰۰) میں ان کا صدیق ہونا ان کے نبی ہونے کو مانع نہیں ہے، بلکہ ذکر پاک کی مقانی خصوصیت کی بناء پر مذکور ہوا ہے کیونکہ جو ''نبی'' ہے وہ سبرحال ''صدیق '' ضرور نہ البتہ ان کا '

ان علماءِ اسلام کی ترجمانی جس تفصیل کے ساتھ کتاب الفصل میں مشہور نمد ٹ این حزم (رحمہ اللہ ) نے کی ہے اس تفصیل و قوت کے ساتھ دوسری جگہ نظر تے نہیں گزری اس لیے سطور ذیل میں اس پورے مضمون کا ترجمہ لائق مطالعہ ہے۔

نبوة النساء اور ابن حزم

ید فصل ایسے مسئلہ کے متعلق ہے جس پر ہمارے زمانہ میں قرطبہ (اندلس) میں شدید اختلاف بیا ہوا، علماء کی ایک جماعت کہتی ہے کہ عورت نبی نہیں ہو سکتی اور جو ایسا کہتا ہے کہ عورت نبی ہو سکتی ہے وہ ایک نئی بدعت ایجاد کرتا ہے اور دوسری جماعت قائل ہے کہ عورت نبی ہو سکتی ہے اور نبی ہوئی میں اور ان دونوں سے الگ تیسری جماعت کا مسلک تو قف ہے اور وہ اثبات ونفی دونوں باتوں میں سکوت کو پند کرت میں، مگر جو حضرات عورت سے متعلق منصب خوت کا انکار کرتے ہیں، ان کے پاس اس انکار کی کوئی دلیل نظر نہیں آتی البتہ بعض حضرات نے اپنے اختلاف کی بنیاد اس آ بیت کو بنایا ہے۔ وَمَا اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِکَ اِلاَ رِجَالاً نُوْحِی الْنِیھُمْ. (خُل سم)

میں کہتا ہوں کہ اس بارہ میں کس کو اختلاف ہے اور کس نے یہ دعویٰ کیا ہے؟ کہ اللہ تعالیٰ ،عورت کو ہدایت خلق کے لیے رسول بنا کر بھیچتا ہے یا اس نے کسی عورت کو ''رسول' بنایا ہے، بحث رسالت کے مسلنہ میں نہیں ہے بلکہ نبوت میں ہے، پس طلب حق کے لیے ضروری ہے کہ اوّل یہ غور کیا جائے کہ لغت عرب میں لفظ'' نبوت' کے کیا معنی میں؟ تو ہم ال<u>سان '' '' '' '' '' '' '' '' '' معنی '' کا الان</u> میں لفظ'' بین ، پس http://www.antkn.org

بتیجہ بید نکاتا ہے کہ جس شخص کو اللہ تعالیٰ کسی معاملہ کے ہونے سے قبل بذراید وق اطلاح دے یا کسی بھی بات کے لیے اس کی جانب وجی نازل فرماتے وہ پخص مذہبی اصطلاح میں بلاشبہ'' نبی'' بے۔ آپ اس مقام پر بینہیں کہہ کیتے کہ دحی کے معنی اس الہام کے ہیں جو اللہ تعالی نے کسی مخلوق کی سرشت میں ددیعت کر دیا ہے جیسا کہ شہد کی تکھی کے متعلق خدائ برقق کا ارشاد ب "واوحی ربک الی النحل" ( تحل ۲۸ ) اور نہ وتی کے معنی ظن اور وہم کے لیے تکتیع بین اس کیے کہ ان دونوں کو ''علم یقین'' سمجھنا (جو دحی کا قدرتی بتیج ہے) مجنون کے سوا اور کسی کا کام نہیں ہے اور ند یہاں وہ معنی مراد ہو سکتے میں جو ''باب کہانی'' تعلق رکھتے میں (یعنی یہ کہ شیاطین، آسانی باتوں کو شفے اور چرانے کی کوشش کرتے میں اور اللہ تعالی کی جانب سے ان پر شباب ثاقب کے ذرایعہ رہم کیا جاتا ہے اور جس کے متعلق قرآن میکہتا ہے اور "شیاطین الجن و الانس یو حی بعضهم الى بعض زُخرُفَ القول غرورا" (انعام ١١٢) كيونكم بي ''باب كبانته'' رسول اللہ بی ولادت باسعادت کے وقت سے مسدود ہو گیا اور نہ اس جگہ وق کے معنی نجوم کے تج بات علمیہ تعلق رکھتے ہیں جوخود انسانوں کے باہم سکھنے سکھانے سے حاصل ہو جایا کرتے ہیں اور نہ اس کے معنی اس ردیا (خواب) کے ہو کتے ہیں جن کے تنگی یا جھوٹ ہونے کا کوئی علم نہیں ہے بلکہ ان تمام معانی سے جدا''وہی سمعنی نبوۃ'' میہ میں کہ اللہ تعالی اینے قصد ادر ارادہ نے ایک شخص کو ایسے امور کی اطلاع دے جن کو دہ پہلے ے نہیں جانتا اور مسطورۂ بالا ذرائع علم ے الگ بید امور حقیقت ثابتہ بن کر اس تخص پر اس طرح منکشف ہو جا کیں گویا آتکھوں ہے دکچہ رہا ہے اور اللہ تعالی اس علم خاص کے ذ راجہ اس شخص کو بغیر کسی محنت و کسب کے بداہتہ ایسا صحیح یفتین عطا کر دے کہ وہ ان امور کو اس طرح معلوم کر لے جس طرح وہ حواس اور بداہت عقل کے ذریعہ حاصل کر لیا کرتا ہے اور اس کو کسی قشم کے شک و شبہ کی تخبائش باتی نہیں رہتی اور خدا کی یہ وتی یا تو اس طرح ہوتی ہے کہ فرشتہ آ کر ای صحف کو خدا کا پیغام سناتا ہے اور یا اس طرح کہ اللہ تعالى براو راست اى ي خطاب كرتا ب-

پس اگر ان حفرات کے نزدیک جو عورت کے نبی ہونے کا انکار کرتے میں۔۔۔۔ نبوۃ کے معنی بیہ نبیں میں تو وہ ہم کو سمجھا کمیں کہ آخر نبوت کے معنی میں کیا؟ حقیقت بیہ ہے کہ وہ اس کے ماسوا اور کوئی معنی بیان ہی نہیں کر کتے۔ اور جبکہ نبوت کے معنی وہی میں جو ہم نے بیان کیے تو اب قرآن کے ان

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

مقامات کو بغور مطالعہ سیجیے جہاں سے مذکور ہے کہ اللہ عز دجل نے عورتوں کے پاس فرشتوں کو بھیجا اور فرشتوں نے اللہ تعالیٰ کی جانب سے ان عورتوں کو''وحی حق'' سے مطلع کیا چنانچہ فرشتوں نے اللہ تعالیٰ کی جانب سے ام الحق ( سارہ علیہا السلام) کو الحق علیہ السلام کی ولادت کی بشارت سنائی، اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے۔

"وَامرأته قائمة فضحكت فبشرنها باسحق ومن وراء اسخق يعقوب قالت يؤيلنا الدوانا عجوز وهذا بعلى شيخًا ان هذا لشي عجيب 6 قالوا اتعجبين من امر الله رحمة الله وبركاته عليكم اهل البية." (حود ا٢٢ ٢٠) ان آيات ميں فرشتوں نے ام الحق كو اللہ تعالى كى جانب ے الحق اور ان كے بعد يعقوب عليما السلام كى بثارت سائى ہے اور سارہ عليما السلام كے تعجب پر بي تهد كر دوبارہ خطاب كيا ہے "اتعجبين من امو الله" تو بي كيے ممكن ہے كہ والدة الحق (سارہ) عليما السلام نبى تو نہ موں اور اللہ تعالى فرشتوں كے ذريعہ اس طرح ان سے خطاب كرے؟

ای طرح ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالی، جرائیل فرشتہ کو مرئم (ام میں علیها السلام) کے پاس بھیجا ہے اور ان کو مخاطب کر کے بیکہتا ہے قال انما انا رسول ربک لاَهب لَك غُلامًا ذِكِيًّا (مريم ١٩) توبي "وى حقيق" ك ذرايد نبوت نبيل تو اوركيات ادر کیا اس آیت میں صاف طور پرشیں کہا گیا کہ مریم علیہا السلام کے پائ جبرائیل علیہ السام الله تعالى كى جانب سے پنامبر بن كر آ ، نيز زكريا عليه السلام جب مريم عليها السلام کے جرہ میں آتے تو ان کے پاس اللہ کا غیب ے دیا ہوا رزق پاتے تھے اور انھوں نے ای رزق کو دیکھ کر بارگاہ الہی میں صاحب فضیلت لڑکا پدا ہونے کی دعا کی تھی، ای طرح ہم مویٰ علیہ السلام کی والدہ کے معاملہ میں دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے ان پر وى نازل فرمائى كهتم اين اس يجدكو دريا مين وال دو اور ساتھ بى ان كو اطلاع دى که میں اس کوتمهاری جانب والیس کروں گا اور اس کو ' نبی مرسل' یناؤں گا، پس کون شک كرسكتا ب كه يه "نبوت" كا معامله نبين ب" معمولي عقل و شعور ركض دالا آ دى بى بآسانی ہے سمجھ سکتا ہے کہ اگر موٹ علیہ السلام کی والدہ کا یہ عمل اللہ تعالٰ کے عطا کردہ شرف نبوت سے وابستہ نہ ہوتا اور تخض خواب کی بنا پر یا دل میں پیدا شدہ دسوسہ کی وجہ ے وہ ایسا کرتیں تو ان کا سی عمل نہایت ہی مجنونانہ اور متہورانہ ہوتا، اور اگر آ ت جم میں ے کوئی ایسا کر بیٹھے تو ہمارا بیٹل یا گناہ قرار یائے گا اور یا ہم کو مجنون اور یاگل کہا جائے گا اور علاج کے لیے پاگل خانہ بھیج دیا جائے گا۔ یہ ایک ایس صاف اور واسی بات

ہے جس میں شک و شبہ کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔

تب یہ کہنا قطعا درست ہے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کی والدہ کا مولیٰ علیہ السلام کو دریا میں ڈال دینا اسی طرح وحی البلی کی بنا پر تھا جس طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام نے رؤیا (خواب) میں اپنے بیٹے (اسمعیل علیہ السلام) کا ذنح کرنا بذریعہ وحی معلوم کر لیا تھا۔ (نبی کا خواب بھی وحی ہوتا ہے، نبی اکرم عظیقہ نے بھی ایک صدیت میں ایبا ہی فرمایا ہے) اس لیے کہ اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام نبی نہ ہوتے اور ان کے ساتھ وحی البلی کا سلسلہ دابستہ نہ ہوتا اور پھر وہ یہ عمل محض ایک خواب یا نفس میں پیدا شدہ طن کی وجہ ہے کر گزرتے تو ہر شخص ان کے اس عمل کو یا گناہ تجھتا یا انتہا کی جنون یقین

علاوہ ازیں حضرت مریم علیها السلام کی نبوت پر ایک یہ دلیل بھی پیش کی جا علی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سورۂ کھیعص میں ان کا ذکر انبیاء علیهم السلام کے زمرہ میں کیا ہے اور اس کے بعد ارشاد فرمایا ہے "اولنک الذین انعم الله علیهم من النبیین من فریة ادم و ممن حملنا مع نوح" (مریم ۵۸) ( یہی ہیں وہ انبیاء آدم کی نسل ے اور ان میں ہے جن کو ہم نے نوح کے ساتھ کشتی میں سوار کیا جن پر اللہ کا انعام و اکرام ہوا) تو آیت کے اس عموم میں مریم علیها السلام کی تخصیص کر کے ان کو انبیاء کی فہرست میں ہے الگ کر لینا کسی طرح صحیح نہیں ہو سکتا۔

ربی بیہ بات کہ قرآن نے حضرت علیلی السلام کا ذکر کرتے ہوئے مریم علیها السلام کے لیے سید کہا ہے "وامد صدیقة"تو بیہ لقب ان کی نبوت کے لیے ای طرح مانع نہیں جس طرح حضرت یوسف علیہ السلام کے نبی اور رسول ہونے کے لیے یہ آیت مانع نہیں۔ "یوسف ایھا الصدیق"اور یہ ایک نا قابل انکار حقیقت ہے۔ (وباللہ التوقیق) اب حضرت سارہ، حضرت مریم، حضرت ام مولیٰ علیص السلام کے مسلہ نبوت

ے ساتھ فرعون کی بیوی (آسیہ) کو بھی شامل کر کیچے اس لیے کہ بی اکرم ساتھ نے ارشاد فرمایا ہے۔

كَمُلَ من الرجال كثير ولم يكمل من النساء الا مريم بنت عمران و اسية بنت مزاحم امراء ة فرعون (اوكما قال عليه السلام) ( بخارى ن اص ٢٨٨ كتاب الانبياء باب قوله واذ قالت الملائكة من الفاظ حديث بير إلى ـ قال النبى الله ﷺ فضل عائشه على النساء كفضل الثريد على سائر الطعام كمل من ہبر حال اس حدیث سے بیہ ثابت ہوا کہ اگر چہ بعض عورتیں بہ نص قرآ قن نبی ہیں لیکن ان میں سے ان دو عورتوں کو بھی درجۂ کمال ہوا، درجات کے اس فرق کو خود قرآن نے اس طرح بیان کیا ب "تلک الرسل فضلنا بعضهم على بعض "حقيقت یہ ہے کہ کامل اس کو کہا جاتا ہے جس کی نوع میں ہے کوئی دومرا اس کا ہمسر نہ ہو اپس مردوں میں سے ایسے کامل خدا کے چند ہی رسول ہوئے میں جن کی ہمسر ی دوسرے انبیاء د رس کو عطانبیں ہوئی ادر بلاشبہ ان ہی کاملین میں ے ہمارے پیغمبر تمر ﷺ ادر ابراہیم علیہ الصلوۃ والسلام ہیں، جن کے متعلق تصوصِ ( قرآن و حدیث ) نے ان فضائل کمال کا اظہار کیا ہے جو دوسرے انبیاء و رسل کو حاصل نہیں ہیں، ای طرح عورتوں میں ے وہی درجہ کمال کو مینچی ہیں جن کا ذکر نبی اکرم ﷺ نے اس حدیث میں کیا ہے۔ ( كتاب الفصل في أكملل والا بواء والتحل مطبوعه مقر ١٣٣٨ ٥ جلد ٥ ص ١٢-١١-١٢) ابن حزم (رحمہ اللہ) کے اس طویل مضمون کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر وہی کے ان معانی کونظر انداز کر کے ''جن کا اطلاق بلحاظ عموم لغت جبلت یا نفس میں ظن د دہم کے

درجہ کا القاء والبام پر ہوتا ہے'' وہ اصطلاحی معنی لیے ہیں جن کو قرآن نے انبیاء و رسل کے لیے مخصوص کیا بے تواس کی دوصور تیں ہیں ایک وہ (وی) جس کا منشا، تخلوق خدا ک رشد و ہدایت اور تعلیم ادامر و نواہی ہے ہو، اور دوسری ہیر کہ خدائے تعالیٰ کی شخص سے براہ راست یا فرشتہ کے واسط سے اس فتم کا خطاب کرے کہ جس سے بشارات دنیا، یا

الرجال كثير و لم يكمل من النساء الا مريم بنت عمران و آسية امراء ة فرعون ''مردوں میں تے تو بہت ہے آ دمی کامل ہوئے ہیں مگر عورتوں میں سے صرف یہی دو کامل ہو تیں۔ مریم بنت عمران اور آبیہ بنت مزاحم زوجہ فرعون۔'' مردوں میں ے بہت ہی کامل ہوئے عورتوں میں کامل نہیں ہو کمیں مگر آ سیہ زوجہ فرعون ادر مریم بنت عمران ادر تحقیق عائشت فضیلت تمام عورتوں پر اس طرح ب جس طرح ثرید باقی طعام پر)

حاصل ہوا ہے ادر اگر چہ ان کے علاوہ انبیاء د رسل بھی درجۂ نبوت د رسالت پر مامور بیں کیکن ان مرسلین کاملین کے درجہ سے نازل ہیں اس لیے حدیث کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالی نے جن عورتوں کو منصب نبوت سے سرفراز فرمایا ہے ان میں صرف ان دو عورتوں کو ہی درجۂ کمال تک بینچنے کی فضیلت حاصل ہے کیونکہ حدیث میں جس درجہ کمال کا ذکر ہو رہا ہے جو بہتی بھی اس درجہ سے نازل ہے وہ کامل نہیں ہے۔

اور واضح رہے کہ مردول میں یہ درجۂ کمال بعض رسولوں (علیہم السلام) ہی کو

سمی ہونے والے واقعہ کے ہونے ہے قبل اطلاع دینا، یا خاص اس کی ذات کے لیے کوئی امر و نہی فرمانا مقصود ہو۔ اب اگر پہلی صورت ہے تو یہ ''نبوۃ مع الرسالتہ'' ہے۔ ( یہاں نبی اور رسول کے اس فرق کو نظرانداز کر دیا گیا ہے جو علم کلام کی خاص اصطلاح ہے کیونکہ قرآن کثرت کے ساتھ نبی اور رسول کو مرادف معنی میں استعال کرتا ہے ) اور بالاتفاق سب کے نزدیک بیہ درجہ صرف مردوں کے ساتھ ہی مخصوص ہے جیسا کہ سورۂ انحل کی آیت سے واضح ہے اور اس مسلہ میں قطعاً دورائے نہیں ہیں۔

ادر اگر دحی الہی کی دوسری شکل ہے تو ابن حزم اور ان کے موئدین علماء کی رائے میں یہ بھی نبوت ہی کی ایک قسم ہے کیونکہ قرآنِ عزیز نے سورۂ شورٹی میں انہیاء علیہم السلام پر نزدل دحی کے جو طریقے بیان کیے میں ادر اس دحی پر بھی صادق آتے میں۔سورۂ شورٹی میں ہے۔

وما كمانَ لَبَشَوِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ الَّا وَحَيَّا أَوْمَنْ وَرَآءِ حِجَابِ أَوُيُرُسل رَسُولاً فَيُوْحِي بِاذُنِهِ مَايَشَآءُ إِنَّهُ عَلَيٌّ حَكِيْمٍ. (شورتَ ٥٥) ''اور سمى انسان تے لیے بیر صورت ممکن نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس سے (بالشافہ) گفتگو کرے مگر یا وحی کے ذریعہ یا پس پردہ کلام کے ذریعہ اور یا اس صورت سے کہ اللہ کسی فرشتہ کو پیغامبر بنا کر بیچیج اور وہ اس کی اجازت سے جس کو کہ وہ چاہے اس بشر کو وحی لا کر سنا دے بلاشیہ وہ بلند و بالا ہے حکمت والا ہے۔''

اور جبکہ قرآن نے دحی کی اس دوسری قشم کا اطلاق بہ نص صریح حضرت مریم، حضرت سارہ، حضرت ام مویٰ اور حضرت آ سیم سیسی السلام پر کیا ہے جلیسا کہ سورۂ ہود، فصص، آل عمران، مریم سے خلاجر ہوتا ہے تو ان مقدس عورتوں پر'' نبی کا اطلاق'' قطعاً صحیح ہے اور اس کو بدعت کہنا سرتا سرغلط ہے۔

ابن حزم (رحمہ اللہ) کے موئد علماء نے اس سلسلہ میں پیدا ہونے والے اس شبہ کا جواب بھی دیا ہے" کہ قرآن نے جس طرح صاف الفاظ میں مرد انہیاء کو بی اور رسول کہا ہے، اس طرح ان عورتوں میں ہے کسی کو نہیں کہا" جواب کا حاصل ہیہ ہے کہ جبکہ " نبوۃ مع الرسالتہ" جو کہ مرددں کے لیے ہی مخصوص ہے کا ئناتِ انسانی کی زشد و ہدایت اور تعلیم و تبلیغ نوع انسانی ہے متعلق ہوتی ہے تو اس کا قدرتی تقاضہ ہیہ ہے کہ اللہ تعالی نے جس صحف کو اس شرف سے ممتاز فرمایا ہے اس کے متعلق وہ صاف اعلان کرے کہ وہ خدا کا بھیجا ہوا نبی اور رسول ہے، تا کہ امت پر اس کی دعوت و تبلیغ کا قبول کرنا لازم ہو جائے اور خدا کی حجت پوری ہو اور چونکہ نبوت کی وہ قتم جس کم کا اطلاق عورتوں پر بھی ہوتا ہے خاص ای ہتی ہے وابستہ ہوتی ہے جس کو یہ شرف ملا ہے تو اس کے متعلق صرف یہی اظہار کر دینا کافی ہے کہ جو''وحی من اللہ'' انبیاء و رسل کے لیے ہی مخصوص ہے اس سے ان چندعورتوں کو بھی مشرف کیا گیا ہے۔

عورتوں کی نبوت کے اثبات و انکار کے علاوہ تیسری رائے ان علاء کی ہے جو اس مسئلہ میں ''سکوت اور توقف'' کو ترجیح دیتے ہیں ان میں پیٹنح تقی الدین سبکی (رحمہ اللہ) نمایاں حیثیت رکھتے ہیں، فنتح الباری میں ان کا یہ قول مذکور ہے۔

قال السبكى اختلف فى هذه المسئلة ولم يصح عندى فى ذلك شى الخ. (فتح البارى جلد ٢ كمآب الانمياء ص ٣٣١) سبكى فرمات مين: ""اس مسئله ميل علماءكى آراء مختلف مين اور مير بزد يك اس باره مين اثباتا ما نقياً كونَّى بات ثابت نبيس ب-" كيا حضرت مريم فبى ميني

اس تفصیل سے بیہ ضرور معلوم ہوتا ہے کہ عورتوں کی نبوت کے انکار پر امام الحرمین کا دعویٰ اجماع سیح نہیں ہے نیز بیہ بھی شلیم کرنا پڑتا ہے کہ فہرست اندیاء میں مسطورۂ بالا دوسری مقدس عورتوں کے مقابلہ میں حضرت مریم علیہ السلام کی نبوت کے متعلق قرآنی نصوص زیادہ واضح ہیں، نہیں وجہ ہے کہ امام اشعری ابن حزم اور قرطبی (رحمہم اللہ) کے درمیان حضرت مریم علیہ السلام کے علاوہ نبیات کی فہرست کے بارہ میں خاصہ اختلاف نظر آتا ہے اور حضرت مریم علیہ السلام کی نبوت کے متعلق تمام مضجتین نبوت کا اتفاق ہے۔ ہم کو ابن کی (رحمہ اللہ) کے اس دعوب سے بھی اختلاف نے کہ جمہور، انگار

ک جانب بی البتہ اکثریت غالبًا سکوت اور توقف کو پند کرتی ہے۔ آیت 'و اصطفاک عَلی نِسَاءِ الْعَلَمِينَ '' کا مطلب

جو علاء عورتوں میں نبوت کے قائل ہیں اور حضرت مریم علیہا السلام کو نبی سلیم کرتے ہیں ان کے مسلک کے مطابق تو آیت "وَاصْطَفْکِ عَلَى نساء العلمین" کا مطلب صاف اور واضح ہے وہ یہ کہ حضرت مریم علیہا السلام کو کا نئات کی تمام عورتوں پر فضیلت حاصل ہے، جو عورتیں نبی نہیں ہیں ان پر اس لیے کہ مریم علیہا السلام نبی ہیں اور جو عورتیں نبی ہیں ان پر اس لیے کہ وہ ان قرآ ٹی نصوص کے پیش نظر جو ان کے فضائل و کمالات ہے تعلق رکھتی ہیں باقی عتیات پر برتری رکھتی ہیں۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

لیکن جو علا، عورتوں کی نبوت کا انکار فرماتے ہیں اور حضرت مرئیم علیہا السلام کو ''نیبی' نبیں تشلیم کرتے وہ اس آیت کی مراد میں دو جدا جدا خیال رکھتے ہیں، بعض کیتے ہیں کہ آیت کا جملہ ''نساء العلمین'' عام ہے اور ماضی، حال اور مستقبل کی تمام عورتوں کو شامل ہے، اس لیے بلاشہ حضرت مرئیم علیہا السلام کو بغیر کمی استثناء کے کا تنات انسانی کی تمام عورتوں پر فضیلت و برتر کی حاصل ہے اور اکثر کا قول یہ ہے کہ آیت کے لفظ ''العلمین'' سے کا تنات کی وہ تمام عورتیں مراد ہیں جو حضرت مرئیم علیہا السلام کی معاصر تعین، یعنی قرآن عزیز حضرت مرئیم علیہا السلام کے زمانہ کا واقعہ نقل کرتے ہوئے کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو یہ بشارت دی کہ وہ اپنے زمانہ کی تمام عورتوں میں برگزیدہ اور صاحب کمال ہیں اور ہم نے ان سب میں سے ان کو چن لیا ہے اور ''العلمین'' کا یہ اطلاق وہ حیث ایک ایک ہے جو حضرت موئی علیہ السلام کی امت (بنی اسرائیل) کے لیے اللہ تعالیٰ کے ان کو ہیہ بشارت دی کہ وہ اپنے زمانہ کی تمام عورتوں میں برگزیدہ اور اللہ تعالیٰ کے ان کو ہیہ بشارت دی کہ وہ اپنے زمانہ کو امام عورتوں میں الک میں الات میں ایک ایک کو تو این سب میں ان کو چن لیا ہے اور ''الت کا یہ الیہ اسرائیل کر ہے ہوئے کہتا ہے

و لقد اختو نقه علی عِلْم عَلَی الْعَلْمِيْنِ. (دَنَّانَ ٣٣) ''اور بلاشبه ہم نے اپنے علم ے ان (بنی امرائیل) کو جہان دالوں کے مقابلہ میں پند کر لیا ہے۔'' حالانکہ باتفاق نصوص قرآن و حدیث ہیہ مسلم ہے کہ امت محد یہ ﷺ کو علی

الاطلاق کا نُنات کی تمام امتوں پر برتر ی اور فضیلت حاصل ہے، ارشاد باری ہے۔ ٹینٹھ حَیْر اُمَّة اُخُوجَتْ لِلنَّاس. (آل عران ١٠٠) ''(اے امت محدیہ ) تم

بہترین ہو جو کا نُنات انسانی ( کی خدمت ) کے لیے پیدا کی گئی ہے۔''

اور جبکہ بانفاق آراء بنی اسرائیل کی فضیلت کے متعلق یہ کہا جاتا ہے کہ ''<sup>العلمی</sup>ن'' ے ان کی معاصر اتم و اقوام مراد ہیں کہ ان میں ے امت مولیٰ علیہ السلام کو فضیلت حاصل ہے تو حضرت مریم علیہا السلام کی فضیلت کے باب میں بھی یہی معنی مراد لینے چاہئیں۔

حضرت مریم کا تقدّس ادر تقویٰ و طہارت، حضرت عیسیٰ علیہ السلام جیسے جلیل القدر کی والدہ ہونے کا نثرف، مرد کے ہاتھ لگائے بغیر مجمزہ کے طور پر ان کے مشوب معلیٰ سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت باسعادت بلاشبہ ایسے امور ہیں جن کی بدولت ان کو معاصر عورتوں پر فضیایت و برتر ی جاصل تھی۔

پھر یہ حقیقت بھی فراموش نہیں ہونی چاہے کہ باب فضیلت ایک وسیع باب ہے اور جس طرح کسی شے کی حقیقت بیان کرنے میں بلیغ اور عمدہ طریق بیان سہ ہے کہ 10

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیباں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

دہ جامع و مانع ہو لیعنی اس کی حقیقت پر اس طرح حادی ہو کہ تمام دوسری چیز ول بے ممتاز ہو جائے نہ الی کمی رہ جائے کہ اصل حقیقت پوری طرح بیان نہ ہو سکے اور نہ ویب اضافہ ہو کہ بعض دوسری حقائق بھی اس کے ساتھ شامل ہو جا کیں۔ ای طرح اس ک برعکس بیانِ فضیلت کے لیے فصاحت و بلاغت کا تقاضہ یہ ہے کہ اس کو بیان حقیقت گ طرح حدود و قبود میں نہ جکڑ دیا جائے کیونکہ اس مقام پر حقیقت شے نہیں بلکہ فضیات شے کا اظہار ہو رہا ہے جو اگر اس طرح کے دوسرے افراد پر بھی صادق آ جائے تو بیان حقیقت کی طرح اس میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا بلکہ اس موقع پر وسعت بیان بی از بس ضروری ہوتا ہے تاکہ مخاطب کے دل میں اظہار فضیلت سے جو نفسیاتی اثر پیدا کر

تو ایس صورت میں "علمی نساء العلمین" کے معنی بیٹیں ہوں کے کہ حضرت مریم علیها السلام کے علاوہ دوسری کوئی مقدس عورت اس شرف کونہیں چنی سکتی یا نہیں کمپنچی بلکہ مطلب سے ہوگا کہ حضرت مریم کو فضائل و کمالات میں بلند سے بلند م تبہ حاصل ہے، باب فضائل کی یہی وہ حقیقت ہے جس کے فراموش کر دینے پر فضائل سحابہ وغیرہ میں اکثر ہم کولغزش ہو جاتی اور چند مقدس اشخاص ہے متعلق فضائل کے مانین تشاد اور تناقص نظر آنے لگتا ہے، البتہ ان فضائل کی حدود ے گزر کر جب ہم صاحب فضائل افراد کے انفرادی و اجتماعی اعمال کا جائزہ لے کر فرق مراتب بیان کرتے میں تو وہ ضاور ایک دوسرے کے لیے حد فاصل ثابت ہوتے ہیں۔ مثلاً حضرات محابہ و محامیات کے فضائل کے پیش نظر فرق مراتب کا صحیح فیصلہ جب بی ممکن او مکتا ہے او ان ب ان فضائل کے ساتھ ساتھ جو زبانِ وق ترجمان ے لکے بین ان ۔ متعلق خسر سی ارشادات قرآنی و حدیثی، ان کی اسلامی خدمات، اسلام ب متعلق ان کی سرفر مشیال. جاں ساریاں، نفرت حق میں مالی فداکاریاں، اسلام کے نازک ترین کھات میں ان کے علم و تدبر ی عقده کشائیان اور ان کی عملی جدود جهد کی رفع سرگر میان ان ب لوسات ركاكر فيصلدكما حائ -حضرت عيينى عليه السلام اور بشارات كتب سابقه ادیان وللل کی تاریخ کا مطالعہ کرنے ہے یہ معلوم ہوتا ہے کہ دین حق اور

ملت بيفياء كى تتبليغ و دعوت كا سلسله أكرجه آدم عايه السلام ت شرون جو كر خاتم الانبيا . محمد يظفه تك برابر جارى رباب ليكن اس سلسله لومزيد قوت تابي في اور مه بلند كرت ب

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

لیے سنتہ اللہ یہ رہی ہے کہ صدیوں بعد ایک ایے اولوالعزم اور جلیل القدر پیغیر کو بیھیج جو امتداد زمانہ کی وجہ سے پیدا شدہ عام ردحانی اضمحالال کو دور کر کے قبول حق کے اضردہ ربحانات میں تازگ بخشے اور ضعیف ردحانی عواطف کو قومی سے قومی تر بنا دے گویا نہ ہب کی خوابیدہ دنیا میں حق وصداقت کا صور پھونک کر ایک انقلاب عظیم بیا کر دے اور مردہ دلوں میں نئی ردح ذال دے اور اکثر ایما ہوتا رہا ہے کہ جن اقوام د اتم میں اس عظیم المرتبہ پیغیر کی بعث ہونے دالی ہوتی ہے صدیوں پہلے ان کے ہادیان ملت اور داعیان حق (انبیاء ملیم السلام) اس مقد ک وسول کی آمد کی بشارات دحی الہٰی کے ذرایعہ سناتے رہے میں تا کہ اس کی دعوت حق کے لیے زمین ہموار رہے اور جب اس نور حق کے روش ہونے کا دقت آ جائے تو ان اقوام والم کے لیے اس کی آمد غیر متوقع حادیثہ نہ بن جائے۔

حضرت علی علیہ السلام بھی ان چند اولوالعزم، جلیل القدر اور مقدس رسولوں میں سے ایک بیں اور ای بنا پر انبیاء بنی اسرائیل میں سے متعدد انبیاء علیم السلام ان کی آمد سے قبل ان کے حق میں منادی کرتے اور آمد کی بشارت مناتے نظر آتے ہیں اور ان بی بشارات کی وجہ سے بنی اسرائیل مدت مدید نے منتظر تھے کہ شیخ موعود کا ظہور ہو تو ایک مرتبہ وہ پھر مویٰ علیہ السلام کے زمانہ کی طرح اقوام عالم میں معزز و ممتاز ہوں گے اور زشد و ہدایت کی خشک کھیتی میں روح تازہ پیدا ہو گی اور خدا کے جاہ و جلال سے ان کے قلوب ایک مرتبہ پھر چمک اکھیں گے۔ بائیل (توراۃ و انجیل) اپنی لفظی و معنوی تر یفات السلام کی آمد سے تعلق رکھتی ہیں۔ تو راۃ استناء میں ہے۔

''اور اس مویٰ نے کہا کہ خداوند سینا ہے آیا اور شعیر (ساعیر ) ے ان پر طلوع ہو، اور فاران کے پہاڑوں ہے جلوہ گر ہوا۔'' (ہاب۳ آیت ۲۰)

اس بشارت میں ''مینا ے خدا کی آمد'' حضرت مویٰ علیہ السلام کی نبوت کی جانب اشارہ ہے اور'' ساعیر ے طلوع ہونا'' نبوت عیسیٰ علیہ السلام مراد ہے، کیونکہ ان گی ولادت باسعادت ای پہاڑ کے ایک مقام ''میت اللحم'' میں ہوئی ہے اور یہی وہ مبارک جگہ ہے جہاں سے نور حق طلوع ہوا اور''فاران پر جلوہ گر ہونا'' آ فاآپ رسالت کی بعثت کا اعلان ہے کیونکہ فاران ، تجاز کے مشہور مماڑی سلسلہ کا نام ہے۔

" دیکھ میں اپنا چنم تیر ۔ R ... جیجنا بول جو تیری راہ تیار کرے گا۔"

(متى باب الآيت ١٠)

"بیابان میں پکارنے والے کی آواز آتی ہے کہ خداوند کی راہ طیار کرد، اس (سيعياباب ٢٠ آيت ٣٠) کے رائے سیدھے ہناؤ۔''

اس بثارت میں'' پیغیر سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام مراد میں اور بیابان میں لپکارنے والے حضرت کیچیٰ علیہ السلام ہیں جو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے منّاد تھے اور ان کی بعثت سے قبل بنی اسرائیل میں ان کی بعثت و رسالت کا مژدہ جانفرا سنات تھے۔ اور متی کی انجیل میں ہے۔

"جب لیسوع، میرودیس بادشاہ کے زمانہ میں یہودیہ کے بیت اللمم میں پیدا ہوا تو دیکھوئی مجوں پورب سے بروشلم میں یہ کہتے ہوئے آئے کہ یہودیوں کا بادشاہ جو پیدا ہوا ہے وہ کہاں ہے؟ ...... بیدن کر میرودیس بادشاہ اور اس کے ساتھ بروشلم ک سب لوگ گھرائے اور اس نے قوم کے سب سردار کا ہوں اور فقیہوں کو بھ کر کے الن سے یو چھا کہ سیح کی پیدائش کہاں ہونی چا ہے؟ افھوں نے اس سے کہا کہ یہودیہ ک بیت اللم میں کیونکہ نبی (یسعیاہ علیہ السلام) کی معرفت یوں لکھا گیا ہے اے بیت اللم یہوداہ کے علاقہ: تو یہوداہ کے حاکموں میں ہرگز سب سے چھوٹا نہیں کیونکہ تجھ میں سے ایک سردار لکھ گا جو میری امت اسرائیل کی گھہ بانی کرے گا۔" (متی باب آ ہے ار)

"اور جب وہ يرفظم كے نزديك پنچ اور زيتون كے بباز پر بيت فكر ك پاس آئے تو يورع نے دو شاگردوں كو يہ كم كر بعيجا كداين سامنے كے كادَل ميں جادَ وہاں وینچ بى ايك گدهى بندى ہوئى اور اس كے ساتھ بچ تسميس طے كا، انھيں كھول كر مير بياس لے آ د اور اگركوئى تم سے كچھ كم تو كہنا كد يہ خداوند كو دركار بيں وہ فى الفور انھيں بينج دے كا بياس ليے ہوا كہ جو نى كى معرونت كہا گيا تھا وہ پورا ہو كہ "صيبون كى بين سے كہو كہ ديكھ تيرا بادشاہ تير بياس آ تا ہے اور گدھے پرسوار ہے بلكدلا دو بچ پ

اور یوحنا کی انجیل میں ہے۔ ''اور یوحنا ( لیچیٰ علیہ السلام) کی گواہی یہ ہے کہ جب یہودیوں نے یروشلم سے کا بمن اور لادی یہ پو چھنے کے لیے اس ( لیچیٰ علیہ السلام) کے پاس بیھیجے کہ تو کون ہے؟ تو اس نے اقرار کیا اور افکار نہ کیا بلکہ اقرار کیا کہ میں تو مسح نہیں ہوں انھوں نے اس سے پو چھا پھر کون ہے؟ کیا تو ایلیاہ ہے، اس نے کہا میں نہیں ہوں ،کیا تو دہ نمی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ہے؟ اس نے جواب دیا نہیں۔ کپ انھوں نے اس ے کہا پھر تو ہے کون؟ تا کہ ہم اپنے سیسیجنے والوں کو جواب دیں کہ تو اپنے حق میں کیا کہتا ہے؟ اس نے کہا:''میں جیسا کہ یشعیاہ نجی نے کہا ہے۔ بیابان میں پکارنے والے کی آواز ہوں کہ تم خداوند کی راہ سیدھی کرد۔'' (یوحنا باب ا آیت ۱۹ تا ۲۳)

اور مرض اور لوقا کی انجیلوں میں ہے۔ ''جب لوگ منتظر تھے اور سب اپنے اپنے دل میں یوحنا (بیچیٰ علیہ السلام) کی بابت سوچتے تھے کہ آیا وہ میت ہے یا نہیں تو یوحنا (بیچیٰ علیہ السلام) نے ان سب کے جواب میں کہا: میں تو شخصیں پانی سے بیتسمہ دیتا ہوں مگر جو بچھ سے زور آور ہے وہ آنے والا ہے، میں اس کی جوتی کا تسمہ کھولنے کے لائق نہیں وہ شخصیں روح القدس سے بیتسمہ دے گا۔''

ان ہر دو بشارات سے بھی یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہود اپنی مذہبی روایات کی بنا پر جن اولوالعزم پیغبروں کی بعثت کے منتظر تھے ان میں مسیح علیہ السلام بھی تھے، اور حضرت یچنی علیہ السلام نے ان کو بتایا کہ وہ نہ ایلیا ہیں نہ وہ نبی اور نہ مسیح علیہم السلام بلکہ سیح علیہ السلام کی بعثت کے مناد اور مبشر ہیں۔ (عہد نامہ جدید (انجیل) میں یوحنا دو جدا جدا مخصیتیں ہیں، ایک یچنی علیہ السلام اور دوسری عیسیٰ علیہ السلام کے حواری اور شاگرد)

یسیں ہیں، ایک میں علیہ اسلام اور دوسری یہ ی علیہ اسلام کے خواری اور شاکرد) قرآن عزیز نے بھی حضرت زکریا اور حضرت کیچی علیہ السلام کے واقعہ کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بعثت کی تمہید قرار دیا ہے اور کیچیٰ علیہ السلام کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا مبشر اور مناد بتایا ہے۔آل عمران میں ہے۔

فَنَادَتُهُ الْمَلْنِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّى فِي الْمِحْرَابِ إِنَّ اللَّهُ يُسَيَّدُكَ بِيَحْیُ مُصَدِّقًا بِحَلِمَةٍ مِنَ اللَّهِ. (آل عران ۳۹) "پس فرشتوں نے اس (زکریا) کو اس وقت پکارا جبکہ وہ حجرہ میل کلڑا ہوا نماز پڑھ رہا تھا، بیتک اللہ تعالیٰ تجھ کو لیچی (فرزند) کی بشارت دیتا ہے جو اللہ کے کلمہ (عیلی علیہ السلام) کی تصدیق کرے گا۔'' ولا دتِ مبارک: عابد و زاہد اور عفت مآب مریم علیہا السلام اپنے خلوت کدہ میں مشغولِ عبادت رہتی اور ضروری حاجات کے علاوہ بھی اس سے باہر نہیں تکلی تعیں، ایک مرتبہ مجد اقصیٰ (بیکل) کے مشرق جانب لوگوں کی نگاہوں ہے دور کی ضرورت سے ایک گوشہ میں تنہا بیٹیسی تھی تھیں کہ اچا تک خدا کا فرشتہ (جرائیل) انسانی شکل میں خلام ہوا، فرمانے لگیں: اگر بچھ کو کچھ بھی خدا کا خوف ہے تو میں خدائے رحمان کا داسطہ دے کر تجھ ے پناہ چاہتی ہوں۔'' فرشتہ نے کہا: ''مریم! خوف نہ کھا میں انسان نہیں بلکہ خدا کا فرستادہ فرشتہ ہوں ادر بچھ کو بیٹے کی بشارت دینے آیا ہوں۔'' حضرت مریم نے یہ سنا تو ازراہِ تعجب فرمانے لگیں: ''میرے لڑکا کیے ہو سکتا ہے جبکہ جھ کو آن تک کسی بھی شخص نے ہاتھ نہیں لگایا اس لیے کہ نہ تو میں نے نکاح کیا ہے اور نہ میں زائیہ ہوں۔' فرشتہ نے جواب دیا: میں تو تیرے پروردگار کا قاصد ہوں اس نے بچھ ت ای طرح کہا ت اور بد بھی فرمایا ہے کہ بد میں اس لیے کروں گا کہ چھ کو اور تیر اڑ کے کو کا تنات کے لیے اپنی قدرت کاملہ کے اعجاز کا ''نشان'' بنا دول اور لڑکے میں میری جانب سے '' رحمت' ثابت ہوگا اور میرا یہ فیصلہ اٹل ہے، مریم! اللہ تعالی تجھ کو ایک ایے لڑکے کی بشارت دیتا ے جو اس کا کلمہ ہو گا (یعنی توالد و تناسل کے عام قانون ے جدا قانون اعباز کے مطابق محض حکم البی اور ارادہ باری سے ہی رحم مریم میں وجود پذیر ہو جائے گا) اس کا لقب" مسيح" (بمعنى مبارك باسياح جس كاكونى كمر نه بو) ادر اس كا نام تنيسي (يوع) ہوگا، اور وہ دنیا اور آخرت دونوں میں باوجاہت اور صاحب عظمت رب گا کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ کے مقربین میں سے ہوگا، وہ اللہ تعالیٰ کے نشان کے طور پر بحالت شیر خوارگی لوگوں ے باتیں کرے گا اور سن کہوات (بڑھانے کا ابتدائی دور) بھی پائ گا تا کہ کا تات کی رشد و ہدایت کی خدمت کی بھیل کرے اور بد سب کچھ اس لیے ضرور ہو کر رہے گا کہ اللہ تعالیٰ کا قانونِ قدرت بیہ ہے کہ جب وہ کمی ہے کو دجود میں لانا چاہتا ہے تو اس کا تحض بدارادہ اور علم کہ ''ہو جا'' اس ٹے کو نیست سے ہت کر دیتا بے لبذا بیہ یو تھی ہو کر رہے کا اور اللہ تعالیٰ اس کو اپنی کتاب عطا کرے گا، اس کو حکمت سکھائے گا اور اس کو بنی اسرائیل کی رشد و ہدایت کے لیے رسول اور اولوالعزم پنجبر بنائ گا۔

قرآ کن عزیز نے ان واقعات کا معجزانہ اسلوب بیان کے ساتھ سورۂ آل عران اور سورۂ مریم<sub>ا</sub> میں اس طرح ذکر کیا ہے۔

اذُ قَالَتِ الْمَلَئِكَةُ يَمَرُيَمُ انَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مَنْهُ اسْمُهُ الْمَسَنِحُ غَيْسَى ابْن مُرْيَمُ وَجَيْهًا فِى الدُّنَيَا وَالاَحِرَةِ وَمَنَ الْمُقْرَبِيُن وَ يُكَلِّمُ النَّاسَ فَى الْمَهُدو كهلاً وَمِنَ الصَّلحيْنَ® قَالَتَ رَبَ آنَى يَكُوُنُ لِى وَلَدٌ وَلَمْ يَمَسَنَتَى بَشَرَّط قَالَ حَذَلكَ اللَّهُ يَخُلُقُ مَا يَشَآءُ اذَا قَصَى امرا فَانَّما يَقُولُ لَهُ كُنْ فِيكُونُ® وَيُعَلَّمُهُ الْكَتُبُ وَالْحِدَمَة وَالتُورَةَ وَالاَنْجِيْلَ وَرَسُولاُ الَى بِنِي اسْرِآنَيْلَ۞ (آلَّمَانِ هَالَهُ عَنْ وَادُخُرُ فِي الْكِتَلِ مَرْيَمَ إِذِ انْتَبَدَتُ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرَقِيًاه فَاتَحَدَثَ مَنْ دُوَنِهِمُ حِجَابًا فَارْسَلْنَا إلَيْهَا رُوْحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّاه قَالَتُ إِنِّي أَعُوْدُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ إِنْ تُحُتَ تَقَيَّاه قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبَّكِ لَاهَبَلَكِ غُلْمًا زَكِيًّاه قَالَتْ آنَى يَكُونُ لِى غُلامٌ وَلَمْ يَمُسَسَنِى بَشَرُ وَلَمْ أَتُ بَعِيًّاه قَالَ كَذَلِكَ فَال رَبُكِ هُو عَلَى هِينَ وَلِنَجْعَلَهُ إِنَه تَعَيَّاه قَالَ إِنَّمَا آنَا رَسُولُ رَبَّكَ بَعِيًّاه قَالَ كَذَلِكَ فَال رَبُكِ هُو عَلَى هَينَ وَلِنَجْعَلَهُ إِنَّهُ يَمُسَسَنِي بَشَرُ وَلَمُ أَمُوا مَقْضَيًاه (مرَمَ ٢٢ ٢٢) (وو وقت تابل ذكر ج) جب فرشتول نے كہا: ''اے مريم! اللہ تعالى تحك كو ايت كلم ك بيثارت ديتا ج، اس كا نام تى معنى بن مريم موگا، وہ دنيا وا تحرت ميں صاحب وجامت اور مارے مقرين ميں حيونا اور وہ نيكوكارول على موگا، وہ دنيا وا تحرت ميں صاحب وجامت حكام كرے كا اور وہ تيكوكارول على جوگا، فرشت نے كَلاء الله تعالى تحم كو ايت كر ما مرح جام الد مار كي كا اور وہ تيكوكارول على مولاً مور ما كى كَار و مينا وركوك كرانا ميلا تولول مرح بيد جي جي محكولت كر نام تى محكن من مولاء مور الى كى كود ميل اور كولات كر مان ما حيا و مامت وہ جام ہو جام ہو ہو مار ما كر كا يہ ما حام تى ما ما حيا ہو مان كى اور من اور كي ان ما تر ما ما حي و ما ما وہ مرح بيدا كر و يتا ج، اس كا نام تى ما ما ور وہ (مال كى ) گود مين اور كولات كر نام ميں لوگوں مار تيل كي ما در قال ہو اين مار حيا ہو گا!' فرشت نے كيا: ''اللہ تعالى جو چا جا ہو گا!' اور وہ ہو جاتى ہو اللہ اس كو تاب، عمل الله ان كو تاب، عمل اور وہ اي كر ما كر كي تا ہو مان كى اللہ معالى ہو ہو اور اور ما اور وہ بي مار تي بي ما تر ما تركي ما مو ما اور ہو ما تي ما ما مرحم ما ما كر كي تو تائي ہو ہو با اور وہ ہو جاتى ہو تا ہو اللہ اس كو تاب، عمل اور وہ اي كي تا ہو ما تا ہو ما تا كى عالى معالى ما ما كر كى كو ما يا اور ما يا اور وہ تي كي ما تا ہو ہو بي اور ہو ہو اور اور ہو ہي اور ہو بي كي ما ما كر كى گا ما معا كر گا اور وہ بي كي ما اور وہ بي كي ما كر كي كا ما ما كر كي كا ما ما كر كي ما اور وہ بي اور ہو ہو ہو ہو ہو تا ہو تا ہا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہا ہو ہا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہا ہو ہ

"اوراب يغيم ! كماب ميں مريم كا واقعہ ذكر كرو اس وقت كا ذكر جب وہ ايك جگہ كہ پورب كى طرف تھى اپنے گھر كے آ دميوں ہے الگ ہوئى، پھر اس نے ان لوگوں كى طرف ہے پردہ كر ليا، پس ہم نے اس كى طرف اپنا فرشتہ بيمجا اور وہ ايك بھلے چنگے آ دى ہے تو ميں نماياں ہو گيا، مريم اسے د كھ كر ( گھرا گئى وہ) بولى: "اگر تو نيك آ دى ہے تو ميں خدائے رحمان كے نام پر بچھ ہے پناہ ماتكى ہون" فرشتہ نے كہا " ميں ترب پروردگار كا فرستادہ ہوں اور اس ليے نمودار ہوا ہوں كہ تھے ايك پاك فرزند دے دون" مريم بولى: " يہ كيے ہو سكتا ہے كہ ميز لاكا ہو حالانكہ كى مرد نے بچھے چھوا نہيں اور نہ ميں بدچلن ہوں؟" فرشتہ نے كہا: ہوگا ايا اى، تيرے پروردگار فرايا كہ يہ ميرے ليے پچھ مشكل نہيں، وہ كہتا ہے، يہ اس ليے ہوگا كہ اس ( ميح ) كولوگوں كے ليے ايك نثان بنا دوں اور ميرى رحمت كا اس ميں ظہور ہو اور بي ايى بات ہے جس كا ہونا ط ہو چكا ہے۔"

جبرائیل امین نے مریم علیہا السلام کو بیہ بشارات سنا کر ان کے گریبان میں چونک دیا اور اس طرح اللہ تعالی کا کلمہ ان تک چینی گیا۔ مریم علیہا السلام نے کچھ عرصہ کے بعد خود کو حاملہ محسوس کیا تو بہ تقاضائے بشری ان پر ایک اضطرابی کیفیت طاری ہو گئ اور اس کیفیت نے اس وقت شدید صورت اختیار کر کی، جب انھوں نے دیکھا کہ مدت حمل ختم ہو کر ولادت کا وقت قریب سے قریب تر ہوتا جا رہا ہے، انھوں نے سوچا کہ اگر یہ واقعہ قوم کے اندر رہ کر چیش آیا تو چونکہ وہ حقیقت حال سے واقف نہیں ہے اس لیے نہیں معلوم وہ کس کس طرح بدنام اور بہتان طرازیوں کے ذریعہ کس درجہ پریثان کر اس لیے مناسب یہ ہے کہ لوگوں سے دور کس جگہ چلے جانا چاہے، یہ سوچ کر وہ پر جنگم (بیت المقدس) سے تقریباً نومیل کوہ سراۃ (ساعر) کے ایک نیلہ پر چل کئیں جو اب 'بیت المقدس) سے تقریباً نومیل کوہ سراۃ (ساعر) کے ایک نیلہ پر چل کئیں جو اب تکلیف و اصطراب کی حالت میں صحور ہے۔ یہاں پہنچ کر چند روز بعد درد زہ شروع ہوا تو اور چیش آنے والے نہ سے حالات کا اندازہ کر کے انتہا کی قلق اور پریتانی کی حالت میں کہنے کیس ''کاش نہ میں اس سے پہلے مرچکی ہوتی اور خیری جاتے کہ سبارے بیٹے گئیں اور چیش آنے والے نہ سے حالات کا اندازہ کر کے انتہا کی قلق اور پریتانی کی حالت میں کر چکے ہوت' جب نخلستان کے نشیب سے خدا کے فرشتہ نے پھر پکارا ''مر میا! نمگیں نہ ہو تیر روردگار نے تیرے تلے نہر جاری کر دی ہو اور کھوں کا ور پر کی نے نہ کر میں نہ کہ موتی نہیں نہ کا ہوں ان میں اس کی خل

حضرت مریم علیها السلام پر تنبائی، تکلیف اور نزاکت حال ے جو خوف طاری اور اضطراب پیدا ہو گیا تھا فرشتہ کی تسلی آ میز پکار اور عیلی علیہ السلام جیسے برگزیدہ بچہ کے نظارہ سے کافور ہو گیا اور وہ عیلی علیہ السلام کو دیکھ کر شاد کام ہونے لگیں۔ تاہم یہ خیال پہلو میں ہر دفت کا نٹے کی طرح کھنگتا رہتا تھا کہ اگر چہ خاندان اور قوم میری عصمت و پاکدامنی سے ناآ شانہیں ہے پھر بھی ان کی اس جرت کو س طرح منایا جا سکے گا کہ بن باپ کے کس طرح ماں کے پیٹ سے بچہ پیدا ہو سکتا ہے؟ گار جس خدائے برتر نے ان کو سے بزرگی اور برتری بخش وہ کب ان کو اس

مرجس خدائے برر نے ان تو یہ بزری اور برری جی وہ حب ان تو اس کرب و بے چینی میں مظلار ہے دیتا، اس لیے اس نے فرشتہ کے ذرایعہ مریم علیہا السلام کے پاس پھر یہ پیغام بھیجا کہ جب تو اپنی قوم میں پہنچ اور وہ بتھ سے اس معاملہ کے متعلق سوالات کرے تو خود جواب نہ دینا بلکہ اشارہ سے ان کو بتانا کہ میں روزہ دار ہوں اور اس لیے آج کمی سے بات نہیں کر سکتی تم کو جو کچھ دریافت کرنا ہے اس دیچہ سے دریافت کر لوتب تیرا پروردگاراپنی قدرت کاملہ کا نشان طاہر کر کے ان کی حیرت کو دور اور ان کے قلوب کو مطمئن کر دے گا۔ مریم علیہا السلام وتی الہٰی کے ان پیغامات پر مطمئن ہو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org

کر بچے کو گود میں لیے بیت المقدس کو روانہ ہو کمیں، جب شہر میں پینچیں اور لوگوں نے اس حالت میں دیکھا تو چہار جانب سے ان کو گھیر لیا اور کہنے لگے:''مریم! یہ کیا؟ تو نے تو بہت ہی عجیب بات کر دکھائی اور بھاری تہت کا کام کر لیا، اے ہارون کی بہن! نہ تو تیرا باپ برا آ دمی تھا اور نہ تیری ماں ہی بدچلن تھی پھر تو یہ کیا کر میٹھی۔'

مريم عليبا السلام في خدا تر عظم كى لغيل كرتے ہوتے لڑ تے كى جانب اشارہ كر ديا كہ جو بچھ دريادت كرنا ہے اس سے معلوم كر لو ميں تو آج روزہ سے ہوں۔ (بن اسرائيل ك يبال ردزہ ميں خاموشى بھى داخل عبادت تقى) لوگوں فے بيد ديكھ كر انتہائى تعجب كے ساتھ كہا: "بہم كس طرح ايسے شير خوار بچد سے با تين كر سكتے ميں جو ابھى ماں كى گود ميں ميٹھنے والا بچہ ہے" مگر بچه فوراً بول الثا: "ميں اللہ كا بندہ ہوں، اللہ فى (اپنے فيصلہ تقدير ميں) بھھ كو كماب (انجيل) دى ہے اور نى بنایا ہے اور اس في محق كو مبارك بنايا خواہ ميں كمى حال اور كى جگہ موں اور اس في مجھ كو نماز اور زكوۃ كا عظم ديا ہے كہ جب تك ميں زندہ رہوں يہى ميرا شعار ہو اور اس في مجھ كو نماز اور زكوۃ كا عظم ديا ہے برايا اور خود سر اور نافرمان تربيں بنايا اور اس ك مجھ كو مماز ميں كى حال كا خدمت گزار ميں پيدا ہوا اور جس دن كہ مير اشعار ہو اور اس خ مجھ كو مماز مل كا خدمت گزار دان كہ ميں پيدا ہوا اور جس دن كہ ميں اور اس كى جانب ہے مجھ كو مالاتى كا خدمت گزار دائد ني دند و ميں بيدا ہوا اور جس دن كہ ميں ميرا شعار ہو اور اس خ مجھ كو مماز كا حكم ديا ہے دائلہ تحال ميں كم مان اور ميں ميرا شعار ہو اور اس خ مجھ كو مماز اور زكوۃ كا عظم ديا ہے دور دير اور معل خدمت گزار اور ميں ميرا شعار ہو اور اس خ مجھ كو مياز اور زكوۃ كا عظم ديا ہے دور دير اور نافر مان تربيں بنايا اور اس كى جو اور در مي ميں ميرا مي مان كا خدمت گزار دور كي دير اور اور ميں دير دور اير ميرا شعار ہو اور اس خ مجھ كو ميرا ميران مي اور اس كا خدمت گزار دور كي دير اور اور مان تربيں بنايا اور اس كى جانب سے مجھ كو ملامتى كا پيغام ہے جس

والَّتِيُ أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيْهَا مِنْ رُّوُحِنَا وَجَعَلْنَهَا وَابْنَهَا آيَةً لَلْعَلْمِيُنَ. (انبياءاً)''اور اسعورت (مريم) كا معامله جس نے اپنی پاكدامنی كو قائم ركھا، پحر ہم نے اس ميں اپنی''روح'' كو چھونك ديا اور اس كو اور اس كے لڑے كو جہان والوں كے ليے''نثان'' مُحْبرايا ہے۔'

وَمريم ابنة عمران التي احصنت فرجها فَنَفَخْنَا فِيه مِنْ رُوْحَنَا. (تَحَمَّ ١٢) ''اور عمران کی بیمی مریم که جس نے اپنی عصمت کو برقرار رکھا لیس ہم نے اس میں اپنی روح کو چونک دیا۔''

فحملته فَانْتَبَدَتْ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّاه فَاَجَآءَ هَا الْمَحَاضُ إلى جِذْع الْنَخْلَة قَالَتْ يَلَيْنِي مِتُ قَبُلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنِيُّاه فَنَادَهَا مِنُ تَحْتِهَا إِلَّا تَحْزَنِي قَدْ جعل رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِيًّاه وَهُزَى إَلَيْكِ بِجِدْع النخلة تُسْقط عَلَيْك رُطبًا جَنِيًّاه فَكُلِي وَاشُرَبِي وَقَرِّى عَيْنًا فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ الْبَشَرِ اَحَدًا فَقُوْلِي إِنِّي نَذَرُتْ لِلرُّحْضِ صَوْمًا فَلَنُ أَكْلَمَ الْيَوْمَ إِنْسِيًّاه فَاتَت بِهِ فَوْمَهَا تَحْمِلُهُ ط قَالُوا يَمَرُيَمُ لَقَد جِنْت

شَيْئًا فَرِبًّاه يا أُخْتَ هَرُوْنَ مَاكَانَ أَبُوْكِ امْرَا اسَوْءٍ وَمَا كَانتْ آمَّك بِغَيَّا() فَاشَارَتُ إِلَيْهِ ط قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنُ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا ٥ قَالَ إِنِّي عَبْد اللّه اتَنِيُ الْكَتْبُ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا٥ وَجَعَلِنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَاكْنُتُ وَ أَوْصَانِي بِالصَّلُوة وَالزَّكُوةِ مَادُمُتُ حَيًّاه وَبَرًّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلُنِي جَبَّارًا شَقِيًّاه وَالسَّلْمُ عَلَى يَوْم وُلِدَتْ وَيَوْمَ أَمُوْتُ وَيَوْمَ أَبْعَتْ حَيًّا (مرتم ٢٢ ٢ ٣٢) " كچر اس موت وال فرزند كا حمل تھہر گیا وہ (اپنی حالت چھپانے کے لیے) لوگوں سے الگ ہو کر دور چکی گنی پھر اب در دِزہ ( کا اضطراب) تھجور کے ایک درخت کے نیچے لے گیا (وہ اس کے تنہ ک سہارے بیٹھ گئ) اس نے کہا: کاش میں اس سے پہلے مر چک ہوتی، میری ہتی لوگ یک قلم بھول گئے ہوتے! اس وقت (ایک پکارنے والے فرشتہ نے) اے پنچ ے لکارا ملین نہ ہو تیرے پروردگار نے تیرے تلے نہر جاری کر دی ہے، اور تھجور کے درخت کا تنہ پکڑ کے اپنی طرف ہلا، تازہ اور کیے ہوئے پھلوں کے خوشے تجھ پر کرنے لکیں گے، کھا یی (اور اپنے بچہ کے نظارے کے ) آئلھیں ٹھنڈی کر، پھر اگر کوئی آ دمی نظر آئے (ادر یوچھ بچھ کرنے گگے) تو (اشارہ سے) کہہ دے، میں نے خدائے رحمان کے حضور روزہ کی منت مان رکھی ہے، میں آج کسی آ دمی ہے بات چیت نہیں کر علق، کچر ایسا ہوا کہ دہ لڑے کو ساتھ لے کر اپنی قوم کے پاس آئی،لڑکا اس کی گود میں تھا،لوگ (دیکھتے ہی) بول ا تلح "مريم! تو في عجيب ہى بات كر دكھائى اور برى تبهت كا كام كر كرزى- ا ہارون کی بہن! نہ تو تیرا باپ برا آ دمی تھا نہ تیری ماں بدچکن تھی (تو یہ کیا کر میٹھی ) اس پر مریم نے لڑکے کی طرف اشارہ کیا ( کہ بیتھیں بتلا دے گا کہ حقیقت کیا ہے ) لوگوں ب جار مبلا من مسيم كاليا بات كرين جرائيمن كود ملمان بليضة والاشر خواريحة من مركز كا بول اتھا، میں اللہ کا بندہ ہوں، اس نے مجھے کتاب دی اور جی بنایا، اس نے مجھے بابرکت کیا خواہ میں سمی جگہ ہوں، اس نے بچھے نماز اور زکوۃ کا حکم دیا کہ جب تک زندہ رہوں یہی میرا شعار ہو، اس نے مجھے اپنی ماں کا خدمت گزار بنایا، ایسا نہیں کمیا کہ خود سر ادر نافرمان ہوتا، مجھ پر اس کی طرف سے سلامتی کا پیغام ہے جس دن پیدا ہوا، جس دن مروں گا اور جس دن چھر زندہ انھایا جاؤں گا۔''

قوم نے ایک شیر خوار بچہ کی زبان سے جب یہ حکیمانہ کلام سنا تو حیرت میں رہ گٹی اور اس کو یقین ہو گیا کہ مریم علیہا السلام کا دامن بلا شبہ ہر قتم کی برائی اور تلویٹ سے پاک ہے اور اس بچہ کی پیدائش کا معاملہ یقیناً منجانب اللہ ایک''نشان'' ہے۔

٢٨

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org یہ خبر ایک نہیں تھی کہ لوشیدہ رہ جائے، قریب اور بعید سب جگہ اس حیرت زدہ واقعہ اور عیسیٰ علیہ السلام کی معجزانہ دلادت کے حیر ہے ہونے لگے اور طبائع انسانی نے اس مقدس بستی کے متعلق شروع سے ہی مختلف کرو میں بدلنی شروع کر دیں، اصحاب خیر نے اس کے وجود کو اگریمن و سعادت کا ماہتاب سمجھا۔ تو اصحاب شر نے اس کی بستی کو اپنے لیے فال بد جانا اور لغض و حسد کے شعلوں نے اندر ہی اندر ان کی فطری استعداد کو کھانا شروع کر دیا۔

غرض ای متضاد فضاء کے اندر اللہ تعالیٰ اپنی نگرانی میں اس مقدس بچہ کی تربیت اور حفاظت کرتا رہا تا کہ اس کے ہاتھوں بنی اسرائیل کے مردہ قلوب کو حیات تازہ بخشے اور ان کی روحانیت کے شجر خشک کو ایک مرتبہ پھر بارآ ور اور مثمر بنائے۔

وَجَعَلُنَا ابْنَ مَرُيَمَ وَأُمَّهُ آيَةً وَّ اوَيْنَا هُمَا إِلَى زَبُوَةٍ ذَاتٍ قَرَارٍ وَمُعِيْنِ٥ (المؤمنون ٥٠) عن ابن عباس في قوله واوينا هما الي ربوة ذات قرار و معين قال المعين، الماء الجاري، وهوالنهر الذي قال الله تعالى "قد جعل ربك تحتك سريا'' وكذا قال الضحاک و قتادة الى ربوة ذات قرار و معين هو بيت المقدس فهذا والله اعلم هوا لاظهر لا نه المذكور في الاية الاخرى والقران يفسر بعضه بعضا وهذا اولى مايفسر به ثم الاحاديث الصحيحة ثم الاثار (تغير ابن کیر جلد ۳ مس ۲۳۷) اور ہم نے علیلی بن مریم اور اس کی ماں (مریم) کو (اپنی قدرت کا) نثان بنا دیا اور ان دونوں کا ایک بلند مقام (بیت اللحم) پر تھکانہ بنایا چو سکونت کے قابل ادر چشمہ والا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ے آیت "و اوینا ہما الی رہوۃ ذات قوار و معین" کی تغیر میں منقول ہے کہ 'معین' ت نہر جاری مراد ہے ادر بيراي نهركا ذكر بے <sup>ج</sup>س كو آيت "وقد جعل ربك تحتك سريا" ميں بيان كيا کیا ہے اور ضحاک اور قنادہ رحمہما اللہ کا بھی یہی قول ہے کہ "المی ربوہ ذات قرار و معین" سے بیت المقدس کی سرز مین مراد ہے، اور یہی قول زیادہ ظاہر ہے اس لیے کہ دوسری آیت میں بیت المقدس (کی نہر) کا بھی ذکر ہے اور قرآن کا بعض حصہ خود ہی دوسرے حصبہ کی تغییر کر دیا کرتا ہے اور تغییر آیات میں پہلی جگہ ای طریق تغییر کو حاصل ہے اس کے بعد سیج احادیث کے ذرایعہ تفسیر کا ادر اس کے بعد آثار کے ذرایعہ تفسیر کا درجہ ہے۔ (تغيير ابن كثير)

بشارات ولادت: قرآن عزیز نے حضرت عیلیٰ علیہ السلام کے بچپن کے حالات میں ۲۹

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

ے صرف ای اہم واقعہ کا ذکر کیا ہے باتی بچین کے دوسرے حالات کو جن کا ذکر قرآن کے مقصد تذکیر و موعظت سے خاص تعلق نہیں رکھتا تھا نظر انداز کر دیا ہے۔کیکن اسرائیلیات کے مشہور ناقل حضرت وجب بن مدبہ رضی اللہ عنہ سے جو واقعات منقول بیں اور متی کی انجیل میں بھی جن کا ذکر موجود ہے ان میں سے یہ واقعہ بھی ہے کہ جب حضرت علیلی السلام کی ولادت ہوئی تو ای شب میں فارس کے بادشاہ نے آ سان پر ایک نیا ستارہ روشن دیکھا، بادشاہ نے درباری نجو میوں سے اس کے متعلق دریادت کیا تو انھوں نے بتایا کہ اس ستارہ کا طلوع سی عظیم الشان جستی کی پیدائش کی خبر دیتا ہے جو ملک شام میں پیدا ہوئی ہے، تب بادشاہ نے خوشبوؤں کے عمدہ تخفے دے کر ایک دفد کو ملک شام روانه کیا که وه اس بچه کی ولادت سے متعلق حالات و واقعات معلوم کریں، وفد جب شام پیچا تو اس نے تغیق حال شروع کی اور یہودیوں سے کہا کہ ہم کو اس بچہ کی ولادت کا حال سناؤ جو مستعقبل قریب میں روحانیت کا بادشاہ ثابت ہوگا، یہود نے اہل فارس کی زبان سے سید کلمات سے تو اپنے بادشاہ ہیرودیس کوخبر کی، بادشاہ نے دفد کو دربار میں بلا کر استصواب حال کیا اور ان کی زبانی واقعہ کو سن کر بہت گھبرایا اور پھر وفد کو اجازت دی کہ وہ اس بچہ کے متعلق مزید معلومات حاصل کریں، پارسیوں کا بیہ دفد بیت المقدس پہنچا اور جب حضرت یہوع علیہ السلام کو دیکھا تو اپنے رشم و روانج کے مطابق اوّل ان کو شجده، تعظیم کیا اور پھر مختلف فشم کی خوشہو تمیں ان پر شار کیں اور چند روز دہیں قیام کیا، دوران قیام میں وفد کے بعض آدمیوں نے خواب میں دیکھا کہ بیرودیس اس بچہ کا دشمن ثابت ہوگا اس کیے تم اب اس کے پاس نہ جاؤ اور بیت اللحم سے سیدھے فارس کو چلے جاؤ صبح کو وفد نے فارس کا ارادہ کرتے وقت حضرت مریم علیہا السلام کو اپنا خواب سناتے ہوئے کہا کہ معلوم ایسا ہوتا ہے کہ یہودیہ کے بادشاہ ہیرددیں کی نیت خراب ہے اور وہ اس مقدس بچہ کا دشمن ہے۔ اس لیے بہتر یہ ہے کہ تم اس کو ایس جگہ لے جا کر رکھو جو اس کی دسترس سے باہر ہو، اس مشورہ کے بعد حضرت مرئم عليها السلام یہوی مسیح علیہ السلام کو اپنے بعض عزیزوں کے پاس مصر کے تمنیں اور وہاں سے ناصرہ چلی گئیں اور جب عیسی علیہ السلام کی عمر مبارک تیرہ سال کی ہوئی تو ان کو ساتھ لے کر دوبارہ بیت المقدس واپس آئیں۔ یہی روایات سے بھی ظاہر کرتی ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بچین کے حالات زندگی بھی غیر معمولی تھے اور ان سے طرح طرح کے کرامات كا صدور موتا رجتا تقا.. (والله اعلم بحقيقة الحال) (تاريخ ابن كثر جلد م ص 22 و أتجل متى باب٢)

طلیہ مبارک: بخاری کی حدیث معراق میں ہے کہ نبی اگر میلینہ نے ارشاد فرمایا: میری ملاقات حضرت عیلی علیہ السلام سے ہوئی تو میں نے ان کو میانہ قد، سرخ سپید پایا، بدن ایبا صاف شفاف تھا معلوم ہوتا تھا کہ ابھی حمام سے نہا کر آئے ہیں، اور بعض روایات میں ہے کہ آپ کے کاکل کا ندھوں تک لئے ہوئے تھے، اور بعض احادیث میں ہے کہ رنگ کھلتا ہوا گندم گوں تھا بخاری کی روایت اور اس روایت میں اداء وتعبیر کا فرق ہے، حسن میں اگر صباحت کے ساتھ ملاحت کی آ میزش نبھی ہوتی ہے تو اس رنگ میں ایک خاص کیفیت پیدا ہو جاتی ہے، کسی وقت اگر سرخی جھلک آئی تو صباحت نمایاں ہو جاتی ہے اور اگر کسی دوقت ملاحت عالب آ گئی تو چڑہ پر حسن و لطافت کے ساتھ کھلتا ہوا گندم گوں رنگ چیلنے لگتا ہے۔

بعثت و رسمالت : خصرت عیلی علیه السلام سے قبل بنی اسرائیل مرقتم کی برائیوں میں مبتلا تھ ادر انفرادی د اجماعی عیوب د نقائص کا کوئی پہلو اییا نہیں تھا جو ان سے فتی رہا ہو، دہ اعتقاد ادر اعمال دونوں ہی قشم کی گراہیوں کا مرکز و تور بن گئے تھے حتیٰ کہ اپنی ہی قوم کے بادیوں ادر پیغبروں نے قتل تک پرجری ادر دلیر ہو گئے تھے، یہودیہ نے بادشاہ ہرددلیس نے حضرت یچی علیہ السلام کو اپنی محبوبہ کے اشارہ پر کیسے عبر تناک طریقہ پر قتل کرا دیا تھا ادر اس نے یہ سفاکانہ اقدام صرف اس لیے کیا کہ وہ حضرت یجی علیہ السلام کی بڑھتی ہوئی روحانی معبولیت کو برداشت نہ کر سکا ادر اپنی محبوبہ سے ناجائز رشتہ پر ان نے نہی عن المنگر (برائی سے بیچانے کی ترغیب) کی تاب نہ لا سکا ادر یہ عبر تناک سانچہ

رض صلى لعيد العالى ولدى سبارك الى ين ان كى بعث عن س بيل المحار دائرة المعارف (انسائيكلو پيڈ يا للد سانى) ميں يہود سے متعلق جو مقاله ہے اس كے تاريخى مواد سے بيه ثابت ہوتا ہے كه حضرت مين عليه السلام كى بعثت سے پہلے يہود كے عقائد و اعمال كا بيه حال تعا كه وہ مشركانه رسوم و عقائد كو جزء بذہب بنا چيكے تصر اور جموب، فريب، ليغض و حسد جيسى بداخلا قيوں كو تو عملاً اخلاق كر يمانه كى حيثيت د ب ركھى تھى اور اى بناء پر جبائے شرمسار ہونے كے وہ ان پر فخر كا اخلبار كرتے تصر اور ان كے علماء و احبار نے تو دنيا كے لاچ و حرص ميں كتاب اللہ (تو راته) تك كو تحريف نے بغير نه چھوڑا اور دربہم و دينار پر خدا كى آيات كو فروخت كر ڈالا يعنى عوام سے نذر اور جمينٹ حاصل کرنے كى خاطر حلال كو حرام اور حرام كو حلال بنانے سے بھى دريغ نہيں كيا اور اس یہود کی اعتقادی اور عملی زندگی کا مختصر اور عمل نقت ہم کو شعبیا علیہ السلام کی زبانی خود توراۃ نے اس طرح دکھایا ہے۔

''خدادند فرماتا ہے: بید امت (بنی اسرائیل) زبال ۔ تو میری عزت کرتی ہے مگر ان کا دل مجھ سے دور ہے اور بید بے فائدہ میری پر منٹ کرتے ہیں کیونکہ بید میر۔ حکموں کو پیچھے ڈال کر آ دمیوں کے حکموں کی تعلیم دیتے ہیں۔''

بہر حال ان ہی تاریک حالات میں جب حضرت یجی علیہ السلام کے قتل گا داقعہ بھی ہو گزرا اور بنی اسرائیل نے خدا کے حکموں کے خلاف بغاوت و سرکشی کی حد کر دی تب وہ وقت سعید آ پہنچا کہ جس مبارک بچے نے حضرت مریم کی آغوش میں پیغام حق سنا کر بنی اسرائیل کو حیرت میں ڈال دیا تھا۔ سن رشد کو پہنچ کر اس نے سے اعلان کر کے '' کہ وہ خدا کا رسول اور پیغبر ہے اور رشد و ہدایت خلق اس کا فرض منصی'' قوم میں بلچل پیدا کر دی، دہ شرف رسالت سے مشرف ہو کر اور 'من کی آواز بن کر آیا اور اپنی صداقت وحقانیت کے نور سے تمام اسرائیلی دنیا پر چھا گیا اس مقدس ہتی نے قوم کو للکارا اور احبار کی علمی مجلسوں، راہیوں کے خلو حکدوں، بادشاہ اور امراء کے درباردں اور عوام کی محفلوں میں حتی کہ کو چہ و برزن اور بازاروں میں شب و روز سے پیغام حق سنایا۔

لوگو! اللہ تعالیٰ نے جمھ کو اپنا رسول اور پیغیر بنا کر تمھارے پاس بھیجا ہے اور تمہاری اصلاح کی خدمت میرے سیرد فرمائی ہے میں اس کی جانب سے پیغام مدایت لے کر آیا ہوں اور تمھارے ہاتھ میں خدا کا جو قانون (توراۃ) ہے اور جس کوتم نے اپن جہالت اور سجروی سے پس پشت ڈال دیا ہے میں اس کی تصدیق کرتا اور اس کی مزید شکیل کے لیے خدا کی کتاب (انجیل) لے کر آیا ہوں، یہ کتاب حق و باطل کا فیصلہ کرے گی اور آج جموب و بچ کے درمیان فیصلہ ہو کر رہے گا۔سنو اور سمجھو اور اطاعت کے لیے خدا کے حضور جھک جاؤ کہ یہی دین و دنیا کی فلاح کی راہ ہے۔

اب ان حقائق اور ان کے عواقب و نتائج کو قرآن کی زبانی بینے اور''احقاق حق و ابطال باطل'' کے لطف سے ہبرہ مند ہو کر عبرت و موعظت حاصل سیجیے، کیونکہ '' تذکیر بایام اللہ'' ے قرآن کا مقصد عظیم یہی بصیرت وعبرت ہے۔

وَلَقَدُ اتَيْنَا مُوْسَى الْكِتْبِ وَ قَفِّيْنَا مِنُ بَعُدِهِ بِالرُّسُلِ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرُيَمَ الْبَيِّنِتِ وَآيَدُنهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ طِ آفَكُلَّمَآ جَآءَ كُمُ رَسُوُلٌ بِمَا لاَ تَهُوى ٱنْفُسْكُمُ اسْتَكْبَرُتُمُ فَفَرِيْقًا كَذَّبْتُمُ وَفَرِيْقًا تَقْتُلُونَهِ وَقَالُوْا قُلُوبُنَا غُلُفٌ ط بَل (البقرو ٢٨، ٨٨)

لْعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفُرِهِمُ فَقَلِيلاً مَّا يُؤْمِنُونَ ٥

وَإِذْ تَكْفَفُتُ بَنِى إِسُو آئِيلَ عَنْكَ إِذُ جِنْتَهُمُ بِالْبَيْنَةِ فَقَالَ الَّذِيْنَ تَكْفَرُوْا . مِنْهُمُ إِنْ هَذَا إِلا سِحُو مَبِيْنَ. (المائده ١٠) "اور بَيْتَكَ بم نَ موى كو كتاب (توراة) عطاك اور اس كے بعد بم (تم ميں) يغير بيسيخ رب اور بم نے ميں بن مريم كو واضح معجزے دے كر بيسيجا اور بم نے اس كو روح پاك (جرائيل) كے ذرايد قوت و تائيد عطا كى، كيا جب تمحارے پاس (خداكا) يغير ايسے احكام لے كرآيا جن پر عمل كرنے كو تهارا دل نميں چاہتا تو تم نے غرور كو شيوه (نميں) بنا ليا؟ پس (تي مرول كى) ايك جماعت كو جملات بوتو ايك جماعت كو قتل كر ديتے ہو، اور كہتے ہو كہ جارے دل (قبول حق كے ليے) غلاف ميں بين (يد نمين) بلك ان كے تفركر نے پر خدا نے ان كو ملعون كر ديا ہے پس بب تحور ہے ميں جو ايمان ليے آئے ہيں۔"

''اور (ایے عینی!) جب ہم نے بنی اسرائیل (کی گرفت و ارادۂ قُتل) کو بتھ یے باز رکھا اس وقت جبکہ تو ان کے پاس کھلے معجزات لے کر آیا تو کہا بنی اسرائیل میں سے منکروں نے، یہ پچھ نہیں ہے مگر کھلا جادو ہے۔''

وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيُنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوَرَاةِ وَلاحِلَ لَكُمُ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمُ وَجِنُتُكُمُ بِايَةٍ مِنُ رَبِّكُمُ فَاتَّقُوْا اللَّهُ وَاَطِيْعُوْنِهِ إِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمُ فَاعُبُدُوْهُ هَذَا صَرِاطٌ مُسْتَقِيْمٌهِ فَلَمَّا اَحَسَّ عِيْسَى مِنْهُمُ الْكُفُرَ قَالَ مَنُ أَنْصَارِكَ إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُوُنَ نَحُنُ أَنْصَارُ اللَّهِهِ

ثُمَّ قَفْيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِرُسُلَنَا وَ قَفْيُنَا بِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ وَاتَيْنَهُ الْإِنْجِيْلَ ٥ (مديد ٢٢)

اِذُ قَالَ اللَّهَ يَغِيُسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرُ نِعْمَتِيْ عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ اِذُ آيَّدْتُكَ بِرُوْحِ الْقُدسُ تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَاِذُ عَلَّمْتِكَ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيْلَo

وَاِذَ قَالَ عِيْسَى بْنُ مَرْيَمَ يَبْنِى اِسُرَ اَئِيلَ اِنِّى رَسُولُ اللَّهِ الَيُكُمُ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التُورَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولَ يَاتِى مِنْ بَعْدِى اسْمُهُ أَحْمَدُه (القند ٢) ""اور میں تصدیق کرنے والا ہوں توراۃ کی جو میرے سامنے ہے اور (اس لیے آیا ہوں) تاکہ تحصارے لیے بعض وہ چیزیں حلال کر دول جو (تہاری تجروی کی وجہ سے) تم پر حرام کر دی گئی تقین اور میں تحصارے نیاس تحصارے پروردگار کی نشانی لے کر آیا ہوں پس اللہ کا خوف کرو اور میری پیروی کرد، بلاشبہ اللہ تعالیٰ میرا اور تمہارا پر دردگار ہے۔ پس ای کی عبادت کرد یہی سیدھی راہ ہے۔ پس جبکہ عیلیٰ علیہ السلام نے ان سے کفر محسوس کیا تو فرمایا اللہ کے لیے کون میرا مددگار ہے تو شاگرددں نے جواب دیا ہم ہیں اللہ کے (دین کے) مددگار۔''

''پھر ان کے بعد (نوح و ابراہیم علیم ال''م کے بعد) ہم نے اپنے رسول بیھیج اور ان کے بعد عیسیٰ بن مریم کو رسول بنا کر بھیجا اور اس کو کتاب (الجیل) عطا ک۔'' ''(وہ وقت دِ کے لاکق ہے) جب اللہ تعالیٰ قیامت کے دن کیے گا: اے سیسیٰ

بن مریم! میری اس نعمت کو یاد کر جو میری جانب سے بتھ پر اور تیری والدہ پر نازل ہوئی جبکہ میں نے روح القدس (جبرائیل) کے ذریعہ تیری تائید کی کہ تو کلام کرتا تھا آغوش مادر میں اور بڑھاپے میں اور جبکہ میں نے بتھ کو سکھائی کتاب، حکمت، توراۃ اور انجیل۔'

''اور (وہ وقت یاد کرد) جب عینی بن مریم نے کہا: ''اے بنی اسرائیل' بلاشبہ میں تمہاری جانب اللہ کا بھیجا ہوا (ییغیر ہوں) تصدیق کرنے والا ہوں توراۃ کی جو میرے سامنے ہے اور بشارت سنانے والا ہوں ایک پیغیر کی جو میرے بعد آئے گا س کا نام احمہ ہے۔''

آیات میزنات: حق و صداقت کے تسلیم و انقیاد میں انسانی فطرت بمیشہ سے دو طریقوں سے مانوس رہی ہے ایک بیر کہ ''مدعی حق'' کی حقانیت و صداقت، دلائل کی قوت اور براہین کی روشن کے ذریعہ ثابت اور واضح ہو جائے اور دوسرا طریقہ بیر کہ دلائل و براہین کے ساتھ منجانب اللہ اس کی صداقت کی تائید میں عام قانون قدرت سے جدا بغیر اسباب و وسائل اور تخصیل علم وفن کے اس کے باتھ پر امور عجیبہ کا مظاہرہ اس طرح ہو کہ عوام و خواص اس کے مقابلہ سے عاجز و درماندہ ہو جائیں اور ان کے لیے اسباب و وسائل کے بغیر ان امور کی ایجاد نائمکن ہو، پہلے ظریق کے ساتھ یہ دوسرا طریق انسان کے عقل و فکر اور اس کی مقابلہ سے عاجز و درماندہ ہو جائیں اور ان کے لیے وجدان یہ تسلیم کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ داعی حق (نبی و میڈیل کر دیتا ہے کہ ان کا اس کا اپنا فعل نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ خدا کی قوت کام کر رہی ہے اور بلاشہ بیو ا کہ صادق ہونے کی مزید دلیل ہے۔ چنانچہ قرآن عزیز میں آیت ''وما رہت کہ صادق ہونے کی مزید دلیل ہے۔ چنانچہ قرآن عزیز میں آیت ''وما رہت در میت ولکن اللہ دہی'' (انفال ۱ے) (اور اے پنچیر (بدر کے غزوہ میں) جب تو نے در میت ولکن اللہ دہی'' (انفال ۱ے) (اور اے پنچ مر (بدر کے غزوہ میں) جب تو نے نے تعییلی تھی) میں ای حقیقت کا اظہار مقصود ہے مگر ان ہر دو طریقوں میں سے ان اسحاب علم و دانش پر جو قوت فہم و ادراک میں بلند مقام رکھتے ہیں پہلا طریقہ زیادہ مورُ ثابت ہوتا ہے اور وہ دوسرے طریقہ کو پہلے طریقہ کی تائید و تقویت کی حیثیت سے قبول کرتے اور داملی حق (نبی و پیغیر) کے دعویٰ نبوت و رسالت کی صداقت کا مزید عملی خبوت یعین کر کے اس پر ایمان لے آتے ہیں اور ان حضرات ارباب عقل و فکر کے برعکس ارباب قوت و اقتدار اور ان کی ذہنیت سے متاثر عام انسانی قلوب دوسرے طریقہ تصدیق سے زیادہ متاثر ہوتے اور نبی و چیغیر کے معجزانہ افعال کو کا سکات کی طاقت و قوت کے دائرہ سے بالاتر ہتی کا ارادہ و قوت فعل یقین کرنے پر مجبور ہو جاتے ہیں اور ان امور کو ''خدائی نشان''باور کر کے دعوت حق و صداقت کے سامنے سرتسلیم خم کر دیتے ہیں۔

قرآن عزیز نے اکثر و بیشتر مقامات پر پہلے طریق دلیل کو ''جمتہ اللہ'' ''بر ہان'' ادر ''حکمتہ'' سے تعبیر کیا ہے۔ سورۂ انعام میں خدا کی ہتی اس کی وحدانیت، معاد و آخرت ادر دین کے بنیادی عقائد کو دلائل، نظائر ادر شواہد کے ذریعہ سمجھانے کے بعد رسول اللہ ﷺ کو بخاطب کرتے ہوئے کہا گیا ہے۔

قُلْ فَلِلَهِ الْحَجَّةُ الْبَالِغَةُ (انعام ١٥٠) (ا - محمد ! يَتَقَبَّهُ) كمد ديجي، الله ك ليے ہی ہے ججت كامل (لينى مكمل اور روشن دليل)

ادر اس سورۃ میں دوسری جگہ حضرت ابراہیم کے تذکرہ میں ہے۔ تِلُکُ حُجْتَنَا اتَیْنَهُا ابْدِلْعِیْمَ عَلَیٰ قَوْمِهِ. (انعام ۸۴)''ادر یہ جاری''دلیل'

ہے جوہم نے ابراہیم کو اس کی قوم کے مقابلہ میں عطا کی ۔'' اور سورہ نساء میں ہے۔

رُسُلاً مُبَشِّرِيُنَ وَمُنْذِرِيُنَ لِنَلاً يَكُوُنُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُل. (نياء ١٢٥)

یائیکھا النّاسُ قَدْ جَانَکُمْ بُرُهَانٌ مِّنُ رَبِّکُمْ. (ناء ۱۷٪)''(ہم نے بیھیج) پیغیر خوشخبری سنانے والے اور ڈرانے والے تا کہ لوگوں کی جانب سے خدا پر پیغیر سیھیج کے بعد کوئی جت (دلیل) باقی نہ رہ (کہ ہمارے پاس دلاکل کے ذریعہ راومتنقیم بتانے کوئی نہ آیا تھا اس لیے ہم دین حق کی معرفت سے محروم رہے۔) ''اے لوگو! بیتک تمھارے پاس تمھارے پروردگار کی جانب سے برہان (قرآن) آ گھا۔''

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ہم نے اس مقام پر اکثر و بیشتر کا لفظ قصدا اختیار کیا ہے کیونکہ قرآن عزیز کے اسلوب بیان سے واقف و دانا اس سے بے خبر نہیں ہے کہ اس نے ان الفاظ کے استعال میں وسعت تعبیر سے کام لیا ہے لیعنی جبکہ ''مجرو'' بھی ایک خاص قتم کا ''ربان'' ہے اور قرآن اور آیات قرآن جس طرح سرتا سر ''علم و بربان' ہیں ای طرح ''مجرو'' کل اطلاق مجاز نہیں بلکہ حقیقت ہے۔ مثلاً حضرت مولیٰ علیہ السلام کے دو مجروں عصاء ادر ید بیضاء کے متعلق سورۂ قصص میں ہے۔

فَذانک بُرُهَانانِ مِنُ رَّبِّکَ. (تقص ۳۲) ''پل تیرے رب کی جانب ے یہ دو دلیلیں میں۔'

ادر کتاب اللہ اور اس کے جملوں پر آیت اور آیات کے اطلاقات سے تو قرآن کی کوئی طویل سورۃ ہی خالی ہو گی، تمام قرآن میں جگہ جگہ اس کثرت سے اس کا استعال ہوا ہے کہ اس کی فہرست مستقل موضوع بن سکتا ہے۔

ای طرح ''آیات بینات'' کا اگر چہ بکترت اطلاق کتاب اللہ ( قرآن، توراۃ، زبور، انجیل) اور ان کی آیات پر ہوا ہے گر مسطورۂ بالا مقامات کی طرح بعض بعض جگہ اس کو''معجزات'' کے لیے بھی استعال کیا گیا ہے۔ لائق توجہ بات اور حقیقت معجزات

نجی اور رسول کی بعثت کا مقصد کا نتات کی رشد و ہدایت اور دین و دنیا کی فلاح و خیر کی رہنمائی ہے اور وہ منجانب الله وی کی روشی میں اس فرض منصبی کو انجام دیتا اور علم و بربان اور جبتہ حق کے ذرایعہ راہ صداقت دکھلاتا ہے، وہ یہ دعویٰ نہیں کرتا کہ فطرت اور مادرا، فطرت امور میں تصرف وتغیر بھی اس کا کار منصبی ہے۔ بلکہ وہ بار بیہ اعلان کرتا ہے کہ میں خدا کی جانب سے بشیر و نذیر اور داعی الی الله بن کر آیا ہوں ، میں انسان ہوں اور خدا کا ایلجی، اس سے زائد اور پچھ نہیں ہوں تو پھر اس کے دعویٰ صداقت انسان ہوں اور خدا کا ایلجی، اس سے زائد اور پچھ نہیں ہوں تو پھر اس کے دعویٰ صداقت یقینا معقول لیکن اس سے مادراءِ فطرت اور خارق عادات مجانب و غرائب کا مطالبہ خصیت کا زیر بحث آنا خلاف عقل اور بے جوڑ بات معلوم ہوتی ہے اور یوں نظر آتا ہے جدیں کہ کی طبیب طاق کے دعویٰ حذاقت طب پر اس سے بیہ مطالبہ کرنا کہ وہ طلسی کھنلے کی ایک عدہ الماری یا لکڑی کا ایک عبیب قسم کا کھلونا بنا کر دکھائے، طبیب نے یہ دعویٰ نہیں کیا تھا کہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

وہ ماہر لوہار یا بڑھتی ہے بلکہ اس کا دعویٰ تو امراض جسمانی کے علاج کا ہے، ای طرح پیغبر خدا کا سے دعویٰ نہیں ہوتا کہ وہ خدا کی طرح کا سَنات پر ہمہ قتم کے تصرف و تغیر کا مالک و قادر ہے بلکہ اس کا دعویٰ تو یہ ہے کہ وہ تمام امراض روحانی کے لیے طبیب کامل اور حاذق و ماہر ہے۔

لیں دعویٰ نبوت اور معجزات (خارق عادات امور) کے درمیان کیا تعلق ب؟ اور کیا اس لیے ریہ کہنا صحیح نہیں ہے کہ ''معجزہ'' لواز مِ نبوت میں ہے نہیں ہے؟

بلاشبہ بیہ سوال بہت زیادہ قابل توجہ ہے اور اس کیے علم کلام میں اس مسلہ کو کافی اہمیت دی گئی ہے لیکن ہم نے ''آیات بینات'' عنوان کے ماتحت ابتداءِ کلام میں دعویٰ نبوت کی صداقت سے متعلق دلائل کی جو تقتیم انسانی طبائع اور ان کے فطری ر بحانات کے پیش نظر کی ب وہ بھی ایک نا قابل انکار حقیقت ب اور جو ہر عقل کے تفاوت درجات نے بلاشبہ انسانوں کی قوت فکر یہ کو جدا جدا دد طریقوں کی جانب مائل کر دیا ہے، ان حالات میں جب ایک نبی اور رسول یہ دعویٰ کرتا ہے کہ وہ خدا کی جانب ے ایک ایسے منصب پر مامور ہے جو ریاضات و مجاہدات اور نیک عملی کی قوت سے نہیں بلکہ محض خدا کی موہبت اور عطا سے حاصل ہوتا ہے اور یہ''منصب نبوت د رسالت'' ہے ادر اس کا مقصد کا ئنات کی رشد و ہدایت اور تعلیم حق و صداقت ہے تو بعض انسانی دماغ اور ان کا جو ہر عقل اس جانب متوجہ ہو جاتا ہے کہ اگر اس ہتی کا یہ دعویٰ صحت پر مبنی ہے تو اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ اس کو خدائے برتر کے ساتھ اس درجہ قربت حاصل ہے جو دوسرے انسانوں کے لیے نامکن ہے۔ پس جب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ اس کی صدائ اصلاح اور اس کی تعلیم ہمارے قدیم رسم و رواج یا مذہب و دھرم کے ان عقائد و اعمال کے خلاف ب جس کو ہم جن سجھتے آئے میں تو ان متضاد اور متخالف تعلیمات کی صداقت و بطالت کے امتحان کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ یہ بہتی کوئی اور مادراء فطرت یا خارق امر کر دکھائے تو ہمارے لیے سے تجھنا بہت آسان ہو جائے گا کہ بغیر اسباب و وسائل کے اس ہتی کے ہاتھ ایسے امر کا صدور یقیناً اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ اس کو خدائ برتر کے ساتھ خاص قرب حاصل ہے، تب ہی تو خدائے برتن نے یہ'' نشان'' دکھا کر اس کی صداقت پر مہر لگا دی، نیز وہ صاحب قوت و اقتدار انسان جن کے غور وفکر کی قوت ایے سانچہ میں دھل گنی ہے کہ ان پر کوئی امرحق اس وقت تک مؤثر بن تبین ہوتا جب تک کہ ان کی متکبرانہ طاقت کوغیبی ٹھوکر ہے بیدار نہ کیا جائے وہ بھی اس کے منتظر رہے

بیں کہ مدعی نبوت و رسالت اپنی صدافت کو دلیل و بربان کے ساتھ ساتھ ایک ایسے '' کرشہ' کے ذرایعہ نا قابل انکار بنا دے کہ جس کا صدور دوسرے انسانوں سے یا تو ممکن ہی نہ ہو اور یا بغیر اسباب و دسائل کے استعال کیے وجود پذیر نہ ہو سکتا ہو۔ تا کہ یہ باور کیا جا سکے کہ بلاشہ اس جتی کی تعلیم و تبلیغ کو خدائے برتر کی تائید حاصل ہے۔ اس لیے علماء کلام نے وعویٰ نبوت اور مجمزہ کے درمیان تعلق پر بحث کرتے ہوئے یہ مثال بیان کی ہے کہ ایک محف جب یہ دعویٰ کرتا ہے کہ اس کو بادشاہ وفت نے اپنا نائب مقرر کر کے بھیجا ہے تو اس ملک یا صوبہ کے باشندے خواستگار ہوتے بیں کہ مدعی نیابت ایک جانب اگر مند دکھا تا ہے تو دوسری جانب ایسی'' نشانی'' بھی پیش کرتا ہے جس کے متعلق یہ یقین کیا جا سکے کہ بادشاہ کی عطا کردہ یہ نشانی اس کے عطیہ اور اس منصب کی تقدر تی کہ علاوہ اور سم طرح بھی حاصل نہیں کی جا علی مثلا بادشاہ کی انگشتری (مہر حکومت) یا ایسا خاص اور سم طرح بھی حاصل نہیں کی جا حکوم کی مثل بادشاہ کی انگھتری (مہر حکومت) یا ایسا خاص علاوہ جو معال کردہ یہ نشانی اس کے عطیہ اور اس منصب کی تقدر تی کہ علاوہ اور سم طرح بھی حاصل نہیں کی جا حقی مثلا بادشاہ کی انگشتری (مہر حکومت) یا ایسا خاص علیہ جو حرف اس منصب پر خائز ہت کی کو عطا کیا جا تہ ہو۔

تو اگرچہ بظاہر دعوی نیابت ادر انگشتری یا عطیہ خاص کے درمیان کوئی مطابقت نہیں ہے تاہم اس تعلق خاص نے جو شاہی تقدریق سے وابستہ ہے ان دونوں کے درمیان اہم ربط پیدا کر دیا ہے۔ مج

لیکن جبکہ یہ طریق تصدیق، معیار صداقت و حقانیت میں دوسرے درجہ کی حیثیت رکھتا ہے اور هیقة معیاری حیثیت صرف طریق اقل'' حجتہ و برہانی حق'' کو ہی حاصل ہے اس لیے معجزہ کے وقوع وصدور کا معاملہ پہلے طریق کے وجود وصدور ے قطعا جدا ہے اور وہ یہ کہ ہر ایک مدگی نبوت و رسالت کے لیے از بس ضروری ہے کہ وہ اپنے دعویٰ حق و صدافت کو حجتہ و برہان کی روشنی اور علم یقین کی قوت کے ذریعہ ثابت کرے اور اپنی تعلیم، تربیت اور شخص حیات کے ہر پہلو میں دعویٰ اور دلیل و برہان کی مطابقت کو داضح کرے اور انسانی جوہر عقل کے فکر و مذہر کی رہنمائی کا فرض اس طرح انجام دے کہ ہر قسم کے ظن و وہم اور انسانی جوہر عقل کے فکر و مذہر کی رہنمائی کا فرض اس طرح انجام دے کہ اور نہ مودار ہو جائے اور اس ادائے فرض کے لیے کس کی جانب سے نہ مطالبہ شرط ہے نے اس کو منتخب اور مامور کیا ہے، اور اگر ایک لومہ کے لیے بھی دہ اس میں کو تاہی کرتا چا

## 144

ياً يُعْمَا الرَّسُوُلُ بَلِغُ مَا أَنْوَلَ الَيُكَ وَإِنَ لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَته. (مائد 26) "ال يَعْمِر! جوتم پر نازل كيا كيا بحثم اس كو پورا پورا پينچا دو اور اگرتم في ايسا نه كيا تو منصب رسالت كوادا نه كيار"

اس کے برعکس مجزہ کے لیے یہ ضرری نہیں ہے کہ بی اور رسول اس کو ضرور ہی وکھاتے یا خالفین کے ہر مطالبہ پر اس کی تعیل کرے بلکہ ''معجزہ'' حجت و بربان کی وہ قسم ہے جو اکثر معائدین کے مطالبہ پر وقوع پذیر ہوتا ہے اور اس لیے اس کا صدور صرف عالم الغیب کی اپنی ''حکمت و مصلحت'' پر ہی موقوف رہتا ہے اور وہی خوب جانتا ہے کہ معجزہ کے بارہ میں کس کا سوال جو یائے حق کی حیثیت میں ہے اور کس کا تعنت اور انکار مزید کے لیے، کن سعید روحول پر اس کا یہ اثر پڑے گا کہ دہ کہ انھیں گے ''اھنا ہو ت موسی و ھوڑو ڈی'' (اشتراء ۲۸) اور کن بر بختوں پر اس طرح اثر انداز ہو گا کہ یوں گویا ہوں گے۔ ''ان ھذا ایک سیٹر میٹرن ''

لیں قرآن عزیز نے اگر ایک جانب بہ نصوص قطیعہ یہ ظاہر کیا ہے کہ اس نے اپنے نبیوں اور رسولوں کو تجتہ د برہان کے ساتھ مزید تائید و تقویت کے لیے معجزات عطا کیے میں تو دوسری جانب یہ بھی صاف صاف نبی کی زبانی کہلا دیا ہے کہ میں خدا ک جانب سے فقط 'نذیر سیین'' ''بشیر و نذیر'' اور ''رسول و نبی' ہوں میں نے یہ دعویٰ ہرگز نہیں کیا کہ میں کا کناتِ خداوندی کے تصرفات و تعذیرات اور مادراءِ فطرت امور پر قادر ہوں۔ ہاں خدائے برتر اگر چاہے تو وہ ایسا کر سکتا ہے اور اس نے ایسا کیا بھی ہے، مگر وہ جب ہی کرتا ہے کہ اس کی حکمت و مصلحت اس کی متقاضی ہو۔

چنانچه حصرت داؤد و سلیمان علیها السلام کو منطق الطیر اور تسخیر ہوا، طیور و جن، کے نشان دیئے گئے، حضرت مولی علیہ السلام کو'' تسع آیات بیتات۔ نو کھلے نشان' عطا کیے گئے جن میں سے دو نشان عصا اور بد بیضاء کو قرآن نے '' بزے نشان' کہا ہے اور بر قلزم میں غرق فرعون اور نجات قوم مولیٰ کا عجیب وغریب واقعہ مستقل ایک '' نشان عظیم' ہے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام پر دہلتی آگ کے شعلوں کو'' برد و سلام' بنا دیا، حضرت صالح علیہ السلام کی قوم کے لیے '' قاقہ صالح'' کو نشان بنایا کہ جو نبی اس کو گئی نے ستایا اس وقت خدا کا عذاب قوم کو تباہ و برباد کر جائے گا چنانچہ ٹھیک ای طرح چیش آیا، حضرت ہود اور حضرت نوح علیما السلام سے ان کی قو موں نے عذاب طلب کیا اور کانی سمجھانے ہود اور حضرت نوح علیما السلام سے ان کی قو موں نے عذاب طلب کیا اور کانی سمجھانے تحمیں وہ تحمیک اپنے اپنے وقت پر پوری ہو کیں حالانکہ ان سب مواقع میں بہ ظاہر اسباب بزول عذاب اور دقوع حوادث و ہلاکت کے کوئی سامان نہیں سے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو جو مختلف نثان (مجزات) دیئے گئے ان کو بھی قرآن نے صاف صاف بیان کر دیا ہے جو ابھی زیر بحث آئیں گے اور آخر میں خاتم الانبیاء حمد تلاق کو کعلمی مجزہ قرآن عطا کیا جس کی تحدی (مقابلہ کے چینے) کا کوئی جواب نہ دے سکا، نیز بدر کے معرکہ میں فرشتوں کا زول اور ان کے ذریعہ مسلمانوں کی نصرت و یاوری اور "و ما د میت اند ر میت ولکن اللہ ر می" کے اعلان سے اس مشہور مجزہ کا اظہار فرمایا جس نے بدر کے میدان میں متھی جر خاک کو ایک ہزار دشنوں کی آنھوں کا آزار بنا دیا اور "شق القر" کا مجزہ عطا فرمایا۔

معاملہ زیر بحث کا یہ ایک پہلو یا ایک رخ ہے اور دوسرا پہلو یہ ہے کہ جب خاتم الانبیاء تحد ﷺ کی دعوت ارشاد و تبلیغ حق کے روش دلاکل و برامین کا کوئی جواب تخالفین سے نہ بن پڑا تو از رہ تعنت و سرکش عجائبات اور خارق عادات امور کا مطالبہ کرنے لگے۔ تب اللہ تعالی نے بذرایعہ دحی ییغبر علیظ کو اطلاع دی کہ ان کا مقصد طلب حق اور جبتوئے صدافت نہیں ہے بلکہ یہ جو کہہ رہے ہیں سرکش، صند اور تعصب کی راہ سے کہتے ہیں اس لیے ان کا جواب یہ نہیں ہے کہ خارا کے نشانات کو بھان متی کا تماشہ یا بداری کا کھیل بنا دیا جائے بلکہ اصل جواب یہ ہی کہ ان سے کہہ دو، میں ان تصرفات کا مدی نہیں ہوں میں تو نیک و بر، امور میں تمیز پیدا کرنے، خدا کے بندوں کا خدا کے ساتھ رشتہ ملانے اور نیک و بر، امور میں تمیز پیدا کرنے، خدا کے بندوں کا خدا کہ ساتھ رشتہ ملانے اور نیک و برکاروں کے انجام کو داختی کرنے کے لیے ''نڈ پر میں'' اور ''نی رسول'' ہوں۔

وَقَالُوُ لَنُ نُوْمِنَ لَکَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنُبُوعًا أَوْ تَكُوْنُ لَکَ جَنَّةٌ مِّنُ نَّخِيْلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجَّرَ الْأَنْهُرَ خِلْلَهَا تَفْجِيُرًاهَ أَوْ تُسْقِطَ السَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَسفَاهُ أَوْبَأَتِى بِاللَّهِ وَالْمَلَئِكَةِ قَبِيلاًهِ أَوْيَكُوْنَ لَکَ بَيُتٌ مِّنُ زُخُرُفٍ أَوْ تَرْقِى فِي السَّمَآءِ وَلَنُ نُوْمِنَ لِوُقِيَکَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتِبًا نَقْرَؤُهُ قُلُ سُبُحَانَ رَبِّي هَلُ كُنُتُ إِلاَ بَشَرًا رَسُولاًه

وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِّنَ السَّمَآءِ فَظُلُوا فِيْهِ يَعُرُجُوْنَ لَقَالُوا إِنَّمَا سُكِّرَتُ آبُصَارُنَا بَلُ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُوْرُوُنَ6

(الانعام ٢٥) وَإِنْ يُّرَوْا كُلَّ آيَةٍ لا يُؤْمِنُوْا بِهَا. " اور انھوں نے (مشرکوں نے) کہا ہم اس وقت تک ہر گز تیری بات نہیں

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org مانیں گے کہ تو ہمارے لیے زمین سے چشمہ ابال دے یا تیرے داسط تھجوروں کا ادر انگوروں کا باغ ہو اور تو اس کے درمیان زمین پھاڑ کر نہریں بہا دے یا تو جیسا گمان کرتا ہے ہمارے اوپر آسمان گرا دے یا تو اللہ اور اس کے فرشتوں کو (ہمارے) مقابل لائے یا تیرے واسط ایک سونے کا (طلائی) مکان ہو اور یا تو چڑھ جائے آسمان پر اور ہم تیرے چڑھ جانے کو یعنی ہرگز اس وقت تک نہیں تسلیم کریں گے تادفتیکہ تو ہمارے پاس (آسمان ہیں ہوردگار کے لیے میں اس کو ہم پڑھیں (اے شریق، خدا کا پیا مبر ہوں۔'' میرے پروردگار کے لیے میں اس کے سوا پڑھ نہیں کہ انسان ہوں، خدا کا پیا مبر ہوں۔'' تب بھی ضرور یہی کہیں گے کہ اس کے سوا پڑھ نہیں سے کہ مست کر دی گئی ہیں ہماری

آ تکھیں بلکہ ہم پر جادو کر دیا گیا ہے۔'' ''اور اگر سے ہرفتم کے نشان بھی دیکھ لیس تب بھی (ضد اور تعصب کی بنا پر) ایمان لانے والے نہیں ہی۔''

اب ان تفسیلات سے بید بھی بخوبی روثن ہو گیا کہ علم کلام میں جن علماء کی رائے بیہ ظاہر کی گئی ہے کہ ''مجزہ دلیل نبوت نہیں ہے'' ان کی مراد کیا ہے؟ وہ دراصل دعویٰ نبوت کی صدافت سے متعلق مسطورہ بالا ہر ود ولائل کے فرق کو ظاہر کرنا چاہتے ہیں اور بیہ بتانا چاہتے ہیں کہ جو بہتی نبوت و رسالت کا دعوئی کرتی ہے اس پر لازم اور ضروری ہے کہ اپنے دعویٰ کی تصدیق کے لیے ''جند و بربان' پیش کرے اور ولائل کی روش میں ای تقانیت کو ثابت کرے اور وہی الہی کی جو تعلیم وہ کا نتات کی ہدایت کے لیے پیش کرتی ای تقانیت کو ثابت کرے اور وہی الہی کی جو تعلیم وہ کا نتات کی ہدایت کے لیے پیش کرتی میں تقانیت کو ثابت کرے اور وہی الہی کی جو تعلیم وہ کا نتات کی ہدایت کے لیے پیش کرتی ورسالت اور جمع و بربان صدافت میں لازم و طروم کا رشتہ ہے اس کے برعکس نبوت کے ماتھ م مجزات اور آیات اللہ ( نشانات خداوندی) کا تعلق اس طرح کا نبیس ہو بلکہ اس ماتھ م مجزات اور آیات اللہ ( نشانات خداوندی) کا تعلق اس طرح کا نبیس ہو بلکہ اس ماتھ م محزات اور آیات اللہ ( نشانات خداوندی) کا تعلق اس طرح کا نبیس ہو بلکہ اس میں یہ صدافت کی تائیہ میں کوئی نشان ( معجزہ) دکھائے تو بلا شبہ دہ اس ہم بیلہ اس ای صدافت کی نا تایل انگار ''دلیل'' ہو اور اس کا انگار در حقیقت اس طرح کا نبیس ہو بلکہ اس مرونے کی ماتا میں انگار ''دلیل'' ہو اور اس کا انگار در حقیقت اس طرح کا نبیس ہو بلکہ اس مہونے کی نا تایل انگار ''دلیل'' ہو اور اس کا انگار در حقیقت اس رسول کی صدافت کا انگار ہونے کی نا تایل انگار ''دلیل'' ہوتا ہے ہو نوبی اور اس کا انگار ہو اور حقیقت کا انگار ''جق'' نہیں بلکہ ''باطل'' ہوتا ہے ہو نوبوت و رسالت کے مقصد کے ساتھ کسی طرح بھی ''جق'' نہیں ہو سکتا۔ البت اگر حکمت الہی کا نقاضا ہے ہو کہ تعلیم حق کی روشی، دی الہی پر والک جع نہیں ہو سکتا۔ البت اگر حکمت الہی کا نقاضا ہے ہو کہ تعلیم حق کی روشی، دی الہی پر والک میں میں میں کار دو تا ہے ہو خوت و رسالت کے مقصد کے ساتھ کی طرک بھی دو خون ' خون ' دولکل ' معلق ایک کی خوت کی روشی ، دی الہی پر دلائل و ہراہین کا یقین اور اصول دین پر حجنہ و ہربان کا قیام، ہوتے ہوئے اب مخافین کے بار بار طلب مجزرات و عجائیات کی پرواہ نہ کی جائے اور نبی و رسول، دحی البی کی روشی میں حجنہ و بربان کے ذرایعہ تعلیم حق کو جاری رکھے اور مخافین کے جواب میں صاف صاف کہہ ذکہ کہ میں نے ماورا، فطرت پر قدرت کا کبھی دعویٰ نہیں کیا تو اس صورت میں ہندوں پر خدا کی حجت تمام ہو جاتی ہے اور کسی امت اور قوم کو یہ حق نہیں رہتا کہ وہ تعلیم حق کے دلائل و ہراہین اور روشن حجت و بینہ سے اس لیے منہ پھیرے اور اس لیے اس کا انگار کر دب کہ اس کی طلب پر اچلیھوں اور عجائیا تبات کا مظاہرہ کیوں نہیں کیا گیا۔

پس قرآ نِ عزیز نے جن انبیاء و رسل کے واقعات و حالات'' تذکیر بایام اللّٰن' کے سلسلہ میں بیان کرتے ہوئے تصوص قطعیہ کے ذریعہ صراحت و وضاحت سے یہ ثابت کیا ہے کہ ہم نے ان کی صدید چت کے نثان کے طور پر نثانات (معجزات) کو عطا ادر تنافین کے سامنے ان کا مظاہرہ کیا تو جارا فرض ہے کہ ہم بے چون و چرا ان کو قبول ادر ان کی تصدیق کریں اور خبائب پریتی کے الزام سے خائف ہو کر عالم غیب کی اس تصدیق سے گریز نہ کریں اور نہ رکیک و باطل تاویلات کے پردہ میں ان کے انکار پر آمادہ ہو جائیں کیونکہ ایسا کرنا اس آیت کا مصداق بن جانا ہے۔

وَيَقُوْلُوْنَ نُوْمِنُ بِبَعْضٍ وَ نَكْفُو بِبَعْضٍ وَ يُرِيدُوْنَ أَنْ يَتَحَدُّوْا بَيْن ذلك سيلاً (النا، ١٥٠) "اور دہ كہتے ہيں كہ تم كتاب الآلى كے بعض پر ايمان لاتے ہيں اور بعض كا انكار كرتے ہيں اور وہ چاہتے ہيں كہ ايمان وكفر كے درميان ميں ايك راہ بناليں۔" اور ظاہر ہے كہ بيہ مومن ومسلم كى نہيں يلكہ كافر ومتكر كى راہ ہے، مومن ومسلم

کی راہ تو سید ھی راہ یہ ہے۔

یائیکھا الَّذِیْنَ الْمَنُوُا الْدَخْلُوا فِی السِّلَمِ حَافَة وَلا تَتَبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مَّبِينَ ( ( التر ، ٢٠٨ ) '' اے پر وانِ دعوتِ ایمانی ! اسلام میں پوری طرح داخل ہو جاوَ ( اور اعتقاد وعمل کی ساری باتوں میں مسلم بن جاوَ، مسلم ہونے کے لیے صرف اتنا ہی کافی نہیں کہ زبان سے اسلام کا اقرار کر لو) اور دیکھو شیطانی دسوسوں کی پیروی نہ کرو، دو تو تر جارا کھلا دشمن ہے''

بہرحال''سنتہ اللہ'' یہ جاری رہی ہے کہ جب سمی قوم کی ہدایت یا تمام کا نَنات انسانی کی فوز و فلاح کے لیے نبی اور پیغیبڑ مبعوث ہوتا ہے تو اس کو من جانب اللہ تحکم دلاکل و براہین اور آیات اللہ (معجزات) دونوں سے نوازا جاتا ہے، وہ ایک جانب وتی اللی کے ذرایعہ کا نتات کے معاش و معاد مے متعلق ادام ونوابی اور بہترین دستور و نظام پیش کرتا ہے تو دوسری جانب حسب مصلحت خدادتدی '' خدائی نشانات' کا مظاہرہ کر کے اپنی صدافت اور منجانب الله ہونے کا شوت دیتا ہے، نیز ہر ایک پیغبر کو ای قشم کے معجزات و نشانات عطا کیے جاتے ہیں جو اس زمانہ کی علمی ترقیوں یا قومی و ملکی خصوصیتوں کے متاسب حال ہونے کے باوجود معارضہ کرنے والوں کو عاجز و درماندہ کر دیں اور کوئی ان کے مقابلہ میں تاپ مقاومت نہ لا کے اور اگر تعصب وضد درمیان میں حاکل نہ ہوں تو اپنی اکتسابی ترقیوں اور خصوصیتوں کے حقائق سے آگاہ ہونے کی وجہ سے اس اعتراف پر مجبور ہو جا کیں کہ یہ جو کچھ سامنے ہے انسانوں کی قدرت سے بالاتر، اس کی دسترس

مثلاً حضرت ابراہیم علیہ السلام کے زمانہ میں علم نجوم (Astronomy) اور علم کیمیا (Chemistry) کا بہت زور تھا اور ساتھ ہی ان کی قوم کوا کب و نجوم کے اثرات کو ان کے ذاتی اثرات سمجھتی اور ان کو مؤثر حقیقی یقین کر کے خدائے واحد کی جگہ ان کی پرستش کرتی تھی اور ان کا سب سے بردا دیوتا شن (سورج) تھا کیونکہ دو ردشتی اور حرارت دونوں کا حامل تھا اور یہی دونوں چیزیں ان کی نگاہ میں کا تنات کی بقاء و فلاح کے لیے اصل الاصول تھیں اور ای بنا پر کرۂ ارضی میں ''آ گ' کو اس کا مظہر مان کر اس کی بھی پرستش کی جاتی تھی، علاوہ ازیں ان کو اشیاء کے خواص و اثرات اور ان کے ردعمل پر بھی کافی عبور تھا گویا آج کی علمی تحقیقات کے لحاظ سے وہ کیمیادی طریقہا نے مل سے بھی بڑی حد تک واقف تھے۔

اس لیے اللہ تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام کو ان کی قوم کی ہدایت اور خدا پر تی کی تعلیم و تلقین کے لیے ایک جانب ایے روش جمت و بر بان عطا فرمائے جن کے ذریعہ دہ قوم کے غلط عقائد کے ابطال اور احقاق حق کی خدمت انجام دیں ادر مظاہر پر تی کی وجہ حقیقت کے چہرہ پر تاریکی کا جو پردہ پڑ گیا تھا اس کو چاک کر کے حقیقت کے رخ روش کو نمایاں کر سیس - "ویلک خبطتنا انکینتھا ابر اهینم علی قوم نوف خد خد من نشآء اِنَ رَبَّک حکینم علینم 6" (انعام ۸۸) اور دوسری جانب جب کو اکب پرست اور بر تی بر ست بادشاہ سے لے کر عام افراد قوم نے ان کے دلال و بر بان سے لا جواب ہو کر این مادی طاقت کے گھنٹ پر دہلتی آ گ میں جموں دیا تو ای خال اکبر نے جس کی دوس دو ارشاد کی خدمت حضرت ابراہیم علیہ السلام انجام دے رہ تھی سرخون پر قوا ق

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

مَاهَذَا إِلَّا سِحُرٌ مُقْتَرى وَمَا سَمِعْنَا بِهِلْذَا فِي آبَائِنَا ٱلْأَوْلِيُنَ \* (تَعْس ٣٠) ای طرح حفزت عینی علیہ السلام کے زمانہ میں علم طب Science) (Medical اور علم الطبیعات (Physics) کا بہت چرچا تھا اور یونان کے اطباء و حکماء (فلاسفر) کی طب و حکمت گرد و پیش کے ممالک و امصار کے ارباب کمال پر بہت زیادہ اثر انداز تھی اور ملکوں میں صدیول سے بڑے طبیب اور فلفی اپنی حکمت و دانش اور کمالات طب کا مظاہرہ کر رہے تھے مگر خدائے داحد کی تو حید اور دین حق کی تعلیم ے خواص وعوام يكسر محروم تن ادرخود بن اسرائيل بھى جو كەنبيوں كى نسل يين بونے ير بىيشد فخر کرتے رہے تھے جن گراہیوں میں مبتلا تھے سطور گزشتہ میں ان پر روشن پڑ چکی ہے۔ پس ان حالات میں ''سنتہ اللہٰ'' نے جب حضرت علیلی علیہ السلام کو رشد و ہدایت کے لیے منتخب کیا تو ایک جانب ان کو جمتہ و برہان (انجیل) اور حکمت سے نوازا تو

دوسری جانب زمانہ کے مخصوص حالات کے مناسب چند ایسے نشان (معجزات) بھی عطا فرمائے جو اس زماند کے ارباب کمال اور ان کے بیروؤں پر اس طرح اثر انداز ہوں کہ

پر بیب ایوان میں زلزلہ پیدا کر دیا اور تمام قوم اس خدائی مظاہرہ سے عاجز، جران و يريشان اور ذليل و خاسر جوكر ره كلى "وَارَادُو به تَحْيَدًا فَجَعَلْنهُمُ الْأَخْسَوِينَ" (الانباء-2) اور حفزت موی علیہ السلام کے زمانہ میں تحر (Magic) مصری علوم و فنون میں بہت زیادہ نمایاں اور امتیازی شان رکھتا تھا اور مصریوں کوفن تحریس کمال حاصل تھا، اس لیے حضرت موی علیہ السلام کو قانونِ ہدایت (توراۃ) کے ساتھ ساتھ ''ید بیضاء'' اور ''عصاء'' جیے معجزات دیے گئے اور حضرت مویٰ علیہ السلام نے ساحرین مصر کے مقابلہ میں جب ان کا مظاہرہ کیا تو سحر کے تمام ارباب کمال اس کو دیکھ کر یک زبان ہو کر پکار اتھے کہ بلاشبه يد حربين يدلو ال ب جدا اور انساني طاقت ب بالاتر مظاہرہ ب جو خدائ برحق نے اپنے سی پی بی مروں کی تائید کے لیے ان کے ہاتھ پر کرایا بے کیونکہ ہم سحر کی حقیقت ے بخوبی واقف بیں اور یہ کہہ کر انھوں نے فرعون اور قوم فرعون کے سامنے بے خوفی کے ساتھ اعلان کر دیا کہ وہ آج ہے موٹ اور ہارون کے خدائے واحد ہی کے پرستار ٢٠- "فَالْقَى السَّحَرَةُ سَجدِيْنَ قَالُوْا امَنَا بِرَبِّ الْعَلْمِيْنَ رَبِّ مُؤْسَى وَهُرُوْنَ." (الشعراء ٣٨- ٨٦) كر فرعون ادر امراءِ دربار ابني بديختي ے يہي كہتے رہے "قَالَ لِلْمَلاَءِ حَوْله ان هٰذَا لَسْحَرٌ عَلِيُمٌ (الثَّراء٣٣) "فَلَمَّا جَاءَ هُمُ مُؤْسَى بِايْتِنَا بِيَنْتِ قَالُوْا جو یائے حق کواس اعتراف میں کوئی جنجب باقی نہ رہے کہ بلاشیہ یہ اعمال اکتسابی علوم ہے۔ جدامحض خدائے تعالیٰ کی جانب ہے رسول برحق کی تائید میں ردنما ہوئے میں اور متعصب دمتمرد کے پاس اس کے علاوہ اور کوئی چارہ کار نہ رہے کہ ان کو''صرح جادو'' کہہ کر اپنے بغض و حید کی آگ کو اور مشتعل کرے۔ عیسیلی علیہ السلام کے معجز ات

علیکی علیہ السلام کے ان مجزات میں ہے جن کا مظاہرہ انھوں نے قوم کے سامنے کیا قرآن عزیز نے 'چار مجزات' کا بھراحت ذکر گیا ہے۔ (۱) وہ خدا کے حکم مردہ کو زندہ (۲) اور پیدائتی نابینا کو بینا اور جذامی کو چنگا کر دیا کرتے تھے۔ (۳) وہ مٹی ہے پرند بنا کر اس میں چھونک دیتے تھے اور خدا کے حکم ہے اس میں روح پڑ جاتی تقریہ محفوظ رکھا ہے؟

قوموں میں ایسے مسیحا موجود تھے جن کے علاج و معالج اور اکتسابی تد ابیر ت مایوں مریض شفا پاتے تھے، ان میں ماہر طبعیات ایسے فلسفی بھی کم نہ تھے جو روٹ و مادہ کے حقائق اور ارضی و سادی اشیاء کی ماہیات پر بے نظیر نظریات و تج بیات کے مالک تبیھے باتے تھے اور حقائق اشیاء ان کی باریک بنی اور مہارت ارباب کمال کے لیے باعث صد نازش تھی لیکن جب ان کے سامنے عید کی عاید السلام نے اسباب و وسائل اختیار کے بغیر ان امور کا مظاہرہ کیا تو ان پر بھی ہدایت و منالت کی قدرتی تقسیم کے مطابق یہی اژ پڑا کہ جس شخص کے قلب میں حق کی طلب موجزن تھی اس نے اقرار کیا کہ بلاخہ اس قسم کا مظاہرہ انسانی دسترس سے باہر اور نبی برحق کی تائید و تصدیق کے لیے متجانب اللہ ہے اور جن دلوں میں رکونت، حسد اور لبخض و عناد تھا ان کے تعصب نے وہی کہنے پر مجبور کیا جو ان کے بیشتر و اخبیاء و رسل سے کہتے آئے بتھے۔ "ان ھذا الا سحو مہیں''

چو تھے معجز ے کے بارہ میں بعض مفسرین کہتے ہیں کہ اس کے مظاہرہ کی دجہ یہ پیش آٹی کہ مخالفین جب ان کی دعوت رشد و ہدایت ے نفور ہو کر ان کو جھلاتے اور ان کے پیش کردہ آیات بینات (معجزات) کو سحر اور جادو کہتے تو ساتھ ہی از راہ مشخر یہ بھی کہہ دیا کرتے تھے کہ اگر تم خدائے تعالی کے ایسے مقبول ہندے ہوتو بتاؤ آتی ہم نے کیا کھایا ہے اور کیا بچا رکھا ہے؟ تب عیسیٰ علیہ السلام ان کے مسخر کو سجیر گی سے بدل دیتے اور دحی الہٰی کی نصرت سے ان کے سوال کا جواب دے دیا کرتے تھے۔

(البداية والنهلية جلد اص ٨٢)

## 124

مگر قرآن تقلیم نے اس معجزہ کو جس انداز میں بیان کیا ہے اس کو خور کے ساتھ مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس 'نشان' کے مظاہرہ کی وجہ مغسرین کے بیان کردہ توجیہ سے زیادہ دقیق اور وسیع معلوم ہوتی ہے اور وہ یہ کہ میں علیہ السلام پیغام ہدایت و تبلیغ حق کی خدمت انجام دیتے ہوئے اکثر و بیشتر لوگوں کو دنیا میں انہا ک، دولت و تبلیغ حق کی خدمت انجام دیتے ہوئے اکثر و بیشتر لوگوں کو دنیا میں انہا ک، دولت و تبلیغ حق کی خدمت انجام دیتے ہوئے اکثر و بیشتر لوگوں کو دنیا میں انہا ک، دولت و تروت کے لاچ اور عیش لیند زندگی کی رغبت، سے باز رکھنے پر محلف اسالیب بیان کے ذریعہ توجہ دلایا کرتے تھے تو جس طرح بعض سعید رومیں اس کھمہ حق کے مالیب رولت و تروت کے لاچ اور عیش لیند زندگی کی رغبت، سے باز رکھنے پر محلف اسالیب بیان کے ذریعہ توجہ دلایا کرتے تھے تو جس طرح بعض سعید رومیں اس کھمہ حق کے سامند مرتبلیم خم کر دیتی تعین ایں کہ بیند زندگی کی رغبت، سے باز رکھنے پر محلف اسالیب بیان کے ذریعہ توجہ دلایا کرتے تھے تو جس طرح بعض سعید رومیں اس کھمہ حق کے سامند مرتبلیم خم کر دیتی تعین ایں کہ بیند زندگی کی مرغبت، سے باز درکھنے پر محلف اسالیب بیان کے ذریعہ توجہ دلایا کرتے تھے تو جس طرح بعض سعید رومیں اس کھمہ حق کے سامند مرتبلیم خم کر دیتی تعین ایں کے برعکس شریر النف ان ان کے مواعظ حنه سے تعلی نظرت معلم کر دیتی تعرف کی کہ میں تر پر النف ان ان کہ مواعظ حنه سے تعلی نظرت میں ایں کے بیا تعلی کر می میں مرگر عمل میں سرگر معمل رہتے ہیں لبندا قدرت حینی علیہ جمد وقت آپ کے اس ارشاد کی تعلی میں سرگر معمل رہتے ہیں لبندا قدرت عینی علیہ نہ اللام کو ایسا ''نشان' عطا کیا جائے کہ اس ذرایعہ ہو و زائل کرنے کے لیے حضرت عینی علیہ میں در تعلی کی کی کی دول کے ایک معلی کی بیا دول کر دی جائے اور دیتی کہ ای خوا ہو ہوں تھی کی معلی کی در ایک مردی ہو ایک مردی کی محکم میں خرد میں کی مرکس میں تعلی کہ میں تعلیم کی کرنے ہو کی دولت میں علیہ میں در تعلی کی دول ہو ایل ''نشان' کے ایک میں دولت کی ہو ہو یا کہ کر دیا جائے۔

ان چہارگانہ خدائی نشان (معجزات) کے علاوہ خود حضرت عیسیٰ علیہ السلام ک بغیر باپ کے پیدائش بھی ایک عظیم الشان ''خدائی نشان'' تھا، جس کے متعلق ابھی تفصیلات پن چکے ہو۔

معجزات سيح عليه السلام اور قادياني

حضرت میں علیہ السلام کے باتھ پر جن معجزات کا ظہور ہوایا ان کی ولادت جس معجزانہ طریق پر ہوئی، یہود نے از رو حسد ان کا انکار کیا تو کیا لیکن بعض فطرت پرست مدعی اسلام حضرات نے بھی ان کے انکار کے لیے راہ پیدا کر نیکی ناکام سعی فرمائی ہے ان میں سے بعض حضرات وہ ہیں جنھوں نے اس انکار کو ذاتی مفاد کے لیے نہیں بلکہ فطرت پرست اور منکرین خدا یورپین علماء جدید سے مرعوبیت کی بنا پر یہ روش اختیار ک ہے، تا کہ ان کی نہ بیت پر عجائب پرتی کا الزام عائد نہ ہو سکے، ان میں سرسید اور مولوی چراغ علی صاحب خصوصیت سے قابل ذکر ہیں اور لیعض دھ یہود صفت اشخاص ہیں جو اچ مرف انکار کرتے ہیں بلکہ تادیلات یو بلطل کے پردہ میں ان کا معظمکہ اڑاتے ہیں، ان میں سرف انکار کرتے ہیں بلکہ تادیلات یا طل کے پردہ میں ان کا معظمکہ اڑاتے ہیں، ان میں سرف انکار کرتے ہیں بلکہ تادیل اور مشر محمد علی مرزائی لاہوری خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

قادیانی اور لاہوری نے تو بیظلم کیا ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام کے مجمزہ "آئی اَحُلُقُ لَکُمْ مِنَ الطِّیْنِ حَقَیْدَیَةِ الطَّیْرِ فَانَفَتْحُ فِیْدِهِ فَیَکُونُ طَیْراً بِادُنِ اللَّهِ" (ال عران ۹۳) کے متعلق یہ کہہ دیا کہ سیح کا یہ عمل ایک تالاب کی مٹی کا رہیں منت تھا۔ مجمزہ پچونہیں تھا، اس تالاب کی مٹی کی یہ خاصیت تھی کہ جس سی پرند کی شکل بنائی جاتی اور منہ ے دم تک سوراخ رکھ دیا جاتا تو ہوا بھر جانے سے اس پی آ واز بھی پیدا ہو جاتی تھی اور حکر اس بھی گویا العیاذ باللہ ان بر بختوں کے نزد یک حضرت مسیح علیہ السلام کی جانب سے مشروں کے مقابلہ میں یہ مجزانہ صداقت نہیں تھی بلکہ مداری یا شعبرہ باز کا تماشہ تھا۔

ای طرح احیاء موتی (مردہ کو زندہ کر دینا) کے معجزہ کا بھی انکار کرتے ہوئے یہ دعویٰ کیا ہے کہ قرآ ان عزیز نے یہ فیصلہ سنا دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ موت کے بعد کمی کو اس دنیا میں قبل از قیامت زندگی نہیں بخشے گا،لیکن لطف یہ ہے کہ اگر پورے قرآن کو از اوّل تا آخر پڑھ جائے تو کمی ایک آیت میں بھی آپ کو یہ فیصلہ نہیں لے گا بلکہ اس دعویٰ کے خلاف متعدد مقامات پر اس کا اثبات پائے گا کہ اللہ تعالی نے اس دنیا میں موت دینے کے بعد حیات تازہ بخش ب، مثلاً مورہ بقرہ کی آیات ذن بقرہ کے واقعہ میں ارشاد - "فَقُلْنَا اصر بُوْهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيى اللهُ المَوْتَى" (بتروس) يا مورة بذره بن ج - "فَقُلْنَا اصر بُوْهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيى اللهُ المَوْتَى" (بتروس) يا مورة بذره بن كَ اس آيت مِن ارشاد بوتا ب "فَاَمَاتَهُ اللَّهُ مِانَةَ عَام ثُمّ بَعَثه قَالَ كَم لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ ط قَالَ بَلُ لَبِثْتَ مِانَةَ عَامٍ" (يَرْه ٢٥٩) يا اي سوره مس تيرى جَكَد تَرُكُور بِ "وَإِذْ قَالَ اِبْرَهِيْمُ رَبِّ أَدِنِي كَيْفَ تُحْي الْمَوْتِي قَالَ أَوَلَمُ تُؤْمِنُ قَال بَلَى وَلَكِنُ لِيَطْمَئِنَ قَلُبِي ط قَالَ فَخُذُ ٱرْبَعَةُ مِّنَ الطُّيُرِ فَصُرُ هُنَّ إِلَيُكَ ثُمَّ اجْعَل عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنَّهُنَّ جُزْءٌ ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِيْنَكَ سَعْيًا." (بقره ٢٦٠) چنانچه ان تمام واقعات میں ''احیاء موتی کے صاف صریح معانی ثابت ہیں اور جن حضرات نے ان مقامات میں احیاء موتی بے مجاری یا کنائی معنی لیے بی ان کوطرح طرح کی تاویلات ک پناہ لینی پڑی ہے مگر ان کی تاویلات سے بیر صاف ظاہر ہوتا ہے کہ وہ احیاءِ موتی کی بید تاویل اس وجہ سے نہیں کر رہے ہیں کہ قرآن کے نزدیک اس کا دنیا میں وقوع ممنوع ب بلکہ دہ کہتے ہیں کہ آیات مسطورہ بالا کے سیاق وسباق کے پیش نظریہی معنی مناسب حال ہیں۔ غرض یہ دعویٰ کہ قرآن ممنوع قرار دیتا ہے کہ دار دنیا میں ''احیاء موتی'' وقوع

پذیر ہو صرف مرزا قادیانی اور مسٹر لاہوری کے دماغ کی اُنچ ہے جو قطعاً باطل ادر غیر ثابت ہے ادر اس کی پشت پر کوئی دلیل نہیں ہے، رہا یہ امر کہ خدا کے عام قانونِ فطرت 120

کے ماتحت ایسا نہیں پیش آتا رہتا سو اگر ایسا ہوتا رہتا تو پھر'' میہ محجزہ'' ہرگز نہ کہلاتا اور خدائے برتر کا قانون خاص جو تصدیق انبیاء علیہم السلام کے مقصد ہے کبھی تمح محلی مخالفین کے مقابلہ میں بہ طور تحدی (چیلنج) کے پیش آتا رہا ہے کوئی خصوصیت نہ رکھتا۔ ای طرح حضرت مسح کی بن باپ پیدائش کے مسئلہ کا بھی انکار کیا گیا ہے اور

تادیانی اور لاہوری نے بھی اس کے خلاف بے دلیل ہرزہ سرائی کی ہے لیکن اس مسلّہ کی موافق و مخالف آراء سے قطع نظر ایک غیر جانبدار منصف جب حضرت میں کی پیدائش سے متعلق تمام آیات قرآنی کا مطالعہ کرے تو اس پر یہ حقیقت بخوبی آ شکارا ہو جائے گ کہ قرآن حضرت میں سے متعلق یہود کی تفریط اور نصار کی کی افراط دونوں کے خلاف اپنا وہ فرض منعبی ادا کرنا چاہتا ہے جس کے لیے قرآن کی دعوت حق کا ظہور ہوا ہے، یہود اور نصار کی اس بارہ میں دو قطعاً مخالف اور متفاد ستوں میں چلے گئے ہیں، یہود کہتے ہیں کہ حضرت میں علیہ السلام مفتر کی اور کاذب اور شعبدہ باز تصح اور نصار کی کہتے ہیں کہ دوہ خدا، خدا کے بیٹے، یا خالف خلف تھے، ان حالات میں قرآن نے ان اوہام وظنون کے خلاف علم و یقین کی راہ دکھاتے ہوئے دونوں کے خلاف یہ فیصلہ دیا کہ راوحق افراط اور تفریط

وہ کہتا ہے دامنح رہے کہ حضرت مسیح مفتری اور کاذب تبیس تھے بلکہ خدا کے سیچ پیغیر اور راوحق کے داعی صادق تھے، انھوں نے دعوت حق کی تصدیق کے لیے جو بعض عجیب باتیں کر دکھا ئیں وہ مجرات انبیاء کی فہرست میں شامل ہیں نہ کہ ساحروں اور شعبدہ بازوں کی، اور سیمی صحیح ہے کہ ان کی پیدائش بغیر باب کے ہوئی مگر اس سے سے کیے لازم آ سکتا ہے کہ وہ خدایا خدا کے بیٹے ہو گئے، کیا جو شخص پیدائش کا محتاج ہو اور پیدائش میں بھی ماں کے پیٹ کا محتاج اور جو شخص بشری لوازم کھانے پینے کا محتاج ہو وہ معبد اور بشر کے ماسوا خدایا معبود ہو سکتا ہے؟ نہیں ہرگر نہیں۔

یہاں اس حقیقت کو فراموش نہیں کرنا چاہیے کہ نصاریٰ نے حضرت سیج علیہ السلام کے متعلق الوہیت کا جو عقیدہ قائم کیا تھا اس کا بہت بڑا سہارا یہی داقعہ تھا جیسا کہ دفد نجران ادر نبی اکرم میکھنے کی باہمی گفتگو ہے خاہر ہوتا ہے۔

تو جبکہ قرآن نے یہود و نصاریٰ کے ان تمام باعمل عقائد کی داضح الفاظ میں تر دید کر کے جو انھوں نے حضرت سیح کے متعلق قائم کر لیے تھے اپنا فریضہ اصلاح انجام دیا، یہ کیے ممکن تھا کہ اگر بن ماب کی پیدائش کا واقعہ باطل اور غیر داقعی تھا اور جو سہارا

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لا میں <u>http://www.amtkn.org</u>

ہبر حال جن تاویل پر ستوں نے حضرت مسیح کی بن باپ پیدائش سے متعلق آیات کے جملوں کو جدا جدا کر کے غلط اختالات پیدا کیے ہیں وہ اس لیے باطل ہیں کہ جب اس واقعہ سے متعلق آیات کو یکجا کر کے مطالبہ کیا جائے تو ایک کھے کے لیے بھی آیات کے معانی میں بن باپ پیدائش کے معنی کے ماسوا دوسرے کسی بھی اختال کی مختجائش باقی نہیں رہتی مگر ہیہ کہ عربی زبان کے الفاظ کے معین مدلولات و اطلاقات میں تحریف معنوی پر بے جسارت کی جائے۔

نیز بقول مولانا ابوالکلام جن اصحاب نے بغیر باپ کے پیدائش سے متعلق آیات میں تاویل باطل کی ہے ان کی دلیل کا مدار صرف اس بات پر ہے کہ حضرت مریم کا نکاح اگر چہ یوسف سے ہو دِکا تھا گر رخصی عمل میں نہیں آئی تھی، ایسی صورت میں میاں بیوی کے درمیان مقاربت گو شریعت موسوی کے خلاف نہیں تھی تاہم وقت کے رسم و رواج کے قطعاً خلاف تھی اس لیے حضرت میچ کی پیدائش لوگوں پر گراں گز ری'' لیکن اول تو اس واقعہ کا جُوت ہی موجود نہیں سب بے سند بات ہے دوسرے یہود یوں نے کی نہیت ایک شخص چیلتھر اٹالی کی جانب کی تھی نہ کہ یوسف نجار کی جانب ، اس لیے کی نہیت ایک شخص چیلتھر اٹالی کی جانب کی تھی نہ کہ یوسف نجار کی جانب ، اس لیے تاویل باطل کی یہ بنیاد ہی از سرتاپا غلط اور بے اصل ہے۔ علاوہ از یں جہاں تک اس مسئلہ کا عقلی پہلو ہے سو عقل بھی اس کے امکان کو موجودہ خطرات اس حقیقت سے ناداقف ہیں کہ آج جبکہ سائنس کی موجودہ

1LL نظریوں سے آگے قدم بڑھا کر مشاہدہ اور تجربہ سے بیہ ثابت کر دیا کہ دوسرے حیوانات کی طرح انسان کی خلقت و پیدائش بھی بیفنہ ہے ہوتی ہے اور اس کو اصطلاح میں خلیہ خم- (خلیہ کو انگریزی میں (Call) کہتے ہیں) کہتے ہیں، یہ خلیہ مرد اور عورت دونوں میں ہوتا ہے اور حمل قرار یا جانے کے معنی سہ ہوتے ہیں کہ مرد کے خلیات بختم عورت کے بیضہ میں داخل ہو جاتے ہیں، یہی خلیہ زندگی اور حیات کا تخم ہے اور قدرت حق نے اس کو بہت باریک جنہ عطا فرمایا ہے۔ (اس کا قطرافیخ کا ٥٠٠ / ابوتا ہے) تو اس تحقیق نے امریکہ اور انگلینڈ کے سائنسدانوں کو اس جانب متوجہ کر دیا ہے کہ کیوں دہ ایک ایس کوشش نہ کریں کہ بغیر مرد کی مقاربت کے جنس رجال کے خلیات پخم کو آلات کے ذریعہ جس انات کے بیض میں داخل کر کے ''وجود انسانی'' حاصل کرنے میں کامیاب ہوں۔ سائنس والوں کا بی تخیل ابھی عملی حیثیت ے کتنا ہی دور ہو لیکن اس سے بیہ نتیجہ ضرور پیدا ہوتا ہے کہ عقل ہی ممکن سمجھتی ہے کہ انسانی پیدائش، آنکھوں دیکھے عام طریق دلادت کے علاوہ بغض دوسرے طریقوں سے بھی ہو عمق ہے اور ان کو قانونِ قدرت کے خلاف اس لیے ہیں کہا جا سکتا کہ ہم نے قدرت کے تمام قوانین کا احاطہ ہیں کر لیا ہے بلکہ انسان جس قدر علم و دانش کی جانب بڑھتا جاتا ہے اس کے سامنے قدرت حق کے قانون کے ن بن كوف كل جات إل-

پس اگر بی صحیح ہے کہ جو بات کل ناممکن نظر آتی تھی آت وہ ممکن کہی جا رہی ہے اور جلد یا بہ در اس کے وقوع پر یقین کیا جا رہا ہے تو نہیں معلوم پھر اس قانون قدرت سے انکار کر دینے کے کیا معنی ہیں کہ جس کا علم اگر چہ ابھی تک ہم کو حاصل نہیں ہے گر انبیاء و رس جیسے قدی صفات ہستیوں پر اس علم کی حقیقت آ شکارا ہے تو کیا علی ولیل کا یہ بھی کوئی پہلو ہے کہ جس بات کا ہم کو علم نہ ہو اور عقل اس کو ناممکن اور محال نہ تابت کرتی ہو اس کا انکار صرف ' عدم علم' کی وجہ ہے کر دیا جائے۔ خصوصاً جب بیہ انکار ایک مدگی میں و زبوت کی جانب سے ہوتو اس کے لیے تو بہی کہا جا سکتا ہے۔ ایک مدگی متحد و نبوت کی جانب سے ہوتو اس کے لیے تو بہی کہا جا سکتا ہے۔ کا سر و سامان کیجے کہ ماضی کے ان واقعات کی تذکیر سے قرآن کا بہی عظیم مقصد ہے۔ و یُعلِّ مُنْہُ الْکِتُبَ وَ الْحِکْمَةَ وَ التُوْرَاةَ وَ الْاِنْحِجَيْلَ ہِ وَ رَسُوْلاً الّٰ اِن

اسُرَآئِيْلَ أَنِّي قَدْ جِنْتُكُمْ بِايَةٍ مَنْ رَبَّكُمُ أَنِّي أَخُلُقُ لَكُم مِنَ الطَّيْنِ كَهَيْنَةِ الطُّيرِ فَانْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذَنِ اللَّهِ وَ أَبُرِيُ الاَّحُمَّةِ وَالاَبُرِصَ وَأَحَى الْمُؤْتَى بِاذَن

اللهِ وَأَنْبَنْكُمُ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَاتَدْحِرُوْنَ فِي بْيُوْتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاية لَكُم أَنْ كُنتُم مُؤْمِنِيُنَ، وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَةِ وَالْأُحِلَّ لَكُمُ بَعْضِ الَّذِي حُرَم عليكُم وَجَنْتُكُمُ بِايَةٍ مِّنْ رَّبَّكُمُ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاطِيْعُوْنِ٥ إِنَّ اللَّهَ رَبِّي وَ رَبُّكُمُ فاغبُدُوهُ هذا (آل غران ۲۸ تا ۵۱) صراط مستقيره وَإِذْ تَخُلُقَ مِنْ الطِّيْنِ كَهِيْئَةِ الطَّيْرِ بِاذْنِي فَتَنْفُخُ فِيْهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِاذْنِي وَتُبُوخُ الْأَكْمَة وَالْأَبُرَصَ بِإِذْنِي وَإِذْ تُخُرِجُ الْمُؤْتَى بِإِذْنِي. (١٠، ١٠) فَلَمًا جَآءَ هُمُ الْبَيْنَتِ قَالُوُا هٰذَا سِحُرٌ مُّبِينٌ. (القف) اور خدا سکھا تا ہے اس (عیلی ) کو کتاب، حکمت، توراۃ ادر انجیل ادر وہ رسول ے بنی امرائیل کی جانب (وہ کہتا ہے) کہ بیٹک میں تمھارے پائی تمھارے پر دردگار کی جانب سے ''نشان'' لے کر آیا ہوں، وہ بیہ کہ میں تمھارے لیے مٹی سے پرند کی شکل بناتا پھر اس میں چونک دیتا ہوں اور وہ خدا کے حکم سے زندہ پرند بن جاتا ہے اور پیدائی اند مے کو سو آئکھا کر دیتا اور سیبد داغ کے جذام کو اچھا کر دیتا ہوں ادر خدا کے علم ت مردہ کو زندہ کر دیتا ہوں ادرتم کو بتا دیتا ہوں جوتم کھا کر آتے ہو ادر جوتم گھر میں ذخیرہ رکھ آتے ہو، سو اگر تم حقیق ایمان رکھتے ہو تو بلاشبہ ان امور میں (میری صداقت ادر منجانب الله ہونے کے لیے) "نشان" ہے، اور میں تورات کی تصدیق کرنے والا ہوں جو میرے سامنے ب ادر (اس لیے بھیجا گیا ہوں) تا کہ بعض ان چزوں کو جوتم پر حرام ہو گئی ہیں تمحارے لیے حلال کر دون تمحارے لیے پروردگار بی کے پاس ے ''نشان'' لایا ہوں۔ پس تم اللہ سے ڈرو اور (اس کے دیے ہوئے احکام میں) میری اطاعت کرو۔ بااشد اللد تعالى بى ميرا اور تمهارا پروردكار ب سواس كى عبادت كرديمى سيدهى راه ب -اور (اے عینی بن مریم! تو میری اس نعت کو یاد کر) جبکہ تو میرے علم ے گارے سے پرند کی شکل بنا دیتا اور پھر اس میں پھو تک دیتا تھا اور دہ میر ے علم ے زندہ یرند بن جاتا تھا اور جبکہ تو میرے حکم سے پیدائش اند سے کو سو آنکھا اور سپید داغ کے کوڑھ کو اچھا کر دیتا تھا اور جبکہ تو میرے علم ہے مردہ کو زندہ کر کے قبر سے نکالتا تھا۔ پھر جب وہ (عیسیٰ علیہ السلام) ان کے پاس کھلے نشان لے کر آیا تو انھوں نے (بنی اسرائیل نے) کہا: '' یہ تو کھلا ہوا جادد ہے۔' انبیاء علیہ السلام نے جب مجمع بھی توموں کے سامنے آیات اللہ کا مظاہرہ کیا ب۔ تو مکرون نے ہمیشہ ان کے متعلق ایک بات ضرور کہی ہے۔ " یہ تو کھلا ہوا جادہ

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائح <u>http://www.amtkn.org</u>

ب' پس کیا ایک جو یائے حق اور غیر متعصب انسان کے لیے یہ جواب اس جانب رہنمائی نہیں کرتا کہ انبیاء علیم السلام کے اس قسم کے مظاہرے ضرور عام قوانین قدرت سے جدا ایسے علم کے ذریعہ ظہور پذیر ہوتے تھے جو صرف ان قدی صفات ہستیوں کے لیے ہی مخصوص رہا ہے اور ان کے علاوہ انسانی دنیا اس کے فہم حقیقت سے بہرہ مندنہیں ہوئی تب ہی ان لوگوں کے پاس ''جواز رہ عناد وضد انکار پر تلے ہوئے تھے' اس کے انکار کے لیے اس سے بہتر دوسری تعبیر نہیں تھی کہ وہ ان امور کو'' سحر و جادو' کہہ دیں۔ لہذا ان امور کو سحر و جادو کہنا بھی ان کے '' معجزہ' اور ''نشان خداوندی' ہونے کی زہردست دلیل ہے۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور ان کی تعلیمات کا خلاصہ

بہر حال حضرت عیسیٰ علیہ السلام بنی اسرائیل کو حجتہ و برہان اور آیات اللہ کے ذریعہ دین حق کی تعلیم دیتے رہتے اور ان کے بھولے ہوئے سبق کو یاد دلا کر مردہ قلوب میں حیاتِ تازہ بخشتے رہتے تھے۔

خدا اور خدا کی تو حید پر ایمان، انبیاء و رسل علیم السلام کی تعدیق، آخرت (معاد پر ایمان، ملا کمته الله پر ایمان، قضاء و قدر پر ایمان، خدا کے رسولوں اور کتابوں پر ایمان، اخلاق حنه کے اختیار، اعمال سید سے پر چیز و اجتناب، عبادت الہی سے رغبت، دنیا میں انبہاک نفرت اور خدا کے کنبه (تلوق خدا) ہے محبت و مودت یہی وہ تعلیم و تلقین تصی جو ان کی زندگی کا مشغلہ اور فرض منصبی بنا ہوا تھا، وہ بنی اسرائیل کو تو را ق، انجیل اور حکیمانه بند و نصائح کے ذریعہ ان امور کی جانب دعوت دیتے گر بد بخت یہود اپنی فطرت کی، صدیوں کی مسلس سرکشی اور تعلیم الہی سے بعادت کی بدولت ان کو تو را ق، انجیل فطرت کی، صدیوں کی مسلس سرکشی اور تعلیم الہی سے بعادت کی بدولت ان درجہ منشدد ہو فطرت کی، صدیوں کی مسلس سرکشی اور تعلیم الہی سے بعادت کی بدولت ان درجہ منشدد ہو ان کی مخالفت اور ان کے ساتھ حسد و بغض کو اپنا شعار اور اپنی جماعت کی بری اکثریت نے ان کی مخالفت اور ان کے ساتھ حسد و بغض کو اپنا شعار اور اپنی جماعت کی بری اکثریت نے اور اس لیے انبیاء کی سنس کر شدہ کہ مطابق رشد و ہدایت کے حقول میں ان ان کی مخالفت اور ان کے ساتھ حسد و بغض کو اپنا شعار اور اپنی جماعت کی بری اکثریت نے و جلال کے لحاظ سے کمزور و ناتواں اور زیردست پیشہ ور طبقہ کی اکثریت نظر آتی تھی مرکش و مغرور حلقہ ان براد حسہ معاندت کے ساتھ حسید پر چیستیاں کو این ہو میں ہوں ایں مرکش و مغرور حلقہ ان پر اور خدا کے بیغیر پر پر چستیاں کتا، تو بین و مدی کا معارہ کرتا لو مرکش و مغرور حلقہ ان پر اور خدا کے بیغیر پر پر چستیاں کتا، تو بین و مدیل کا مظاہرہ کرتا اور این محیل و معد معاندت و مخالفت میں صرف کرتا رہتا تھا۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

وَلَمَّا جَآءَ عِيُسَى بِالْبَيْنَاتِ قَالَ قَدْ جِنْتُكُمْ بِالْحِكْمة وَلابَيْن لَكُمْ بِعْض الَّذِي تَخْتَلِفُوْنَ فِيْهِ فَاتَّقُوْا اللَّهَ وَ أَطِيْعُوْنِ إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّي وَ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوْهُ هَذَا صراط مُسْتَقِيْمٌ فَاخْتَلَفَ الْأَخْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ ظَلَمُوْا مِنْ عَذَاب يَوْم اليَّم. (نَرْفَ 11-13)

وَإِذْ قَالَ عِيُسَى ابُنَ مَوُيَمَ يَبْنِى إِسُرَ آئِيُلَ إِنِّى رَسُوُلُ اللَّهِ الَيُكُمْ مُصدَقًا لِمَا بَيُنَ يَدَى مِنَ التَّوُرَاةِ وَمُبَشِّرُا بِرَسُوُلٍ يَاتِى مِنَّ بَعُدِى اسْمُهُ احْمَدُ فَلَمَا جَاء هُمُ بِالْبَيْنَتِ قَالُوُا هٰذَا سِحُرٌ مُبِيُن.

فَلَمَّا أَحَسَّ عِيْسَى مِنْهُمُ الْكُفُرَ قَالَ مَنْ أَنْصَارِى إِلَى اللَّهِ طَ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ امَنَّا بِاللَّهِ وَاشُهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُوْنَ، رَبَّنَا امَنَا بما أَنْزَلْتَ وَاتَّبْعَنَا الرَّسُوُلَ فَاكْتُبُنَا مَعَ الشِّهِدِيُنَ،

اور جب عیلی ظاہر دلائل کے کرآئے تو کہا: بلاشیہ میں تمصارے پاس'' کمت'' کے کرآیا ہوں اور اس لیے آیا ہوں تا کہ ان بعض باتوں کو واضح کر دوں جن کے متعلق تم آپس میں بھگڑ رہے ہو، پس اللہ سے ڈرو اور میری اطاعت کرو بیشک اللہ تعالیٰ ہی میرا اور تمہارا پروردہ ہے، سو اس کی پرستش کرو یہی سیدھی راہ ہے'' چھر وہ آپس میں گروہ ہندی کرنے لگے سوان لوگوں کے لیے درد ناک عذاب کے ذریعہ ہلا کت اور خرابی ہے۔ اور (وقت یاد کرو) جب عیلی بن مریم نے کہا: ''اے بن اسرائیل: بلاشہ میں

تمہاری جانب اللہ کا پنی بر ہوں، تصدیق کرنے والا ہوں توراۃ کی جو میرے سامنے ہے۔ اور بشارت دینے والا ہوں ایک رسول کی جو میرے بعد آئے گا نام اس کا احمد ہے' پس جب (عینی علیہ السلام) آیا ان کے پاس معجزات لے کرتو وہ (بنی اسرائیل) کہنے گگے، یہ تو کھلا ہوا جادد ہے۔

بچر جب عیلی نے ان (بنی اسرائیل) سے تفر محسوں کیا تو کہا: ''اللہ کی جانب میرا کون مدد گار ہے؟'' حواریوں نے جواب دیا ''ہم میں اللہ کے (دین کے) مددگار ہم اللہ پرایمان لے آئے اور تم گواہ رہنا کہ ہم مسلمان میں، اے ہمارے پروردگار جو تو نے اتارا ہے ہم اس پر ایمان لے آئے اور ہم نے رسول کی پیردی اختیار کر کی پس تو ہم کو (دین حق کی) گواہی دینے والوں میں سے لکھ لے۔ حواری عیسیٰ علیہ السلام

مگر عیسیٰ علیہ السلام معاندین و مخالفین کی در اندازیوں اور ہرزہ سرائیوں کے

14+

TA1

باوجود الي فرض منصى ''دعوة الى التى'' ميں سر کرم عمل رج اور روز وشب بنى اسرائيل كى آباديوں اور بستيوں ميں پيغام حق سناتے اور روشن دلاكل اور داضح آيات الله كے ذريعه لوگوں كو قبول حق و صدافت پر آمادہ كرتے رج تھے اور خدا اور حکم خدا ہے سرش ادر باغى انسانوں كى اس بھير ميں الي سعيد روميں بھى نكل آتى تھيں جو ميلى عليه السلام كى دعوت حق پر لبيك كہتى اور سچائى كے ساتھ دين حق كو قبول كر ليتى تھيں، ان بى پاك بندوں ميں وہ مقدر سستياں بھى تھيں جو حضرت ميلى عليه السلام كے شرف صحبت سے وضياب ہوكر نہ صرف ايمان بى لي حساتھ دين حق كو قبول كر ليتى تھيں، ان بى پاك بندوں ميں وہ مقدر سستياں بھى تھيں جو حضرت ميلى عليه السلام كے شرف صحبت سے وضياب ہوكر نہ صرف ايمان بى لي آك كر خدمت دين حق كى سربلندى اور كاميابى كے اكثر و بيشتر حضرت ميسح عليه السلام كے ساتھ رہ كر تبليغ و دموت كو تول اكثر ني تعليں ال اور اكثر و بيشتر حضرت ميسح عليه السلام كے ساتھ رہ كر تبليغ و دموت كو تول كر ليتى تھيں اي ك حدوميت كى وجہ ميں دو متاز مين اي بازى لگا كر خدمت دين تى كے ليے خود كو وقف كر ديا تھا اور كثر و ويشتر حضرت ميسح عليه السلام كے ساتھ رہ كر تبليغ و دموت كو سرانجام ديتى تھيں اى حموميت كى وجہ سے دہ ''دوران ''ر ويت ) اور ''انصار الله'' (الله كے دين كے مددگار) كھيں بايك كو اينا اسوه بتايا اور خت سے تحت اور نازك سے نازك حالات ميں بھى ان كا حمات پي كى كو اينا اور متان كى گين ہے دين خي اي بزرگ ہستيوں نے پيغ بر خدا كى حمات پي كى كو اينا اسوه بتايا اور خت سے تحت اور نازك سے نازك حالات ميں بھى ان كا ساتھ نہيں چيوز اادر بر طرح معادن و مددگار تابت ہو كيں۔

وَإِذُ أَوْحَيْتُ الِّى الْحَوَارِيَّيْنَ أَنُ امِنُوْا بِيُ وَبِرَسُوْلِيُ قَالُوُا امَنَّا وَاشْهَدُ بَاَنَّنَا مُسْلِمُوُنَ.

يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوًا كُوْنُوا أَنْصَارَ اللَّهِ كَمَّا قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوَارِيِّيْنَ مَنُ أَنْصَارِى إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ فَامَنَتُ طَائِفَةٌ مِّنُ بَتِى إِسُرَائِيْلَ وَكَفَرَتُ طَّائِفَةٌ فَايَّدُنَا الَّذِيْنَ امْنُوا عَلَى عَدُوَهِمُ فَاصْبَحُوا ظَاهِرِيْنَ.

(القف ١٢)

اور (ائے عیلی وہ وقت یاد کرو) جبکہ میں نے حواریوں کی جانب (تیری معرفت) یہ وحی کی کہ بھھ پر اور میرے یغیبر پر ایمان لاؤ تو انھوں نے جواب دیا ''ہم ایمان لائے اور اے خدا! تو گواہ رہنا کہ ہم بلا شبہ مسلمان ہیں' اے ایمان والو! تم اللہ کے (دین کے) مددگار ہو جاؤ جیسا کہ عیلی بن مریم نے جب حواریوں سے کہا: ''اللہ کے راستہ میں کون میرا مددگار ہے' تو حواریوں نے جواب دیا: ''ہم ہیں اللہ (کی راہ) کے مددگار پی بی اسرائیل کی ایک جماعت ایمان لائی اور ایک گروہ نے کفر اختیار کیا سو ہم نے مومنوں کی ان کے دخمنوں کے مقابلہ میں تائید کی لیں وہ (مومن) غالب رہے۔ مناسبت ہے کہ جس طرح دھونی کیڑے کو سپید کر دیتا ہے ای طرح عینی علیہ السلام کے حواری دل کے میل صاف کر دیا برتے تھے)

گذشتہ سطور میں یہ واضح ہو چکا ہے کہ عیسی علیہ السلام کے یہ حواری بیشتر غریب اور مزدور طبقہ میں سے تھے کیونکہ انبیاء عیسم السلام کی دعوت و تبلیغ کے ساتھ ''سدتہ اللہ'' یہی جاری رہی ہے کہ ان کی صدائے حق پر لبیک کہنے اور دین حق پر جان سپاری کا مظاہرہ کرنے کے لیے اوّل غریب اور کمزور طبقہ ہی آگے بڑھتا ہے اور زیردست ہی فدا کاری کا ثبوت دیتے ہیں اور وقت کی صاحب اقتدار اور زبردست ستیاں اپنے غرور اور تھمنڈ کے ساتھ مقابلہ اور معارضہ کے لیے سامنے آتی اور معاندانہ سرگرمیوں کے ساتھ اعلاءِ کلمہ اللہ کی راہ میں سنگ گراں بن جاتی ہیں لیکن جب خدائے تعالی کا قانون پاداشِ عمل اپنا کام کرتا ہے تو بنیچہ میں فلاح و کامرانی ان کمزور فدایان حق ہی کا حصہ ہو جاتا ہے اور متگر و مغرور جستیاں یا ہلاکت کے تعر مذلت میں جا گرتی ہیں اور یا مقہور د حواری عیسیٰ علیہ السلام اور قرآن و انجیل کا موازنہ

قرآن عزیز نے غیسیٰ علیہ السلام کے حواریوں کی منقبت بیان کی ہے، سورہ آل عمران کی آیات تمعارے سامنے ہیں ، حفزت میں علیہ السلام جب دین حق کی نصرت و یاری کے لیے پکارتے ہیں تو سب سے پہلے جنھوں نے ''بخن انصار اللہ'' کا نعرہ بلند کیا دو یہی پاک ہتیاں تعین، سورہ صف میں اللہ رب العلمین نے جب مسلمانوں کو مخاطب کر کے '' محونوا انصار اللہ'' کی ترغیب دی تو '' تذکیر بایام اللہ'' کے بیش نظر ان ہی مقد س ستیوں کا ذکر کیا اور ان ہی کی مثال اور نظیر دے کر نصرت حق کے لیے برا یتحفظہ کھینچ اور سورہ مائدہ میں ان کے قبول ایمان اور دعوت حق کے سامنے انقیاد و تسلیم کا جو نقشہ کھینچا ہوں ہوں کا ندہ میں ان کے قبول ایمان اور دعوت حق کے سامنے انقیاد و تسلیم کا جو نقشہ کھینچ ہوں میں ان کے قبول ایمان اور دعوت حق کے سامنے انقیاد و تسلیم کا جو نقشہ کھینچا ہوں کو مائدہ میں ان کے قبول ایمان اور دعوت حق کے سامنے انقیاد و تسلیم کا جو نقشہ کھینچا ہوت کا حال ہے جب تک حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان کے درمیان موجود ہیں لیکن آ پ کر ''رفع الی السماء'' کے بعد بھی ان کی پر استقامت اور دین قویم کی فدا کارانہ خدمت کر معلق سورہ صف کی آ ہیت ' معاد دا الَّذِیْنَ امنوا علی عدو ہم فاصیحوا ظاہریں'' کر معنی محمد کے تعلیم معان کے تو اس کا رہ دین آ ہو ہوں ہوں ہو ہوں ہے ہیں کے تو اس کر میں مورہ صف کی آ ہیت ' موجود ہے اور شاہ عبدالقادر (نو راللہ مرقدہ) نے ای بنا پر الہنے میں) میں کافی اشارہ موجود ہے اور شاہ عبدالقادر (نو راللہ مرقدہ) نے ای بنا پر کھڑ سے میں کافی السام کر اس اس کر اس این میں ایش میں میں ہوں خور ہوں ہوں کو تکر کر ایک ہوں کا توں کا ہوں ہوں کا تریخ شہادت کا اس طرح ذکر فرمایا ہے۔

س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org بیں تب ان کا دین نشر ہوا، ہمارے حضرت کے چیچھے بھی حدیفوں نے اس سے زیادہ کیا۔ مگر اس کے برعکس بائبل (انجیل) بعض مقامات میں اگر ان کی منقبت اور ہدج سرائی میں رطب اللسان ہے تو دوسری جانب ان کو بزدل اور منافق ثابت کرتی ہے۔ انجیل یوحنا میں حضرت میسی علیہ السلام کے مشہور و معتمد علیہ حواری یہودا کے متعلق اس وقت کا حال جب حضرت یسوع علیہ السلام کو یہودی گرفتار کرنا چاہتے ہیں'' اس طرت ندکور ہے۔

''یہ با تیں کہہ کر لیوع اپنے دل میں تھرایا اور یہ گواہی دی کہ میں تم سے بنتی تج کہتا ہوں کہ تم میں تم سے بنتی کہتا ہوں کہ تم میں سے ایک شخص مجھے پکڑدائے گا، شاگرد شبہ کر کے کہ وہ س کی نسبت کہتا ہے ایک دوسرے کو دیکھنے لگے۔۔۔۔۔ ایک شخص جس سے لیوع محبت کرتا تھا۔۔۔۔ ای نے لیوع کی چھاتی کا سہارا لے کر کہا اے خداوند دہ کون ہے؟ لیوع محبت کرتا تھا۔۔۔۔ ای کہ شعون اسکر نوالہ ڈیو دیا اور لے کر جواب دیا کہ جسم میں نوالہ ڈیو کر دے دونگا دہی ہو۔۔ پھر ای اے خداوند دہ کون ہے؟ لیوع محبت کرتا تھا۔۔۔۔ ای نے لیوع کی چھاتی کہ سہارا لے کر کہا اے خداوند دہ کون ہے؟ لیوع محبت کرتا تھا۔۔۔۔ ای کہ خص بی نوالہ ڈیو کر دے دونگا دہی ہے۔ پھر اس نے نوالہ ڈیو دیا اور لے کر شمان ایک میں سا گیا۔'' شمعون اسکریوتی کے بیٹے میںدداہ کو دے دیا اور اس نوالہ کے بعد شیطان اس میں سا گیا۔''

اور انجیل متی میں اس شمعون پطرس حواری کے متعلق '' جو بغول اناجیل ساری عمر حصرت یسوع کا پیارا اور معتمد علیہ رہا'' یہ مسطور ہے۔

<sup>دد ش</sup>معون بطرس نے اس سے کہا، اے خدادند تو کہاں جاتا ہے، یوع نے جواب دیا کہ جہاں میں جاتا ہوں اب تو میرے پیچھے نہیں آ سکتا گر بعد میں میرے پیچھے آئے گا۔ پطرس نے اس سے کہا، اے خدادند میں اب تیرے پیچھے کیوں نہیں آ سکتا میں تو تیرے لیے اپنی جان دوں گا۔ یہوع نے جواب دیا، کیا تو میرے لیے اپنی جان دے گا؟ میں بچھ سے بیچ بیچ کہتا ہوں کہ مرغ با تک نہ دے گا جب تک کہ تو تین بار میرا انگار نہ کرے گا۔"

اور ای متی باب ۲۶ آیت ۵۶ کی انجیل میں تمام شاگردوں (حواریوں) کی برو لی اور حضرت ایسوع کو بے میار و مددگار چھوڑ کر فرار ہو جانے کا اس طرح ذکر کیا گیا ہے۔

ان کے معتبد علیہ یور میروں دور ور دور ہونے عامل کر کی دونے میں جو۔ ''اس پر سارے شاگرد اسے چھوڑ کر بھاگ گئے۔'' (متی باب ۲۶ آیت ۵۹) ان حوالہ جات سے تین ایسی با تیں ثابت ہوتی ہیں جن کو کسی طرح بھی عقل د نقل شلیم کرنے کو تیار نہیں اوّل ہیہ کہ جو شاگرد اور حواری حضرت یہوع کے زیادہ قریب، ان کے معتمد علیہ اور ان کی نگاہوں ہیں محبوب ہتھے وہ متیجہ میں نہ صرف بزدل بلکہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

TAC

دوسری بات بیہ ثابت ہوتی ہے کہ یہوداہ کے اندر شیطان نے اس وقت حلول کیا جب حضرت یسوع نے اپنے ہاتھ سے اس کو نوالہ ڈبو کر دیا، مگر بیہ بات بھی اس لیے عقل وفقل کے خلاف ہے کہ بزرگوں اور مقدس انسانوں کے ہاتھوں سے جو پچھ ہوتا ہے اس کا اثر برکت، طہارت اور نقذیں تو ہوا کرتا ہے لیکن شیطان کا حلول اور بدی کا نفوذ نہیں ہوا کرتا، بیشک بیہ درست ہے کہ جب حق کا تراز و قائم ہوتا ہے تو اس سے کھرا اور کھوٹا دونوں کی حقیقت کا انکشاف ہو جایا کرتا ہے لیکن سیسی ہوتا کہ اس بیان میں صورت مل کرنے سے کمی کھرے میں کھوٹ پیدا ہو جائے اور انجیل کے اس بیان میں صورت حال پہلی نہیں بلکہ دوسری ہے۔

تیسری بات میر کہ حضرت یسوع کے تمام ان حواریوں میں سے ''جن کی مدح و ستائش میں جگہ جالہ بائبل رطب اللسان ہے' ایک، دو یا دس، پانٹی شیس سب کے سب نہایت بزدلی اور غداری کے ساتھ اس وقت حضرت میتح سے کنارہ کش ہو گئے جب دین حق ان حمایت و نصرت کے لیے سب سے زیادہ ان کی ضرورت تھی اور جبکہ پیغیر خدا (علیہ الصلوٰۃ والسلام) دشمنوں کے نرغہ میں تچنے ہوئے تھے۔ مگر انجیل کی اس شہادت کے خلاف، سورۂ آل عمران میں قرآن عزیز نے سے

شہادت دی ہے کہ اس نازک وقت میں جب حضرت عیسی علیہ السلام نے اپنے تواریوں کو دین حق کی نصرت و یاری کے لیے لکارا تو سب نے اولوالعزمی اور فدا کاراند جذبہ کے ساتھ یہ جواب دیا "فتحن انصار الله" اور پھر حضرت میچ کے سامنے اپنی استقامت دین اور اپنے مخلصانہ ایمان کے متعلق شہادت دے کر نصرت کا پورا یورا یقین دلایا اور پھر سورۂ صف میں قرآن عزیز نے یہ بھی ظاہر کیا کہ ان حواریوں نے حضرت عیسی علیہ السلام ے جو کچھ کہا تھا ان کی موجود کی میں اور ان کے بعد تی وفاداری کے ساتھ بھایا اور بلاشبہ موضین صادقین ثابت ہوئے اور اس لیے اللہ تعالی نے بھی ان کی مدد فرمائی اور ان کو دشمنان حق کے مقابلہ میں کامیاب لیا۔

اجیل اور قرآن کے اس موازنہ کو دیکھ کر ایک انصاف لیند یہ کیم بغیر میں رہ سکتا کہ اس معاملہ میں ''حق'' قرآن کے ساتھ ہے اور علماء تصاری نے انجیل میں تح یف کر کے اس قسم کے گھڑے ہوئے واقعات کا اضافہ اس لیے کیا ہے تا کہ صدیوں بعد کے خود ساختہ عقیدہ عقیدہ ''صلیب میں'' سے متعلق سے داستان صحیح تر تیب پر قائم ہو سکے کہ جب میچ علیہ السلام کو صلیب پر لٹکایا گیا تو انھوں نے سہ کہتے کہتے جان دے دی ''ایلی ایلی لما سبقتنی اے خدا! اے خدا! تو نے بچھے کیوں میکہ و تنہا چھوڑ دیا'' اور کی ایک خوف نے بھی میچ کا ساتھ نہ دیا۔ ہر حال حواریوں سے متعلق بائبل کی سہ تصریحات محرف اور خود ساختہ داستان سرائی سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتیں۔

نزول ما کدہ: مخلص اور فداکار حواریوں کی جماعت اگرچہ صادق الا بیان اور رائخ الاعتقاد تحقی مگر علمی دمجلسی تکلفات گفت وشنید کے لحاظ سے سادہ لوج اور ضروریات زندگ کے سر و سامان کے اعتبار سے غرباء اور صنعفاء کی جماعت تحقی اس لیے انھوں نے از راہ سادگ و سادہ دلی حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے بیہ درخواست کی کہ جس خدائے برتر میں سے المحدود طاقت ہے کہ اس کا ایک ضونہ آپ کی ذات اقدس اور وہ نشان (مبخزات) میں خدائے تعالی نے جن کو آپ کی تصدیق نبوت و رسالت کے لیے آپ کے ہاتھ پر ظاہر فرمایا اس خدا میں بیہ طاقت بھی ضرور ہوگی کہ وہ ہمارے لیے غیب سے ایک دسترخوان مازل کر دیا کرے تا کہ ہم روزی کمانے کی قکر سے آزاد ہو کر باطمینانِ قلب یادِ خدا اور دین حق کی دعوت و تبلیخ میں مصردف رہا کریں۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے بی س کر ان

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

کونسیحت فرمائی کہ اگر چہ خدا کی طاقت بے غایت اور بے نہایت ب لیکن کسی تیج بندہ کے لیے میہ زیبا نہیں کہ وہ اس طرح خدا کو آ زمائے، پس خدا ے ڈرو اور ایے خیالات ے بچو، میس کر حواریوں نے جواب دیا ''ہم اور خدا کو آ زمائیں، حاشا ہمارا میہ مقصد نہیں ہمارا تو میہ مطلب بے کہ رزق کی جدوجہد ے دل کو مطلمین کر کے خدا کے اس عطیہ کو زندگی کا سہارا بنا لیس اور آپ کی تصدیق میں ہم کو حق الیقین کا اعتقاد رائخ حاصل ہو جائے اور ہم اس خدائی پر کا نتات انسائی کے لیے شاہد عدل بن جائیں۔'

حضرت عیلی علیہ السلام نے جب ان کا بڑھتا ہوا اصرار دیکھا تو بارگاہ البھی میں دعا کی۔ اے خدا! تو ان کے سوال کو پورا کر اور آسان سے ایسا مائدہ (دسترخوان نعت) نازل فرما کہ دہ ہمارے لیے تیرے غضب کا مظہر ثابت نہ ہو بلکہ ہمارے اور اس ذرایعہ سب کے لیے خوشی کی یادگار (عیر) بن جائے اور تیرا ''نشان'' کہلائے اور اس ذرایعہ سے ہم کو اپنے غیبی رزق سے شاد کام کرے کیونکہ تو ہی بہتر رزق رساں ہے'' اس دعاء کے جواب میں اللہ تعالی نے وحی نازل فرمائی: عیسی این ہماری دعاء قبول ہے، میں اس کو ضرور نازل کروں گا، لیکن سے واضح رہے کہ اس کھلی نشانی نازل ہونے کے بعد اگر ان میں سے کسی نے بھی خدا کے تھم کی خلاف ورزی کی تو پھر ان کو عذاب بھی ایسا ہولناک دوں گا جو کا تنات کے کسی انسان کونہیں دیا جائے گا۔

قرآن عزیز نے نزدل مائدہ کے دافعہ کا اس معجزانہ اسلوب بیان کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

إِذُ قَالَ الْحَوَارِيُّوْنَ يَغِيْسَى بُنَ مَرُيَمَ هَلُ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنُ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِّنَ السَّمَآءِ قَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُم مُوْمِنِيْنَ٥ قَالُوُا نُرِيْدُ أَنُ نَّاكُلَ مِنْها وَتَطُمَئِنَ قَلُوبُنَا وَنَعُلَمَ أَنُ قَدْ صَدَقَتَنَا وَ نَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّهِدِيْنَ٥ قَالَ عَيْسَى بُنُ مَرُيَمَ اللَّهُمُ رَبَّنَا أَنْزِلُ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لاَوَلِنَا وَاخِرنَا وَ ايَّة مِنْكَ وَارْزَقْنَا وَآنُتَ خَيْرُ الرَّازِقِيْنَ٥ قَالَ اللَّهُ إِنِّي يُنَزِّلُهَا عَلَيْهَ عَلَيْهُمُ وَاجْ مِنْكَ وَارْزَقْنَا وَآنُتَ خَيْرُ الرَّازِقِيْنَ٥ قَالَ اللَّهُ إِنِّي يُنَوَلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَنْ يَكُفُرُ بَعْد

اور (دیکھو) جب ایسا ہوا تھا کہ حواریوں نے کہا تھا اے عیلیٰ بن مریم! کیا تمہارا پروردگار ایسا کر سکتا ہے کہ آسان سے ہم پر ایک خوان اتار دے؟ (لیتی جاری غذا کے لیے آسان سے غیبی سامان کر دے) عیلیٰ نے کہا خدا ہے ڈر (ادر ایسی فرمانتیں نہ کرد) اگر تم ایمان رکھتے ہو۔ انھوں نے کہا (مقصود اس سے قدرت الہٰی کا امتحان نہیں

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحر http://www.amtkn.org

ب بلکہ) ہم چاہتے ہیں (ہمیں غذا میسر آئے، تو) اس میں سے کھا میں اور ہمارے دل آرام پا میں اور ہم جان لیس کہ تو نے ہمیں کی ہتلایا تھا، اور اس پر ہم گواہ ہو جا میں۔ اس پر عیسیٰ بن مریم نے دعا کی''اے اللہ! اے ہمارے پروردگار! ہم پر آسان سے ایک خوان بھیج دے کہ اس کا آنا ہمارے لیے اور ہمارے الگوں اور پر چھلوں سب کے لیے عید قرار پائے اور تیری طرف سے (فضل و کرم کی) ایک نشانی ہو، ہمیں روزی دے تو ب سے بہتر روزی دینے والا ہے۔' اللہ نے فرمایا ''میں تمھارے لیے خوان تھیجوں گا، لیکن جو شخص اس کے بعد بھی (راوحق سے) انکار کرے گا تو میں اسے (پاداش عمل میں) عذاب دوں گا۔ ایسا عذاب کہ تمام دنیا میں کسی آ دمی کو بھی ویسا عذاب نہیں دیا جائے گا۔ کی اور نہ کسی مرفوع حدیث میں اس کا کوئی تذکرہ پایا جاتا ہے البتہ آ خار صحابہ و تابعین رضی اللہ عنہم میں ضرور تفصیلات مذکور ہیں۔

مجاہد اور حسن بھری رحمیم اللہ فرماتے ہیں کہ مائدہ کا نزول نہیں ہوا اس لیے کہ فدائے تعالیٰ نے اس کے نزدل کو جس شرط کے ساتھ مشروط کر دیا طلب کرنے دالوں نے بیر محسوں کرتے ہوئے کہ انسان ضعیف البدیان ادر کمزوریوں کا مجسمہ ہے کہیں ایسا نہ ہو کہ کسی لغزش یا معمولی خلاف درزی کی بدولت اس درد ناک عذاب کے سز ادار تغیر س اپنے سوال کو دالپن لے لیا، علاوہ ازیں اگر مائدہ کا نزدول ہوا ہوتا تو ایسا نشان البی (معجزہ) تھا کہ نصاریٰ اس پر جس قدر بھی فخر کرتے وہ کم تھا اور ان کے یہاں اس کی جس قدر بھی شہرت ہوتی دہ بے جانہیں ہوتی تاہم ان کے یہاں اس نزدول مائدہ کا اس طرح کوئی تذکرہ نہیں پایا جاتا ہے۔ (تغیر این کیثر جلد ۲ ص ۱۳ مگر یوحنا کی انجیل باب ہ میں تو یہ اشارہ پایا جاتا ہے کہ یہ واقعہ ''عید فضح'' کے موقعہ پر چیش آیا)

اور حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما اور حضرت عمار بن باسر رضی الله عنه سے منقول ہے کہ بید دافعہ پیش آیا اور مائدہ کا نزول ہوا، جمہور کا رجحان ای جانب ہے البته اس کے نزول کی تفصیلات میں مختلف اقوال پائے جاتے ہیں۔ مثلاً صرف ایک دن نازل ہوا، یا چالیس روز تک نازل ہوتا رہا؟ اور پھر اتر نا بند ہو گیا تو کیوں؟ اور صرف یکی ہوا کہ نازل نہ ہوایا جن لوگوں کی خلاف درزی کی وجہ سے بند ہوا ان پر سخت قشم کا مذاب بھی آ پہنچا؟ جو نقول یہ کہتی ہیں کہ مائدہ کا نزول صرف ایک دن نہیں بلکہ چالیس دن تک برابر جاری رہا وہ بند ہو جانے کا سب سے بیان کرتی ہیں کہ نزدول مائدہ پر تھم ہیں دن تک برابر جاری رہا وہ بند ہو جانے کا سب

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org

ہوا کہ اس کو فقیر، مسکین اور مریض ہی کھا نیں تو تگر اور بھلے چنگے نہ کھا نیں تگر چند روز لغیل کے بعد لوگوں نے آہتہ آہتہ اس کی خلاف ورزی شروع کر دی یا بیتھم ملا تھا کہ اس کو کھا نیں سب تگر الحظے روز کے لیے ذخیرہ نہ کریں تگر کچھ عرصہ کے بعد اس کی خلاف ورزی ہونے لگی اور نتیجہ یہ نکلا کہ نہ صرف ما کدہ کا نزول ہی بند ہو آیا بلکہ خلاف ورزی کرنے والے خزیر اور بندر کی شکل میں منح کر دیے گئے۔ (نزول ما کدہ کا سوال اگر چہ کیا تھا حواریوں نے تگر کیا تھا سب کی جانب سے اس لیے یہ داختی رہ کر جن نقول میں خلاف ورزی اور اس سے متعلق عذاب کا ذکر بے ان کا اشارہ حواریوں میں نقول میں خلاف ورزی اور اس سے متعلق عذاب کا ذکر ہے ان کا اشارہ حواریوں میں

بجب علیه السلام کی دعا قبول فرما کی تو مشیت باری کا یہ ظم ہوا کہ مائدہ تیار ہو چنا نچہ جب علیہ علیہ السلام کی دعا قبول فرما کی تو مشیت باری کا یہ ظم ہوا کہ مائدہ تیار ہو چنا نچہ اوگوں کی آنکھوں دیکھتے خدا کے فرشتے فضاء آسانی سے اس کو لے کر اترے ادھر فرشتے آ ہشتہ آ ہشتہ اس کو لیے ہوئے اتر رہ تھے اور ادھر حضرت علیہ علیہ السلام انتہائی خشو ت و خضوع کے ساتھ درگاہ الہی میں دست بدعا تھے کہ مائدہ آ پہنچا اور حضرت علیہ علیہ السلام نے اوّل دو رکعت نماز شکر ادا کی اور پھر مائدہ (خوان) کو کھولا تو اس میں تلی ہوئی نی مہلام نے اوّل دو رکعت نماز شکر ادا کی اور پھر مائدہ (خوان) کو کھولا تو اس میں تلی ہوئی میں کہ اس کی مہلک نے سب کو مت کر دیا، حضرت علیہ السلام نے لوگوں کو تھم دیا کہ کہ اس کی مہلک نے سب کو مت کر دیا، حضرت علیہ السلام نے لوگوں کو تھم دیا کہ دہ کھا ئیں مگر لوگوں نے اصرار کیا کہ ابتداء آ پ کریں، آپ نے ارشاد فرمایا، ہیے میر لیے نہیں ہم تر کہ اور دیم اور میں کہ اور جم کھا کمیں تا ہو نے ہو ارشاد فرمایا ان ای سی نے شرم سر کور خدا کا رسول تو نہ کھا ہوں کو بلاؤ یہ ان کا حق ہو ای کا تی ہوئی خلو فتراہ، مساکین، معذوریں اور مرایدہ کی مقدار میں کو فرق خوں خلائی خوں خلی کے نہ معلوم اس کا نیچہ فتراہ، مساکین، معذوریں اور مراح کو کہ کہ کہ میں آ ہو نے یہ ارزار بردگان خلی ایک نے خطور خلی نہ ایک نظر نے شکم سر ہو کر کھایا گر مائدہ کی مقدار میں کوئی فرق نہیں آیا۔

اس مسئلہ میں حضرت شاہ عبدالقادر (نور اللہ مرقدۂ ) مجاہد اور حسن یصری رحمہم اللہ کے ہم نوا معلوم ہوتے ہیں اور نزول مائدہ سے متعلق ان دونوں جماعتوں سے الگ ایک اور لطیف بات ارشاد فرماتے ہیں۔ موضح القرآن میں ہے۔

(هل یستطیع) ''ہو سکے'' یہ معنی کہ ہمارے داسطے تمہاری دعا ے اس قدر خرق غادت کرے یا نہ کرے۔ فرمایا (اتقوا اللہ) ''ڈرو اللہ ے'' یعنی بندہ کو چاہیے کہ اللہ کو نہ آ زمائے کہ میرا کہا مانتا ہے یا نہیں اگرچہ خادند (آ قا و مالک) بہتیری مہر پانی کرے۔ ''ونکون علیها من الشّهدین'' یعنی برکت کی امید پر مانگتے ہیں اور (تاکہ) مجمزہ ہمیشہ مشہور ہے، آزمانے کونہیں۔ کہتے ہیں وہ خوان اترا کیشنبہ کو وہ نصاری کی عید ہے جیسے ہم کو روزِ جعبہ۔

بعضے کہتے ہیں وہ خوان اترا چالیس روز تک اور پھر بعضوں نے ناشکری کی لیعنی حکم ہوا تھا کہ فقراء اور مریض کھا کیں نہ مخطوط (تو نگر) اور چنگے پھر قریب اسی آ دمی سور اور ہندر ہو گئے ( گر) یہ عذاب پہلے یہود میں ہوا تھا بیچھے کسی کو نہیں ہوا۔

اور بعضے کہتے ہیں (مائدہ) نہ اترا، تہدید سن کر مانگنے والے ڈر گئے نہ مانگا، لیکن پیغبر کی دعا عبث نہیں اور اس کلام (قرآن) میں نقل کرنا بے حکمت نہیں، شاید اس دعا کا اثر یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی امت (نصاریٰ) میں آ سودگی مال سے ہمیشہ رہی اور جو کوئی ان میں ناشکری کرے تو شاید آخرت میں سب سے زیادہ عذاب پائے۔ اس میں مسلمان کو عبرت ہے کہ اپنا مدعا خرق عادت کی راہ سے نہ چاہے پھر اس کی شکر گزاری بہت مشکل ہے، اسباب خلاہری پر قناعت کرے تو بہتر ہے۔ اس قصہ میں بھی ثابت ہوا کہ حق تعالیٰ کے آگے حمایت پیش نہیں کی جاتی۔ (موضح القرآن سورہ مائدہ)

متعلق بہت خوب بات ارشاد فرمائی ہے۔ سیست

مسیلی علیہ السلام سے ان کی قوم نے نزول مائدہ کی درخواست کی تو اللہ تعالیٰ کی جانب سے جواب ملا''تمہاری درخواست اس شرط کے ساتھ منظور کی جاتی ہے کہ نہ اس میں خیانت کرنا، نہ اس کو چھپائے رکھنا اور نہ اس کو ذخیرہ کرنا ورنہ بیہ بند کر دیا جائے گا اورتم کو ایسا عبر نناک عذاب دوں گا جو کسی کو نہ دیا جائے گا۔''

اے معشر عرب! تم اپنی حالت پر نحور کرد کہ ادنوں اور بکریوں کی دم پکڑ کر جنگلوں میں چراتے پھرتے تھے، پھر خدائے تعالیٰ نے اپنی رحمت سے تمھارے در میان بھی سے ایک برگزیدہ رسول معوث فرمایا جس کے حسب ونسب سے تم اچھی طرح واقف ہو، اس نے تم کو بی خبر دی کہ عنقر یب تم مجم پر غالب آ جاؤ گے اور اس پر چھا جاؤ گے اور اس نے تم کو تحق کے ساتھ منع فرمایا کہ مال و دولت کی فرادانی دیکھ کر ہرگز تم چاندی اور سونے کے فرانے جمع نہ کرنا مگر قسم بخدا کہ زیادہ لیل و نہار نہ گز ریں گے کہ تم ضرور سونے چاندی کے فران جمع کرو گے اور اس طرح خدائے برتر کے درد ناک عذاب کے مستحق بنو گے۔ (این کیرہ مائدہ) · ' رفع الى السماء ' معنى زنده آسمان پر الله اليا جانا

حصرت عیسلی علیہ السلام نے نہ شادی کی اور نہ بود و مائد کے لیے گھر بنایا، دہ شہر شہر اور گاؤں، گاؤں خدا کا پیغام سناتے اور دین حق کی دعوت و تبلیغ کا فرض انہام دیتے اور جہاں بھی رات آ پینچتی و میں کسی سر و سامانِ راحت کے بغیر شب بسر کر دیت تصور چونکہ ان کی ذاتِ اقد س سے مخلوقِ خدا جسمانی ، ردحانی دونوں طرح کی شفا، اد۔ تسکین پاتی تھی اس لیے جس جانب بھی ان کا گزر ہو جاتا خلقت کا انبود حسن مقیدت کے ساتھ جمع ہو جاتا اور الہانہ محبت کے ساتھ ان پر شار ہو جانے کو تیار رہتا تھا۔

ے ساتھ کی ہو جا کا اور انہا کہ حبث سے سما تھان پر سار ہو جانے و نیار رہما تھا۔ یہود کو اس دعوت حق کے ساتھ جو بغض و عناد تھا اس نے اس بر حق ہوئی مقبولیت کو انتہائی حسد ادر تخت خطرہ کی نگاہ ہے دیکھا اور جب ان کے شخ شدہ تلوب سی طرح اس کو برداشت نہ کر سکے تو ان کے سرداروں، فتو ہوں، فریسیوں ادر صدوقہوں نے ذات اقدس کے خلاف سازش شروع کی اور طے یہ پایا کہ اس بستی کے خلاف کا میابی حاصل کرنے کی لجز اس کے کوئی صورت نظر نہیں آتی کہ بادشاہ دفت کو شتعال کر کے اس کو دار پر چڑھا دیا جائے۔

گذشتہ چند صدیوں سے یہود کے ناگفتہ بہ حالات کی بدولت اس زمانہ میں یہودیہ کے بادشاہ ہیرودیس کی حکومت اپنے باپ دادا کے علاقہ میں سے بشکل ایک چوتھائی پر قائم تھی ادر دہ بھی برائے نام ادر اصل حکومت و اقتدار، دفت کے بت پرست شہنشاہ قیصر روم کو حاصل تھا ادر اس کی نیابت میں پااطیس یہودیہ کے اکثر علاقہ کا گورز یا بادشاہ تھا۔

یہود اگر چہ اس بت پرست بادشاہ کے اقتدار کو اپنی بدیختی سمجھ کر اس سے منتخ تص مگر حضرت مسطح علیہ السلام کے خلاف قلوب میں مشتعل حسد کی آگ نے اور صدیوں کی غلامی سے پیدا شدہ پت ذہنیت نے ایسا اندھا کر دیا کہ انجام اور نتیجہ کی قکر سے ب پرداہ ہو کر پلاطیس کے دربار میں جا پہنچ اور عرض کیا: ''عالی جاہ! یہ شخص نہ صرف بنار لیے بلکہ حکومت کے لیے بھی خطرہ بنما جا رہا ہے اگر فورا ہی اس کا استرصال نہ کر دیا گیا تو مذہ ہمارا دین ہی صحیح حالت میں باقی رہ سکے گا اور اندیشہ ہے کہ کہیں آپ کے باتھ سے حکومت کا اقتدار بھی نہ چلا جائے اس لیے کہ اس شخص نے بچیب و غریب شعبرے دکھا کر خلقت کو اپنا گردیدہ بنا لیا ہے اور ہر دفت اس گھات میں لگا ہے کہ عوام کی اس شخص نے لوگوں کو صرف دنیادی راہ ہے ہی گمراہ نہیں کیا بلکہ اس نے ہمارے دین تک کو بھی بدل ڈالا اور لوگوں کو بددین بنانے میں منہمک ہے لیس اس فتنہ کا انسداد از بس ضروری ہے تا کہ بڑھتا ہوا یہ فتنہ ابتدائی منزل ہی میں کچل ڈالا جائے۔''

نرض کافی گفت و شنید کے بعد پاطیس نے ان کو اجازت دے دلی کہ وہ حضرت مسیح علیہ السلام کو گرفتار کر لیں اور شاہی دربار میں مجرم کی حیثیت سے پیش کریں، بنی اسرائیل کے سردار، فقیہ اور کائن میہ فرمان حاصل کر کے بیحد مسرور ہوئے اور فخر و مبابات کے ساتھ ایک دوسرے کو مبار کباد دینے لگے کہ آخر ہماری سازش کارگر ہوئی اور ہماری تدبیر کا تیر محیک نشانہ پر میٹھ گیا اور کہنے لگے کہ آخر ہماری سازش کارگر ہوئی اور موقعہ کا منتظر رہا جائے اور کسی خلوت اور تنہائی کے موقعہ پر اس طرح اس کو گرفتار کیا جائے کہ موقعہ کا منتظر رہا جائے اور کسی خلوت اور تنہائی کے موقعہ پر اس طرح اس کو گرفتار کیا جائے کہ مواج میں بیجان نہ ہونے پائے ۔ انجیل یوحنا میں اس واقعہ سے متعلق سے کہا گیا ہے۔ ''پس سردار کاہنوں اور فریسیوں نے صدر عدالت کے لوگوں کو جع کر کے کہا

ہم کرتے گیا ہیں؟ یہ آ دمی تو بہت معجز نے دکھا تا ہے، اگر ہم اے یو بنی چھوڑ دیں تو سب اس پر ایمان لے آئیں گے اور رومی آ کر ہماری جگد اور قوم دونوں پر قبضہ کر لیں گے اور ان میں سے کائفا نام ایک شخص نے جو اس سال سردار کا بن تھا ان سے کہا تم کچھ مہیں جانتے اور نہ سوچتے ہو کہ تمھارے لیے یہی بہتر ہے کہ ایک آ دمی امت کے واسطے مرے نہ کہ ساری قوم ہلاک ہو۔

یہ اس مشورہ کا تذکرہ ہے جو بادشاہ کے پاس جانے سے قبل آ پس میں ہوا اور سیہ خطرہ ظاہر کیا گیا کہ اگر اس ہتی کو یونہی چیوڑ دیا گیا تو بادشاد وقت (قیصر) کہیں سلطنت کے لیے خطرہ سمجھ کر رہی سہی برائے نام حکومت یہود کا بھی خاتمہ نہ کر دے۔ ادر مرقس کی انجیل میں ہے۔

دو دن کے بعد فصح اور عید فطر ہونے والی تھی اور سردار کا ہن اور فقیہ موقعہ ڈھونڈ رہے تھے کہ اے کیونکر فریب ے پکڑ کر قتل کریں کیونکہ کہتے تھے کہ عید کونہیں ایسا نہ ہو کہ لوگوں کا بلوہ ہو جائے۔

ددسری جانب حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور ان کے حواریوں کے مکالمہ کو سورۂ آل عمران اور سورۂ صف کے حوالہ نے نقل کیا جا دیکا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے جب یہود کے کفر د انکار اور معاندانہ ریشہ دوانیوں کو محسوں کیا تو ایک جگہ اپنے حواریوں کو جس کیا اور ان نے فرمایا کہ بنی اسرائیل کے سرداروں اور کاہنوں کی معاندانہ سرگرمیاں تم

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ے پوشیدہ نہیں ہیں۔ اب وقت کی نزا کت اور کڑی آ زمائش و امتحان کی گھڑی کی قربت تقاضا کرتی ہے کہ میں تم سے سوال کروں کہ تم میں کون دہ افراد ہیں جو اس کفر و انکار کے سیاب کے سامنے سینہ سپر ہو کر خدا کے دین کے ناصر و مددگار بنیں گے۔ حضرت میسی علیہ السلام کا بید ارشادِ مبارک من کر سب نے بڑے جوش و خروش اور صداقت ایمانی کے ساتھ جواب دیا ''ہم ہیں اللہ کے مددگار، خدائے واحد کے پرستار، آپ گواہ رہیں کہ ہم مسلم وفا شعار میں اور درگاہ باری میں اپنی اس اطاعت کوش پر استقامت کے لیے یوں دست بدعا ہیں، اے پروردگارا ہم تیری اتاری ہوئی کتاب پر ایمان لے آ کے اور صدق ول کے ساتھ تیرے پغیر کے بیرو ہیں، خدایا! تو ہم کو صداقت و حقانیت کے فدا کاروں کی فہرست میں لکھ لے۔''

حضرت عیسلی علیہ السلام اور ان کے فریضہ دعوت و تبلیغ کے خلاف یہود بن اسرائیل کی مخالفاند سرگر میوں ے متعلق حالات کا یہ حصہ تو اکثر و بیشتر الیا ہے کہ قر آن اور انجیل کے درمیان اصولا اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے لیکن اس کے مابعد کے پور ۔ حصہ بیان میں دونوں ہی قطعاً جدا جدا راہیں میں اور ان کے درمیان اس درجہ تضاد ہ کہ کی طرح بھی ایک کو دوسری راہ کے قریب نہیں اایا جا سکتا۔ البتہ اس جگہ پہنچ کر میروں اور نصاری دونوں کا باہمی اتحاد ہو جاتا ہے اور دونوں کے بیانت دانعہ ۔ متعلق ایک ہی عقیدہ میں کرتے میں، فرق ہے تو سہ کہ یہود اس دافتہ کو اپنا کارنامہ ادر اپنے لیے باعث فخر تیں۔ میں اور نصاری اس کو میرود بنی اسرائیل کی ایک قابل لعنت جدوجہد یقین کرتے ہیں۔ یہود اور اور کا بنوں

کو بد اطلاع ملی کہ اس وقت لیسوع علیہ السلام لوگوں کی بھیٹر سے الگ اپنے شاگردوں کے ساتھ ایک یند مکان میں موجود ہیں، یہ موقع بہترین ہے، اس کو ہاتھ سے نہ دیتے، فوراً ہی یہ لوگ موقع پر پہنچ گئے ادر چاروں طرف سے مکان کا محاصرہ کر کے لیسوع علیہ السلام کو گرفقار کر لیا اور تو بین و تذلیل کرتے ہوئے پاطیس کے دربار میں لے گئے تا کہ وہ ان کو سولی پر لفکائے ادر اگرچہ پاطیس نے عیسیٰ علیہ السلام کو بے قصور سجھ کر تچھوڑ دینا چاہا گر بنی اسرائیل کے اشتعال پر مجبوراً سیامیوں کے حوالہ کر دیا، ساہیوں نے ان کو کا نوں کا تات پہنایا، منہ پر تھوکا، کوڑے لگائے اور ہر طرح کی تو میں فویک کر نے ان کو بعد مجرموں کی طرح سولی پر لفکا دیا اور دونوں ہاتھوں میں میخیں تھوتک دیں، سینہ کو برتی ک کی انی سے چھید دیا اور اس سمیری کی حالت میں انھوں نے یہ کہتے ہوئے جان د دی''ایلی ایلی لما سبقتنی'' انجیل متی میں اس واقعہ کی تفصیلات کو ان الفاظ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

مردار کابن نے اس ب کہا: میں تجھے زندہ خدا کی قسم ویتا ہون کہ اگر تو خدا کا بیٹا کیج ہے تو ہم ہے کہہ دے۔ یہوع نے اس ہے کہا: تو نے خود کہہ دیا بلکہ میں تم ے کہتا ہوں کہ اس کے بعد تم این آ دم کو قادر مطلق کی دینی طرف بیٹھے اور آسان کے بادلوں پر آتا و کھو گے، اس پر سردار کا بن نے بد کہد کر اپنے کیڑے بھاڑے کد اس نے کفر بکا ہے، اب جمیں گواہوں کی کیا حاجت رہی، دیکھوتم نے ابھی یہ کفر سنا ہے تمہاری کیا رائے ہے، انھوں نے جواب میں کہا: وہ قتل کے الکن ہے، اس پر انھوں نے اس کے مند پر تھوکا اور اس کے مل مارے اور بعض نے طمانیچ مار کر کہا "اے می جمیس نبوت سے بتا کہ تجھے کس نے مارا (متی باب ٢٦ ٣ ٢ ٦ ١٨) جب صبح ہوتی تو سب سردار کاہنوں اور قوم کے بزرگوں نے یہوع کے خلاف مشورہ کیا کہ اے مار ڈالیس اور اے بالد حکر لے گئے اور پاطیس حاکم کے حوالہ کیا (متی باب ۲۵ آیت ۲۱) اور حاکم کا دستور تھا کہ عید پر لوگوں (بن اسرائیل) کی خاطر ایک قیدی جے وہ چاہتے تھے چھوڑ دیتا تھا، اس وقت برا بانام ان کا ایک مشہور قیدی تھا پس جب وہ اکٹھے ہوئے تو پیلاطیس نے ان سے كبائم ك چات ہو كد ميں تمبارى خاطر چور دون؟ برابا كو يا يوع كو جو متح كبلاتا ب؟ (متى باب ٢٢ آيت ١٥ تا ١٧) وه بوك برابا كو پيلاطيس ف ان ب كها پحر يوع كو جوميح كبلاتا ب كيا كرون؟ مب فى كما اس كوصليب دى جائ اس فى كما كد كيون؟ اس نے کیا برائی کی ب؟ مگر وہ اور بھی چلا چلا کر بولے کہ اس کو صليب دی جائے، جب پا اطیس نے دیکھا کہ کچھ بن نہیں پڑتا النا بلوہ ہوتا جاتا ہے تو یانی لے کر لوگوں کے رو برو ابن باتھ دھوتے اور کہا: "میں اس راست باز کے خون سے بری ہول تم جانو" سب لوگوں نے جواب دے کر کہا: '' کہ اس کا خون ہماری اور ہماری اولاد کی گردن پر'' اس پر اس نے برابا کو ان کی خاطر چھوڑ دیا اور لیوع کو کوڑ ، لگوا کر حوالے کیا تا کہ صلیب دی جائے۔ اس پر حاکم کے ساہوں نے بیوع کو قلعہ میں لے جا کر ساری پلٹن اس کے گرد جمع کی اور اس کے کپڑے اتار کر اے قرمزی چون پہنایا اور کانوں کا تاج بنا کر اس کے سر پر رکھا اور ایک سرکنڈا اس کے وہنے ہاتھ میں دیا اور اس کے آگ کھٹنے طیک کر ات صفھوں میں اڑانے لگے کہ اے یہودیوں کے بادشاہ۔ آ داب۔ ادر اس پر تھوکا اور وہی سر کنڈا لے کر اس کے سر پر مارنے لگھ اور جب اس کا تھٹھا کر چکے تو چونچے کو

اس پر سے اتار کر پھر اس کے کیڑ ۔ اسے پہنائے اور صلیب دینے کو لے گئے۔ (متی باب ٢٢ آیت ٢٢ ٣١ ٣) اس وقت اس کے ساتھ دو ذاکو صلیب پر پڑ ھائے گئے۔ ایک دائیں اور ایک با کیں اور راہ چلنے والے مر بلا ہلا کر اس کولعن طعن کرتے اور کہتے تھے۔ اے مقدس کے ڈھانے والے اور تین دن میں بنانے والے اپنے تیئن بچا، اگر تو خدا کا بیٹا ہے تو صلیب پر سے اتر آ ای طرح مردار کابن بھی فقیدوں اور برزگوں کے ساتھ ل کے تصفیح کے ساتھ کہتے تھے اس نے اوروں کو بچایا اپنے تیئن نہیں بچا سکتا۔ (متی بار 21 آیت ۲۲ تا ۲۲)

اور دو پہر سے لے کر تیسر بے پہر تک تمام ملک میں اند حیرا تچایا رہا اور تیسر بے پہر کے قریب یسوع نے بردی آواز سے چلا کر کہا: "ایلی، ایلی لما سبقتنی" (اے میر بے خدا! اے میر بے خدا! تو نے مجھ کو کیوں چھوڑ دیا) جو وہاں کھڑ سے تصان میں سے بعض نے من کر کہا، یہ ایلیا کو لیکارتا ہے ۔۔۔۔ یسوع کچر بردی آواز سے چلایا کہ جان دے دی۔

تفصیلات میں کم و میش فرق کے ساتھ یہی مفروضہ داستان باتی تینوں انجیلوں میں بھی مذکور ہے، چاروں انجیلوں کی یہ متفقہ مگر مفروضہ داستان کو مطالعہ کرنے کے بعد طبیعت پر قدرتی اثر یہ پڑتا ہے کہ حضرت سے علیہ السلام کی موت انتبانی بیکسی ادر بے لی کی حالت میں درد ناک طریقہ سے ہوئی ادر اگر چہ خدا کے پاک ادر مقدس بنددں کے لیے یہ کوئی اعلیم محل یقہ سے ہوئی ادر اگر چہ خدا کے پاک ادر مقدس بندد کے کا مظاہرہ اکثر ہوتا رہا ہے لیکن اس دافتہ کا یہ پہلو اس کے مفروضہ ادر گھڑے ہوئے ہونے پر روز روشن کی طرح شاہد ہے کہ حضرت لیسوع نے ایک اولوالعزم یو بلکہ مرد مالح کی طرح اس واقعہ کو صبر د رضاء الہی کے ساتھ انگیز نہیں کیا بلکہ ایک انتہائی مایوں سالح کی طرح خدا ہے شکوہ کر شاہد ہے کہ حضرت لیسوع نے ایک اولوالعزم یو بلکہ مرد انسان کی طرح خدا ہے شکوہ کرتے کرتے جان دے دی 'الیلی، ایل کی لما سبقت یں' میں چر کہ بلکہ مرد بنا مایوں اور شکوہ کی وہ صورت حال ہے جو کسی طرح مرد نہیں ہوتے جان دے دینا مایوی اور شکوہ کی وہ صورت حال ہے جو کسی طرح تھی ۔ نہیں ہے کہ بقول انجیل کے لیسوع کی جا سے پہلو اس دارتھ کا ہے ہوں نہیں ہوتے جان دے دینا مایوی اور شکوہ کی وہ صورت حال ہے جو کسی طرح بھی ۔ نہیں ہے کہ بقول انجیل کے لیسوع میں جا سے یہ مقد کا ہے ہو کہوں کا ہے تھیں' نہیں ہو کہ جان دے دینا مایوی اور شکوہ کی اس حاد دھر ہے جو کسی طرح بھی ۔ مرح سے یہ درخواست کسی طرح قول نہ ہوئی تو لیو ای خر جو کا پی لاہ بھ ہے تو ان عقیدہُ '' کفارہ' کے مطابق حضرت سیح کا یہ معاملہ خدا اور اس کے بیٹے (العیاد باللہ ) کے درمیان طے شدہ تھا تو پھر اس درخواست کے کیا معنی اور اگر لوازم بشریت کی بنا پر تھا تو خدا کی مرضی معلوم ہو جانے اور اس پر قناعت کر لینے کے بعد پھر یہ بے صبر اور مایوس انسانوں کی طرح جان دینے کا کیا سب؟

یہود کی گھڑی ہوئی اس داستان کو چونکہ نصاری نے قبول کر لیا تو یہود ازرہ فخر دغرور اس پر بیحد مسرور بیں اور کہتے بیں کہ سیح ناصری اگر ''مسیح موعود'' ہوتا تو خدائے تحالی اس بے بسی اور بے کسی کے ساتھ اس کو جمارے ہاتھ میں ند دے دیتا کہ وہ مرتے وقت تک خدا ہے شکوہ کرتا رہا کہ اس کو بچائے مگر خدانے اس کی کوئی مدد ند کی حالانکہ ہمارے باپ دادا اس وقت بھی کافی اشتعال دیتے رہے کہ اگر تو هیقتہ خدا کا بیٹا اور ''مسیح موعود'' ہے تو کیوں بتھ کو خدانے ہمارے ہاتھوں اس ذلت سے نہ بچا لیا۔

واقعہ یہ ہے کہ نصاری کے پاس جبکہ اس چیھتے ہوئے الزام کا کوئی جواب نہیں تھا اور واقعہ کی ان تفصیلات کو مان لیٹے کے بعد'' عقیدہ کفارہ'' کی کوئی قیمت باقی نہیں رہ جاتی تھی تب انھوں نے واقعہ کی ان تفصیلات کے بعد ایک پارہ بیان کا اور اضافہ کیا۔ یوحنا کی انجیل میں ہے۔

''لیکن جب انھوں نے لیوع کے پاس آ کر دیکھا کہ دہ مر چکا ہے تو اس کی ٹائلیں نہ تو ڑیں گر ان میں ت ایک ساہی نے بھالے ے اس کی پہلی چھیدی اور فی الفور اس سے خون اور پانی بہہ لگا۔ (یوتا باب ۱۹، آیت ۲۳۳۳) ان باتوں کے بعد ار میلتہ کے رہنے والے لوسف نے جو لیوع کا شاگر د تھا۔ یہودیوں کے خوف ے خفیہ طور پر پیلاطیس سے اجازت جابی کہ لیوع کی لاش لے جائے، پیلاطیس نے اجازت دے دی پس دہ آ کر اس کی لاش لے گیا اور نیکد یمس بھی آیا جو پہلے لیوع کے پاس درت کو گیا تھا اور پچاں سیر کے قریب مراد رعود ملا ہوا لایا، پس انھوں نے لیوع کی لاش لے کر اے سوتی کیڑے میں خوشبودار چیزوں کے ساتھ کفنایا جس طرح کہ یہودیوں میں دفن کرنے کا دستور ہے اور جس جگہ اے صلیب دی گئی وہاں ایک باغ تھا ادر اس باغ میں ایک نی قبر تھی جس میں کبھی کوئی نہ رکھا گیا تھا۔ پس انھوں نے یہودیوں کی تاری کے دن کے باعث لیوع کو دہیں رکھ دیا۔

سیارا کے رک کے بات یہ یوں کر ویں رسابید سی مہیں ہو ہو ہو۔ ہفتہ کے پہلے دن مریم ملد لیعنی ایسے تر کے کہ ابھی اند طیرا بی تھا قبر پر آئی اور پتحر کو قبر سے بٹا ہوا دیکھا لپس وہ شمعون پطرس اور اس کے دوسرے شاگرد کے پاس جیسے یہوع عزیز رکھتا تھا دوڑی ہوئی گی اور ان کے کہا کہ خداوند کو قبر نے نکال لے گئے اور جمیں معلوم نہیں کہ اے کہال رکھ دیا۔ (یوحنا باب ۲۰ آیت ۲۰۱) کیکن مریم باہر قبر کے پاس کھڑی روتی رہی اور جب روتے روتے قبر کی طرف جعک کے اندر نظر کی تو دو فرشتوں کو سپید پوشاک پہنے ہوئے ایک کو سر ہانے اور دوسرے کو پائتی بیٹے دیکھا جہال لیوٹ کی ااش لیچ کہ میرے خداوند کو اٹھا لے گئے اور معلوم نہیں کہ اے کہال رکھا یہ کہ کر دہ چیچ اس لیے کہ میرے خداوند کو اٹھا لے گئے اور معلوم نہیں کہ اے کہال رکھا یہ کہ کر دہ چیچ پوری اور یہ دی کو کھڑ د کہ کہا دار تہ ہیچانا کہ سے یہ دیو جا ہے کہ کر دہ چیچ

لیتنی اے استاذ! لیوع نے اس سے کہا بھے نہ تچھو کیونکہ میں اب تک باپ کے پاس اور نہیں گیا لیکن میرے بھائیوں کے پاس جا کر ان سے کہو کہ میں اپنے باپ اور تمحار باپ کے اور اپنے خدا اور تمحارے خدا کے پاس اور جاتا ہوں ،مریم ملد کینی نے آ کر شاگر دوں کو خبر دی کہ میں نے خداوند کو دیکھا اور اس نے بچھ سے بیہ با تیں کہیں۔ پچر ای دن جو ہفتہ کا پہلا دن تھا شام کے وقت جب وہاں کے دروازے جہاں شاکر د یہود یوں کے ڈر سے بند تھے۔ لیوع آ کر نیچ میں کھڑا ہوا اور ان سے کہا کہ تمہاری سلامتی ہو اور بیہ کہر اس نے اپنے ہاتھ اور پلی انھیں دکھائی لیس شاگرد و خدادند کو دیکھ کر خوش ہوئے۔ لیوع نے پھر ان سے کہا کہ تمہاری سلامتی ہو جس طرح باپ نے بچھ بھیجا ہے ای طرح میں بھی تعصیں بھیجتا ہوں اور سے کہہ کر ان کو پچوذکا اور ان سے گہا دروح القدن' کو۔''

ہر ایک شخص معمولی غور و فکر کے بعد بہ سہولت سبجھ سکتا ہے کہ یہ پارۂ بیان، پہلے حصہ بیان کے ساتھ غیر مربوط اور قطعا بے جوڑ ہے بلکہ یہ اندازہ لگانا ہی مشکل ہو جاتا ہے کہ یہ دونوں تفصیلات ایک ہی شخصیت ے وابستہ ہیں ، کیونکہ پہلا پارۂ بیان ایک ایک شخصیت کا مرقع ہے جو بے بس میکس مایوس اور خدا ہے شاکی نظر آتی ہے اور دوسرا حصہ بیان ایک ہتی کا رخ روشن پیش کرتی ہے جو خدائی صفات سے متصف، ذات باری کی مقرب اور پیش آبادہ واقعات سے مطمئن و مسرور ہے بلکہ ان کے وقوع کی متمنی اور ان کواپنے اداء فرض کا اہم جزء سبحق ہے

ہیں نقادت رہ از کجاست تا بلجا! ہہر حال حقیقت چونکہ دوسری تھی اور ایک عرصہ دراز کے بعد'' عقیدۂ کفارہ'' گی • سے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

بدعت نے نصاریٰ کواس کے خلاف اس گھڑے ہوئے افسانہ کی تصنیف پر مجبور کر دیا اس لیے قرآن عزیز نے حضرت مریم اور حضرت عیسیٰ علیہا السلام سے متعلق دوسرے گوشوں کی طرح ایں گوشہ ہے بھی جہالت و تاریکی کا پردہ ہٹا کر حقیقت حال کے زخ ردشن کو جلوہ آ راء کرنا ضروری سمجھا اور اس نے اپنا وہ فرض انحام دیا جس کو مذاہب عالم کی تاریخ میں '' قرآن کی دعوت تحدید و اصلاح'' کہا جاتا ہے۔ مکر یہود ہے علیہ السلام کی حفاظت

ای نے بتایا کہ جس زمانہ میں بنی اسرائیل، پنجبر حق اور رسول خدا (میسی بن مریم) کے خلاف خفیہ تدبیروں اور سازشوں میں مصروف اور ان پر نازاں تھے ای زمانہ میں خدائے برتر کے قانون قضاء و قدر نے یہ فیصلہ نافذ کر دیا کہ کوئی طاقت اور مخالف قوت میسیٰ بن مریم علیہ السلام پر قابونہیں پا تحق اور ہماری محکم تدبیر اس کو دشمنوں کے ہر '' مکر'' سے محفوظ رکھے گی اور نتیجہ سے نکلا کہ جب بنی اسرائیل نے ان پر نرغہ کیا تو ان کو بینم بر خدا پر کسی طرح دسترس حاصل نه ہو سکی اور ان کو بحفاظت تمام أثلا لیا تگیا اور جب بنی اسرائیل مگان میں کھیے تو صورت حال ان پر مشتبہ ہو گئی اور وہ ذلت و رسوائی کے ساتھ اپنے مقصد میں ناکام رہے اور اس طرح خدانے اپنا دعدہ یورا کر دکھایا جو میں ین مریم کی حفاظت کے لیے کیا گیا تھا۔

تغصیل اس اجمال کی بد ہے کہ جب عیسیٰ علیہ السلام نے بد محسوں فرمایا کہ اب بنی اسرائیل کے گفرو انکار کی سرگر میاں اس درجہ بڑھ گنی ہیں کہ وہ میری تو بین و تذلیل بلد قل کے لیے سرگرم سازش میں تو انہوں نے خاص طورت ایک مکان میں اپنے حواریوں کو جع کیا اور ان کے سامنے صورت حال کا نقشہ پیش فرما کر ارشاد فرمایا: امتحان کی گھڑی سر پر بی کڑی آ زمانش کا وقت ہے، حق کو منانے کی سازشیں یورے شاب پر بیں، اب میں تمھارے درمیان زیادہ نہیں رہوں گا اس لیے میرے بعدد <sup>ی</sup>ن <sup>حق</sup> یر احتقامت، ای کی نشرد اشاعت اوریاری و نصرت، کا معاملہ صرف تمحارے ساتھ واز ت ہو جانے والا ہے اس لیے بچھے بتلاؤ کہ خدا کی راہ میں سچا مددگار کون کون بن – حوار یوں نے بید کلام حق من کر کہا "جم سب ہی خدائے دین کے مددگار میں، ہم سیج دل ے خدا پرائیان لائے میں اوراپنی صدافت ایمانی کا آپ بی کو گواہ بناتے ہیں۔ اور یہ کہنے کے بعد انسانی کمزورایوں کے چیٹی نظر اپنے دعویٰ پر ہی بات خلتم شہیں کر دی لیک درگاہ البی میں او ت بدعا ہو گئے کہ جو پچھ ہم کہہ رہے ہیں تو اس پر ہم کو استقامت مط

فرما ادر ہم کواپنے وین کے مددگاروں کی فہرست میں لکھ لے اس جانب سے معلمین ہو کراب حضرت عیسی علیہ السلام اپنے فریعنہ دعوت دارشاد کے ساتھ ساتھ منتظر رہے کہ ویکھے معالدین کی سرگرمیاں کیا رخ اختیار کرتی میں اور خدائ برحق کا فیصلہ کیا صادر ہوت ہے ؟ اللہ تعالیٰ نے اس سلسلہ میں قرآن عزیز کے ذرایعہ سیود ونصاری کے ظنون دادیام فاسدہ کے خلاف علم و یعین کی روشیٰ بخشے ہوئے یہ بھی بتلایا کہ چس دفت معاندین اپنی فقیہ تد ہروں میں سرگرم عمل تھا ای دوقت ہم نے بھی اپنی قدرت کاملہ کی نخفی تد یہ کے ذرایعہ یہ فیصلہ کر لیا کہ عیسیٰ بن مریم کے متعلق معاندین حق کی تد یہ کا لوئی گوشہ بھی کامیا بنیں ہونے دیا جائے گا ادر بلاشہ اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ کی نوٹی دو ہی مقابلہ میں کی کی چیش نہیں جا سکے گی اس لیے کہ اس کی تد ہی سے بہتر کوئی تد یہ بو ہی

و مَكْرُوا و مَكْرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ الْمَاكِرِيْنِ. (آل مُران) اور أخوں : (یہود نے عینی علیہ السلام کے خلاف) خفیہ تدبیر کی اور اللہ نے (یہود کے تکر کے خلاف) خفیہ تدبیر کی اور اللہ سب سے پہتر خفیہ تدبیر کا مالک ہے۔

لغت عرب میں ''مکر'' کے معنی ''خفیہ تدبیر اور دھوکا کرنے کے 'بیں اور علم معانی کے قاعدہ ''مشاکلہ' کے مطابق جب کوئی شخص کسی کے جواب یا دفاع (Defence) میں خفیہ تدبیر کرتا ہے۔ تو خواہ دہ اخلاق اور مذہب کی نگاہ میں کمتنی ہی مدہ تدبیر کیوں نہ ہو اس کو بھی ''مکر'' ہی سے تعبیر کیا جاتا ہے جیسا کہ ہر ایک زبان کے محاورہ میں بولا جاتا ہے '' برائی کا بدلہ برائی ہے' حالانکہ ہر مخص مید یقین رکھتا ہے کہ برائی کرنے دالے کے جواب میں ای قدر مقابلہ کا جواب دینا اخلاق اور مذہب دونوں کی نگاہ میں ''برائی'' نہیں ہے، تاہم تعبیر میں دونوں کو ہم شکل خاہر کر دیا جاتا ہے اور ای کو'' مشاکلہ'

غرض خفیہ تدبیر دونوں جانب سے تعلقی ایک جانب برے بندوں کی بری تدبیر اور دوسری جانب خدائے برتر کی بہترین تدبیر، نیز ایک جانب قادر مطلق کی تدبیر کا سی تقلی جس میں نقص و خامی کا امکان نہیں، اور دوسری جانب دھوکے اور فریب کی تخام کاریاں۔ تعلیس جو تاریخکبوت ہو کر رو کمکیں۔

آخر وہ وقت آئر پہنچا کہ بنی اسرائیل کے سرداروں، کاہنوں اور فقیرہ ن نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا ایک بند مکان میں محاصرہ کر لیا، ذات اقدین اور حواری وگان لوٹ آنا ہے پس میں ان باتوں پڑ فیصلہ حق دوں گا جن کے متعلق تم سب آپس میں اختلاف کر رہے ہو۔ یہ قال مالان پر سال بین میں قائم ہیں قائم کی مذہبات کا فیک

اِدُ قَالَ اللَّهُ يَغِيْسَى اِنَى مَتَوَقِيْكَ وَرَافِعُكَ اِلَى وَمُطَهَّرُكَ مِنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَجاعِلُ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوَكَ فَوْقَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا اِلَى يَوْمِ الْقِيمَةَ ثُمَّ الَى مَرْجِعْكُمْ فَاحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيْمَا كُنْتُمْ فِيْهِ تَخْتَلِفُوْنَ٥

وَإِذُ كَفَفُتُ بَنِي اِسُرَائِيُلَ عَنْكَ اِذْ جِنْتَهُمُ بِالْبَيِّنَتِ فَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا (مَا مَدْهُ اِنْ هَذَا الاَ سَحُرٌ مُبِيَنَ

(وہ وقت ذکر کے لائق ہے) جب اللہ تعالیٰ نے عیمیٰ سے کہا''اے عیمیٰ! بے شبہ میں تیری مدت کو پوری تمروں گا اور تجھ کو اپنی جانب اٹھا لینے والا ہوں اور تجھ کو کافروں (بنی اسرائیل) سے پاک رکھنے والا ہوں اور جو تیری پیروی کریں گے ان کو تیرے محکروں پر قیامت تک کے لیے غالب رکھنے والا ہوں، پھر میری جانب ہی لوننا ہے، پھر میں ان باتوں کا فیصلہ کروں گا جن کے بارہ میں (آج) تم جھگڑ رہے ہو۔

(قیامت کے دن اللہ تعالیٰ حضرت عیسیٰ کو اپنے احسانات شار کراتے ہوئے فرمائے گا) اور وہ دفت یاد کرو جب میں نے بنی اسرائیل کو تجھ سے روک دیا (لیعنی وہ سمی طرح تجھ پر قابو نہ پا سکے) جبکہ تو ان کے پاس معجزات لے کر آیا اور ان میں سے کافروں نے کہہ دیا: بیدتو جادو کے ماسوا اور کچھنہیں ہے۔

تو اب جبکہ حضرت عیسی علیہ السلام کو یہ اطمینان دلا دیا گیا کہ اس تخت تحاصرہ کے باوجود دخمن ندتم کوتل کر سکیں گے اور تم کو نیبی ہاتھ ملاء اعلیٰ کی جانب اٹھا لے گا، اور اس طرح دشمنان دین کے ناپاک ہاتھوں سے آپ ہر طرح محفوظ کر دیئے جائیں گے تو اس جگہ پہنچ کر ایک دوسرا سوال پیدا ہوا کہ یہ کس طرح ہوا ادر دافعہ نے کیا صورت اختیار کر لی ؟ کیونکہ یہود و نصاریٰ تو کتیے ہیں کہ میچ کو سولی پر بھی لاکایا اور مار بھی ڈالا تب قرآن نے بتلایا کہ مسح بن مریم علیہا السلام کے قتل وصلیب کی پوری داستان سرتا مر خاط اور جھوٹ ہے بلکہ اصل معاملہ یہ ہے کہ جب مسح علیہ السلام کو بقید حیات ملاء املیٰ کی جانب اٹھا لیا گیا اور اس کے بعد دخمن مکان کے اندر کھس پڑے تو ان پر صورت حال مشتبہ کر دی گئی اور وہ کسی طرح نہ جان سکے کہ آخر اس بند مکان میں سے سی علیہ السلام کہاں چلا گیا۔

رفع عيينى عليه السلام

وَقَوْلِهِمُ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسِيْحَ عِيْسَى بْنَ مَرْيِم رِسُولَ اللَه وَمَا قَتَلُوْهُ وَمَا صَلَبُوْهُ وَلَكِنْ شُبَهَ لَهُمُ وَ إِنَّ الَّذِيْنَ احْتَلَقُوْا فِيْه لَفَى شَكِ مَنْهُ مَالَهُمْ بِهِ مِنْ علْم الَا تَبَاع الطَّنِّ وَمَا قَتَلُوُهُ يَقِيْنَاه بَلُ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًاه

(101.102.1)

اور (یہود ملعون قرار دیئے گئے) اپنے اس قول پر کہ ہم نے مسیح میں بن مریم پیغ بر خدا کو قتل کر دیا حالانکہ انھوں نے نہ اس کو قتل کیا اور نہ سولی پر چڑ حایا بلکہ (خدا کی خفیہ تد ہیر کی بدولت) اصل معاملہ ان پر مشتبہ ہو کر رہ گیا اور جو لوگ اس کے قتل کے بارہ میں جھگڑ رہے ہیں بلاشبہ وہ اس (عینی کی جانب سے شک میں پڑے ہوئے ہیں ان کے پاس حقیقت حال کے بارہ میں ظن (انگل) کی پیروی کے سواعلم کی روشنی نہیں ہے اور انھوں نے عینی کو یقیناً قتل نہیں کیا بلکہ ان کو اللہ نے اپنی جانب (ملاءِ اعلٰ کی جانب)

قر آن عزیز کا بیدوہ بیان ہے جو یہود و نصاریٰ کے اختراعی فسانہ کے خلاف اس نے هنرت مسیح بن مریم علیها السلام کے متعلق دیا ہے اب دونوں بیانات آپ کے سامنے ہیں اور عدل د انصاف کا ترازو آپ کے ہاتھ میں، پہلے حضرت مسیح علیہ السلام کی شخصیت اور ان کے دعوت د ارشاد کے مشرِ ً تاریخی حقائق کی روشنی میں معلوم سیمیے اور

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

اس کے بعد ایک مرتبہ پھر ان تفصیلی واقعات پر نظر ڈالیے ہو ایک اولوالعزم پیغمبر، مقرب بارگاہ البی اور نصاریٰ کے عقیدۂ باطل کے مطابق خدا کے بیٹے کو خدا کے فیصلہ کے سامنے مایویں، مضطرب، بے یار و مددگار اور خدا ے شاکی ظاہر کرتے ہیں اور ساتھ ہی اس تضاو بیان پر بھی غور فرمایئے کہ ایک جانب عقیدۂ کفارہ کی بنیاد صرف اس پر قائم ہے کہ حضرت مسح خدا کا بیٹا بن کر آیا ہی اس غرض سے تھا کہ مصلوب ہو کر دنیا کے گناہوں کا کفارہ ہو جائے اور دوسری جانب صلیب اور قتل مسح کی داستان اس اساس پر کھڑی کی گئ ہے کہ جب دہ وقت موعود آ پینچتا ہے تو خدا کا یہ فرضی بیٹا اپنی حقیقت اور دنیا میں وجود پذیری کو کیسر فراموش کر کے "ایلی ایلی لھا سبقتنی"کا حسرت ناک جملہ زبان سے کرنے کا حق نہیں ہے کہ اگر نصاریٰ کے بیان کردہ واقعات کے ددنوں حصے تھے اور کے کا حق نہیں ہے کہ اگر نصاریٰ کے بیان کردہ واقعات کے ددنوں حصے تھے

درست میں تو ان دونوں کے باہم یہ تضاد کیسا اور اس عدم مطابقت کے کیا معنیٰ؟ پس اگر ایک حقیقت میں اور دور رس نگاہ ان تمام پہلوڈں کو سامنے رکھ کر اور

دافعات و حالات کی ان تمام کڑیوں کو باہم جوڑ کر اس مسئلہ کا مطالعہ کرے تو وہ تصدیق حق کے پیش نظر بلاتامل یہ فیصلہ کرے گی کہ بائبل کی یہ داستان تضاد کی حال اور گھڑ کی ہوئی داستان ہے اور قرآن نے اس سلسلہ میں جو فیصلہ دیا ہے وہی حق اور بنی بر صداقت ہے۔ تاریخ شاہد ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام کے بعد سے سینٹ یال سے قبل تک

نصاری ''یہود'' کی اس خرافی داستان سے قطعا بے تعلق تھے لیکن جب سینٹ پال (پولوس رسول) نے شلیٹ اور گفارہ پر جدید عیسائیت کی بنیاد رکھی تو گفارہ کے عقیدہ کی استواری سے لیے یہود کی اس خرافی داستان کو بھی مذہب کا جزء بنا لیا گیا۔

لیکن واقعہ سے متعلق حد درجہ افسوستاک پہلو یہ ہے کہ جبکہ چودہ صدیوں سے قرآن حکیم نے علیلی علیہ السلام کی عظمت و جلالت قدر کا اعلان کرتے ہوئے ان کے ''رفع الی السماء'' کی حقیقت کو یہود و نصار کی کی خرافی واستان نے خلاف علم و یقین کی روشن میں نمایاں اور یہود و نصار کی کو دائل و ہراہین کے ذریعہ لا جواب اور سرتگوں کر دیا تعا تو اس کے مقابلہ میں آج ایک مدعی اسلام، دعویٰ نبوت و مسیحیت کے شوق یا بندوستان پر مسلط عیسائی حکومت کی خود غرضانہ خوشامہ میں یہود و نصار کی کے ای عقیدہ کو دوبارہ زندہ کرنا اور اس پر این ''باطل عقیدہ نبوت' کی بنیاد رکھنا چاہتا ہے اور پنجاب ( قادیان ) کا بیہ منبق قرآن عزیز کی تصریحات سے بے نیاز ہو کر نہایت جسارت کے

ساتھ ان تمام واقعات کی تصدیق کرتا ہے جو اس سلسلہ میں یہود و نصاری نے اپنے اپنے باطل مزعومہ عقائد کی تعجیل کے لیے اختراع کیے ہیں، وہ کہتا ہے کہ بلاشہ حضرت ملین عايد السلام كو يبود في اسير كيا، ان كا محمد الرايا، ان في منه يرتحوكا ان في طما في بحن لگائے، ان کو کانٹوں کا تاج بھی پہنایا، اور ان کے علاوہ ہر شتم کی تو ہین و تذلیل کا سکوک <sup>ک</sup>رنے کے بعد ان کو صلیب پر بھی چڑھایا اور اپنے زعم میں ان کو قتل بھی کر ڈ<sup>الا</sup> البتہ یہود و نصاریٰ کی حرف بحرف تصدیق کے بعد بغیر کسی قُرآنی نص، حدیثی روایت اور تاریخی شہادت کے اپنی جانب سے بیداضافہ کرتا ہے کہ جب شاگردوں کے مطالبہ یونغش ان کے حوالہ کر دی گئی اور وہ تجہیز ونتلفین کے لیے آمادہ ہوئے تو دیکھا کہ جسم میں جان باقی ہے تب انھوں نے خفیہ طور پر ایک خاص مرجم کے ذریعہ ان کے زخموں کا علاق کیا اور جب وہ چنگے ہو گئے تو پوشیدہ رہ کر کشمیر کو چلے گئے اور وہاں بھی حیات کے آخری کھوں تک خود کو چھپائے رکھا ادر گمنامی میں وہیں انتقال یا گئے گویا یوں کہے کہ یہور و اصاری کی مفروضہ داستان میں حضرت مسیح علیہ السلام ہے متعلق توہین و تذکیل کے جس قدر بھی پہلو تھے وہ سب تو متبتی کاذب نے قبول کر کیے باقی ان کی عظمت شان اور جلالت مرتبہ ہے متعلق پیلو کو داستان سے خارج کر کے اس کے ساتھ ایک ایسا فرضی حصہ جوڑ دیا جس ہے ایک جانب نیچر پرستوں کو اپنی جانب ماکل کرنے کا سامان مہیا ہو تے اور دوسری جانب علینی علیہ السلام کی باقی زندگی مبارک کو گمنامی کے ساتھ وابستہ کر کے تو بین و تذکیل کا ایک گوشه جوتشنه سامان ره گیا تھا اس کی پیجیل ہو جائے۔ (اناللہ دانا الیہ راجعون) متنبق پنجاب کو بیر سب تچھ کرنے کی کیوں ضرورت پیش آئی؟ اس کی جانب

ابھی اشارہ کیا جا چکا ہے اور اس کی تفصیل کے لیے پروفیسر، برنی کی کتاب''قادیانی مذہب'' (اس کا محقق نسخہ مجلس تحفظ ختم نبوت پاکستان ملتان نے شائع کیا اور دارالعلوم ، یو بند مجلس تحفظ ختم نبوت کل ہند نے اس کا عکس شائع کیا ہے) اائق مطالعہ ہے یا خود متنبق کاذب کی تصنیفی ہفوات اس حقیقت کو بریاں کرنے میں مدد دیتی ہیں۔

ہمارے پیش نظر تو یہ مسئلہ ہے کہ منتبق پنجاب نے س طرح قرآن تحکیم کی نصوص ، قطعیہ کے خلاف یہود د نصار کی کے عقیدۂ ''تو مین، تصلیب اور قتل علیہ السلام' کی تائید پر بے جا جسارت کا اقدام کیا اور جس حد تک اختلاف کیا اس میں بھی دعویٰ قرآنی کے خلاف ان کی حیات طیبہ کو نامراد و ناکام اور گمنام ثابت کرنے کی سعی لاحاصل کی۔ آپ ابھی بن چکے میں کہ قرآنِ عزیز نے بنی اسرائیل کے مقابلہ میں خدائ

تعالٰی کی نجات ے دعونی حفاظت و برتر می کو کس قوت بیان کے ساتھ نمایاں کیا ہے "ومکروا ومکر الله والله خیرالماکرین" "انی متوفیک و رافعک الی و مطهرك من الذين كفروا" اور پر س زور کے ساتھ سے اعلان كيا كه اللہ تعالى نے اینے دعوی حفاظت کو اس شان کے ساتھ یورا کیا کہ دشمن کسی حیثیت ہے بھی مسیح بن مریم عليهما السلام يرقابونه با سَكرادر باته تك نداكًا سَكَن واذ كففت بنبي اسوائيل عنك" "وما قتلوه وما صلبوه و لكن شبه لهم، ما قتلوه يقيناً بل رفعه الله اليه" (تما، ١٥٤) وعدہ خداوندی: تو ا ب قابل غور ہے ہے بات کہ ہم دنیا میں روز و شب ہے مشاہدہ ترت رہتے ہیں کد اگر کسی صاحب قوت د اقتدار ہتی کے عزیز، دوست، یا مصاحب کے خلاف ان کا دشمن دربے آزار یا قتل کے دربے ہوتا ہے اور یہ بچھ کر کہ ہم صاحب اقتدار سبتی کی اعانت کے بغیر دشمن کے مقابلہ میں عبدہ برآ شہیں ہو کتے۔ وہ صاحب اقترار کی جانب رجوع کرتے ہیں اور بیاستی ان کو پوری طرح اطمینان دلاتی ہے کہ دشمن ان کوسی طرح نقصان نہیں پہنچا سکتا بلکہ ان تک اس کی دستری ہی نہیں ہونے دی جائے گی تو ہر ایک اہل عقل اس کا یہی مطلب لیتا ہے کہ اب کسی بھی حالت میں ان کو دخمن کا خطرہ باقی نہیں رہا مگر یہ کہ صاحب اقتدار بستی یا اپنے وعدہ کا ایفاء نہ کرے اور جھونا ثابت ہواور یا دشمن کی طاقت آتی زیادہ ہو کہ وہ خود بھی اس حمایت نفرت میں مغلوب و مقبور بوكرره جائ

لیس جب انسانی دنیا میں میہ اطلاع موصول ہو کہ صاحب اقتد ار بستی کے عزیز، دوست یا مصاحب کو اس کے دخمن نے گرفتار کر لیا، مارا بیٹا، منہ پر تھوکا اور ہر طرح ذکیل درسوا کر کے اپنے گمان میں مار بھی ڈالا اور مردہ سمجھ کر نعش اس کے عزیزوں کے سپر دکر دی مگر حسب اتفاق نبض دیکھنے سے معلوم ہوا کہ کہیں جان انگی رہ گئی ہے لہذا علاج معالجہ کیا گیا اور دہ روبصحت ہو گیا تو دنیا انسانی اس صاحب اقتدار جستی کے متعلق کیا رائے تائم کرے گی جس نے اس مطلوم کی حمایت و نصرت کا وعدہ کیا تھا ؟ میہ اس نے اپنا دعدہ ایورا کیا یا نہیں کیا؟ ظاہر ہے کہ نہیں کیا خواہ قصدا نہیں کیا یا اس لیے کہ وہ مجبور رہا۔

پورا تیایا دیں گیا بہ طاہر جے کہ بین کیا مواہ تصدرا دیں گیایا ان سے کہ وہ ببور رہا۔ پس اگر دنیا انسانی کے معاملات میں صورت حال ہے ہے تو معلوم نہیں کہ متنبی پنجاب کے عقل و دماغ نے قادر مطلق خدا کے متعلق تس ذہنیت کے ماتحت یے فیصلہ کیا کہ خداعیٹی بن مریم علیہ السلام کو ہرفتم کی حفاظت و صیانت کے وعدہ کے باوجود دخمن کے ہاتھوں وہ سب کچھ ہونے دیا جس کو یہود و نصاریٰ کی اندھی تقلید میں شنبتی پنجاب نے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

لشلیم کرلیا اور اشک شوی کے لیے صرف اس قدر اضافہ کردیا کہ اگر چہ یہود نے صلیب و قتل کے بعد مجھ لیا تھا کہ روح قض عضری سے نگل چکی ہے مگر تھیقتہ ایسا نہیں ہوا تھا بلکہ رمق جان ابھی غیر محسوس طور پر باقی تھی اس لیے ای طرح ان کی جان پنچ گنی جس طرح موجودہ زمانہ میں اب سے چند سال قبل جیلوں میں پھانی دینے کا جو طریقہ ران تھا اس کی وجہ بھی پھانی پانے کے بعد رمق جان باقی رہجاتی تھی اور نعش کی سردگی کے بعد علاج معالجہ سے وہ اچھا ہوجاتا تھا۔

بہر حال ہم تو اس ذات واحد قادر مطلق خدا پرایمان رکھتے ہیں جس نے جب کبھی بھی ایپنے خاص بندوں ( نبیوں اورر سولوں ) سے اس قشم کا دعدہ حفاظت دصیانت کیا ہے تو پھر اس کو پورا بھی ایسی شان سے کیاہے قادر مطلق بستی کے لیے شایاں اور لائق ہی حضرت صالح علیہ السلام اور ان کی قوم کے متکرین حق کا معاملہ سورہ تمل میں جس مجز انہ شان کے ساتھ بیان ہوا ہے اس پرغور فرمائیے ارشاد باری ہے۔

وَكَانَ فِي الْمَدِيْنَة تَسْعَةُ رَهُطٍ يُفْسِدُوْنَ فِي الأَرْضِ وَلا يُصْلَحُوْنَ قَالُوْا تقاسمُوْا بِاللَّه لَبْيَتَنَهُ وَاهْلَهُ ثُمَّ لَتَقُوْلَنَّ لِوَلِيَّهِ مَاشَهِدُنا مَهْلِكَ اهْلَهِ وَانَا لَصَدَقُوْنَ، ومكرُوا وَمكرَا وَ مكرنا مكرا وَ هُمُ لا يَشْعُرُوْنَ فَانَظُرُ كَيْفَ كَانَ عاقبَةُ مكرهُمُ انَّا دَمَرُنَهُمُ وَقَوْمَهُمُ آجَمَعَيْنَ، وتلك بَيُوْتُهُمْ خاوية بِما ظلمُوا انَ فِي ذَلكَ لاَيَةُ لَقُوْمِ يَعْلَمُوْنَ، وَانْجَيْنَا الَّذِيْنِ امْنُوا وَكَانُوا يَتَقَوَّنُ،

اور شہر میں نو شخص تھے جو (بہت) مضد تھے اور کوئی کام صلاح کاری کا نہیں کرتے تھے، انھوں نے آپس میں کہا: ''باہم قشمیں کھاؤ کہ ہم ضرور صالح اور اس کے گھر والوں پر شبخوں ماریں گے اور پھر اس کے دارتوں ہے کہہ دیں گے کہ ہم اس کے خاندان کی ہلاکت کے دقت موقعہ پر موجود ہی نہیں تھے اور قسم بخدا ہم ضرور بچے ہیں'' اور انھوں نے (صالح کے خلاف) خفیہ سازش کی اور ہم نے (بھی ان کی سازش کے خلاف) خفیہ سازش تد بیر کا اور وہ ہماری مخفی تد بیر کو نہیں بچھتے تھے پس (اے شروں کو مان کی سازش کے خلاف) خفیہ سازش تد بیر کا کیا حشر ہوا؟ میہ کہ ہم نے ان کو (مضدوں کو) اور ان کی سرش قوم کو ب کو ہلاک کر دیا ( نگاہ اٹھا کر) دیکھو یہ ( قریب ہی) میں ان کے گھروں کے کھنڈر دیران بین ان کے ظلم کی وجہ سے، میشکہ اس واقعہ میں نشانی ہے سبچھ دالوں کے لیے اور ہم نے

ادر پھر مطالعہ کیجیے ای تحظیم الثان واقعہ کا جو بھرت خاتم الاندیا ﷺ سے تحلق رکھتا ہے اور سورۂ انفال میں دشمنانِ حق کی ذلت و رسوائی کا ابدی اعلان ہے۔

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکمیں http://www.amtkn.org

r.0

منتبق بنجاب کو اگر اپنی نبوت اور مسیحیت کے افزاء اور ڈھونگ کو مضبوط کرنے کے لیے حضرت مسیح علیہ السلام کے زندہ آسان پر اتفائے جانے کے خلاف اس درجہ ناگواری تقصی جیسا کہ منبقی کاذب کی تقنیفات سے معلوم ہوتا ہے، تب بھی یہود اور نصار کی کی اس اندھی تقلید کے لیے مقابلہ میں جو نصوص قرآنی کے خلاف '' کفر یواح'' تک پنجابی اور حضرت مسیح کی شان رفیع کے حق میں باعث تو بین و تذکیل اور دعد ہ البی کی تذریب کرتی ہے' کیا یہ کانی نمیں تھا کہ تا دیل باطل کے پردہ میں اتنا ہی کہہ دیا جاتا کہ وہ اگرچہ بقید حیات آسان پر نہیں اتفائے کے عگر اللہ تعالی نے بند مکان سے کسی طرح ایل پر ان کو دشینوں کے نریع سے نکال کر محفوظ کر دیا اور دخت کسی طرح ان کو نہ پا سکے اجماع امت کے بیش نظر اس مقام پر سیہ تادیل بلاشہ ''باطل' ہے عگر اس کو نہ پا سکے د عزو میں باطل اس لیے کہ حیات عسلی علیہ السلام سے متعلق دیگر نصوص قرآنی، حدیثی ادر اجماع امت کے بیش نظر اس مقام پر سیہ تادیل بلاشہ ''باطل'' ہے عگر اس کے کم از د عزر میں علیہ السلام کی تو بین نظر ایل مقام کی بلو نہیں دیگری اور دیا تھا ہو یہ در معلی اس کے کہ حیات عسلی علیہ السلام سے متعلق دیگر نصوص قرآنی، حدیثی ادر موز مینی علیہ السلام کی تو بین اور وعد ہو البی کی تکد دیہ کا پہلو نہیں نظام کے ساتھ دیکر دیا در یوال منبق قادیان کہ خدا کے جو پیغیر حضرت عیلی بین مرتم علیہ السلام کے ساتھ دائے عناد نے ''خسر الد نیا والہ خرہ'' کا مصداق بنا کر ہی چھوڑا۔ عناد نے ''خسر الد نیا والہ خرہ'' کا مصداق بنا کر ہی چھوڑا۔

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے اس معرکتہ الآرا مسئلہ میں'' جو ان کی عظمت اور 2**9** 

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

جلالت کا زبردست نشان ہے۔'' سورۂ آل عمران کی آیات کا باہمی ربط اور ترتیب ذکری خصوصیت کے ساتھ قابل توجہ ہے کہ منبق کاذب نے اس میں بھی 'دہلیس الحق بالباطل'' کا شبوت دے کر ناداقف کو گمراہ کرنے کی کوشش کی ہے۔

قرآن عزیز سورۂ آل عمران میں اللہ تعالٰی نے حضرت میچ کے دشمنوں کے نرغہ میں گھر جانے ہے متعلق جس تسلی اور وعدہ کا ذکر کیا ہے اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ فطرى شكل وصورت بديش آئى كدجب دشمنان دين في حضرت مي عليه السلام كا ايك بند مکان میں محاصرہ کر لیا تو ایک اولوالعزم پیغمبر اور خدائے برحق کے درمیان تقرب کا جو رشتہ قائم ب اس کے پیش نظر قدرتی طور خطرت عیسیٰ علیہ السلام کو یہ خیال پیدا ہوا کہ اب کیا پیش آنے والا ب، راوحق میں جان ساری یا قدرت البی کا کوئی اور کرشمہ؟ اور اگر دشمنوں سے تحفظ کے لیے کوئی کرشمہ پیش آئے والا بے تو اس کی کیا شکل ہو گی کیونکہ بظاہر کوئی سامان نظر نہیں آتا اور اگر تحفظ ہوا بھی تو کیا کچھ مصائب و آلام المحاف کے بعد تحفظ جان ہوگا یا دشمن کسی بھی صورت میں قابو نہ یا سکیں گے؟ تب اللہ تعالی نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو مخاطب کرتے ہوئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے قلب میں فطری طور پر پیدا ہونے والے سوالات کا ترتیب وار اس طرح جواب دیا "معینی! میری سے ذم داری ہے کہ میں تیری مقررہ مدت حیات پوری کروں گا لیتن مطمئن رہو کہ بچھ کو دشن قتل نه کر پاکی گ (انی مُتوفیک) "اور صورت به مو گی که اس وقت میں تجھ کو این جانب لیعنی ملاء اعلیٰ کی جانب اٹھا لوں گا'' (ور افعک المی) ''اور یہ بھی اس طرح نہیں کہ پہلے سب کچھ مصائب ہو گزریں گے اور پھر ہم تچھ کو آخر میں علاق معالجہ کرا کر اٹھائیں گے نہیں بلکہ یوں ہوگا کہ تو دشن کے نایاک ہاتھوں سے ہر طرح محفوظ رب گا ادركوئي دشمن تجهدكو باتهرتك بنداكًا سحكة كا" (ومطهوك من الذين كفروا) بياتو تمحارب فطری سوالات کا جواب ہوا لیکن اس سے بھی زیادہ ہم یہ کریں گے کہ جو تیرے پیرو ہیں (خواہ غلط کار ہوں جبیا کہ نصاری ادر خواہ صحیح العقیدہ ہوں جبیا کہ (مسلمان) ان کو قیامت تک یہود پر غالب رکھیں گے اور تاقیام قیامت کمبھی ان کو حاکمانہ اقترار نصیب نہیں ہوگا، باتی رہاتمام معاملات کا فیصلہ سو اس کے لیے (قیامت کا) دن مقرر ب اس ردز سب اختلافات ختم ہو جائیں گے اور حق و باطل کا دونوک فیصلہ کر دیا جائے گا۔ زیر بحث آیات کی بی تغییر جس طرح سلف صالحین اور اجماع امت کے مطابق

ہے ای طرح اس آیات میں کیے گئے متعدد وعدوں کی تر تیب میں بھی کوئی فرق نہیں پڑتا ۸۰ اور مقدم کو موفر اور موفر کو مقدم کرنے کی ضرورت پیش نہیں آتی مگر مرزائے قادیانی نے اپن ''مند مسیحیت و نبوت'' کو قائم کرنے کے لیے قرآن ، احادیث صححہ اور اجماع امت کے خلاف جبکہ بید دعویٰ کیا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی موت ہو چکی تو اس سلسلہ ک آیات میں تحریف معنوی کی ناکام سعی کو بھی ضروری سمجھا اور دعویٰ کیا کہ اگر مسیح علیہ السلام کی موت کے دقوع کو رفع المی المسماء اور تطهیر اور تفوق المطیعین علی الکافرین نے قبل شلیم نہ کیا جائے گا تو ترتیب ذکری میں فرق آ جائے گا اور مقدم کو موفر اور موفر کو مقدم ماننا پڑے گا اور بی قرآن عزیز کی شان بلاغت کے خلاف ہے لہٰذا بید مانا چل کہ ''انہی متوفیک'' کے دعدہ کا وقوع ہو دیکا اور علیٰ علیہ السلام پر موت آ چکی۔

مرزا قادیانی کی '' یہ تلمیس'' اگر چہ ان حضرات سے تو پوشیدہ نہیں رہ سکتی جو مرزا قادیانی کی '' یہ تلمیس'' اگر چہ ان حضرات سے تو پوشیدہ نہیں رہ سکتی جو سب اس لیے اس عنوان کے شروع ہی میں آیات کی تغییر کو اس طرح بیان کر دیا گیا کہ مرزا کی جانب سے جو تلمیس کی گئی ہے وہ خود بخود زائل ہو جائے تاہم مزید تشریح کے لیے یہ اور اضافہ ہے کہ تر تیب ذکری کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ کلام میں اگر چند با تیں تر تیب وار ذکر کی گئی ہیں تو ان کا وقوع بھی اس طرح ہونا چاہے کہ اس کلام میں ذکر کردہ تر تیب بگر نے نہ پائے اور مقدم کو موخر اور موخر کو مقدم کرنا نہ پڑے اور یہ جب مروری ہے کہ کلام کی فصاحت و بلاغت کا نقاضہ ہی ہے ہو کہ تر تیب ذکری میں فرق نہ آنے پائے ورنہ تو لیعض مقامات پر تقذیم و تاخیر کو بھی فصاحت کی جان سمجھا جاتا ہے اور یہ معلم معانی کا مشہور سند ہے۔

پس قرآن کی ان آیات میں جمہور اہل اسلام کی تغییر کے مطابق تر تیب ذکری بحالہ قائم ہے اس لیے کہ خدا کی جانب سے پیلا دعدہ یہ ہے کہ میں تمہاری مقررہ مدت پوری کروں گا "انبی متوفیک" لیعنی تمہاری موت ان دشمنوں کے ہاتھ سے نہیں ہوگ بلکہ تم اپنی طبعی موت سے مرد گے، مگر اس پہلے دعدہ کو پورا کرنے کے لیے متحدد صورتیں ہو سکتی تعییں نیہ کہ دشمنوں پر باہر سے اچا تک حملہ ہو جائے اور وہ فرار ہو جا تیں یا سب د ہیں کھیت رہیں اور حضرت می تعلیہ السلام ان کی زد سے بنی جا تیں، یا یہ کہ قوم عاد دشموں کی طرح زمین یا آسان سے قدرتی عذاب آ کر ان سب کو ہلاک کر دے، یا ہی کہ حضرت میں کی راز کی دسترس سے مراز کی در میں جنوع نظل جا تیں اور ان کی دسترس سے ہو ہو جا کیں، یا یہ کہ اللہ تعالی این کے زئم میں سے محفوظ نگل جا کیں اور ان کی دسترس سے ہاہر ہو جا کیں، یا یہ کہ اللہ تعالی این کہ در سے تعلیہ السلام کو مکان بند رہتے د

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ہوئے ملاء اعلیٰ کی جانب اٹھا لے دغیرہ دغیرہ تو قرآن نے بتلایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خبر دی کہ پہلے دعدہ کا ایفاء مسطورۂ بالا آخری شکل لیتن ''ورافعک الی" کی شکل میں ہوگا اور ہوگا بھی ایسی قدرتِ کاملہ کے ہاتھوں کہ اس محاصرہ کے باد جود دشن ابنے نایاک ہاتھ بچھ کونہیں لگا سکیں گے اور میں ان کافروں کے ہاتھ ے بچھ کو یاک رکھوں گا ''ومطھو ک من الذین کفروا'' اور ان باتوں کے علادہ سیکھی ہوگا کہ میں تیرے پیروؤں کو تیرے مظروں پر قیامت تک مناب رکھوں گا۔ بہر حال بعد کے ب یتیوں وعدے بالتر تیب جب ہی عمل میں آئیں گے کہ پہلے وعدہ اڈل وقوع پذیر ہو جائے لیعنی تیری موت ان کے ہاتھوں نہ ہو بلکہ این مقررہ مدت پر پینچ کر طبعی موت آئے، ان آیات میں پہلے وعدہ کے متعلق بینہیں کہا گیا کہ میں اڈل جھ کو ماردں گا ادر پھر بالتر تیب بیہ سب امور انجام دول گا کیونکہ یہ قول صرف جابل ہی کہہ سکتا ہے <sup>لیک</sup>ن جس کو گفتگو کا معمولی بھی سلیقہ ہے وہ ہرگز ایہا کہنے کی جرأت نہیں کرے گا لیونکہ ترحیب ذکری کے لیے بياتو ہونا جاہے کدان امور کے وقوع ميں ايى صورت ند يدا ہو جائے کد ترتيب ميں فرق لا كر نقذيم و تاخير كاعمل جراحي كرنا يڑے ليكن اگر كوئى شے زمانہ كا اسّداد اور طوالت طابتی ب اور اس کے آخری حصہ دقوع ان تمام امور کے بعد پیش آتا ہے جو اس کے بعد مذکور تھے مگر تر تیب ذکری میں مطلق کوئی فرق نہیں آتا تو ایک شکل میں اس وقوع کے متاخر ہو جانے سے کسی عالم کے نزد یک بھی کلام کی فصاحت و بلاغت میں نقص واقع نہیں ہوتا اور ندائ فتم کے وقوع ترتیمی کا ترتیب ذکری کے ساتھ کوئی تعلق ہوتا ہے۔ بس مسئله زیر بحث میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی طبعی موت کا وقوع کبھی بھی ہو اس کا ترتیب ذکری ہے مطلق کوئی علاقہ نہیں ہے، یہاں تو "اپی متو فیک" کہہ کر یہ بتلایا گیا ہے کہ دینے گئے متعدد وعدول میں پہل اور اولیت اس وعدہ کو حاصل ہے کہ تمہاری موت کا سبب سے یہود بنی اسرائیل نہیں ہوں گے بلکہ جب بھی سے مقررہ مدت پوری ہو گی اس طریق پر ہوگی جو عام طور پر سے میری جانب منسوب کی جاتی ہے ( یعنی

طبعی موت) اور یہ وعدہ بہر حال باقی نتین وعدوں سے پہلے ہی رہا تب یہ تینوں وعدے وقوع میں آ سکے اور اگر کہیں دشن حضرت سیح علیہ السلام کی موت کا سبب بن گھے ہوتے تو پھر ''رفع'' اور ''تطہیر'' کے لیے کوئی صورت ہی نہ رہ جاتی اور مرزا قادیانی کی طرح باطل اور رکیک تاویلات کی آ ڑکینی پڑتی اور آیات زیر بحث کی ''روح'' فنا ہو کر رہ جاتی اور بیہ اس لیے کہ اگر ''رفع'' سے رفع روحانی اور ''تطبیر'' سے روحانی پا کی مراد لیے جاتیں تو یہ قطعا بے محل اور بے موقع ہوگا کیونکہ قرآن کے ارشاد کے مطابق یہ وعدے حضرت عيسى عليه السلام كو دينة جا رب بين تو حضرت عيسى عليه السلام كويه بتلانا كر تمعارب متعلق يہود كايد اعتقاد '' كهتم كاذب اور ملعون ہو'' غلط بے اور تم مطمئن رہو كہ ميں تمہارا رفع روحانی کرنے والا ہوں قطعاً عبث تھا کیونکہ حضرت علینی علیہ السلام پیغیبر خدا ہیں اور جانتے ہیں کہ یہود کا افتراء کیا حقیقت رکھتا ہے نیز یہود کو حضرت مسیح کے رفع روحانی کا پہ نہیں ہو سکتا کیونکہ یہ معاملہ عالم غیب ے متعلق ہے تو خدائے برتر کا یہ ارشاد نہ حضرت منیح کی برطن تعلی کا باعث ہو سکتا تھا اور نہ یہود کے لیے سود مند ادر یہی حال دوسرے وعدہ تطہیر کا ہے بلکہ جب بقول قادیانی یہود کے ہاتھوں حضرت میں صليب پر چڑھا دیئے کٹے تو نغش پا کینے کے بعد شاگردوں کا مرہم عیسیٰ لگا کر چنگا کر لینے اور پھر متجانب اللہ جن کی ہدایت و ارشاد کے لیے مامور کیے گئے تھے ان ے جان بچا کر بھاگ جانے اور زندگی بجر گمنامی میں زندگی بسر کرتے رہنے کے بعد "دَافِعُکَ الْتَّيْ"اور "مطھر ک من الذين كفروا" كہه دينے بن يہود کے عقيدة كے متعلق متح عليه السلام كى بى ترديد ہو گی اور نہ ایک غیر جانبدار انسان ہی یہ سمجھ سکے گا کہ ایسے موقعہ پر جبکہ غلیلی علیہ السلام دشمنوں کے نرفح میں ہیں اور جبکہ ان کو یہ یقین ہے کہ میں خدا کا پیغیر ہوں اور موت کے بعد رفع ردحانی اور تطہیر لازم شے ہے'' ان تسلیوں اور دعدوں کا کیا فائدہ ہے، خصوصاً جبکہ ان کے ساتھ دشمن نے وہ سب کچھ کر لیا جو وہ کرنا چاہتا تھا۔

البتہ جمہور اہل حق کی تغییر کے مطابق آیات قرآن کی روح اپنی معجزانہ بلاغت کے ساتھ پوری طرح ناطق ہے کہ یہ دعدے حضرت میچ ہے جس طرح کیے گئے وہ برکل ادر فطری اضطراب کے لیے بلاشبہ باعث تسکین ہیں ادر نبی اکرم ﷺ کی معرفت کا دقت کے بہود د نصاریٰ کے وراثق عقائد باطلہ کی تر دید کے لیے کافی اور مدلل۔

توفی کا معنی: جہور اہل حق کی یہ تغییر ''توفی'' کے معنیٰ ''مقررہ مدت پوری کرنا'' اختیار کر کے کی گئی ہے جس کا حاصل (توفی سمعنی موت) نکلتا ہے لیکن تونی کے بید حقیق معنی نہیں ہیں بلکہ بطور کنایہ کے مستعمل ہوئے ہیں کیونکہ لغت غرب میں اس کا مادہ (میٹر) دفی، یفی، دفاء ہے جس کے معنی''پورا کرنے'' کے آتے ہیں اور اس کو جب باب تفعل میں لے جا کر "توفی" بناتے ہیں تو اس کے معنی "کمی شے کو یورا یورا لے لینا" یا ''کی ہےکو سالم قبضہ میں کر لینا'' آتے بیں (توفی. اخذہ وافیا تاماً یقال ''توفیت من فلان مالی علیہ") اور چونکہ موت میں بھی۔ اسلامی عقیدہ کے مطابق روح کو پورا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمی http://www.amtkn.org

''توفتہ' میں توفی کے معنی موت کے نہیں بن کتے ورنہ بے فائدہ تحرار لازم آئے گا یعنی ''احدکم الموت'' میں جب لفظ''موت'' کا ذکر آچکا تو اب''توفتہ'' میں بھی اگر توفی کے معنى موت ، ي كے ليے جا ميں تو ترجمہ يہ ہوگا، " يبال تك كه جب آتى بتم ميں ب ایک کمی کوموت، موت لے آتے ہیں ہمارے بھیج ہوئے (فرشے) اور ظام بے کے اس صورت میں دوبارہ لفظ موت کا ذکر بے فائدہ ہے اور کا مصبح و بلنے اور مجر تو لیا روزم ہ کے محاورہ اور عام بول چال کے لحاظ ہے بھی پہت اور لاطائل ہو جاتا البتہ اگر ''تو فی'' کے حقیق معنی '' کسی شے پر قبضہ کرنا یا اس کو پورا لے لینا ''مراد کے جانمیں تو قر آن عزیز

اللہ بورا لے لیتا ہے جانوں کو ان کی موت کے دقت اور ان جانوں کو جن کو ابھی موت نہیں آئی ہے پورا لے لیتا ہے نیند میں'' میں ''والتی لم تمت'' کے لیے بھی لفظ'' توقیٰ'' بولا گیا لیعنی ایک جانب بیہ صراحت کی جا رہی ہے کہ بیہ وہ جانیں (نغوں) ہیں جن کو موت نہیں آئی اور دوسری جانب مید بھی بھراحت کہا جا رہا ہے کہ اللہ تعالی نیند کی حالت میں ان کے ساتھ ''تونی'' کا معاملہ کرتا ہے، تو یہاں اللہ تعالی فاعل ہے''متونی'' اور نفس انسانی مفعول ب''متوفی'' گر پھر بھی کسی صورت سے''توفی جمعنی موت'' صحیح نہیں ہیں ورند تو قرآن کا جمله "والتی لم تمت "العیاذ بالله مجمل ہو کر رہ جائے گا۔ یا مثلاً "وهو الَّذي يتوفكم باليل ويعلم ماجرحتم بالنهار . (انعام ٢٠) اور وبي (الله) ب جو يورا لے لیتا یا قبضہ میں کر لیتا ہے تم کو رات میں اور جانتا ہے جوتم کماتے ہو دن میں " میں بھی کسی طرح توفی سمعنی موٹے خبیں بن سکتے حالانکہ توفی کا فاعل اللہ اور مفعول انسانی لفوس بين، يا مثلاً آيت "حتى اذا جاء احدكم الموت توفته رسلنا." (انعام ٢١) یہاں تک کہ جب آتی ہےتم میں ہے ایک کی کوموت، قبض کر لیتے میں یا یورا لے لیتے ہیں اسکو ہمارے بیصبح ہونے (فرشتے)'' میں ذکر موت ہی کا ہو رہا ہے کیکن پھر بھی کا مقصد تھیک تھیک ادا ہوگا اور کلام بھی اپنے حد اعجاز پر قائم رب گا۔

تو فی جمعنی موت مستعمل ہوتا ہے اور کہتے ہیں ''تو فاہ اللہ ای اماتہ''کیکن اگر کسی موقعہ پر دوسرے دلائل ایسے موجود ہوں جن کے پیش نظر تو فی کے حقیق معنی لیے جا کتھے ہوں یا حقیقی کے ماسوا دوسر معنی بن ہی نہ کیتے ہوں تو اس مقام پر خواہ فاعل''اللہ تعالیٰ'' اور مفعول''ذی روح انسان'' ہی کیوں نہ ہو وہاں حقیقی معنی ''پورا لے لینا'و ہی مراد ہوں \_\_ مثل آ يت "الله يتوفى الانفس حين موتها والتي لم تمت في منامها" (زم ٣٢)

اب ہر ایک عاقل غور کر سکتا ہے کہ یہ دعویٰ کرنا کہ تونی کے حقیقی معنی موت ے بی خصوصاً جبکہ فاعل خدا ہو اور مفعول ذی روح کہاں تک صحیح اور درست ب بهر حال اس موقعه ير "موت" اور "توفى" دونول كا ساتھ ساتھ بيان ہونا ادر دونوں کا ایک ہی معمول ہونا اور پھر دونوں کے معنی میں فرق و تفادت اس بات کے لیے واضح دلیل ہے کہ بید دونوں مرادف الفاظ نہیں ہیں ادر جس طرح لیف و اسد (تجمعنی شیر) ابل وجمل (تجعني اونت) نون وحوت (جمعني فيجعلى) وغيره اسماء كا ادر جمعٌ، شمل، كتب ( بمعنى جمع ہونا) اور لبث، مكت ( بمعنى تفہر نا) اور عطش وظماً ( پياس) اور جوئے، سغبّ · ( بمعنی بھوک) مصادر کا حال ہے، موت اور توفی کے درمیان وہ معاملہ نہیں ہے بلکہ ان کے حقیقی معانی میں نمایاں فرق ہے۔ اور مَثْلَا آية "فامسكوهُن في البيوتِ حتّى يَتوفَّهُن الموت" (نا، ١٥) پس رو کے رکھو ان (عورتوں) کو گھروں میں يبال تك كد لے لے ان كو موت" ميں موت کوفعل توفی کا فاعل قرار دیا گیا ہے اور ہرایک زبان کی نحو ( گرامر ) کا بد سلمہ متلہ ب کہ فاعل اور فعل ایک نہیں ہوتے، کیونکہ فعل، فاعل ے صادر ہوتا ہے، غین ذات فاعل نہیں ہوا کرتا تو اس سے یہ بخوبی داضح ہو جاتا ہے کہ توفی کے حقیقی معنی ''موت'' کے ہرگز ہرگز نہیں ہیں، ورنہ اس کا اطلاق جائز نہیں ہو سکتا تھا۔ ان تین مقامات کے علاوہ سورہُ بقرہ کی آیت ۲۸۱۔ ثُمَّ توفى كل نفس بما كسبت. پھر پورا دیا جائے گا ہرایک نفس کو جو کچھ اس نے کمایا ہے۔ اورسورۂ کل کی آیت الا۔ وتوفی کل نفس ماعملت. اور پورا دیا جائے گا ہر نفس کو جو کچھ اس نے كمايا ب-میں بھی توفی کا فاعل اللہ تعالی اور مفعول ''نفس انسانی'' بے تاہم يبال بھی تونی جمعنی موت نہیں بن کے اور یہ بہت واضح اور صاف بات ہے۔ غرض ان آیات میں باوجود اس امر کے کہ ''توفی'' کا فاعل اللہ تعالیٰ اور اس کا مفعول "انسان یا نفس انسانی" ب، پھر بھی باجماع اہل اخت و تغیر "موت کے معنی" نبیں ہو سکتے خواہ اس لیے کہ دلیل اور قرینہ اس معنی کے خلاف ہے ادریا اس لیے کہ اس مقام

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

یر توفی کے حقیقی معنی (یورا لے لیٹا یا قبض کر لیٹا) کے ماسوا ''موت کے معنیٰ'' کسی طرح

بن بی نہیں سکتے۔

تو مرزا قادیانی کا بید دعویٰ که''توفی'' اور''موت'' مرادف الفاظ بیں یا بیہ کہ توفی کا فاعل اگر اللہ تعالی اور مفعول، انسان یا نفس انسانی ہوتو اس جگہ صرف''موت'' ہی سے معنی ہوں گے۔ دونوں دعویٰ باطل اور نصوصِ قرآن کے قطعاً مخالف ہیں۔''فھاتو ا بر ہانکم ان کنتم صدقین''

تونی اور موت یقیناً مرادف الفاظ نہیں ہیں اور تونی کے حقیقی معنی ''موت'' نہیں بلکہ "پورالے لینا یا قبض کر لینا" بیں۔ قرآن عزیز سے اس کی ایک واضح دلیل ہے ہے کہ پورے قرآن میں سمی ایک جگہ بھی موت کا فاعل اللہ تعالیٰ کے سوا اور کسی کو قرار نہیں دیا مگر اس کے برعکس توفی کا فاعل متعدد مقامات پر ملائکہ (فرشتوں) کو تکہرایا ہے مثلاً سورۂ ناء ٩٢ مي ٢ "ان الذين توفعهم الملكة" بيتك وه لوك جن كوفر شتول في قبض كر لیا یا پورا پورا لے لیا" اور سورہ انعام ۲۱ میں ہے "توفته رسلنا. " قبض کر لیا یا يورا لے لیا اس کو ہمارے بیصح ہوئے (فرشتوں) نے۔ اور سورہ تجدہ میں ب "قُلْ يتو فکم ملک الموت (ا محمد ين كم و يج قبض كر ما تم كوموت كا فرشته اور سوره انفال ۵۰ میں ہے۔ ولو توی اذ یتوفی الذین کفروا الملنکة اور کاش کہ تو وکچھے جس دمت کہ قبض کرتے ہیں، فرشتے ان لوگوں ( کی روحوں) کو جنھوں نے کفر کیا ہے۔ ان تمام مقامات پر اگرچہ تو فی '' کنایٹہ'' بمعنی موت استعال ہوا ہے لیکن کچر بھی چونکہ اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی بجائے ملائکہ اور ملک الموت کی جانب ہو رہی تقل اس لیے لفظ''متوفی'' کا اطلاق کیا گیا اور لفظ''موت'' استعال نہیں کیا گیا اور بیصرف اس لیے کہ موت تو اللہ کا فعل ہے اور موت کے وقت انسان کا لیعنی رویر انسانی کا قبض کرنا اور اس کو پورا پورا لے لینا یہ فرشتوں کا عمل ہے، تو جن مقامات میں یہ بتلانا مقصود ہے کہ جب خدا کی کی اجل پوری کر دیتا اور موت کا حکم صادر فرماتا ہے تو اس کی صورت عمل کیا پیش آتی ہے ان مقامات میں موت کا اطلاق ہرگز موزوں نہیں تھا بلکہ

''تونی'' کا لفظ ہی اس حقیقت کو ادا کر سکتا تھا۔ موت اور تونی کے درمیان قرآنی اطلاقات کے پیش نظر ایک بہت بڑا فرق یہ بھی ہے کہ قرآنِ عزیز نے جگہ جگہ ''موت'' اور ''حیات'' کو تو مقابل تفہرایا ہے لیکن ''تونی'' کو کسی ایک مقام پر بھی ''حیات'' کا مقابل قرار نہیں دیا۔ مثلاً سورۂ ملک ۳ میں ۲۷

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

ے ''ہوالذی خلق الموت والحیو'ۃ. ''خدا بی وہ ذات ہے جس نے پیرا کیا موت کو اور زندگی کو' اور سور ، فرقان ۳ میں ب "ولا يملكون موتا ولا حيوة "اور وه تبيس مالك ہیں موت کے اور نہ حیات کے اور اس طرح ان دونوں کے مشتقات کو مقابل تفہرایا ب مثلًا "كيف تحيى الموتى" (بتره ٢٦٠) "يحيى الارض بعد موتها." (رم ٢٣) "فاحيا به الارض بعد موتها" (بقره١٦٣) "واحيى الموتى باذن اللَّه" (العران ٣٩) ''وہو یحیی الموتی'' (غوریٰ ۹) (وغیر ذلک کثیرا) البتہ توفی کے تقیقی معنی میں چونکہ ید وسعت موجود ہے کہ اسلام کے نقط نظر سے موت کی جو حقیقت ب بطریق کنایہ اس پر بھی حسب موقعہ اس کا اطلاق ہو سکتا ہے تو یہ استعال اور اطلاق بھی جائز تھہ اور اس میں کی کوبھی اختلاف نہیں۔

"متونی" کے معنی کی اس مفصل تشریح و توضیح کا حاصل ہیے ہوا کہ لغت عرب اور قرآنی اطلاقات دونوں اس کے شاہد میں کہ تونی اور موت دونوں کے حقیقی معنی میں جمی اوردونوں کے اطلاقات میں بھی واضح فرق ہے اور دونوں مرادف الفاظ نہیں میں۔ خواہ متوفى كا فاعل الله تعالى ادر مفعول انسان اور روح انسانى بلى كيول نه جو - مكر اسلامي نقط نظرے چونکہ موت ایک ایس حقیقت کا نام ہے جس پر بطریق "توسع" اور کنایہ تونی کا اطلاق کیا جا سکتا ہے پس جس مقام پر قرینہ اور محل استعال کا تقاضہ یہ ہو گا کہ وہاں تو نی بول کر کناینہ موت کے معنی کیے جانے جاہتیں تو اس جگہ موت' کے معنی مراد ہوں کے کیکن اس کے برعکس اگر دلیل' قرینہ اور مخل استعال حقیقی معنی کا متقاضی ہے تو اس جگہ وہی معنی مراد ہوں گے اور ان ہی کو مقدم شمجھا جائے گا خواہ کنائی معنی وہاں قطعاً نہ بن کیتے ہوں اور خواہ بن کیلتے ہوں تگر محل استعال اور دوسرے دلائل اس کو مرجوح یا منوع قرار ديت مول-

یہی وہ حقیقت ہے جس کو بہ نظر غائر مطالعہ کرنے کے بعد لغت کے <sup>مش</sup>ہو امام ابوالبقائ نے یہ تصریح کی ہے کہ عوام میں توفی کے معنی اگرچہ ''موت'' کے تبجھے جاتے ہیں مگر خواص کے نزد یک اس کے معنی '' پورا لے لینا اور قبض کرنا'' ہیں۔ فرماتے ہیں۔ التو فی الاتيد وقبض الروع والحاص سوره مائده كي آيت "اني متوفيك مين الرحقيقي معنى مردا بون-جیہا کہ جلیل القدر علما تغیرو لغت نے اختیار کیے ہیں ..... تب بھی مرزا قادیائی کے علی ارغ آیات زیر بحث کا یہ مطلب ہو گا کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے حضرت علیں علہ " کو یہ تعلی دی گئی "اے عینی ! میں تھ کو پورا پورا لے لینے والا ہوں یا تھ کھ ہوں اور صورت یہ ہو گی کہ میں تجھ کو اپنی جانب (ملاء اعلیٰ کی جا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

اور بچھ کو دشمنوں کے نایاک ہاتھوں سے یاک رکھنے والا ہون کیعنی جنب شروع میں بیہ بتاایا کہ جھ کو بض کر لیا جائے گا یا پورا لے لیا جائے گا تو قدرتی طور م سوس پدا ہوا کہ قبض کرنے اور پورا کے لینے کی مختلف شکلیں ہیں مثلا ایک ہی کہ مو**ت آ جا**ئے اور روح کو قبض کرلیا جائے اور دوسری بیہ کہ زندہ ملاء اعلیٰ کی جانب (اپنی جانب ) اٹھا لیا جائے۔ تو یبال کون ی صورت پیش آئ گی لی اس کو صاف اور واضح کرنے کے لیے کہا گیا کہ دوس نُ شکل اختیار کی جائے گی تا کہ دشمنوں کی سازشوں کے مقابلہ میں مغزانہ تد بیر کے : رايد وعده اللي "ومكروا ومكر الله والله خير الماكرين" لإرا بمو اور "واذكففت بنی اسوائیل عنک" کاعظیم الثان مظاہر ہو جائے۔ اور "متوفى" اور" رفع" ہو جانے پر نیتجہ یہ نگلے کہ ذات اقدیں کافروں کے ہاتھ ہے ہرطرح محفوظ ہو جائے ادر اس طرح ، مده ، بانی "و مطهر ک من الذین کفروا" بغیر کی تاویل کے مجمح ہو جاتے اور تاویل باطل کے ذرایعہ شک اور ترد دیا حقیقت حال سے انکار صرف ان ہی قلوب کا حصہ رہ جائے جو قرآن سے علم حاصل کرنے کی بجائے اول اپنے ذاتی اوہام وظنون کو راہنما بناتے اور قرآن کے منطوق ومغہوم کے خلاف اس کے منہ میں اپنی زبان رکھ دینا چاہتے یں اور اس ے دہ کہلانا چاہتے ہیں جو دہ خود کہنا نہیں چاہتا مگر دہ قرآن عزیز کی اس صفت ے غافل رہے میں "لایاتیہ الباطل من بین یدیہ ولا من خلفہ تنزیل من حکیم حمید. " (ثم تجدو ۴۲) ای قرآن کے آگے ے اور نہ اس کے پچھے ے (کسی جانب سے بھی) باطل نہیں چنک سکتا' یہ اتارا ہوا ہے ایس ستی کی جانب سے جو حکمت والیٰ خوبیوں والی ہے۔

منبتی پنجاب کو جب قرآن عزیز کی ان نصوص سے متعلق تحرفی معنوی میں ناکا می ہوئی اور خسر ان کے سوا کچھ ہاتھ نہ آیا تو مجبور ہو کراور قرآن عزیز کے اطلاقات احادیث سیحد کی اطلاعات اور اجماع امت کے فیصلہ کو پس پشت ڈال کر ''فلفہ'' کی آ غوش میں پناہ لینے کا ارادہ کیا اور اپنی تصانیف میں سے ہرزہ سرائی کی کہ اگر حضرت مستح تا سمان پر زندہ اعلا لیے گئے تو سے عقل کے خلاف ہے اس لیے کہ کوئی مادی جسم ملاء اعلی تک پرداز نہیں کر سکتا اور کر بھی جاتا تو اتن طویل مدت کیے زندہ ہے اور دہاں کھانے' پینے اور رفع حاجت کرنے کی صورت کیے عمل میں آ سکتی ہے؟ فلسفہ جد بید اور رفع مستح علیہ اسلام فلسفہ جد بید اور رائھی کے معجزانہ افعال کو خلاف عقل کہہ کر بات اگر ختم ہو سکتی تو شاید

الی مونور پر مزید کتب کے لیے یہاں تھر بینے ایک

http://www.amtkn.org

اورا گرادویات اورغذاؤں اور حفظان صحت کے مختلف طریق سے مم طبعی کود دیکنا اور تین گنا کیا جا سکتا اور کیا جا رہا ہے نیز اگر مختلف غذاؤں کے اثرات و نتائج میں یہ فرق ہو سکتا ہے اور ہوتا ہے کہ کمی سے فضلہ زیادہ بنے اور کمی سے بہت کم بنے اور کمی سے قطعاً ند بنے بلکہ وہ خالص خون کی شکل میں تخلیل ہوجائے اور اگرانسان اپنی ریاضتوں اور مجاد ہوں کے ذریعہ روحانی قوت کو بڑھا کر آج اس دنیا میں دنوں ہفتوں بلکہ مہینوں بغیر خورد نوش زندہ رہ سکتا ہے تو مجبور انسانوں کی ان کا میاب کوششوں کو صحیح مسطورہ بالا شکوک پیش کرنا یا ان کے پیش نظر ان کے بحد عضری ملاءِ اعلٰی تک پہنچنے اور دہماں زندہ رہنے کا انکار کرنا اگر جہالت نہیں تو اور کیا ہے؟

حقیقت ہیہ ہے کہ جو شخص علمی حقائق سے ناآ شنا اور علوم قرآن سے محروم ہے دہ''خلاف عقل' اور''مادراء عقل' ان دونوں باتوں کے درمیان فرق کرنے سے عاجز ہے اور اس لیے ہمیشہ مادراءِ عقل کو خلاف عقل کہہ کر پیش کرتا رہتا ہے۔

دراصل انسان کی فکری گمراہیوں کا سرچشمہ صرف دو ہی باتیں ہیں ایک یہ کہ انسان''<sup>دع</sup>قل'' سے اس درجہ بے بہرہ ہو جائے کہ ہر ایک بات بے سمجھے یو جھے مان لے ادر اندھوں کی طرح ہر ایک راہ پر چلنے لگے دوسری بات سہ کہ جو حقیقت بھی عقل ہے

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکم http://www.amtkn.org

بالاتر نظر آئ اس کو فورا تجعلا دے اور یہ یعین کر لے کہ جس شے کو اس کی تجھ یا چند انسانوں کی سجھ اوراک نہیں کر سحق وہ شے تحقیقة وجود نہیں رکھتی اور تکذیب کے لائق ہے حالانکہ بہت تی با تیں دہ بین جو ایک دور کے تمام عقلاء کے نزدیک ماوراء عقل تبھی جاتی میں، اس لیے کہ ان کی عقلیں ان باتوں کا ادراک کرنے سے عاجز رہیں مگر وہی باتیں علمی ترقی کے دوسرے دور میں جا کر نہ صرف ممکن الوقوع قرار پاتی، بلکہ مشاہدہ اور تجربہ میں آ جاتی ہیں پس اگر ہر ایک دہ شے جو کسی ایک انسان یا جماعت یا اس دور کے تمام اہل عقل کے نزدیک مادراء عقل تھی' خلاف عقل'' کہلانے کی مشخق تھی تو دہ دوسرے دور میں کیوں عقل کے نزدیک مادراء عقل تھی' خلاف عقل' کہلانے کی مشخق تھی تو دہ دوسرے دور

قر آن عزیز نے گراہی کی اس پہلی حالت کو (جہل، ظن، خرص (انگل)) ے تعبیر کیا ہے اور دوسری حالت کو''الحاد'' کہا ہے''اور یہ دونوں حالتیں''علم وعرفان'' ے محرومی کا نتیجہ ہوتی ہیں۔''

خلاف عقل اور مادراء عقل کے درمیان میہ فرق ہے کہ خلاف عقل بات دہ ہو علتی ہے جس کے نہ ہو سکنے کے متعلق علم و یقین کی روشنی میں مثبت دلائل و براہین موجود ہوں اور عقل، دلیل و بران اور علم یقین سے یہ تابت کرتی ہو کہ ایسا ہونا ناممکن اور محال ذاتی ہے اور مادراء عقل اس بات کو کہتے ہیں کہ بعض باتوں کے متعلق عقل ہی کا یہ فیصلہ ہے کہ چونکہ انسانی عقل کا ادراک ایک خاص حد ہے آ گے نہیں پڑھتا اور حقیقت ای حد پر ختم نہیں ہو جاتی لبذا ہر وہ بات جو عقل کے احاط میں نہ آ سکتی ہو گراس کے انکار پر علم مادراء عقل کہیں بلکہ

خلاف عقل اور ماوراء عقل کے درمیان امتیاز ہی کا یہ بنیجہ ہے کہ جن چیزوں کو کل کی دنیا میں عام طور پر خلاف عقل کہا جاتا رہا ان کو اہل دانش و بینش نے خلاف عقل نہ سمجھتے ہوئے موجودہ دور میں ممکن بلکہ موجود کر دکھایا اور کل یہی عقل کی ترقی آج کی بہت می ماورا، عقل باتوں کو احاط عقل میں لا سکے گی اور نہ معلوم یہ سلسلہ کب تک جاری رہے گا۔

پس جو شخص حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بجسد عنصری رفع الی السماء کا اس لیے منظر ہے کہ عقلی فلسفہ اس کا انکار کرتا ہے تو اس کا میہ دعویٰ" دبرہان و دلیل اور علم و یقین کی جگہ محض جہل، ظن، انگل کے ماتحت ہے اور ایسے حضرات کے لیے پھر عالم غیب کی تمام

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

ماوراء عقل باتوں مثلاً وحی، فرشتہ، جنت، جہنم، حشر، معاد، معجز ہ دغیرہ تمام باتوں کو خلاف عقل کہہ کر جھلا دینا چاہیے۔

قرآن عزیز نے ان ہی جیسے منگرین حق کے متعلق صاف صاف ملد بین کا لقب تجویز کر دیا ہے۔

بَلْ كَذَبُوُا بِمَا لَمُ يُحْيِطُوُا بِعِلْمِهِ وَلَمًا يَاتِهِمْ تَأْوِيْلُه كَذَلِك كَذَبِ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ َ يُنْ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّلِمِيْنَ. (بِلْسِ ٣٠)

نہیں یہ بات نہیں ہے (جسیا کفار کہتے ہیں) اصل حقیقت یہ ہے کہ جس بات پر یہ اپنے علم سے احاطہ نہ کر سکھ اور جس بات کا نتیجہ ابھی پیش نہیں آیا اس کے توطلانے پر آمادہ ہو گئے۔ ٹھیک ای طرح انھوں نے بھی حجنادیا تھا جو ان سے پہلے گز رچکے ہیں تو دیکھو، ظلم کرنے والوں کا کیسا کچھ انجام ہو چکا ہے؟

آیت میں تحذبوا بما لم یحیطوا بعلمہ کہہ کر جس حقیقت کا اعلان کیا گیا ہے ''یعنی انسان کی عقل جس بات کا ادراک نہ کر سے اس کو دلیل و بربان اور علم یقین کے بغیر ہی جعلا دینا اور صرف اس بناء پر انکار کر دینا کہ یہ بات ہماری سمجھ سے بالاز ہے'' اس کی ایک نظیر مرزا قادیان کا وہ انکار ہے جو حضرت عیسی علیہ السلام کے '' رفع الی السماء'' سے متعلق ہے اور اس کے خلیفہ مسٹر لاہوری کی فلسفیانہ موشکافیاں بھی اس بے دلیل انکار وقع کا شعبہ ہیں۔

اس حربہ کو بھی کمزور تبحظہ کر منبق پنجاب نے پھر رخ بدلا اور یہ دعویٰ کیا کہ اس موقعہ کے علادہ قرآن کے کسی مقام سے سیر ثابت نہیں کیا جا سکتا کہ''رفع'' سے''رفع روحانی'' کے ماسوا کوئی معنی لیے گئے ہیں یعنی مادی شے کی جانب رفع کی نسبت کی گئی ہو لہٰذا اس مقام پر بھی رفع روحانی کے علادہ معنی لینا قرآن کے اطلاق و استعال کے خلاف ہے۔

مگر متبقی کاذب کا بید دعویٰ اوّل تو بنیاداً ہی غلط ہے کیونکہ اگر کسی لفظ کے تحل استعال سے یا قرآن ہی کی دوسری نصوص سے ایک معنی متعین میں تب بیہ سوال پیدا کرنا کہ یہی استعال دوسرے کسی مقام پر جب تک ثابت نہیں ہوگا قابل سلیم نہیں'' حد درجہ ک نادانی ہے تاوقتیکہ دلیل سے بیہ ثابت نہ کر دیا جائے کہ لغت عرب میں اس لفظ کا اس معنی میں استعال جائز ہی نہیں ادر اگر اتمام حجت کے طور پر اس قشم کے لچر سوال یا دعویٰ کو قابل جواب یا لاکق روسمجھا ہی جائے تو سورۂ دالنازعات ۲۵ کی بیآ یہ کافی د وافی ہے۔ ء انتم اشد خلقاً ام السماء (اے افرادنس انسانی!) خلقت ادر پیدائش ک

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

لحاظ ے بنھا رفع سمکھا (الآبد) کیا تم زیادہ بھاری اور بوجل ہو یا آسان، جس کو خدانے بنایا اور اس کے بوجل جسم کو بلند کیا۔

اور ایک آ سان پر بھی کیا موقوف ہے یہ ہم سے لاکھوں اور کروڑوں میل دور فضا میں سورج، چاند اور ستاروں کو خدائے برتر نے جو بلندی اور رفعت عطا کی ہے کیا یہ سب کے سب مادی اجسام نہیں ہیں؟ اور اگر ہیں اور یقیناً ہیں تو جس خالق ارض و ساوات نے ان مادی اجسا کا رفع کیا ہے وہ اگر ایک انسانی مخلوق کا رفع آ سانی کر دے تو اس کو قرآن کے اطلاق و استعال کے خلاف کہنا غبادت اور جہالت نہیں تو اور کیا ہے، البتہ ثبوت درکار ہے تو اس کے لیے قرآن عزیز کی نصوص، صبح احادیث اور اجماع امت سے زیادہ موثق ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے؟

حضرت عيسى عليه السلام كارفع ساوى اور چند جذباتى باتين

مرزا قادیانی نے اگر چہ اس مسئلہ میں جمہور کے خلاف یہود و نصاریٰ کی پیروی میں تحریف مطالب کی کافی سعی ناکام کی ہے اور مسٹر لا ہوری نے بھی تغییر قرآن میں تحریف معنوی کے ذریعہ اپنے مقتداء کی مدد کی تاہم ول کا چور ان کو مطمئن نہیں کر سکا اور اس لیے انھوں نے دلائل و براہین کی جگہ جذبات کو دلیل راہ بنایا ادر بھی تو یہ کہا کہ جو لوگ حضرت علیہ السلام کو آسان پر زندہ تسلیم کرتے ہیں وہ ان کو خاتم الانبیاء محد بات پر فضیلت دیتے ہیں کہ آپ زمین پر ہوں اور حضرت علیکی آسان پر۔ میہ تو سخت تو ہین کی بات ہے۔

لیکن علمی حلقوں میں اس لچر اور پوچ جذبہ کی کیا قدر و قیت ہو تکتی ہے جبکہ ہر ایک مذہبی انسان اس حقیقت سے بخوبی آشا ہے کہ اگر چہ فرشتے ہمیشہ بقید حیات ملاء اعلیٰ میں موجود اور سکونت بذیر میں تاہم ان سب کے مقابلہ میں بلکہ ان کی جلیل القدر مستیوں مثلا جرائیل و میکائیل کے مقابلہ میں بھی ایک مفضول سے مفضول نبی کا رتبہ مبتیوں مثلا جرائیل و میکائیل کے مقابلہ میں بھی رہا ہے اور جرائیل کا قیام ملاء اعلیٰ کے بہت بلند اور عالی ہے حالانکہ دہ نبی زمین پر مقیم رہا ہے اور جرائیل کا قیام ملاء اعلیٰ کے میں بند تر مقام پر رہتا ہے چہ جائیکہ خاتم الانبیاء علیظ کو کا مرتبہ جلیل کہ جس کی عظمت ''بعد از خدا بزرگ تو کی قصہ مختصر' میں مضمر ہے، علادہ ازیں نبی اکرم علیظ نے شب معران میں از خدا بزرگ تو کی قصہ مختصر' میں مضمر ہے، علادہ ازیں نبی اکرم علیظ نے شب معران میں ن قاب قوسین اور اونی'' کا جو تقرب پایا ہے وہ نہ کس ملک اور فرشتہ کو حاصل ہوا اور نہ کس ن میں آپ کو حاصل ہودیٰ بہر حال فاضل و مقضول نے درمان فرق مرات کے لیے تنہا ملاء میں آپ کو حاصل ہودیٰ بہر حال فاضل و مقضول نے درمان فرق مرات کے لیے تنہا ملاء

http://www.amtkn.org

19 ;

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

مالھم به من علم الا اتباع الطن وما قتلوہ يقينا" تو يہ اشتباہ کے بعد جو صورت حال بيش آگى اس كا نقشہ بيان كيا گيا ہے اور اس ہے دو باتيں بھراحت ظاہر ہوتى ہيں ايك يہ كہ يہود اس سلسلہ ميں اس طرح شك ميں پڑ گئے تھے كہ كمان اور الكل كے ماسوا ان كے پاس علم و يقين كى كوكى صورت باقى نہيں رہ گئى تھى اور دوسرى بات بير كہ انھوں نے كسى كوفل كر كے بيہ مشہور كيا كہ انھوں نے ''مسيح عليہ السلام'' كوفل كر ديا اور يا پھر آيت زمانہ نبوت شرى كے يہود كا حال بيان كر رہى ہے۔

پس قرآن عزیز کے ان داشتی اعلانات کے بعد جو حضرت مسیح علیہ السلام کی حفاظت و صیانت کے سلسلہ میں کیے گئے ہیں اور جن کو تفصیل کے ساتھ سطور بالا میں ہیان کر دیا گیا ہے ان دو باتوں کی جزئی تفصیلات کا تعلق آ ٹار سحابہ رضی اللہ عنبم ادر سمجھا جائے گا جو اپنی صحت روایت کے ساتھ ساتھ ان بنیادی تصریحات سے نہ تکراتی موں جن کا ذکر متعدد مقامات پر قرآن عزیز نے بصراحت کر دیا ہے اور "القوان یفسر ہوں جن کا ذکر متعدد مقامات پر قرآن عزیز نے بصراحت کر دیا ہے اور "القوان یفسر مون جن کا ذکر متعدد مقامات پر قرآن عزیز نے بصراحت کر دیا ہے اور "القوان یفسر ہوں جن کا ذکر متعدد مقامات پر قرآن عزیز نے بصراحت کر دیا ہے اور "القوان یفسر ماہو اعلیٰ کی جانب اٹھا لیے گئے اور جیسا کہ حیوۃ علیٰ علیہ السلام کی بحث میں ابھی نصوص قرآنی سے ثابت ہوگا کہ دو دوقرع قیامت کے لیے "نشان" میں اور اس کے دوبارہ کا خات ارضی میں داپس آ کر اور مفوضہ خدمت انجام دے کر پھر موت سے دوچار ہوں گے۔

محص مقتول ومصلیب ے متعلق آثار و تاریخ کی جو ملی جلی روایات ہیں ان کا حاصل یہ ہے کہ'' سبت کی شب' میں حفزت عینی علیہ السلام بیت المقدس کے ایک بند مکان میں اپنے حواریوں کے ساتھ موجود تھے کہ بنی اسرائیل کی سازش ہے دمشق کے بت پرست بادشاہ نے حضرت عینی علیہ السلام کی گرفآری کے لیے ایک دستہ بھیجا اس نے آ کر محاصرہ کر لیا۔ ای اثناء میں اللہ تعالی نے عینی علیہ السلام کو ملاء اعلیٰ کی جانب اٹھا لیا جب سپاہی اندر داخل ہوئے تو انھوں نے حواریوں میں ایک ہی شخص کو حضرت میں علیہ السلام السلام کے ہم شبیہ پایا اور اس کو گرفآر کر کے لیے گئے اور پھر اس کے ساتھ دہ سب کچھ ہوا جس کا ذکر گذشتہ سطور میں ہو دچکا ہے۔ ان ہی روایات میں بعض اس کا نام یودس بن روا جس کا ذکر گذشتہ سطور میں ہو دیکا ہے۔ ان ہی روایات میں نے کو اس کے ساتھ دہ سب پر کریایوطا بیان کرتے ہیں اور بعض ج جس اور دوسرے داؤد بن لوزا کہتے ہیں۔ یہ تفسیلات نہ قرآن میں مذکور میں اور نہ احادیث مرفوعہ میں اس لیے دہ سمج ہوں یا غلط نفس مسلد اپنی جگد اٹل ہے اور قرآن کی آیات میں منصوص، اس لیے اسحاب ذدق کو اختیار ہے کہ وہ صرف قرآن کے اس اجمال پر ہی قناعت کریں کہ حضرت میں علیہ السلام کا رفع الی السماء اور ہر طرح دشمنوں سے تحفظ نیز یہود پر معاملہ کا مشتبہ ہو کر کسی دوسرے کو قل کرنا، یہود و نصاریٰ کے پاس اس سلسلہ میں علم و یقین ہے محروم ہو کر ظن و تخمین اور شک و شہد میں مبتلا ہو جانا اور قرآن کا حقیقت واقعہ کو علم و یقین کی روشن میں خاہر کر دینا یہ سب حقائق ثابتہ میں یا "ولکن شبعہ لھم" اور "ان الذین اختلفوا فیہ لفی شک منه" (الآ یہ) کی تغییر میں ان روایات کی تفسیلات کو بھی قبول کر لیں اور یہ سمجھ کر تسلیم کریں کہ زیر بحث آیات کی تغییلات پر موقوف نہیں ہے بلکہ یہ اس دالکہ ہے جو آیات کی تغییر محکمت

سورہ آل عمران، مائدہ اور نساء کی زریہ بحث آیات سے بیہ ثابت ہو چکا تنہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق حکمت الہٰی کا یہ فیصلہ صادر ہوا کہ ان کو بقید حیات ملاءِ اعلیٰ کی جانب اٹھا لیا جائے اور وہ دشمنوں اور کافروں سے محفوظ اٹھا لیے گئے لیکن قرآن نے اس مسئلہ میں صرف اسی پر اکتفانہیں کیا بلکہ حسب موقعہ ان کی حیات امروز پر نصوصِ قطعیہ کے ذریعہ متعدد جگہ روشیٰ ڈالی ہے اور ان مقامات میں اس جانب بھی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

222

اشارات کیے ہیں کہ حضرت مسیح علیہ السلام کی حیات طویل اور رفع الی السماء میں کیا حکمت مستور تھی تا کہ اہل حق کے قلوب تازگی ایمان سے شگفتہ ہو جا نمیں اور باطل کوش اپنی کور باطنی پر شرما نمیں۔

ليؤمنن به قيل موته

وانُ مِنْ أَهْلِ الْكِتَبِ الاَ لَيُوْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيوُم الْقَيْمَة يَكُوْنُ عَلَيْهِمْ شهيدًا. (ناء ١٦٩) اوركوتى اہل كتاب ميں ت باتى نه رہے كا تكريد كه وہ ضرور ايمان لات كاعيلى پر اس (عيلى) كى موت ت پہلے اور وہ (عيلى) قيامت كے دن ان پر (اہل كتاب پر) گواہ بنے گا۔

اس آیت سے قبل آیات میں وہی مسطورۂ بالا دافعہ مذکور ہے کہ عیلی علیہ السلام کو نہ صلیب پر پڑ هایا گیا اور نہ قبل کیا گیا بلکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی جانب الله لیا یہ یہود و فصاریٰ کے اس عقیدہ کی تر دید ہے جو افھوں نے اپنے باطل زخم اور انگل نے قائم کر لیا تھا، ان سے کہا جا رہا ہے کہ حضرت میں علیہ السلام کے متعلق صلیب پر چڑ مائے جانے اور قبل کیے جانے کا دعویٰ قابل لعنت ہے کیونکہ بہتان اور لعنت توام میں اس کے اس ملحون عقیدہ پر فخر کر رہے ہوتو وہ وقت بھی آن والا ہے جب میلی بن مریم علیم اسلام خدائے برتر کی تصدیق میں اس جانب توجہ دلائی جا رہی ہے کہ آج آ السلام خدائے برتر کی حکمت و مصلحت کو پورا کرنے کے لیے کا نت ارضی پر والیں تشریف لائیں گے اور اس عینی مشاہدہ کے وقت اہل کتاب (یہود و نصاریٰ) میں سے ہر ایک موجود ہت کو قرآن کے فیصلہ کے مطابق عیسیٰ علیہ السلام پر ایمان کے آنے کے سوا کوئی چارہ کار باق نہ رہے گا اور پھر جب وہ اپنی مایں مالام پر ایمان کے آخ کے سوا ہوں گے جس طرح تمام انبیا، و مرسلین اپنی اپنی امتوں پر شاہد بنیں گے۔

یہ حقیقت بچھ مخفی نہیں ہے کہ عیلی السلام کے متعلق اگر چہ یہود و نصاریٰ دونوں واقعہ صلیب و قتل پر متفق ہیں لیکن اس سلسلہ میں دونوں کے عقائد کی بنیاد قطعاً متصاد اصول پر قائم ہے، یہود، حضرت میں علیہ السلام کو مفتری و کاذب کہتے اور دجال سمجھتے ہیں اور اس لیے فخر کرتے ہیں کہ انھوں نے یہوع میں کو صلیب پر بھی چڑ ھایا اور پر اس حالت میں مار بھی ڈالا۔ اس کے برعکس نصاریٰ کا عقیدہ یہ ہے کہ دنیا کا پہلا انسان آ دم علیہ السلام گنہگار تھا اور ساری دنیا گنہگار تھی اس لیے خدا کی صفت ''رحت' نے ارادہ کیا کہ دنیا کو گناہوں سے نجات دلائے اس لیے اس کی صغت''رحمت' نے ابدیت (بیٹا ہونے) کی شکل اختیار کی اور اس کو دنیا میں بھیجا تا کہ وہ یہود کے ہاتھوں سولی پر چڑھے اور مارا جائے اور اس طرح ساری کا نناتے ماضی و مستقبل کے گناہوں کا ''کفارہ'' بن کر دنیا کی نجات کا باعث ہے۔

سورہ نساء کی آیات میں قرآ ن عزیز نے صاف صاف کہہ دیا کہ حضرت سی علیہ السلام کے قتل کے دعومٰی کی بنمیاد کسی بھی عقیدہ پر مبنی ہو لائق لعنت ادر باعث ذلت د خسران ہے، خدا کے بیچے پیغیبر کو مفتری سمجھ کر یہ عقیدہ رکھنا بھی لعنت کا موجب ادر خدا کے بندے اور مریم کے بطن سے پیدا انسان کو خدا کا بیٹا بنا کر اور'' کفارہ'' کا باطل عقیدہ تراش کر مسیح علیہ السلام کو مصلوب د مقتول تسلیم کرنا بھی گراہی اور علم دحقیقت کے خلاف انگل کا متیر ہے اور اس سلسلہ میں صحیح اور مبنی برحقیقت فیصلہ وہی ہے جو قرآ ن نے کیا ہے

پس آج جبکہ تمحارے سامنے اس اختلاف کے فیصلہ کے لیے جو شک وظن کی شکتہ بنیادول پر قائم تھا علم و یقین کی روش آ پیکی ہے پھر بھی تم اینے ظنونِ فاسدہ ادر ادہام فاسدہ پر اصرار کر رہے ہو اور حضرت مسیح ہے متعلق باطل عقیدہ کو ترک کرنے کے لیے تیار نہیں ہوتے ہوتو قرآن کا ایک دوسرا فیصلہ اور دحی الہی کا یہ اعلان بھی تن او کہ تمہاری نسلوں پر وہ وقت بھی آنے والا ہے جب قرآن کے اس سیح فیصلہ ادر اعلان حق مشاہد ہو گی کہ یہود و نصاریٰ میں ہے کا سکت ارضی کو داپس ہوں گے اور ان کی بی آ مد ایک مشاہد ہو گی کہ یہود و نصاریٰ میں سے ایک فرد بھی ایسا نہ رہ کا جو بادل خواستہ یا بادل ناخواستہ اس ذات گرامی پر سے ایک ن کہ بلاشہ وہ خدا کے بچ رسول چاں دار فدا کے میڈ نہیں، برگزیدہ انسان میں مصلوب و مقتول نہیں ہوئے تھے بقید حیات ہماری آنکھوں کے سامنے ہیں "وان من اہل الکت الا لیؤ مین بہ قبل موتہ"

یہ بات خاص طور پر قابل توجہ ہے کہ سورۂ آل عمران اور سورۂ مائدہ کی طرح اس جگہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے لیے لفظ ''توفیٰ'' نہیں بولا گیا بلکہ بصراحت لفظ ''موت'' استعال کیا گیا ہے، یہ کیوں؟ صرف اس لیے کہ ان دونوں مقامات پر جس حقیقت کا اظہار مقصود ہے اس کے لیے''توفیٰ'' ہی مناسب ہے جیسا کہ سورۂ آل عمران سے متعلق آیات کی تشریح وتغییر میں گزر چکا اور سورۂ مائدہ سے متعلق آیت کی تغییر میں عنقر بیب بیان ہوگا اور اس جگہ چونکہ براہِ راست ''موت'' ہی کا تذکرہ مطلوب ہے، اور اس حالت کا ذکر ہے جس کے بعد حضرت مسیح علیہ السلام بھی ''تحلؓ نفس ذائفة الموت'' کا مصداق بننے والے ہیں، اس لیے یہاں ''موت'' کو بصراحت لانا ہی از بس ضروری تھا، اور یہ مزید بربان ہے اس دعویٰ کے لیے کہ آل عمران اور مائدہ میں لفظ ''موت'' کی جگہ''تونی'' کا اطلاق بلاشہ خاص مقصد رکھتا ہے درنہ جس طرح ان دونوں مقامات پر تونی کا اطلاق کیا گیا تھا ای طرح یہاں بھی کیا جاتا یا جس طرح ان جگہ لفظ ''موت'' کا اطلاق کیا گیا تھا ای طرح ایہاں بھی کیا جاتا یا جس طرح ان جگہ لفظ ''موت'' کا اطلاق کیا گیا ہے ای طرح ان دونوں مقامات پر بھی لفظ موت ہی کا استعال ہونا چاہتے تھا، مگر قرآن عزیز کے ان دقیق اسالیب بیان نے فرق کا قبم طالین 'قتی کا ہی حصہ ہے نہ کہ مرزا قادیانی اور مسٹر لا ہوری جیسے اصحاب زینچ کا جو اپنی خاص افراض ذاتی سے بیش نظر پہلے ایک نظر یہ ایجاد کر لیتے ہیں اور بعدازاں اس سلسلہ کی تمام آیات قرآ ٹی کو آئی کے سانچہ میں ڈھال کر اس کا نام ''تغیر قرآن' رکھتے ہیں۔

بہرحال جمہور کے نزدیک آیت زیر عنوان کی تغییر یہی ہے جو سپر دخلم کی جا چکی، مشہور محدث، جلیل القدر مفسر اور اسلامی مورخ، عماد الدین بن کثیر رحمہ اللہ اس تغییر کو حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما اور حسن بھری رحمہ اللہ سے بسند صحیح نقل کرنے کے بعد تحریر فرماتے ہیں۔

قمادہ عبدالرحمٰن اور بہت سے مفسروں کا یہی قول ہے اور یہی قولِ حق ہے جیسا کہ عنقر یب ہم دلیل قاطع سے اس کو ثابت کریں گے۔ (انشاء اللہ تعالیٰ) (این کثِرج ۱) اور سرتاج محدثین ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ بھی ای کی تائید کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

ای تغییر پر حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهما نے یعین کیا ہے اور ابن عباس رضی الله عنه کی اس تغییر کو ابن جریر نے بروایت سعید بن جبیر اور ابو رجاء نے بھی حسن رحمتہ الله علیہ سے بسند صحیح روایت کیا ہے کہ ابن عباس رضی الله عنه نے فرمایا "قبل موته" یعنی قبل موت عیدلی علیہ السلام قسم بخدا میشک و شبہ حضرت عیدلی علیہ السلام بقید حیات بیں اور جب دہ آسان سے اتریں گے تو سب اہل کتاب ان پر ایمان لے آئیں گے، اور ابن جریر رحمہ اللہ نے ای تغییر کو اکثر اہل علم نے نقل کیا ہے اور ابن جریر رحمتہ اللہ علیہ وغیرہ نے ای تغییر کو ترجیح دی ہے۔ مگر اس صحیح تغییر کے علادہ کتب تغییر میں احتمال عقلی کے طور پر دوقول اور بھی منقول ہیں۔ مگر دوہ دونوں بلحاظ سند ضعیف اور نا قابل اعتماد اور بلحاظ سیاق و سباق (یعنی آیت زیر بحث سے قبل اور بعد کی آیات کے لحاظ ے ) غلط اور نا قابل التفات میں لیتن ایسے احتمالات عقلی میں جو نقل اور آیات کے باہمی نظم و تر شیب کے خلاف ہیں۔

یس ال بات سے قطع نظر کہ یہ دونوں تغیریں نقل روایت کے اعتبار سے بنا قابل اعتماد اور غیر صحیح اور آیات کے ساق و سباق کے خلاف میں عقلی نقط نظر ہے بھی غلط میں اس لیے کہ اگر آیت کے معنی یہ میں جو سطور بالا میں نقل کیے گئے تب یہ آیت اپنے مقصد بیان کے خلاف بے معنی اور بے نتیجہ ہو جاتی ہے (العیاذ باللہ) کیونکہ قرآن عزیز دوسرے مقامات پر یہ صاف کہہ چکا ہے کہ جب انسان عالم دنیا ہے کٹ کر عالم غیب سے وابستہ ہو جاتا ہے اور زرع کی یہ کیفیت اس پر طاری ہو جاتی ہے کہ جو معاملات اس ساعت سے قبل تک اس کے لیے غیب کے معاملات تلے وہ مشاہدہ میں آنے شروع ہو جاتے میں تو اس دقت اس کے اعمال و کردار کا صحیفہ لپیٹ دیا جاتا ہے اور اب تبدیلی اعتماد کا کوئی متیجہ اور شرہ خبیں ملتا یعنی اس دفت کا نہ اقرار و اعتراف معتبر اور نہ انکار متند۔

فَلَمَّا جَاءَ تُهُمُ رُسُلُهُمُ بِالْبَيْنِةِ فَرِحُوًا بِمَا عِنْدَهُمْ مَن الْعِلْمِ و حاق بِهِمُ مَّا كَانُوْا بِهِ يَسْتَهُزِوُنَ@ فَلَمَّا رَاوَا بَأَسَنا قَالُوْا امَنَّا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنا بِما كُنَا بِه مُشُرِكِيْنَ@ فَلَمْ يكُ يُنْفَعْهُمُ إِيْمانُهُمُ لَمَا رَاوُ بِأَسَنا سُنَة اللَّهِ الَّتِي قَدْ حَلَّ فِي عِبَادِهِ وَحَسِرَ هُنالِكَ الْكَفِرُوْنَ@

99

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تظریف لاکن http://www.amtkn.org وَلَيُسَتِ التَّوْبَتُ الَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السَّيَّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّى تُبُتُ الْنَنَ وَلاَ الَّذِينَ يَمُوْتُوْنَ وَهُمُ كَفَّارٌ ا أُوْلَئِكَ أَعْتَدُنَا لَهُمُ عَذَابًا (الساء ١٨)

لیں جب آئ ان کے پاس بیغیر واضح دلاکل لے کر تو اس چیز سے خوش ہوئے جو ان کے پاس علم سے تھی اور تھیر لیا ان کو اس چیز نے جس کی وہ نداق بناتے تھے لیں جب انھوں نے ہمارا عذاب دیکھا تو انھوں نے کہا ہم خدائے داحد پر ایمان لے آئے اور جن چیز وں کو ہم اس کا شریک بناتے تھے اس سے متکر ہوئے لیں نہیں مانع ہوا ان کا (یہ) ایمان جب انھوں نے ہمارے عذاب کا مشاہدہ کر لیا، یہ اللہ کی سنت ہے جو اس کے بندوں میں ہمیشہ جاری رہی اور اس موقعہ پر کا فردل نے زیاں پایا۔

لیکن ان لوگول کی توبہ، توبہ نبیں ہے جو (ساری عمر تو) برائیاں کرتے رہے، لیکن جب ان میں ہے کسی کے آگے موت آ کھڑی ہوئی تو کہنے لگا ''اب میں توبہ کرتا ہوں'' ( ظاہر ہے کہ ایکی توبہ کچی توبہ نبیں ہوئی) ای طرح ان لوگوں کی توبہ بھی توبہ نبیں ہے جو دنیا ہے گفر کی حالت میں جاتے ہیں، ان تمام لوگوں کے لیے ہم نے درد ناک عذاب تیار کر رکھا ہے۔

تو ایسی صورت میں حضرت عیسی علیہ السلام یا محمد سیسی کا خصوصیت کے ساتھ ذکر کیا معنی رکھتا ہے؟ انسان جب اس حالت پر پہنچ جاتا ہے تو اس کے سامنے سے غیب کے پردے ہے جاتے ہیں اور''برزخ'' ملامکۃ اللہ، عذاب یا راحت، جنت وجبتم غرض دمین حق کی تعلیم کردہ غیب کی ساری حقیقتیں اس پر منکشف ہو جاتی ہیں اور اس میں یہود ہ نصار کی کی ہی خصوصیت کیا ہے یہ حالت تو ہر ایک این آدم پر گزرنے دالی ہے، نیز جب اس قسم کا ایمان قابل قبول ہی نہیں ہے تو اس کا ذکر ای اسلوب کے ساتھ ہونا چاہے تھا جو غرق فرعون کے وقت فرعون کے ایمانی اعتراف و اقرار کے لیے اختیار کیا گیا اور جس ساتھ گویا مستقبل میں ہونے والے کسی ایسی خطاہ رکی گئی ہے نہ کہ ایسے اسلوب یا یا اور جس ساتھ گویا مستقبل میں ہونے والے کسی ایسی عظیم الثان واقعہ کی خبر دی جا رہی ہے جو منظمین (یہود و نصار کی) کے عقائہ و عزائم کے خلاف حضرت عیسی علیہ السلام ہے متعلق قرآن کی تقد تی اور اس کے اگل فیصلہ کی زندہ شہادت بن کر پیش آنے والا ہے۔ ورنہ تو ایک عیسائی اور اس کے اگل فیصلہ کی زندہ شہادت بن کر پیش آنے والا ہے۔ ورنہ تو ایک عیسائی اور سے دی جو موت میں آ جانے کے وقت جان عزین سے دیں تعلق کی خبر دی جا رہی ہے جو تو ایک میں ای اور ہی ہیں ہونے والے کسی ایسی خطاب دی ترب کر چیش آنے والا ہے۔ ورنہ تو ایک عیسائی اور اس کے اگل فیصلہ کی زندہ شہادت بن کر پیش آنے والا ہے۔ ورنہ تو ایک حسائی اور بیودی پند موت میں آ جانے کے وقت جان عزیز سپرد کر دینے سے

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

کے علم و ادراک سے باہر صرف اس کے اور خدا کے درمیان تعلق رکھتی ہے اور ظاہر ہے کہ ایسی بات کا ایسے موقعہ پر تذکرہ کرنا قطعا بے کل ہے جہاں ایک قوم کو اس کے ایک خاص عقیدہ پر طزم و مجرم بنانے کے لیے فیصلہ حق کی تائید کے لیے ماضی ادر منتقبل میں کا نکات ارضی پر بیش آنے والے واقعات کو بیش کیا جا رہا ہے جسیا کہ آیت کے بیاق د سباق سے واضح ہو رہا ہے، علاوہ ازیں ان اختالات کی یہاں اس لیے بھی گنجائش نہیں ہے کہ غرغرہ کے دفت حضرت علینی یا محمد تلک پر ان قسم کا ایمان تو ہر اس اہل کتاب سے متعلق ہے جو اس آیہ سے نزول سے کچھ دن قبل یا صدیوں قبل گزر چکے ادر مرکع پر تعبیر "لیؤ منن" فصاحت و بلاغت کلام کے بالکل خلاف ہے اس کے لیے تو ایس تعبیر کی مزورت تھی جو ماضی، حال اور استقبال نینوں زمانوں پر حادی ہوتی تا کہ قرآن کا مغہوم اینے توسع کے لحاظ ہے یوری طرح ادا ہوتا۔

نیز دوسرے معنی تو اس لیے بھی قطعاً غلط اور بے کل ہیں کہ اس آیت سے قبل اور بعد کی آیات میں لیعنی سیاق و سباق میں خاتم الانبیاء محمد علیقیقہ کا ذکر ہی نہیں ہے کیونکہ شروع آیات میں صرف حضرت میں علیہ السلام کا ذکر ہو رہا ہے اور اس آیت کے آخر میں یہ ارشاد ہوا ہے۔ "ویوم القیمانہ یکون علیہم شہیدا" اور واضح ہے یہ بات کہ اس جگہ شاہد سے حضرت میں علیہ السلام مراد ہیں اور علیہم کی ضمیر سے ان کی امت تو پھر نبی اکرم یکی کا ذکر کیے بغیر درمیان کی کمی ضمیر کا مرجع ذات اقدس کو قرار دینا نہ صرف میہ کہ فصاحت و بلاغت کے منافی ہے بلکہ قاعد ہُ عربیت کے قطعاً خلاف اور انتشار حلائر کا موجب ہے۔

غرض نے غل وغش صحیح معنی وہی ہیں جو جمہور نے اختیار کیے ہیں اور یہ دونوں خود ساختہ احمالات آیت کی تغییر تو کیا صحیح احمال کہلائے کے بھی مستحق نہیں ہیں۔ (اس متعام کے علاوہ سورۂ مائدہ 20 کی آیت ما المسبح بن مریم الا دسول قد خلت من قبلہ الموسل اور سورۂ آل عمران کی ابتداء سے بیای آیات تک جو وفد نجران سے تعلق رکھتی ہیں۔ یہ سب مقامات دلالتہ النفس! اشارۃ النص کی شکل میں حضرت میلی علیہ السلام کی حیات کے لیے دلیل و برہان ہیں اور اگر چہ ان کی تفصیلات اور وجوہ استشہاد میرے پاس مدون و مرتب ہیں تاہم کتاب کی طوالت کے خوف سے اس جگہ ان کو نظر انداز کر دیا

**۳۲۸** حجته الاسلام علامه خمر انور شاه نور الله مرقدهٔ کی کتاب'' عقیدة الاسلام فی حیوة عیسیٰ علیه السلام اس مقصد کے لیے قابل مراجعت ہے۔) حيوة ونزول غيتكى عليه السلام اور احاديث صحيحه

قرآن عزیز نے جس معجزانہ اختصار کے ساتھ حضرت علیلی علیہ السلام کے رفع حاوی، حیات امردز اور علامت قیامت بن کر نزدل من السماء، کے متعلق تصریحات کی بیں صحیح ذخیرۂ احادیث نبوی میں ان آیات ہی کی تفصیلات بیان کر کے ان حقائق کو روژن کیا گیا ہے، چنانچہ امام حدیث بخاری اور مسلم نے صحیحین (صحیح بخاری، صحیح مسلم) میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بہ روایت متعدد طریقہائے سند یے نقل کی ہے۔

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: والذى نفسى بيده ليوشكن ان ينزل فيكم ابن مريم حكماً عدلاً فيكسر الصليب ويقتل الخنزير و يضع الجزيه و يفيض المال حتى لا يقبل احداً و حتى يكون السجدة خيرلة من الدنيا وما فيها ثم قال ابو هريرة اقرؤا ان شنتم روان مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لِيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكُوُنُ عَلَيْهِمُ شَهِيْدًا. (بتارى كَتَابِ الانِمَا، نَ اس ٢٩٠ باب زول على بن مريم)

رسول الله يلي في ارشاد فرمايا: ''اس ذات کی قتم جس کے قبضه ميں ميری جان ہے ضرور وہ وقت کے آنے والا ہے کہ تم ميں عينی بن مريم حاکم عادل بن کر اتريں کے وہ صليب کو تو زيں گے اور خزير کو قتل کريں گے (ليعنی موجودہ عيسائيت کو منائيں گے) اور جزيد اللحا ديں گے (ليعنی نشان اللہی کے مشاہدہ کے بعد اسلام کے سوا کچھ بھی قبول نہيں ہوگا اور اسلامی احکام ميں بارشاد رسول اللہ علي قب حکم ای وقت تک کے لیے ج) اور مال کی اس درجہ کثرت ہو گی کہ کوئی اس کو قبول کرنے والا نہيں ملے گا اور خدا کے سامنے ایک تجدہ دنیا و مافیہا سے زیادہ قبت رکھ گا (ليعنی! مالی کثرت کی وجہ ہے کے سامنے ایک تجدہ دنیا و مافیہا سے زیادہ قبت رکھ گا (ليعنی! مالی کثرت کی وجہ ہے فرمایا اگر تم (قرآن ت اس کا استشباد) چاہوتو ہو آ بت پڑھو (و ان من اہل الکتاب فرمایا اگر تم (قرآن ت اس کا استشباد) چاہوتو ہو آ بت پڑھو (و ان من اہل الکتاب فرمایا اگر تم (قرآن ت اس کا استشباد) چاہوتو ہو آ بت پڑھو (و ان من اہل الکتاب فرمایا اگر تم (و آن ت اس کا استشباد) چاہوتو ہو آ بت پڑھو (و ان من اہل الکتاب فرمایا اگر تم (و آن ت اس کا استشباد) چاہوتو ہو آ بت پڑھو (و ان من اہل الکتاب (الآ یہ)) اور کو کی اہل کتاب میں سے نہ ہوگا گر ( میسیٰ کی) موت سے پہلے اس پر ( میسیٰ پر) ضرور ایمان لی آر قر آن ت اس کا استشباد) قبل ہو تو ہو آ بت پڑھو (و ان من اہل الکتاب ( میسیٰ پر) خردر ایمان کتاب میں سے نہ ہوگا گھر ( میسیٰ کی) موت سے پہلے اس پر ( میسیٰ پر) خردر ایمان کتاب میں بند نافع مولی ابو قدہ و انصاری رضی اللہ عنہ حضرت الا ہو بریہ قتی ہو ہوا ہے۔

قال رسول الله ﷺ کیف انتم اذا نزل ابن مریم فیکم وامامکم

منکم. (بخاری کتاب الاندیاء ایسنا) رسول الله یک نے فرمایا: ''اس وقت تمہارا کیا حال ہوگا جب تم میں ابن مریم اتریں گے اور اس حالت میں اتریں گے کہ تم ہی میں سے ایک شخص تمہاری امامت کر رہا ہوگا۔

ان دونوں روایات کے علاوہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے متعدد طریق پائے سند سے اور روایات بھی صبیحین: مند احمد اور سنن ابو داؤد نسائی، ترمذی این مرجہ میں درج میں جو یہی مفہوم و معنی ادا کرتی میں ان میں سے ایک زیادہ مفصل ہے اور مسلہ زیر بحث کے بعض دوسرے پہلوڈں کو بھی نمایاں کرتی ہے۔متد احمد میں ہے۔

(٣) ان النبى عَظَيَّة قال: "الانبياء اخوة لعلات امهاتهم شتّى و دينهم واحد وانى اولى الناس بعيسى بن مريم لانه لم يكن نبى بينى و بينه و انه نازل فاذا رأيتموه فاعرفوه رجلٌ مربوعا الى الحمرة والبياض عليه ثوبان ممصر ان كان رأسه يقطر ان لم يصبه ملل: فيدق الصليب و يقتل الخنزير و يضع الجزيه و يدعو الناس الى الاسلام و بملك الله فى زمانه المسيح الدجالَ ثم تقع الامانة على الارض حتَّى ترفع الاسواد مع الابل والنمار مع البقرو الذئاب مع الغنم و يلعب الصبيان بالحياتٍ لا تضرهم فيمكت اربعين سنة ثم يتوفى و يصلى عليه المسلمون. (منداته رام ٢٠٢٠)

نی سیسی کی سیسی کی سیسی کی محلف اور میں دوسرے انبیاء کے مقابلہ میں عیلی بن مریم دین سب کا ایک اور فروغ دین مختلف اور میں دوسرے انبیاء کے مقابلہ میں عیلی بن مریم سے زیادہ قریب ہوں اس لیے کہ ان کے اور میرے درمیان کوئی نبی مبعوث نہیں ہوا اور بلاشبہ وہ کا نکات ارضی پر اتریں گے پس جب تم ان کو دیکھوتو اس حلیہ سے پہچان لینا۔ میانہ قد، سرخ و سپید ربکہ ہوگا ان کے جہم پر دوسرخی ماک ربک کی چادریں ہوں گی ایا معلوم ہوگا کویا فی الحال عسل کر کے آ رہے ہیں اور سر سے پانی کے قطرے موتی کی طرح غیک پڑنے والے ہیں۔ دہ صلیب کوتوڑیں گے اور خزیر کوتل کریں گے (موجودہ عیسائیت کا خاتمہ کر دیں گے) اور جزید اٹھا دیں گے اور لوگوں کو ''اسلام'' کی دعوت دیں سیسائیت کا خاتمہ کر دیں گے) اور اللہ تعالی ان ہی کے زمانہ میں میچ دچل دیں سیسائیت کا خاتمہ کر دیں گے) اور اللہ تعالی ان ہی کے زمانہ میں میچ دول کو ہلاک میں ایک رہے ہوں ایک نے زمانہ میں تمام ادیان وطل کو متا دے گا اور صرف ایک بھی دیں یچ سانچوں کے ساتھ کھیلیں گے اور ان کو کوئی گزند نہیں پہنچ گا، پر اعیسٰی علیہ السلام چالیس سال اس زمین پر زندہ رہیں گے پھر وفات پا جا کیں گے اور مسلمان ان کے جنازہ کی نماز ادا کریں گے۔

اور سیح مسلم میں حضرت الوجریرہ رضی اللہ عنہ ہے ایک طویل حدیث روایت کی گئی باس میں خرون دجال کا ذکر کرتے ہوئے نبی اکرم ﷺ کا بیار شاد مبارک مذکور ہے۔ (۴) فاذا جاؤا الشام خرج فبیناهم یعدون للقتال یسرون الصفوف اذا

قیمت الصلوة فینزل عیسنی بن مویم. اللخ. (منگم نی ۲۳ ۳۹۳ کتاب المحقن داشراط الساعة ) پس جب مسلمان ملک شام پینچیں گے تو دجال کا خروج ہوگا ابھی مسلمان اس

کے مقابلہ میں جنگ کی تیاریاں کر رہے ہوں گے، صفیں درست کرتے ہوں گے کہ نماز کے لیے اقامت ہونے لگے گی، اس درمیان میں عبیلی بن مریم کا نزول ہوگا ادر وہ مسلمانوں کی امامت کا فرض انجام دیں گے۔

ادر سیجیح مسلم میں حضرت نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے ایک طویل روایت منقول ہے جس میں بیہ مذکور ہے۔

اذبعت الله المسيح بن مريم عليه السلام فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق بين مهرودتين واضعاً كفيه على اجنحته ملكين اذا طأطارأسه قطرو اذا رفعه تحدر منه جمانٌ كاللولوء (الخ) (ملم ج ٢٢ ٢٠ باب ذكر الدجال)

(ابھی دجال ایک مسلمان پر اپنے شیطانی کر شموں کی آ زمائش کر ہی رہا ہوگا) کہ اللہ تعالی سیح بن مریم کو بھیج دے گا، وہ جب کا تنات ارضی پر اتریں گے تو معجد دمشق کے مشرق جانب کے سپید منارہ پر اتریں گے اور ان کے بدن پر ( سرخی ماکل ) گہری زرد رنگ کی دو چادریں ہوں گی ( یعنی ایک بدن کے اوپر کے حصہ پر اور دوسری زیریں حصہ بدن پر لیٹی ہوتی )) اور دو فرشتوں کے بازوذن پر سہارا لیے ہوں گے، جب سر جھکا کمیں کے تو سرے پانی فیک بڑنے لگ گا اور جب سر اٹھا کمیں گے تو پانی کے قطرے موتوں کی طرح نیکیں گے ( یعنی شسل کیے آ رہے ہوں گے)

ادر مختلف طریقہائے سند ہے امام احمد نے مند میں اور ترمذی رحمہ اللّٰہ نے سنن میں حضرت جمیع بن حارثہ رضی اللّٰہ عنہ سے بسند صحیح یہ روایت کیا ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمانا سنگہ:

يقتل أبَّر عديم الدجال بساب لد (ترند)) ابن مريم، وحال كوياب لد يرقل اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں

ہاتھوں قمل وجال سے متعلق روایات کتب حدیث میں منقول ہیں۔ فرماتے ہیں۔ اور اس باب میں حضرت عمران بن تصین، نافع بن عینیہ، ابو برزہ اسلمی، حذیفہ بن اسید، ابو ہریرہ، کیسان، عثان بن العاص، جابر بن عبداللہ، ابوامامہ بابلی، ابن مسعود، عبداللہ بن عمرو بن العاص، سمرہ بن جندب، نواس بن سمعان عمرو بن عوف، حذیفہ بن الیمان رضی اللہ عنہم سے بھی روایات منقول ہیں۔

تر ندی باب ماجا، فی قتل عیلی ابن مریم الدجال خ۲ م ۳۹) اور امام احمد نے مسند میں امام مسلم نے صحیح میں، اور اسحاب سنن نے سنن میں، بروایت حضرت حذیفہ بن الاسید، نبی اکرم ﷺ سے یہ روایت نقل کی ہے۔

قال اشرف علينا رسول الله ﷺ من غرفة و نحن نتذاكر الساعة فقال "لاتقوم الساعة حتى تروا عشر ايات طلوع الشمس من مغربها والدخان، والدابة، و خروج ياجوج وماجوج و خروج عيسى بن مريم والدجال و ثلثه خسوف خسف بالمشرق و خسف بالمغرب و خسف بجزيرة العرب و نار تخرج من قعر عدن تسوق و تحشر الناس تببت معهم حيث ياتوا و نقيل معم حيث قالوا. (ابودارَد ن ٢ ٣ ٣ ١٢ بابارات الراية وَلَمْ العرال ن ٢ ٢ ٣ ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ مند المر ن ٢ ٢ ٢ ٢ ٢ ١٢ بارات الراية وَلَمْ العرال

حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ،ہم (صحابہ) ایک تجلس میں بیٹھے ہوئے قیامت کے متعلق بات چیت کر رہے تھے کہ بی اکرم یکھی نے بالا خانہ سے جمانکا اور ارشاد فرمایا: ''قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک تم دس نثان نہ د کھ لو گے، آ فآب کا مغرب سے طلوع، دخان (دھوال) دابتہ الارض، خروج یا جوج د ماجوج، علیلی بن مریم کا نزدول، دجال کا خروج، نتین مقامات میں خسوف کا پیش آ نا (زمین میں وہنس جانا) مشرق میں مغرب میں اور جزیرة العرب میں، آگ کا کار عدن سے نگانا جو لوگوں کو سمیٹ لے جائے گی اور جب رات کو لوگ میں آگ کا کار عدن سے نگانا جو گی اور جب دو پہر کو قیلولہ کریں گے تب بھی دہ تھری رہے گی۔'

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

امام ترمذی اس روایت کونقل کر کے فرماتے ہیں ''بذا حدیث صحح ' اور اس کے

LUS

## 222

اللہ علیہ ج ۳ ص ۱۸۹ ایوانی متوفیک رافعک نے بردایت حسن بھری رحمہ اللہ بسند صحیح حیات دنزدل عینی بن مریم سے متعلق ایک ردایت نقل کی ہے اس میں ہے۔ قال رسول اللہ ﷺ لیھو دان عیسنی لم یمت وانہ راجع الیکم قبل

يوم القيمه.

رسول اللہ ﷺ نے یہود ے فرمایا: ''عیسیٰ علیہ السلام مرے نہیں اور بلاشبہ وہ قیامت سے پہلے تمہاری جانب لوٹ کرآئمیں گے۔

ای طرح این ایک حاتم اور این جریر رحمیها الله نے سورۂ نساء کی آیات متعلقہ دفد نجران کی تغییر کرتے ہوئے اصول حدیث کے نقطہ نظر سے بہ سند حسن ایک طویل روایت رئیع بن انس رحمتہ اللہ علیہ سے نقل کی ہے اس میں بھی بصراحت سے مذکور ہے۔

فقال لهم النبي عَلَيْهُ تعلمون ان ربناحي لايموت ان عيسني يأتي عليه الفناء. (زيرة يت الله لا اله الا هو الحيي القيوم تغير طري ن ٢ ص ١٢٣) بونا بوگا۔

نبی اکرم ﷺ نے اس جگہ لفظ''یا تی'' فرمایا ہے جو مستقبل کے لیے بولا جاتا ہے لفظ''اتی'' نہیں فرمایا جو ماضی کے لیے مخصوص ہے۔

اور بیہقی نے کتاب الاساء والصفات ص ۳۲۴ باب تولیدہ تعالیٰ یعیسیٰ انبی متوفیک و رافعک میں اور محدث علی متقی گجراتی نے کنز العمال ج ۱۳ ص ۱۱۹ حدیث ۲۹۷۲۲ میں باسناد حسن وضحیح اس سلسلہ میں جو روایات نقل فرمائی ہیں ان میں نزولِ عیسیٰ علیہ السلام کے ذکر کے ساتھ''من المسماء'' کا لفظ صراحت سے موجود ہے۔

یہ اور ای قسم کا کثیر ذخیرہ خدیث ہے جو حیات و نزول عیسیٰ بن مریم بیغیر بنی اسرائیل علیہ الصلاۃ والسلام ے متعلق کتب حدیث و تغییر میں منقول ہے اور جو قوت سند کے لحاظ ہے صحیح اور حن سے کم رتبہ نہیں رکھنا اور باعتبار شہرت و تو اتر روایات جن کا یہ حال ہے کہ حسب تصریح امام ترمذی، حافظ حدیث مماد الدین ابن کثیر، حافظ حدیث این تجر عسقلانی اور دیگر اتمہ حدیث سولہ جلیل القدر صحابہ رضی اللہ عنہم نے ان کو روایت کیا ہے جن میں سے بعض صحابہ کا یہ دعویٰ ہے کہ نبی اکرم میک خو نے ان کو روایت کیا سحابہ کے مجمع میں خطبہ دے کر فرمانیں اور یہ سحابہ کرام بغیر کسی انکار و اجنبیت کے ان روایات کو خلفاء راشدین رضی اللہ عنہ سے جن ہزار ہا شاگردوں نے سا ان میں سے میں چنہ نبیہ ان جلیل القدر صحابہ کا یہ دعویٰ ہے کہ دروایت میں علی روں الاشہاد سات تھ محابہ کے محقق الذی اور دیکر میں اللہ عنہ ہم کہ دون خلافت میں علی روں الاشہاد سات تھ علمی تبحر کے پیش نظر امامت و قیادت کا درجہ رکھتا ہے۔ مُشلاً سعید بن المسیب ، نافع مولی ابو قنادہ رضی اللہ عنہ، مظلمہ بن علی الاسلمی، عبدالرحن بن آ دم، ابو سلمہ، ابو عمرہ، عطاء بن بشار، ابو سہیل، مؤثر بن غفارہ، لیجی بن ابی عمرہ، جبیر بن نضیر، عروہ بن مسعود تفقی ، عبداللہ بن زید انصاری، ابو زرعہ، لیعقوب بن عامر، ابو نصرہ، ابو الطفیل رحمہم اللہ۔

پھر ان علماء کبار اور محدثین اعلام سے جن بے شار تلامذہ نے منا ان میں سے رادیان حدیث کے طبقہ میں جن کو حدیث اور علوم قرآن کا رتبہ بلند حاصل ہے اور جو اپنے اپنے وقت کے ''امام فی الحدیث' اور ''امیرالمؤمنین فی الحدیث' تسلیم کیے گئے ہیں، لیعض کے اسماء گرامی یہ ہیں: ابن شہاب زہری، سیان بن عینیہ لیف، ابن ابی ذئب، اوزاعی قنادہ، عبدالرحمٰن بن ابی عمرہ، سہیل، جبلہ بن سہیم، علی بن زید، ابو رافع، عبدالرحمٰن بن جبیر، فعمان بن سالم، معمر، عبداللہ بن عبید اللہ رحمیم اللہ۔

ذكر الاحاديث الواردة في نزول عيسلي بن مريم عليهما الصلوة والسلام الى الارض من السماء في اخر الزمان قبل يوم القيمة. (١٥ ص ٥٤٨) ان احاديث كا ذكر جو حفزت عيلي بن مريم عليها السلام كم آسمان سے زمين پر اترتے كم بارے على نازل ہوتى ملى ق

ادراس کے بعد سلسلہ کی احادیث کونقل کرنے کے بعد آخر میں یہ تجریر فرماتے ہیں۔

mmp.

فهذه احاديث متواترة عن رسول الله ﷺ من رواية ابى هريرة وابن مسعود و عثمان بن العاص و ابى امامه والنواس بن السمعان و عبدالله بن عمرو بن العاص و مجمع بن حارثه و ابى شريحه و حذيفه بن اسيد رضى الله عنهم و فيها دلالة على صفة نزول و مكانه. (ابن كثر ج١٥٣ نيرة يت وان من اهل الكتب)

بی یہ بین دہ احادیث جو رسول اللہ ﷺ سے تواتر کے درجہ تک منقول ہوئی بین اور یہ قُتل روایت (آپ کے صحابہ) ابو ہریرہ این مسعود، عثان بن العاص، ابو امامہ، نواس بن سمعان، عبداللہ بن عمرو بن العاص، مجمع بن حارثہ، ابی شریحہ حذیفہ بن اسید رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے اور ان روایات میں عیسیٰ بن مریم کے طریقہ نزول اور مکانِ نزول سے متعلق بھی رہنمائی موجود ہے۔

اور حافظ حدیث این حجر عسقلانی (نور الله مرقدۂ ) علامہ ابوالحسین آبری رحمہ اللہ سے نزول عینی علیہ السلام سے متعلق احادیث کے تواتر کو فتح الباری میں ان الفاظ کے ساتھ نقل کرتے ہیں۔

قال ابو الحسن الخسعى الابرى بان المهدى من هذه الامة وان عيسى يصلى خلفه الخ. (فَتَحَ البارى ٢٤ ص ٣٥٨ باب زول ميلى بن مريم) ابوالحن خسعى ابرى م منقول ب كه احاديث رسول اس باره ميں تواتر كو يَتْنِجَ چكى بين كه مهدى اس امت ميں سے مول كے اور عيلى عليه السلام ان كے بيچھے نماز پڑھيں گے۔

ادر تلخيص الحبير كتاب الطلاق ك صنمن ميں يدتحرير فرمات بيں-

واما رفع عيسى فاتفق اصحاب الاخبار والتفسير على انه ببدنه حيًّا. الخ. ليكن رفع عيلى عليه السلام كا معامله تو تمام علماء حديث وتغيير كا ال پر اجماع ب كه وه اي جسد عضرى كے ساتھ منوز زنده ميں (اور وہى قريب قيامت نازل موں كے) اور محدث عصر محقق وقت علامہ سيد محمد انور شاہ ''عقيدة الاسلام' ميں اس ''تواتر'' كى تائيد ميں يرتحرير فرماتے ہيں۔

والمحدث العلامة الشوكاني رسالة سماها التوضيح في تواتر ماجاء في المنتظر والدجال والمسيح ذكر فيها تسعة و عشرين حديثا في نزوله عليه السلام مابين صحيح و حسن و صالح هذا وازيد منه مرفوع وامام الاثار

فتفوت الاحصاء الخ

اور محدث علامہ شوکانی نے ایک رسالہ تصنیف کیا ہے جس کا نام یہ دھا ہے ''التوضیح فی التواتر ماجاء فی المنظر والدجال والسین '' اس رسالہ میں انھوں نے انتیس احادیث حضرت ملیکی علیہ السلام کے نزول سے متعلق نقل کی میں جو اصول حدیث کے لحاظ سے صحیح ،حسن، صالح متنوں درجات کو شامل میں، اور مرفوع احادیث اس تعداد سے تبھی زیادہ موجود میں اور آثار صحابہ رضی اللہ عنہم تو بے شار میں۔

اور یہی وجہ ہے کہ حضرت میسی علیہ السلام کے رفع سودی اور میات ، اول من ا السماء پر امت محمد یہ علیها الصلوٰة والسلام کا اجماع منعقد ہو چاہ ہے چہ نچہ علم متا ، ، قام ن مشہور ومستند کتاب عقیدۂ سفارینی میں امت کے اس اجماع کی تنہ ہے موجوہ ہے۔

ومنها اى من علامات الساعة العظمى اعلامة الثالثة ان بعرل من السماء سيد (المسيح) عيسى بن مريم علبه السلام و نزوله ثابت بالكتاب والسنة واجماع الامة ---- واما الاجماع فقد اجمعت الامة على باول ولم يخالف فيه احد من اهل الشريعة والما الكر ذلك الفلاسقه والملاحدة سا لا يعتد بخلافه.

اور علامات قیامت میں سے تیس ی علامت یہ ہے کہ محضرت (ملیح) میں ... مریم علیہ السلام آسمان سے اتریں کے اور ان کا آسمان سے اتر نا آماب ( قرآن ) سنت (حدیث) اور اجماع امت سے قطعاً ثابت ہے ۔۔ ( قرآن و حدیث نے زول مارت کرنے کے بعد فرماتے میں ) جہاں تک اجماع امت کا تعلق بے قوان میں ذرا شرخین کہ حضرت علیلی علیہ السلام کے آسمان سے نازل ہونے پر امت کا ابتہ نے اور ان بارہ میں چیروان شریعت اسلامی میں سے کمی ایک کا بھی خلاف موجود نہیں البتہ فلی اور اس اور ملحدول نے نزدول علیلی کا انکار کیا ہے اور اسلام میں ان کا انکار قطعا ہے وقعت ہے۔ ( صحابہ تابعین اور تیچ تابعین کے تین زمانوں کو ''خیر القرون' کہا جاتا ہے

بر عن بدتا ہیں اور کی تایا کی حکق یہ ارشاد فرمایا ہے "تحید القرون قرن ، شہ چونکہ نبی معصوم ﷺ نے ان تینوں کے متعلق یہ ارشاد فرمایا ہے "تحید القرون قرن ، شم زمانہ سے قریب میں اور پھر ان کا جو اس دوسرے زمانہ سے متصل میں ، اور اس کے بعد فرمایا ، پھر جھوٹ کی کثرت ہو جائے گی لیعنی ان ہرساد دار کے بعد اکثریت کے اندر دین انحطاط پیدا ہو جائے گا اور اسلامی خصوصیات اخلاق مٹ جائیں گی۔ ) mmy.

حیات ونزول سیح کی حکمت

گذشتہ سطور میں حیات و نزول مسیح علیہ السلام کو دلاکل و برابین کی روشی میں بیان کیا گیا ہے جو ایک منصف اور طالب حق کو علم یقین عطا کرتے ہیں، اب مزید طمانیت قلب کے لیے ان چند حکمتوں کا ذکر یعنی مناسب معلوم ہوتا ہے جن کو علاء حق نے ای سلسلہ میں بیان فرمایا ہے لیکن اس کے مطالعہ سے قبل یہ حقیقت سبر حال پیش نظر رکھنی چاہیے کہ اللہ تعالی کی حکمتوں اور اس کی مشیت کی مصلحتوں کا احاطہ عقل ان ان کی کے لیے نامکن ہے اور مخلوق، خالق کا تنات کے اسرار وحکم پر عبور بھی کیسے کر سکتی ہے؟ تاہم علیا، امت فراست مومن اور علم حق کی راہ سیدین اور احکام دین کے اسرار و مصالح پر قلم فرسائی کرتے اور اپنی محدود دستریں کے مطالق اس موضوع پر علی حقائق کا اظہار کرتے آئے ہیں۔

اسلامی دور کی علمی تاریخ سے پند چاتا ہے کہ دور اوّل میں دوعکم الاسراز ' کی امامت کا شرف مر بن الخطاب ، علی بن ابی طالب اور صد یقد عائشہ رضی الله عنہم کو حاصل تھا اور اس کے بعد اگر چہ ہر ایک صدی میں دوچار علاء و ربانی اس کے ماہر و محقق رہے ہیں لیکن خصوصیت کے ساتھ خلیفہ اموی عمر بن عبدالعزیز ، امام ابو حذیفہ ، علامہ عزالدین بن عبدالسلام مصر، حافظ ابن تیمیہ ، امام غزالی ، رومی ، سیر مرتضی زبیدی اور شاہ دلی اللہ دہلوی کو اس علم سے خاص مناسب تھی اور اللہ تعالیٰ نے اس سلسلہ میں ان کو فطری ملکہ عطا فر مایا تھا۔

ببرحال '' عکمت'' کی میثیت اطائف و نکات کی ہوتی ہے اور ای کو دلیل و جمت کا مرتبہ نہیں دیا جا سکتا ای لیے زیر بحث مسئلہ میں بھی '' حکمت و مصلحت'' کا ذکر ای نقط نظر سے سمجھنا چاہیے۔ و الله اعلم بالصواب و لکل شئی. عندہ فصل الحطاب'' (۱) یہود بنی امرائیل اینی ندہی کتابوں کی پیشینگوئیوں اور بشارتوں میں یہ پڑھ چکے تھے کہ ان کو دو شخصیتوں ''مسیح ہدایت'' اور ''مسیح ضلالت'' سے سابقہ پڑے گا۔ ای لیے وہ منتظر تھے کہ موئی علیہ السلام کے بعد ''مسیح ملاات' سے سابقہ پڑے گا۔ شری قسمت کہ جب مسیح ہدایت کا ظہور ہوا تو انھوں نے بغض و حسد کی راہ سے اس کو مشری قسمت کہ جب میں ہوایت کا ظہور ہوا تو انھوں نے بغض و حسد کی راہ سے اس کو ان کا دستور رہا تھا ای لیے وہ ای پر مروقت جری رہتے تھے، لیں جبکہ دہ دور سرے انہیاء سان کا دستور رہا تھا ای لیے وہ ای پر موقت جری رہتے تھے، لیں جبکہ دہ دور سرے انہیاء نیز یہ حقیقت بھی پیش نظر رہے کہ ادیان وطل کی تاریخ میں صرف یہود ہی ایک ایسی جماعت ہے جس نے اپنے انبیاء علیم السلام کو بھی قتل کرنے ہے باتھ نہیں ردکا لیکن حضرت مولیٰ علیہ السلام کے بعد یہود نے جن انبیاء کے خون ناحق سے باتھ رنگے تھے وہ صرف ''نبی'' ہی تھے جو''علماء امنی کا بنیاء بنی اسر انیل'' کا مصداق تھ مگر کوکی صاحب شریعت رسول ان کے اس قتل ناحق کا مظلوم نہیں بنا تھا اس لیے یہ پہلا موقعہ تھا کہ انھوں نے ایک جلیل القدر رسول (عیلی بن مریم) کو قتل کرنے کا نہ صرف ارادہ کیا بلکہ دنیوی اسباب کے لحاظ سے مکمل تیاری کر کی تھی جسوں ہو جائے کہ وہ میں بن حمری پر دسترس نہ پا سجہ لبلدا فیصلہ مشیت بروئے کار آیا اور حضرت میں کو ماہ امان کے بو فیصل جانب اٹھا لیا گیا اور تمام دنیوی اسباب نیچ ہو کہ خود میں دکھی محسوں ہو جائے کہ وہ میں بن چو کہ حقیقت حال تھ ارتمام دنیوی اسباب نیچ ہو کہ رہ گئی تب مشیت حق نے یہ فیصلہ چو کہ حقیقت حال تھا ہے کہ اور خلن ہی کہ خود میں پڑے رہ گو ماہ اعلیٰ کی چو کہ حقیقت حال تک نہ پہلی اور خل اور خلن دی کہ میں بڑے رہ گو این کی ہود

ہدایت (نصاریٰ) گی بدیختی دیکھیے کہ کچھ عرصہ کے بعد یوادس رسول نے ان میں عقیدۂ تثلیث و گفارہ کی بدعت پیدا کر کے یہود کے گھڑے ہوئے افسانہ صلیب کو بھی داخل عقیده کر دما، ادر اب پهود و نصاری دونوں جماعتیں اس گمراہی میں مبتلا ہو گئیں کہ عیسیٰ ین مریم صلیب پر چڑھا کرقتل کر دیئے گئے۔ جب قرآن عزیز نے نازل ہو کر حق د باطل کے درمیان فیصلہ سنایا اور حضرت میں علیہ السلام کے متعنی دونوں جماعتوں نے جو دو الگ الگ رخ افتیار کیے تھے اور پھر ایک مسلہ **میں** ددنوں کا اتفاق بھی ہو گیا تھا ان سب ک متعلق علم یقین کے ذریبے حقیقت حال کو واشگاف اور دونوں کی گمراہی کو واضح کر کے تبول حق کے لیے دعوت دی مگر جماعتی حیثیت ے دونوں نے الکار کر دیا اور حضرت میچ ہے متعلق ابن اب مراه كن عقيده ير قائم رب، مكر عالم الغيب والشهاده چونكه ان حقائق كا ان کے وقوع سے قبل عالم و دانا تھا اس لیے اس کی حکمت کا یہ بھی تقاضا ہوا کہ ہے مدایت کو کا نُنات ارضی پر اس وقت دوبارہ بھیجا جائے جب میں صلالت کا بھی خروج ہو چکے تا کہ یہود و نصاریٰ کے سمامنے حقیقت حال مشاہدہ کے درجہ میں روثن ہو جائے، یہود آ تحمحول ہے دیکھ لیس کہ جس کے قتل کے مدعی تھے قدرت الہی کے کرشے کی بدولت وہ بقید حیات موجود ہے اور انصار کی نادم ہوں کہ حضرت میچ کی تچی پیروی چھوڑ کر جو گمراہ کن عقیدہ اختیار کیا تھا وہ سرتایا باطل اور بیج تھا اور اس طرح ہدایت و صلالت کے سرکہ میں حق کی سربلندی اور باطل کی کیستی کا دونوں مشاہدہ کر کے قرآن عزیز کی تصدیق پر مجبور ہو جائیں اور دونوں جماعتیں ''ایمانِ حق کو برضاء و رغبت اختیار کر کیں اور اپنے باطل عقائد پر شرمسار و سرتگوں ہو جائیں اور چونکدان دونوں جماعتوں کے علاوہ بدایت و ضلالت کا بیہ مشاہدہ و مظاہرہ دوسرے اہل باطل بھی کریں گے اس لیے وہ بھی حلقہ بگوش اسلام ہو جائیں گے اور اس طرح احادیث صحیحہ کے مطابق اس زمانہ میں کا نُنات ارضی کا صرف ایک بی غرب بوگا اور وه "اسلام" بوگا "هو الذی ارسل رسوله بالهدی و دین الحق ليظهره على الدين كله و كفي بالله شهيدا." (m2) (۲) ادیان وملل کی تاریخ سے میہ معلوم ہوتا ہے کہ انہا، علیم السلام اور معاندین حق کے درمیان ''سنتہ اللہ'' کے دوستعل دور رہے ہیں۔ پہلا دور حضرت نوح علیہ السلام ے شروع ہو کر حضرت لوط علیہ السلام پرختم ہوتا ہے، اس دور میں سنتہ اللّٰہ سے رہی کہ جب قوموں نے اپنے پیغبروں کی صدائے حق پر کان نہ دھرا بلکہ برابر اس کا تمسخر کرتی اور اس کے پیغام حق کے آڑے آتی رہیں، تب اللہ تعالی کے عذاب نے ان کو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ہلاک کر دیا اور دوسروں کے ملیے ان کو باعث عمرت و بصیرت بنا دیا اور دوسرا دور حضرت اہر اہم علیہ السلام سے شروع ہو کر خاتم الانمیاء تحد تلیق تک پینچتا ہے اس دور میں سنت اللہ محکی خصوصیت بیر رہی ہے کہ جب اعداء حق اور دشمنان دین قویم نے کلہ حق کی مخالفت پر اصرار کیا، اپنے پیچبروں کو ایڈ ا دی اور ان کے ساتھ متسٹر کو اپنا نصب العین بنا لیا تو اللہ تعالی نے ان قوموں کو ہلاک کرنے کی بجائے اپنے پیچبروں کو بی حکم دیا کہ دہ خدا کی راہ میں وطن چھوڑ دیں اور ''بجرت کر جائیں چنا نچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام پہلے پنیم ہیں جنھوں نے قوم ( بی ن ت ابراہیم کی اپنی قوم نہیں تھی اس لیے کہ یہ بی سام ( سامی ) اس محصور نے موان اور ان کی قوم بنی سام کے حامی سے ) کے سامنے بیا املان حق کیا جنوں جنوں آب رہی اند ہو العزیز الحکیم '' (علیوت ٢٦) اور عراق سے شام کی جنوں جنوں آبنی مہاجو الی دہیں اند ہو العزیز الحکیم '' (علیوت ٢٦) اور عراق سے شام کی

پھریہی صورت حضرت مولیٰ علیہ السلام کو پیش آئی اور دہ بنی اسرائیل کو ساتھ لے کر مصر سے شام کو ہجرت کر گئے مگر فرعون اور اس کے لشکریوں نے چونکہ مزاحت کی اور ہجرت کے بھی آڑے آئے اس لیے دہ بر قلزم میں غرق کر دیئے گئے۔

اور یہی صورت نبی اکرم تحد عظیقہ کو پیش آئی کہ جب قریش مکہ نے اذیت، تشخر، دین حق کے تصادم، اعمال دین کی مزاحت میں کوئی دقیقہ فروگذاشت نہ کیا تب مثیت الہی کا فیصلہ ہوا کہ آپ مکہ سے مدینہ کو ججرت کر جائیں چنانچہ برقتم کی تکرانی اور مکان کے ہر طرف محاصرہ کے باوجود کرشمہ قدرت سے آپ محفوظ دیا موں مدینہ ہجرت کر گھے۔

''سنت اللَّهُ' کے ای دور میں حضرت عیلی علیہ السلام کی بعث ہوئی ادر ان کی قوم بنی اسرائیل نے ان کے ساتھ ادر ان کی دعوت حق کے ساتھ بھی دہ سب پتھ کیا جو معاند ین حق ادر دشمنان دین اپنے پیغمبروں کے ساتھ کرتے رہ بتھے ادر ان میں ایک یہ خصوصیت زیادہ تھی کہ دہ حضرت میسی علیہ السلام سے قبل چند انہیاء کو قتل تک کر چکے تھے ادر اب حضرت میسی علیہ السلام کے قتل کے درپے تھے، ای کے ساتھ یہ مسطورۂ بالاحقیقت بھی فراموش نہیں دین چاہیے کہ یہود، میسی ہدایت ادر میسی صلالت دہ میں کے منتظر تھے ادر لیے اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ کا یہ فیصلہ ہوا کہ حضرت میسی حلیہ السلام کی بتر ہیں۔ اس ارضی کی بہائے ملاء اعلٰ کی جانب ہوتا کہ مقررہ دقت آنے پر دہ میں ہدایت ادر میں

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

ضلالت کے درمیان مشاہدہ سے امتیاز کر سکیں ادر ایک جانب اگر سیخ ہدایت کو میں ہدایت سمجھیں تو دوسری جانب قرآن کے فیصلہ حق کی صداقت و حقانیت کو دکھ کر دین حق ''اسلام'' کے سامنے سر شلیم خم کر دیں ادر ساتھ ہی نصاریٰ کو بھی اپنی جہالت ادر یہود کی کورانہ تقلید پر ندامت ہو ادر وہ بھی تعلیم قرآن کی صداقت پر یقین و اعتقاد کے ساتھ شہادت دینے پر آمادہ ہو جا کمیں۔

کچھ جیب صورت حال ے کہ حضرت میں علیہ السلام اور خاتم الانہیاء تحد ﷺ کے درمیان دعوت و تبلیغ حق اور معاندین کی جانب سے حق کی معاند نت و مخالفت اور پھر اس کے نتائج وثمرات میں بہت ہی زیادہ مشابہت پائی جاتی ہے، دونوں کو اپنی قوم نے ،ونوں کو جملایا، دونوں کی قوتوں نے سازش قتل کے بعد مکانوں کا محاصرہ کیا، قدرت حق کے کرشمہ اعجاز نے دونوں کو دشمنوں کی دسترس سے ہر طرح محفوظ رکھا ،دونوں کے لیے جَرت کا معاملہ پیش آیا، البتہ نبی اگرم ﷺ کی بعثت چونکہ بعثت عامہ تھی اور اس کی د موت و تبلیخ کے لیے ذات اقد س سی کی کر کہ ارضی پر قیام مسلسل ضروری تھا اس کیے مکہ ے مدینہ کو ججرت کا حکم ہوا اور عیسیٰ بن مریم علیها الصلوة والسلام چونکہ قوم کو دعوت من بہنچا چکے تھے اور ایک خاص مقصد عظیم کے پیش نظر ان کا مدت مدید کے بعد کا ننات پر موجود ہونا ضروری تھا اس لیے ان کو ججرت ارضی کی بجائے ججرت ساوی پیش آئی پھر جس طرح نبى اكرم يتليف في ابخ زماند ك قائد صلالت "اميد بن خلف" كو اي حربه یے قتل کیا میسی بن مریم علیبا السلام بھی اپنی قوم کے مسیح صلالت د جال کوقتل کریں گے ادر جس طرح نبى اكرم يتلين كو جرت كے بعد آب كے وطن ما ، پر قدرت من ف اقتدار عطا فرما دیا میسیٰ بن مریم کا نزول بھی شام ہی کے اس مشہور شہر میں ہوگا جس سے اپنی قوم کی معاندانه ساز شول کی بنا پر ملاء اعلیٰ کی جانب ججرت پیش آئی تھی اور بیت المقدس، دمشق اور شام کے پورے ملک پر يہود ے على الرغم ان كى حكومت ہوگى - (خلاصه از عقيدة الاسلام) ( ٣) حضرت منیح علیہ السلام ے پہلے قتل انہیا یک السلام نے یہود کو اس درجہ گستاخ اور بے باک بنا دیا تھا کہ وہ یہ سجھ بنیٹھے کہ کسی ستی کے متعلق یہ فیصلہ کہ وہ نبی صادق ہے یا متبقی کاذب ہمارے ہاتھ میں ہے اور جس کو ہم اور ہمارے فقیہ'' کاذب'' قرار دے دیں وہ داجب القتل ہے چنانچہ ای زعم باطل میں انھوں نے عیسی بن مریم علیہا

سراردے دیں وہ وارمیب اس کے چیا چہ ان رم باض میں الوں کی سرار دیے داراردے المام کو میں بن کرتے ہیں۔ الساام کو میسی علیہ السلام صلالت کہا اور ان کے فقیہوں نے قتل کا فتو کی صادر کر دیا حالاتکہ یہ وہ جلیل القدرہ سی تھی کہ مویٰ علیہ الساام کے بعد بنی اسرائیل میں اس پایہ کا کوئی پیغیبر

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

مبعوث ہی نہیں ہوا تھا اور اس نے جدید پیغام حق (الجیل) کے ذریعہ روحانیت کی مردہ تحقیق میں دوبارہ جان ڈال دی تھی تب اللہ تعالیٰ کی مشیت کا فیصلہ ہوا کہ ہمیشہ کے لیے بنی اسرائیل کے اس زعم باطل کو پاش پاش کر دیا جائے اور دکھا دیا جائے کہ رب العلمین، خالق کا مُنات جس کی حفاظت کا دعدہ کر لے کا مُنات کی کوئی جستی یا مجموعہ کا مَنات بھی اس پر دسترس نہیں یا تحق چنانچہ ید قدرت نے اس وقت اس مقدس جستی کو جسہ عفری کے ساتھ ملاء اعلیٰ کی جانب اٹھا لیا جب کہ مکان کے محاصرہ کے ساتھ دشمنوں نے اس کی

پھر ای واقعہ نے ایک نی صورت پیدا کر دی وہ یہ کہ مذاہب کی تاریخ میں صرف دھزت میں علیہ السلام ہی کی شخصیت الی ہے جن کے قبل و عدم قبل کے متعلق محق و باطل کے درمیان خت اختلاف پیدا ہوا اور یہود و نصار کی کے باہم واقعہ صلیب و قبل پر اتفاق کے باوجود دو باطل اور متفاد عقائد کی کشکش نظر آنے لگی یہود قبل وصلیب کی وجہ یہ ظاہر کرتے ہیں کہ ان کے نزد یک وہ ''میں صلالت' سے اور نصار کی وجہ صلیب یہ بتلات نیں کہ وہ خدا کے بیٹے تھے جو کا نئات کے گناہوں کا کفارہ بننے کے لیے بھیجے گئے تھے تاکہ پالی دنیا پاپ سے پاک ہو جائے اور صد یوں بعد دہ و آن نے ''امر حق'' کو واضح اور میں بن مریم سے متعلق حقیقت حال کو روثن کیا تب بھی دونوں جماعتوں نے ہما حق حیث مریم سے متعلق حقیقت حال کو روثن کیا تب بھی دونوں جماعتوں نے متح بن مریم علیما السلام ہی وقت موقود پر نازل ہو کر قرآن نے فیصلہ کی تصد یق کر دیں اور یہود و نصار کی کے باطل حقائد کا خود بخود اس طرح خاتمہ ہو جائے اور اس کے بعد متح بن مریم علیما السلام ہی وقت موقود پر نازل ہو کر قرآن نے فیلہ کی تصد یو کر دیں متک اور میں بین مریم میں مقائد کا خود دین دان مرد خاتمہ ہو جاتے اور اس کے بعد میں بین مریم علیما السلام ہی وقت موقود پر خان کہ کو گھر ہو جاتے اور اس کے بعد متک بین مریم علیما السلام ہی وقت موقود پر نازل ہو کر قرآن نے فیلہ کی تصد یوں کر دیں میں بین مریم علیما السلام ہی وقت موقود پر دان طرح خاتمہ ہو جاتے اور اس کے بعد میں اور یہود و نصار کی کے باطل کی چروی کے لیے کوئی گنجائش باقی نہ رہے اور اس کے بعد مدیمان پر تمام ہو جاتے۔

نیز جبکہ اللہ تعالیٰ نے کا تنات ہست و بود کے لیے یہ فیصلہ کر دیا ہے کہ خدا کی ستی کر کے ماسوا ہر ایک وجود کو فنا اور موت ہے '' تکل نفس ذائفة الموت'' '' تکل شیء ہلکٹ الا وجھھہ'' اور یہ ظاہر ہے کہ ملاءِ اعلیٰ اور عالم قدس مقام موت نہیں ہے بلکہ مقام حیات ہے اس لیے از بس ضروری ہے کہ عیسیٰ بن مریم علیجا السلام بھی موت کا ذائقہ چکھیں اور اس کے لیے کا تنات ارضی پر اتریں تا کہ زمین کی امانت زمین ہی کے سرد ہوائ لیے'' حیات و رفع'' کے بعد'' نزول ارضی' مقدر ہوا۔ ('خ الباری جد 1) علاءِ حق نے حیات و نزول عیسیٰ علیہ السلام سے متعلق ''اسرار و حکم'' بیان فرمائے ہیں یہاں ان کا احاطہ معصود نہیں ہے اس لیے مختصر چند حکمتوں کا ذکر کر دیا گیا درنہ محدث عصر علامہ سید محمد انور شاہ نور الله مرقدہ نے اس سلسلہ میں ایک طویل مقاله محقیدة الاسلام میں سرد قلم فرمایا ہے جو لائق مطالعہ ہے، حضرت استاد نے نہایت لطیف مگر دقیق پیرایئہ بیان میں کا نتات عالم کو ''انسان کبیر'' اور انسان کو ' عالم صغیر'' قرار دے کر ان ہر دو عالم کی حیات دموت پر جو بحث فرمائی ہے اس سے مطرت استاد میں کہ رفع اور قرب قیامت میں کا نتات عالم کو ''انسان کبیر'' اور انسان کو ' عالم صغیر'' قرار دے مر دقیق پیرایئہ بیان میں کا نتات عالم کو ''انسان کبیر'' اور انسان کو ' عالم صغیر'' قرار دے مر دو عالم کی حیات دموت پر جو بحث فرمائی ہے اس سے مطرت واضح ہو جاتی ہے قرب قیامت میں کا نتات ارضی کی جانب رجوع کی حکمت بہت انچھی طرت واضح ہو جاتی ہے کین یہ کتاب چونکہ اس دقیق جن کی محمل نہیں ہے اس لیے اپنی جگہ قابل مراجعت ہے۔ کو ختم کرنا مناس معلوم ہوتا ہے۔

(٣) قرآن عزیز میں "میثاق انبیاء" متعلق بدارشاد باری ب-

واذ احد اللَّهُ مَيْنَاق النَّبِينَ لَما اتَنْتُكُمْ مَنْ كَتَاب وَ حِكْمَة ثُمَّ جَآء تُحَمَّ رَسُولٌ مُصَدَقٌ لَما مَعَكُمْ لَتُوْمِنْنَ بَه ولتنْصُرُ نَهُ قَالَ ۽ اقُرِرُتُمْ واحدَ تُمُ على ذَلِكُمْ اصرى قَالُوا اقُررُنا قَال فَاشَهَدُوْا وانا مَعَكُمْ مَن الشَّهديْنَ (آلَ عران ٨١) اور ده وقت قابل ذَكر ب جبك الله نے نبيوں ب (يد) عبد ليا كه جب تمحار باس (خداك جانب ب ) كتاب اور حكمت آئ يُحرابيا ہوكہ تمبارى موجودگى ميں ايك رسول تُحد تَلَقَ آئ جو تصديق كرتا ہو ان كتابوں كى جوتمحار باس بيں، ضرورتم اس پر ايمان لانا اور ضرور اس كى مدد كرنا، الله نے كہا: كيا تم نے اقرار كيا، اتحون نے جواب ديا بال ہم نے اقرار كيا، الله نے كہا: پن تم ايخ اس عبد پر گواہ رمواور ميں بحى تحمار ساتھ گواہ ہوں۔ آل عران كى ان آيات ميں حسب تغيير حضرت ابن عباس رض اللہ عنه تما ا

عبد و بیان کا تذکرہ بے جو اللہ تعالی نے ازل میں خاتم الانبیا، محمد سی کے متعلق انبیا، و رسل ملیم السلام سے لیا، قرآن کے اسلوب بیان کے مطابق اگر چہ یہ خطاب انبیا، و رسل کی معرفت ان کی امتوں سے تھا کہ ان میں سے جو امتیں خاتم الانبیا، سی پیچ کا زمانہ مبارک پا کمیں تو ان پر ایمان لا کمیں اور دعوت حق میں ان کی تفرت و یاری کریں، چنانچہ ہر ایک پیخبر نے اپنے اپنے دور میں تعلیم حق کے ساتھ ساتھ خدا کے اس وعدہ کو بھی یاد دلایا اور ان میں سے اہل حق نے وعدہ دیا اور اقرار کیا کہ ضرور ان پر ایمان لا کمیں گے اور پیغام حق میں ان کی مدد کریں گے۔ (عن علی و ابن عباس فی تفسیر ایت "ما ليؤمنن به ولينصر نه وامره ان ياخذ الميثاق على امه لنن بعث محمد وهم احياء ليؤمنن به ولينصر نه. (تغير ابن كثر جلد اص ٣٥٨) الله تعالى في انبياء ميں برجس نبى كو مجلى كى قوم كى رشد و بدايت كے ليے مبعوث فرمايا تو اس سے يد عبد ضرور ايا بر ك اگرتم ميں سے كوئى اس وقت زندہ ہو جبكہ تم يتيني كى بعث ہوئى تو تم ضردر اس پر ايران النا اور ضردر اس كى مدد كرنا اور ان سے يد مجلى كہا كہ دہ اپنى اين امتول سے بحلى يہى عبد و يوان ليں كه ان ميں سے جو اس وقت موجود ہوں دہ اس پر ايمان لا كميں اور اس كى مدد كريں۔)

تو یہ '' بیٹاق النہیں'' اگر چہ اس طرح پورا ہوتا رہا تاہم ازل میں چونکہ اس عبد و میثاق کے اوّل مخاطب حفزات انمیاء و رسل تھے اس لیے اس میثاق کی عملی حیثیت کا تقاضا تھا کہ خود انمیاء و رسل میں ہے بھی کوئی نبی یا رسول اس عبد و میثاق کا عملی مظاہرہ کر کے دکھلائے تاکہ یہ خطاب اولیں براہ راست بھی موثر ثابت ہو گر '' ٹم جاء کم روسول'' میں بقاعدہ عربیت خطاب قعا ان انمیاء و رسل ہے جو ذات اقد س سے پہلے اس کا کنات ارضی میں مبعوث ہونے والے تھے کیونکہ ازل ہی میں تحد ملیف کے لیے یہ مقرر کا کنات ارضی میں مبعوث ہونے والے تھے کیونکہ ازل ہی میں تحد ملیف کے لیے یہ مقرر ازل ہے مقدر '' میثاق النہیں'' کا اجتماع صرف ای ایک شکل میں ممکن تھا کہ انہیا ، ازل ہے مقدر '' میثاق النہیں'' کا اجتماع صرف ای ایک شکل میں ممکن تھا کہ انہیا ، ارت دنیاءِ ان بنی اور وہ اور ان کی ارت دنیاءِ ان بنی کے سامنے خاتم الانہیاء میں کہ دول فرما کمیں اور دوہ اور ان کی امت دنیاءِ ان بنی کے سامنے خاتم الانیاء میں کا دیمان لائیں ایک شکل میں مکن تھا کہ انہیا ، اور ہوت کہ مظاہرہ کریں تا کہ ''لو میں بنہ ولینصو نہ کا وعدہ کوتی ہوں ہو۔

گذشتہ صفحات میں بید حقیقت بخوبی عیاں ہو چکی ہے کہ اگر چدتمام انبیاء و رسل ابن ابن زمانہ میں محمد سلط کی آمد کی بشارات دیتے چلے آت تھے لیکن بید خصوصیت حضرت عیسی علیہ السلام ہی کے حصہ میں آئی کہ وہ ذات اقدس کی بعثت کے لیے تمبید اور براہ راست سنا دو مبشر بے اور بنی اسرائیل کو تعلیم حق دیتے ہوئے بید ارشاد فرمایا "اسی رسول الله الیکھ مصدقا لما بین یدی من التورۃ و مبشر أبر سول یاتی من بعد اسمه احمد" اور حقیقت بیہ ہے کہ خاتم انبیاء بنی اسرائیل ہی کا بید حق تھا کہ وہ خاتم الانبیاء والرس کی بعثت کا "مناذ" اور "مبشر" ہو۔ اس لیے حکمت ربانی کا بید فیصلہ ہوا کہ "میثاق انسینین" کی وقار کے لیے ان ہی کو ختن کیا جائے اور اس معاملہ میں وہی تمام انبیاء و رسل کی نمائندگی کریں تا کہ امتوں کی جانب سے ہی نہیں بلکہ براہ راست انبیاء و رسل کی جانب سے وفاع عہد کا تعلی مظاہرہ ہو سکے ۔ ای حقیقت کے بیش نظر نبی اکرم چاتی ہے نے بید ارشاد

## ron

اب کرشہ قدرت دیکھیے کہ ازل کے ان مقدرات نے جو کہ ملاء اعلیٰ تے تعلق رکھتے تھے کا نکات ارضی میں تس طرح اپنی بساط بچھائی؟ بنی اسرائیل اپنے جلیل القدر پنیبر کے قتل کے لیے سازش تعمل کر چکے ہیں، شاہی دستہ چہار جانب سے مکان کو محصور کیے ہوئے ہے مگر قدرت حق اپنا کام اس طرح نہیں کرتی کہ معجزانہ کرشہ کے ذریعہ ان کو محفوظ دہاں نے نکال کر خدا کی وسیع زمین کے دوسرے حصہ میں ''ہجرت'' کرا دیتی، سین، بلکہ ہوا سے کھال کر خدا کی وسیع زمین کے دوسرے حصہ میں ''ہجرت'' کرا دیتی مازش و محصور کرنے والوں کو ظن و ریب کی دلدل میں پھنسا کر ان کے لیے خسرالد نیا رازش و قد میں کہ ان کو ملاء اعلیٰ کی ہجرت کے لیے محفوظ و مامون زندہ اٹھا لیا اور مازش و ڈر کا نشان عطا کر دیا اور پھر ارضی انسان کے ارضی احکام کے لیے خسرالد نیا کر دیا جو '' میثاق النہیں'' کی نمائندگی کے لیے موزوں تھا، یہی ہے وہ حقیقت جس کو زبان وتی تر جمان نے اس طرح ظاہر فرمایا ''والڈی نفسسی ہیدہ لیو شکن ان مینول فی کہ ابن مدیدہ حکماً عدلا'' اور ای کونص قرآن نے یوں داختی کیا ہے۔ ''واند لیا جائیں'' کی نمائند ہوں ہو کہ اور ان کو خور توں تھا، دیکھ ہو دی کے دور کہ لیے مور کو خور دینوں ان میں ملکہ ہو ہوں کے معد کو میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ دی ہوں دی کے لیے خسرالد نیا مار خوالہ دینوں دی کہ میں میں میں کہ مار کر مار کر کے لیے موزوں تھا، دی ہی ہو ہو دی مقرر کر دیا جو '' میثاق النہیں'' کی نمائندگ کے لیے موزوں تھا، دیکھ ہو دو دی تھار دی ای میزل

پھر بیہ جتی میثاق انبیاء و رسل کی نمائندگی کا اس طرح حق ادا کرے گی کہ جب

اس کا نزول ہوگا تو اس کرشمہ قدرت کو دیکھ کر مسلمانوں کے قلوب تصدیق قرآن ادر تازگی ایمان سے روٹن ہو جائمیں گے اور وہ حق الیقین کے درجہ میں یقین کریں گے کہ بلاشبہ راہ متنقیم صرف ''اسلام' بن ہے اور مخبر صادق کی جس طرح یہ خبر ''صادق'' نکلی عالم غیب سے متعلق اس کی قمام خبریں ای طرح حق اور بلاشبہ خق میں، اور نصار کی بحثیت قوم اين باطل عقيد - "متليث وكفاره" برنادم وشرمسار جول ك اور قرآن اور محد عظي یر ایمان لانے کو اینے لیے راونجات اور راہ سعادت یقین کریں گے اور یہود جب <sup>سی</sup> ، ہدایت اور سیح صلالت کے معرکہ حق و باطل کا مشاہدہ کر لیں گے ادر میچ ہدایت کے نزول ے اپنے دعویٰ قتل وصلیب کے ملحون عقیدہ کو باطل یا لیں گے تو اب ان کو بھی '' ایمان بالحق'' نے سواء کوئی چارہ کارنہیں رہے گا اور میچ ضلالت کے رفقاء کے علاوہ وہ سب ہی ومسلم' بن جائیں گے۔ یہی بقرآن کی وہ خبر صادق ''وَانُ مِنْ اهل الکتُّب الَّا ليؤمنن به قبل موته" مسلمانوں ميں ايمان كى تازگى وشَلَعْتَكى، نصاري اور يہود ميں تبديلى عقائد کا حیرت انگیز انقلاب دیکھ کر اب مشرک جماعتوں پر بھی قدرزتی اثر پڑے گا، ادر ساتھ ہی خدا کے مقدن پیغیبر کے زبردست روحانی اثرات کار فرما ہوں گے ادر نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ بھی حلقہ بگوشِ اسلام ہو جائیں گے اور اس طرح وہی ترجمان، حامل قرآن محمد ﷺ كابيرارشاد ابني صداقت كونمايان كرب كار ' ويد تلو الناس الى الاسلام ويهلك الله في زمانه الملل كلها الا الاسلام ويهلك الله في زمانه الدجال."

اس تفصیل سے یہ بھی روش ہو گیا کہ قرآن اور احادیث کی تصریحات ثابت کر رہی ہیں کہ اگر اس فرض کی انجام دہی کے لیے کوئی جدید نبی مبعوث ہوتا تو ایک جانب نبی اکرم ﷺ کا خصوصی شرف''خاتم النہیین'' باقی نہ رہتا اور دوسری جانب'' میثاق النہیین'' کے خطاب اولین کا عملی مظاہرہ عالم وجود میں نہ آتا کیونکہ دہ ہستی بہرحال محمد ﷺ کی امت ہی میں سے ہوتی۔ البتہ سابق نبی کی آمد نقلا اور عقلا دونوں حیثیت سے شرف خصوصی''خاتم النہیں'' کے لیے بھی قاوح نہیں ہے اور'' میثاق النہیین'' کو بھی پورا کرتی ہے۔

واقعات ِنزول، کیچ احادیث کی روشن میں گذشتہ صفحات میں نزول عیسیٰ علیہ السلام ے متعلق جو صحیح احادیث ذکر کی میں ادر ان سے اور بعض دوسری صحیح احادیث ے جو تفصیلات ظاہر ہوتی ہیں ان کو

ترتیب کے ساتھ یوں بیان کہا جا سکتا ہے۔

ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org مسلمانوں کی قیادت و امامت سلالہ رسول اللہ سلیقی میں ہے ایک ایسے شخص کے ہاتھ میں مسلمانوں کی قیادت و امامت سلالہ رسول اللہ سلیقی میں سے ایک ایسے شخص کے ہاتھ میں ہوگی جس کا لقب''مہدی'' ہوگا اس معرکہ آرائی کے درمیان دی میں میں صلالت'' دجال'' کا خروج ہوگا یہ نسلا یہودی اور یک چشم ہوگا، کرشہ قدرت نے اس کی پیشانی پر ( ک ف ر) کافر لکھ دیا ہوگا جس کو اہل ایمان فراست ایمانی سے پڑھ سیس گے ادر اس کے فرر) عفر لکھ دیا ہوگا جس کو اہل ایمان فراست ایمانی سے پڑھ سیس گے ادر اس کے مطرح شعبدے دکھا کر لوگوں کو اہل ایمان فراست ایمانی سے پڑھ سیس گے ادر اس کے مطرح شعبدے دکھا کر لوگوں کو اپنی چان قوجہ دلائے گا، مگر اس سلسلہ کو کامیاب نہ دیکھ کر مطرح شعبدے دکھا کر لوگوں کو اپنی جانب توجہ دلائے گا، مگر اس سلسلہ کو کامیاب نہ دیکھ کر مطرح شعبدے دکھا کر لوگوں کو اپنی جانب توجہ دلائے گا، مگر اس سلسلہ کو کامیاب نہ دیکھ کر میں ایک روز دہشتی ہوایت'' ہونے کا مدمی ہوگا یہ دیکھ کر یہود بہ کشرت ملکہ قو می حشیت سے اس کے پیرو ہو جا تیں اور میں جو اور یہ اس لیے ہوگا کہ یہووہ، میں ہدایت کا انکار کر کہ کو میں ایک روز دشتی ( شام ) کی متحبہ جامع میں مسلمان منہ اند حکم رے کان کے لیے مطلح ہوالت میں ایک روز دشتی ( شام ) کی متحبہ جامع میں مسلمان منہ اند حکم رے نماز کے لیے ہوں گی مندان کے لیے اقامت ہور ہی ہو گی اور مہدی موعود امامت کے لیے مصلے اللہ کر دیکھیں گ تو سیلہ بادل چھایا ہوا نظر آ کے گا اور تھوڑے سے عرصہ کا ہوں آ تکھ ہوگا کہ میں علیہ السلام دو زرد حسین چادروں میں لیٹے ہوئے اور فرشتوں کے باز دوں پر ہوگا کہ میں علیہ السلام دو زرد حسین چادروں میں لیٹے ہوئے اور فرشتوں کے باز دوں پر

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

پر میں روی میں ملام مسلمانوں کو ای جاجز ی کا خروج ہوگا اور اللہ تعالیٰ کی ان واقعات کے کچھ عرصہ بعد یا جوج و ماجوج کا خروج ہوگا اور اللہ تعالیٰ کی علیہ السلام کا دور حکومت حالیس (اور مسلم میں ہے کہ دور حکومت سات سال رہے گا، حافظ این کثیر فرماتے میں کہ تطبیق کی صورت یہ ہے کہ جب حضرت می کا رفع سادی ہوا ان وقت ان کی عمر تینیتیں سال تھی اور نزدول کے بعد سات سال مزید بقید حیات رہیں ان وقت ان کی عمر تینیتیں سال تھی اور نزدول کے بعد سات سال مزید بقید حیات رہیں اور اس درمیان میں وہ از دواجی زندگی ہر کریں گے اور ان کے دور حکومت میں عدل و انصاف اور خر و برکت کا بیا عالم ہو گا کہ بکری اور شر ایک گھاٹ پانی بیٹی گے اور بدی اور شرارت کے عناصر دب کر رہ جائیں گے۔ (مانوذ از سی احد حیات زن میں کر ان عدار ہوں کے اور بدی وفات میسیح علیہ السلام

چالیس سالہ دور حکومت کے بعد عیلی علیہ السلام کا انتقال ہو جائے گا اور نبی اکرم ﷺ کے پہلو میں فرن ہول گ۔ حضرت ابوہریہ رضی اللہ عنہ کی طویل صدیث میں "ے۔

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لا کی http://www.amtkn.org

Tr'A

فیمکٹ اربعین سنة ثم يتوفی و يصلی عليه المسلمون ويدفنونه. مند احد ن ۲ ص ۳۰۱) پحر وہ کا نُنات ارضی پر اتر کر چالیس سال قیام کریں گے اور اس کے بعد وفات پا جا کیں گے اور مسلمان ان کے جنازہ کی نماز پڑھیں گے اور ان کو ڈن. کر دیں گے۔

اور ترمذی نے بسند حسن تحد بن یوسف بن عبداللہ بن سلام کے سلسلہ سے حضرت عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ سے یہ روایت نقل کی ہے۔

قال مکتوبؓ فی التوراۃ صفۃ محمد و عیسی بن مویم یدفن معہ۔ (ترندی ج ۲ س ۲۰ باب ماجا، فی فضل البیﷺ) عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ تورات میں محد ﷺ کی صفت (حلیہ وسیرت) نذکور ہے اور بیے بھی مسطور ہے کہ عیسیٰ بن مریم علیہا السلام ان کے ساتھ پہلو میں ذفن ہول گے۔

و يوم القيمة يكون عليهم شهيدا

مورة مائده میں حضرت مستح علیہ السلام کے مختلف حالات کا تذکرہ کیا گیا ہے پھر آ خر سورت بھی ان ہی کے تذکرہ پر ختم ہوتی ہے۔ اس مقام پر اللہ تعالیٰ نے اوّل قیامت کے اس واقعہ کا نقشہ تھینچا ہے جب انمیاء علیم السلام سے ان کی امتوں کے متعلق سوال ہوگا اور وہ غایت ادب سے اپنی اعلمی کا اظہار کریں گے اور عرض کریں گے خدایا! آن کا دن تو نے اس لیے مقرر فرمایا ہے کہ ہر معاملہ میں حقائق امور کے پیش نظر فیصلہ سنائے اور ہم چونکہ صرف طواہر ہی پر کوئی تعلم لگا تحتے میں اور قلوب اور حقائق کا دیکھنے والا تیر سوا کوئی نہیں اس لیے آج ہم کیا شہادت وے سکتے میں، صرف یہی کہہ کتے ہیں کہ ہمیں چھ معلوم نہیں، تو علام الغیوب ہے اس لیے تو ہی سب چھ جانتا ہے۔

يوم يجمع الله الرُسُلَ فَيَقُوْلُ ماذا اجبتم قالو الاعلم لنا انك انت علام الغيوب. (بائد، ١٠٩) وہ دن (تابل ذكر ہے) جب كه الله تعالى پنجبروں كو جمع كر دے گا، پھر كہے گاتم (اتى اپنى امتوں كى جانب ہے) كيا جواب ديئے گئے؟ وہ (پنجب ) كبيں كے (تير علم كے سامنے) ہم كچھ بيس جانتے بااشہ تو ہى غيب كى باتوں كا خوب جاننے والا ہے۔

طاہر ہے کہ اندیا بطیعہ السلام کا ''لا علم لنا'' قرمانا ''علم تطقیقی کی کفی پر ہی بنی ہوگا، یہ مطلب شیں ہوہ یہ وہ در تقیقت اپنی امتوں کے جواب سے لاملم میں کہ کس نے ایمان کو قبول کیا اور کس نے انکار کیا کیہ نکہ جواب کا مقصد اگر سے ہوتو سے صرح حجموٹ اور

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

كذب بيانى ب ادر انمياء عليهم السلام كى جانب ال عمل بدكى نسبت ناملن ب ال لي المبياء عليهم السلام كا بيه جواب مسطورة بالا حقيقت ٤ بى پيش نظر ، وكا ظاہر حالات كے علم ب انكار پر منى تهيں ، وكا اس كے ليے خود قرآن عزيز ، بى شابد عدل ب كيونكه وہ متحدد جگه بيه كہتا ب كه قيامت كے دن انبياء عليهم السلام اپنى اپنى امتوں پر شهادت ديں كى كه م في ان تك خدا كا پيغام پنچا ديا تھا اور بيه كه انحون في مارى دوحت كو قيول كيا يا رد كر ديا تو ان مر دو مقامات پر نظر ركھنے كے بعد يوں كہا جائے كا كه پاس ادب كے طريق پر الآل انبياء عليهم السلام مي جواب موكا جو مائدہ ميں مذكور ب ليكن جب ان كو خدا يرتر كا بيتكم ، موكا كه دو صرف اپن علم كے مطابق شهادت ديں تب دہ شہادت ديں گر فكيف اذا جنا من نحل آم بي مشهاية و جنگ بيك على هو لاء شهيدا (انر، ١١)

پھر (ائے پیغیر! کیا حال ہوگا اس دن، (یعنی قیامت کے دن) جب ہم ہر ایک امت سے ایک گواہ طلب کریں گے (یعنی اس کے پیغیر کو طلب کریں گے جو اپنی امت کے اعمال و احوال پر گواہ ہوگا) اور ہم شمصیں بھی ان لوگوں پر گواہی دینے کے لیے طلب کریں گے۔

ادر لائے جائیں گے (قیامت کے دن) انبیاء اور شہداء اور فیصلہ کیا جائے گا ان لوگوں کے درمیان اچھائی اور برائی کا حق کے ساتھ۔

حضرت عبدالللہ بن عباس رضی اللہ عنبمان نے کیمی "لاعلم لنا" کی لیبی تغییر بیان قرمائی ہے۔

عن ابن عباس يوم يجمع الله الايه بقولو الرب عزوجل لا علم لنا الا علم انت اعلم به منا (آفير ابن كثر جلد از يريم تجع الرس) حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما آيت يوم يجمع الله الوسومل (لآي) كانفير ميں فرماتے ميں: انبيا ،ميسم الساام رب عزوجل سے عرض كريں گے ہم كوكوئى علم نبيس ہے مكر ايساعلم كہ جس ہے متعلق تو ہم سے بہتر جانتا ہے۔ اور شخ الحققين علامہ سيد انور شاہ رحمتہ اللہ آيت كے جملہ "لاعلم لدا"كو" علم هيتى كے انكار" پرتحول كرتے ہوئے ارشاد فرماتے ميں۔ "بيه بات مسلم ہے كہ ايك انسان كو سے خواہ دہ كمى درجہ اور رتبہ كا ہو

دوسرے انسان کے متعلق جو کچھ بھی معلوم ہوتا ہے وہ علم حقیقی کے لحاظ سے ''ظن'' کے

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org درج ہے آ کے ''علم'' تک نہیں پنچا، ای بنا پر نبی اکرم تلیق نے ارشاد فرمایا ہے ''نحن تحکم بالطواهو والله متولی السوائر '' ہم ظاہر معاملات پر حکم لگاتے میں اور جمیدوں اور حقیقوں پر تو صرف خدا کو بی قابو حاصل ہے۔ نیز ایک دوسری حدیث میں ہے ذات اقد س نے ارشاد فرمایا: تم میر ہے پاس اپنے جھٹڑ ہے لاتے ہو اور بعض تم میں سے زیادہ چرب زبان ہوتے میں اور مجھ کو علم غیب نہیں ہے کہ حقیقت ہے آگاہ ہو چایا کروں اس لیے جو تجھی فیصلہ دیتا ہوں خاہر حالات پر ہی دیتا ہوں تو یاد رہے کہ ہو تحص مجھی اپنی چرب زبان ہے تھی ہوائی کا ادنی سائلزا بھی ناخن حاصل کرے گا دہ بلاشہ جنہم کا تکرا حصل کرے گا۔'

بهر حال قرآن عزیز احادیث رسول، آ ثار صحابه ادر اقوال علاء سب یمبی ظاہر کرتے میں کہ اس موقعہ پر انہیاء علیہم السلام کا جواب ''عدم علم'' کو طاہر شیں کرتا بلکہ از رہ پاس ادب''حقیقی علم پر انکار'' کو داشنج کرتا ہے۔

غرض، ذکر یہ تھا کہ اس مقام پر اصل تذکرہ حضرت عینی علیہ السلام کے اس واقعہ کا ہو رہا ہے جو قیامت میں پیش آئ کا جبکہ اللہ تعالیٰ ان پر اپنے انعامات شار کرانے کے بعد ان سے ان کی امت کے متعلق سوال کرے گا اور وہ حسب حال جوابات پیش کریں گے مگر سابق آیات میں چونکہ دوس مطالب ذکر ہوئ تھ اس لیے ان سے امتیاز پیدا کرنے کے لیے تمہیدا قیامت میں ہونے والے ان سوال و جواب کا ذکر ضروری ہوا جو عام طور پر انبیاء علیہم السلام سے ان کی امتوں کے متعلق کیے جا کیں تواب کا جو ذکر کیا گیا ہے اس کا پیرا یہ بیان بھی اندیا ہم السلام کے حواب کے ساتھ جواب کا جو ذکر کیا گیا ہے اس کا پیرا یہ بیان بھی اندیاء علیہم السلام کے جواب کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیبال تشریف لائی http://www.amtkn.org

حضرت علیہ السلام کا جواب ایک علیل القدر پیمبر کی عظمت شان کے میں مطابق ہے، وہ پہلے بارگاو رب العزت میں عذر خواہ ہوں گے کہ یہ کیے ممکن تھا کہ میں ایس نامناسب بات کہتا جو قطعاً حق کے خلاف ہے "سبحنک ما یکون لی ان اقول مالیس لی بحق" پھر پاس اوب کے طور پر خدا کے علم حقیقی کے سامنے اپنے علم کو تیج اور بعلمی کے مرادف ظاہر کریں گے "ان کنت قلته فقد علمته تعلم ما فی نفسی ولا اعلم ما فی نفسک انک انت علام الغیوب" اور اس کے بعد اپنے فرض کی انجام دبی کا حال گزارش کریں گے "ماقلت لھم الا ما اموتنی به ان اعبدوا اللّٰہ رہی و رہکم" اور پھر امت نے اس دعوت حق کا جواب کیا دیا؟ اس کے متعلق ظاہر امور کی

حضرت عیسیٰ علیہ السلام جب اپنا جواب دے چکیں گے تب اللہ تعالیٰ یہ ارشاد فرمائے گا۔

فرائكاً-قَالَ اللَّهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفُعُ الصَّدِقِيْنِ صِدْقُهُمُ لَهُمُ جَنَّتٌ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا آبَدًا ط رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوًا عَنْهُ ذَلِكَ الْقُوْزُ الْعَظِيمِ،

اللد تعالی فرمائے گا بدالیا دن ہے کہ جس میں راستبازوں کی راستبازی ہی کام

(119,26)

اور تو ہر چیز پر گواہ ہے اگر تو ان سب کو عذاب چکھائے تو یہ تیرے بندے ہیں اور آلر ان کو بخش دے، پس تو ہی بلاشبہ غالب، حکمت والا ہے۔ حصرت عیلیٰ علیہ السلام جب اپنا جواب دے چکیں گے تب اللہ تعالیٰ یہ ارشاد

'' کیا تونے لوگوں (بنی اسرائیل) ہے کہہ دیا تھا کہ بھھ کو ادر میری ماں کو دونوں کو اللہ کے ماسوا خدا بنا لیما'' عیسیٰ کہیں گے: '' پاکی تجھ کو بی زیبا ہے میرے لیے کیے ممکن تھا کہ میں دہ بات کہتا جو کہنے کے لائق نہیں، اگر میں نے بیہ بات ان سے کہی ہوتی تو یقینا تیرے علم میں ہوتی (اس لیے کہ) تو دہ سب کچھ جانتا ہے جو میرے جی میں ہے ادر میں تیرا تجید نہیں پا سکتا، بلاشہہ تو غیب کی باتوں کا خوب جانے دالا ہے، میں نے اس بات کے ماسوا جس کا تونے بچھ کو تھم دیا ان سے ادر کچھ نہیں کہا وہ یہ کہ صرف اللہ کی ہی پوجا کرد جو میرا اور تمہارا سب کا رب ہے اور میں ان پر اس دفت تک کا گواہ ہوں جب تک میں ان کے درمیان رہا پھر جب تونے مجھ کو'' قبض کر لیا'' تو ہی ان پر تیں نھا

ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں کشریف لا کر http://www.amtkn.org

آ سکتی ہے، ان ہی کے لیے بہت ہے جن کے پنچو نہریں بہتی ہیں اور جن میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور وہ خدا سے راضی اور خدا ان سے راضی (کا مقام اعلیٰ پا سی گ) یہ بہت ہی بڑی کا میابی ہے۔ حضرت میسیٰ علیہ السلام کا جواب ایک جلیل القدر پیغمبر کی عظمت شان کے میں مطابق ہے، وہ پہلے بارگاہ رب العزت میں عذر خواہ ہوں گے کہ یہ کیے ممکن تھا کہ میں شہادت کا بھی اس ''اسلوب کے ساتھ ذکر کریں گے جس میں ان کی شہادت خدا کی شہادت کے مقابلہ میں بے وقعت نظر آئے۔ ''و کنت علیم شہیداً ما دمت فیمم فلما توفیتنی کنت انت الرقیب علیم و انت علی کل شیء شہیداً'' اور اس کے بعد یہ جانے ہوئے کہ امت میں مونین تائیں بھی میں اور منکرین جاحدین بھی وقوع عذاب اور طلب مغفرت کا اس انداز میں ذکر کریں گے جس ے ایک جانب خدا کے مقرر کردہ پاداش عمل کے قانون کی خلاف ورزی بھی متر شخ نہ ہو اور وہ مری جانب خدا کے ک ساتھ رحمت و شفقت کے جذبہ کا جو تقاضا ہے وہ بھی پورا ہو جائے ''ان تعذبہم فائیم عبادک و ان تغفر لیم فانک انت العزیز الحکیم'' جب حفرت میں علیہ السلام عرضداشت یا جواب کے معمون کو ختم کر چکے تو رب العلمین نے اپنی قانون عدل کا یہ فیصلہ سا دیا تاکہ مستحق رحمت و منفرت کو مایوں نہ پیدا ہو بلکہ مرت و شاد مان ان کے قلوب روش ہو جا کیں اور مستحق عذاب غلط تو قوات قائم نہ کر سکیں ''قال اللہ هذا یوم ینفع الصدقین صدقیم '' (ات یہ)

ان تمام تفعيلات كا حاصل يد ب كدآيات زير بحث كا سياق وسباق صراحت كرتا ب كه دافعه قيامت كه روز پيش آئ كا اور حضرت عينى عليه السلام سلط ملا، اعلى پر الله الي جانے كے دفت پيش نبيس آيا، اس ليے كه عينى عليه السلام ف دافعه كى ابتداء "يوم يجمع الله الروسل" (الآيه) س كرنا اور انتهاء واقعه "هذا يوم يدفع الصدقين صدقعهم" (الآيه) پر ہونا روز قيامت كے ماسوا اور سى دن پر صادق نبيس آسكا اور اس ايك قطعى بات كے علاوہ دوسر بي كسي احمال كى مطلق تنجائي شيس ب

نیز یہ تفصیلات واضح کم**ق ب**یں کہ حضرت میسی علیہ السلام اپنی امت کے قبول و انکار کے حالات سے **آ گانگ** سے بادجود آیات مائدہ میں مذکور اسلوب بیان اس لیے اختیار فرمائمیں گے کہ دوسرے انہیاء و رسل علیهم السلام بھی مقام کی نزا کت حال اور رب العزت کے دربار میں غایت پاس ادب کے لیے یہی اسلوب بیان اختیار فرمائمیں گے۔

اور حضرت علیکی علیہ السلام اپنی امت کے قبول و انکار کے طالات ت آگا بھی کے باوجود آیات مائدہ میں نہ کور اسلوب بیان اس لیے اختیار فرمائیں گے کہ دوسرے • انہیا، د رسل علیم السلام بھی مقام کی نزاکت حال اور رب العزت کے دربار میں غایت پائی ادب کے لیے یہی اسلوب بیان اختیار فرمائیں گے۔ اور حفرت غیبی علیہ السلام کے اور انہیا، علیم السلام کے جوابات میں اسلوب بیان کی میسانیت کے باوجود اجمال و تفصیل کا فرق صرف اس لیے ہے کہ زیر بحث آیات میں اصل مقصود حضرت عیسی علیہ السلام اور ان کی امت کے قبول و انکار اور ان کے نتائج وثمرات کا تذکرہ ہے اور انبیاء علیم السلام کا ذکر صرف واقعہ کی تمہید کے طور پر ہے۔ حقیقت حال کے اس انکشاف کے بعد اب جمہور امت مسلمہ کے خلاف خلیفہ

قادیانی مسٹر محمد علی لا ہوری کی تحریف معنوی بھی قابل مطالعہ ہے کہتے ہیں کہ سورۂ ما کدہ میں مذکور حضرت عیلی ادر پر وردگار عالم کا یہ سوال و جواب اس دقت پیش آ چکا جب حضرت عیلی علیہ السلام کی لغش ملنے پر شاگر دوں نے ان کا علاج کر کے چنگا کر لیا ادر پھر وہ شام ے فرار ہو کر مصر ادر مصر ہے تشمیر پنچ ادر کمنا می کی حالت میں انتقال فرما گئے۔ مسٹر لا ہوری نے اپنے دعویٰ میں دو دلاکل پیش کیے ہیں ایک یہ کہ عربت کے تاعدے سے لفظ "اذ" ماضی کے لیے مستعمل ہے نہ کہ مستقبل کے لیے اور دوسری دلیل سے کہ اگر جمہور کے عقیدہ کے مطابق حضرت میں علیہ السلام کا انتقال نہیں ہوا اور وہ قیامت میں اور شاید کا علم ہو چکا ہوگا کیونکہ نصاریٰ نے ان کے رفع کے زمانہ تک شایت کو نہیں اپنایا تھا اور اگر ایہا ہوت تو حضرت میں علیہ السلام کا انتقال نہیں ہوا اور وہ قیامت میں اور شاید کا علم ہو چکا ہوگا کیونکہ نصاریٰ نے ان کے رفع کے زمانہ تک شایت کو نہیں اپنایا تھا اور اگر ایہا ہوت تو حضرت میں علیہ السلام کا جواب ایس اور ہو تیک ہو کہ جس سے ان کی لاعلی ظاہر ہوتی ہے۔

مسٹر لاہوری نے قرآن کی تخریف معنوی پر بید اقدام یا تو اس لیے کیا کہ اپ مرشد متنبق قادیان علیہ ما علیہ کے دعویٰ مسیحیت کو قوت پہنچا کمیں ادر مغالطہ ادر سفسطہ سے کام لے کر '' خسر ان مبین'' کا سامان مہیا کریں ادر یا پھر وہ قواعد عربیت سے اس درجہ ناداقف ہیں کہ نہ ان کونحو کے معمولی استعالات ہی کا علم ہے ادر نہ وہ آیات قرآنی کے سیاق وسیاق کا ہی کچھ درک رکھتے ہیں ادر صرف جاہلا نہ دعادی پر دلیر نظر آتے ہیں۔ جن قوانین عربیت میں ''اذ'' ادر ''اذا'' کے درمیان بی فرق بیان کیا گیا ہے کہ

''اذ'' اگر فعل مستقبل پر بھی داخل ہو تب بھی ''ماضی'' کے معنی دیتا ہے اور ''اذا'' اگر چہ فعل ماضی پر بھی داخل ہو تب بھی مستقبل کے معنی دیا کرتا ہے ان ہی قوانین میں علماءِ معانی د بلاغت ریہ بھی تصریح کرتے ہیں کہ بسا ایسا ہوتا ہے کہ کسی گزرے ہوئے واقعہ کو اس طرت چیش کرنے کے لیے گویا وہ زمانہ حال میں چیش آ رہا ہے صیغہ مستقبل سے تعبیر کر لیا کرتے ہیں یعنی اس کے لیے ''اذا''کا استعال جائزر کھتے بلکہ مستحسن سیجھتے اور اس کو ''استحضار'' اور'' حکلیۃ الحال'' کہتے ہیں اور ای طرح مستقبل میں ہونے والے ایسے واقعہ ،

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

کو جس کے وقوع سے متعلق یہ یقین دلانا ہو کہ وہ ضرور ہو کر رہے گا اور ناممکن ہے کہ اس کے خلاف ہو سکے اکثر ماضی کے صیغہ تعبیر کرنا مستحسن سمجھتے بلکہ بلاغت تعبیر کے لحاظ سے ضروری اور مفید یقین کرتے ہیں، کیونکہ اس طرح مخاطب اور سامع کے سامنے ہونے والے واقعہ کا نقشہ اس طرح آ جاتا ہے گویا وہ ہو گزرا ہے اور یہ بھی ''استحضار'' ہی کی ایک صورت سمجھی جاتی ہے، دور کیوں جائے لفظ ''این'' کا استعال مستقبل کے لیے خود قرآن عزیز میں متعدد مقامات پر ثابت ہے۔

سورہ انعام میں قیامت کے دن مجرموں کی کیا کیفیت ہو گی اس کا نقشہ تھینچتے ہوتے کہا گیا ہے۔

وَلَوْ تُرى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَلْيَتَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكَذَب بِايَنِ رَبِّنَا وَنَكُوُنَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ. (الانعام ٣٧) "اور كاش كرتو ديكھ جس وقت كدوه كَفر ب كيے جائيں گے آگ (جہم) كے اوپر پس كہيں گے اے كاش كرہم لونا ديتے جائيں دويا ميں اور نہ جعلائيں ہم اپنے رب كى نشانيوں كو اور ہو جائيں ہم ايمان والوں ميں سے "

اور بید جلا یک ۲ آپ رب کی حل یوں واور او جا یک ۲ آبیک و در کی یک علیہ اور ای سورہ انعام میں روزِ قیامت تجرموں کی حالت کا اس طرح ذکر کیا گیا ہے۔ وَلَوْ تَوَىٰ الْحُذَابَ بِمَا تُحْنَتُهُمْ تَحْفُوُوْنَ. (انعام ۳۰) ''اور کاش کہ تو دیکھے، جب وہ اپن پروردگار کے سامنے کھڑے کیے جائیں گے تو (پروردگار) کہے گا کیا بیدحق تہیں ہے؟ وہ تمہیں گے قتم ہے پروردگار کی بید (روز حش) حق اور تیج ہے، بس (پروردگار) کے گا تو چکھواس کے بدلہ میں عذاب جوتم کفر کیا کرتے ہے۔''

اور ان ہی مجرمین کی روز قیامت حالت کا نقشہ سورۂ سبا میں اس طرح بیان کیا

کیا ہے۔ وَلَوْ تَوىٰ إِذْ فَزِعُوْا فَلاَ فَوْتَ وَأَخِذُوْا مِنْ مِّكَانٍ قَرِيْبٍ وَقَالُوْا امْنَا بِهِ. (سِا ١٨،٥) ''اور كاش كەتو ديچھے جبكہ وہ (متكرين) تحمرا كيں حكي پس نہيں بھاگ سَيَس كَ اور كَلاْتِ جاكيں گے قريب سے اور كہيں گے ہم (اب) اس پر ايمان لے آئے۔'' اور سورۂ تحدہ ميں اس حقیقت كوان الفاظ كے ساتھ بيان كيا ہے۔ وَلَوْ تَوىٰ إِذَ الْمُجُومُونَ نَاكِسُوا دَوْسُهُمْ عِنْدَدَبِيهِمْ. (سجده ١١) ''اور كاش كەتو ديكھے جبكہ مجرم اينا سرينچ ڈالے ہوتے ہوں گے اسے رب كے سامنے۔'' ہداور اى قسم كے متعدد مقامات ہيں جن ميں مشتقبل كے واقعات كو ماضى كے

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

ساتھ تعبیر کیا گیا اور اس لیے لفظ "اذ" کا استعال مفید سمجما گیا۔ پس جس طرح ان مقامات میں "اذ و قفوا" "قال" "قالوا" "اذفز عوا" "اخذوا" "اذالمجر مون ناکسوا" تمام افعال لفظ "اذ" کے باوجود منتقبل کے معنی دے رہے ہیں ای طرح "اذ قال الله یغیسی" کے استعال کو منتقبل کے لیے مجھیئے اور جس طرح ان تمام مقامات کے سیاق وسباق دلالت کر رہے ہیں کہ ان واقعات کا تعلق روز قیامت سے ہے تھیک آیات ماکدہ کی زیر بحث آیات کا سیاق و سیاق صراحت کر رہا ہے کہ اس واقعہ کا تعلق قیامت کے دن سے ہے۔

قاعدہ عربیت کی اس حقیقت افروز تحقیق کے بعد مسٹر لا ہوری کی دوسری دلیل یر نظر ڈالیے تو وہ اس سے بھی زیادہ لچر نظر آئے گی اس لیے کہ گذشتہ تحقیق سے بیہ داضح ہو چکا کہ سورہ مائدہ کی آیات زیر بحث میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا جواب ہرگز اس بات پر مبنی نہیں ہے کہ ان کو اپنی امت کی گمراہی کا علم نہیں ہوگا ادر وہ اپنی لاعلمی ظاہر کریں گے، ایک مرتبہ ان آیات پر پجر غور کرد کے تو صاف نظر آئے گا کہ حضرت عینی عليہ السلام کا اصل جواب صرف یہ ہے "ماقلت لھم الا ما امرتنی به ان اعبدوا اللَّه ربی و ربکم" اور اول و آخر باقی آیات میں یا جواب کے مناسب حال تمہید ہے اور یا الله تعالی کی جلالت و جروت اور این بیچارگ دور ماندگی بلکه عبودیت کا اظہار ہے جس میں ایک جلیل القدر پنجبر کی شان کے مناسب حضرۃ القدس کے سامنے شہادت پیش کی گئی ہے، علاوہ ازیں اگر مسٹر لاہوری کا یہ قول صحیح مان لیس کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رفع سادی تک نصاریٰ نے چونکہ تثلیث کا عقیدہ نہیں اختیار کیا تھا اس لیے انھوں نے لاعلمی کا اظہار کیا تو اس صورت میں اللہ تعالیٰ کا یہ سوال کیا معنی رکھتا ب "ء انت قلت للناس اتخذوني وامي اللهين من دون الله" كيا العياذ بالله ال كابيه مطلب نه مواكه خدا ف عیلی علیہ السلام کی امت پر جمونا الزام لگایا ہے پھر بد کیا کم جرت کی بات ہے کہ قادیانی اور لاہوری ایک جانب تو یہ کہہ رہے ہیں مگر اس کے قطعاً متضاد آئینہ کمالات میں قادیانی نے بید کہا ہے کہ جب علیہ السلام کی روح کو بید معلوم ہوا اور اس کو بتلایا گیا کہ اس کی امت کس طرح شرک میں جلالا ہو گئی تب عینی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے بید دعا کی۔ خدایا! تو میرا مثیل نازل فرماتا که میری امت اس شرک ے نجات پائے اور تیری کچی پرستار بنے ب بیل تفاوت رہ از کجاست تا سکجا۔ تقیقت ہے ہے کہ قادیانی اور لا **موری** کی تغییر کا معیار بی نہیں ہے کہ دہ قرآن

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائھیں http://www.amtkn.org

کی آیات کے مصائب قرآن کی زبان سے سننا جاتے ہیں بلکہ پہلے سے ایک باطل عقیدہ کو عقیدہ بتاتے ہیں ادر پھر اس کے سانچہ میں قرآن کو ڈھالنا چاتے ہیں ادر جب قرآن اس سانچہ میں ڈھلنے سے انکار کرتا ہے تو تحریف کے حربہ سے زبردتی اس پر مثق ستم کرنا چاہتے ہیں، مگر وہ ایسا کرتے وقت میں حقیقت کو فراموش کر دیتے ہیں کہ قرآن یہ، امت کی ہدایت کے لیے رہتی دنیا تک امام الہدنی ہے۔ اس لیے کوئی ''ملحہ و زندیق'' خواہ کتنی ہی تحریف معنوی کی کوشش کرے ہمیشہ ناکام اور خاسر رہے گا اور خود قرآن اطلاقات ہی اس کے عقیدہ وقکر کی بطالت کے لیے ناطق حوایت ہوں گے بلکہ بمصدات درد خ گورا حافظہ نہ باشد دہ اکثر اپنے ہی متعناد اقوال کی بھول بھلیاں میں پھن کر این ہو چکی ہے۔

فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنُتَ أَنُتَ الرَّقِيُبَ عَلَيُهِمُ

حیات و رفع مسیح علیہ السلام ے متعلق گذشتہ مباحث میں ''تونی'' کی حقیقت پر کافی روشی پڑ چکی ہے اور سورۂ مائدہ کی آیات مسطورہ بالا کی تغییر کے بھی تمام پہلو واضح ہو چکے ہیں، تاہم قرآن کے اعجاز بلاغت اور اسلوب بیان کی لطافت سے مستفید ہونے کے لیے چند سطور اس مسئلہ پر بھی سپر دقلم کر دینا مناسب ہے کہ اس مقام پر قرآن نے عیلیٰ علیہ السلام کے قیام ارضی کو ''مادمت فیصم'' سے اور کا کنات ارضی سے انقطاع تعلقات کو ''تو فیتنی'' سے کیوں تعبیر کیا؟

گذشتہ سطور میں لغت اور معانی کے حوالوں سے بیہ تو تابت ہو چکا کہ ''توقی'' کے حقیقی معنی ''اخذ و تناول'' (لے لینے اور قبضہ میں کر لینے) کے ہیں اور موت کے معنی میں بطور کنابیہ اس کا استعال ہوتا ہے اور بیہ کہ کنابیہ میں حقیقی معنی برابر ساتھ ساتھ رہتے ہیں مجاز کی طرح بیہ نہیں ہوتا کہ حقیقی معنی سے جدا ہو کر لفظ غیر موضوع لڈ میں استعال ہونے لگے۔ پس اگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق قرآن کا عقیدہ بیہ ہوتا کہ ان کو موت آ چکی اور سوال و جواب کا بیہ سلسلہ موت کے ای وقت سے متعلق ہے ، اور 'موت' کے دن سے تو پھر بلاغت و معانی کا نقاضا بیہ تھا کہ اس موقعہ پر'' حیات'' اور''موت'' ایک دوسرے کے متعاد الفاظ کو استعال کیا جاتا تا کہ بیہ حقیقت واضح ہو عتی کہ سوال د جواب کا معاملہ ''موت'' کے ہم قرین ہے اور پھر لفظ ''موت' کی صراحت اپنے مقابل لفظ'' حیات'' کی طالب ہوتی مگر قرآن نے ان دونوں الفاظ کی جائے ''مادمت فیھم''

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ے یا بغیر کسی حکمت و مصلحت کے بیا اسلوب اختیار کر لیا ؟ جمہور امت تو اس کا ایک ہی جواب رکھتی ہے اور وہ بیر کہ قرآن نے دوسرے مقامات کی طرح اس مقام پر بھی اعجاز و ایجاز ے کام لیا ہے اور ان دولفظوں میں وہ حضرت سی علیہ السلام کی زندگی، رفع، بزول اور موت، تمام مراحل کو سمو دینا چاہتا ہے، وہ اگر بیر کہتا "ما حییت. میں جب تک زندہ رہا" اور" فلما المتنی. پس جب تو نے مجھ کو موت دے دی" تو اس کا مطلب بیر ہوتا کہ حضرت عیلی علیہ السلام کو بھی عام حالات کے مطابق دو ہی مراحل پیش آئے ہیں 'زندگی' اور" موت' اور ان دونوں مرحلوں کے درمیان کوئی خاص صورت حال پیش نہیں 'زندگی' اور" موت' اور ان دونوں مرحلوں کے درمیان کوئی خاص صورت حال پیش نہیں آئی ،لیکن جبلہ بیہ خلاف داقعہ تھا اور ان کی زندگی اور موت کے درمیان دو اہم مراحل پیش نہیں دوبارہ رجوع (زرول)' اس لیے از بس ضروری ہوا کہ حیوۃ اور دوسرا ''کا نات ارضی پر اختیار کیے جا کیں جو ان چاروں مراحل پر صادق آ عکس اور دوسرا ''کا نات ارضی پر اختیار کیے جا کیں جو ان چاروں مراحل پر صادق آ عکس اور دوسرا ''کا نات ارضی پر اختیار کیے جا کی جو ان چاروں مراحل پر صادق آ عکس اور دوسرا ''کا نات ارضی پر اختیار کیے جا کہ این خان ہوں ای کی زندگی اور موت کے درمیان دو اہم مراحل پیش دوبارہ رجوع (زرول)' اس لیے از بس ضروری ہوا کہ حیوۃ اور موت کی قبلہ دو ایے الفاظ اختیار کیے جا کی جو ان چاروں مراحل پر صادق آ سکس اور جبکہ متعدد مقامات پر حسب دوبارہ راحل کی تفصیل بیان ہو چکی ہے تو اعباز بلاغت کا یہی تقاضا ہے کہ ان کو ایجاز و اختصار کے ساتھ بیان کیا جائے۔

"مادمت فیصم" استعال کیا تا کہ یہ جملہ اختصار کے ساتھ حضرت میں علیہ السلام کی زندگی کے دونوں حصوں پر حاوی ہو جائے اس حصہ پر بھی جو ابتداء زندگی سے شروع ہو کر" رفع الی السماء 'پرختم ہوتا ہے ادر اس حصہ پر بھی جو 'زول ارضیٰ' سے شروع ہو کر' موت' پر جا کر ختم ہو جاتا ہے ادر ای طرح قرآن نے ''فلما امتنی'' کی جگہ ''فلما توفیتنی''کا اسلوب بیان اختیار کیا تا کہ یہ جملہ بھی پہلے جملہ کی طرح باتی دونوں مرحلوں کو اپنے اندر سمو لے اس مرحلہ کو بھی جو'' رفع الی السماء'' کی صورت میں پیش آیا ادر اس مرحلہ کو بھی جو زول کے بعد ''موت' کی صورت میں ضودار ہوا کیونکہ موت نے قرصرف ایک ہی حقیقت ظاہر ہو سکتی تھی مگر'' تونی'' میں بیک وقت دونوں حقیقتیں موجود تھیں، حقیقی معنی کے لحظ سے صرف ''اخذ و متاول'' ادر کنایہ کے اعتبار سے اخذ و متاول کے ساتھ ساتھ محسب کہ حضرت بالا میں'' کنایہ 'ادر'' جاز' کے باہمی فرق سے معلوم ہو چو جنسی مطلب یہ ہے کہ حضرت علینی طلیا السام مرض کر ای خی نو من ایک ہی مطلب یہ ہے کہ حضرت علینی علیہ السلام مرض کر ای خی خدایا! جو انت میں نے ان کے درمیان گزارا اس کے لیے تو بیتک میں شاہد ہوں لیکن'' تو ہوں '' کہ او ہو ا MON

میں ان پر فقط تو ہی نگہبان رہا، باقی تیری شہادت تو ہر حالت میں ہر دفت ہر نے پر حادی ہے۔

مسئلہ متعلقہ کی بیہ پوری بحث اس سے قطع نظر کہ بی معصوم ﷺ نے آیات کی تفسیر میں کیا ارشاد فرمایا ہے، لغت، معانی، بلاغت کے پیش نظر تھی ورنہ ان آیات کی تغییر میں ایک مومن صادق کے لیے وہ صحیح مرفوع احادیث کافی ہیں جن کو محد ثین نے بسنہ صحیح روایت کیا ہے۔ مثلاً مشہور محدث حافظ این عساکرؓ نے بروایت ابو مویٰ اشعری رضی اللہ عنہ نبی اکرم ﷺ سے جو حدیث نقل کی ہے اس کا ترجمہ سے ہے۔

جب قیامت کا دن ہوگا تو تمام انبیاء علیم السلام کو اور ان کی امتوں کو بلایا جائے گا اور عیلی علیہ السلام بھی بلائے جا ئیں گے، اللہ تعالیٰ اوّل ان کے سامنے اپنی ان نعموں کو شار کرائے گا جو دنیا میں ان پر نازل ہوتی رہیں اور عیلی علیہ السلام ان سب کا اعتراف کریں گے اس کے بعد اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا۔ "ء انت قلت للناس استحذوبی و أمی اللهین من دون اللہ" تو حضرت عیلیٰ علیہ السلام انکار فرمائیں گے، پھر نصار کی بلائے جائیں گے اور ان سے سوال کیا جائے گا تو دہ دروغ بیانی کرتے ہوئے نصار کی بلائے جائیں گے اور ان سے سوال کیا جائے گا تو دہ دروغ بیانی کرتے ہوئے نصار کی بلائے جائیں گے اور ان سے سوال کیا جائے گا تو دہ دروغ بیانی کرتے ہوئے السلام پر تخت خوف طاری ہو جائے گا، بدن کے بال کھڑے ہو جائیں گے اور خشیت معلوم ہو گی حق کہ اللہ تعالیٰ ای جانب سے نصار کی خلاف جمت قائم کر دی جائے گا اور ان کی خود ساختہ صلیب پر پڑی کا راز فاش کر دیا جائے گا اور یہ مدت ایک ہزار سال معلوم ہو گی حق کہ اللہ تعالیٰ ای جانب سے نصار کی کے خلاف جمت قائم کر دی جائے گا اور ان کی خود ساختہ صلیب پر پڑی کا راز فاش کر دیا جائے گا اور پی مدت ایک ہزار سال

اور محدث ابن ابی حاتم نے حضرت ابو ہر ریہ رضی اللہ عنہ سے بسنہ صحیح یہ روایت نقل کی ہے۔

'' حضرت الوہر یوہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں : '' کہ اللہ تعالیٰ جب قیامت کے دن عیلی السلام سے ان کی امت کے متعلق سوال کرے گا تو اپنی جانب سے عیلی علیہ السلام پر جواب بھی اللقاء کر دے گا'' اور اس القاء کے متعلق نبی اکرم عظیقہ نے یہ فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے حضرت عیلی علیہ السلام پر القاء ہوگا کہ وہ یہ جواب دیں ''سبحانک مایکون کی ان اقول ما لیس کی بحق''

ادر سیحین (بخاری و مسلم) اور سنن میں جو حدیث شفاعت منقول و مشہور ہے اُ اُ اُسْتَعْدَدُ اُ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

اس سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ جس طرح قیامت میں تمام انبیاء علیہم السلام اپنی اپنی امتوں سے متعلق اللہ تعالیٰ کے سامنے جوابدہ ہوں گے اور معاملہ کے پیش آنے سے قبل خائف و ہراساں ہوں گے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام بھی ان میں سے ایک ہوں گے اور ان پر بید خوف طاری ہو رہا ہوگا کہ جب ان سے امت کی مشرکانہ بدعت پر سوال ہوگا تو وہ درگاہ صدی میں کس طرح اس سے عہدہ برآ ہو سکیں گے؟

الحاصل سورۂ مائدہ کی ان آیات کی تفسیر وہی سیچھ ہے جو جمہور امت کی جانب سے منقول ہے اور قادیانی اور لاہوری کی تفسیر بالرائے الحاد و زندقد سے زیادہ کوئی دفعت نہیں رکھتی۔

حضرت مسیح علید السلام کی دعوت اصلاح اور بنی اسرائیل کے فرق گذشتہ مباحث میں بڑھ چکے ہو کہ اللہ تعالی نے حضرت عیلی علیہ السلام کو انجیل عطا کی تقی اور یہ الہا می کتاب دراصل توراۃ کا عملہ تقی یعنی حضرت سے علیہ السلام ک تعلیمی اساس اگرچہ توراۃ ہی پر قائم تقی گر یہود کی گراہیوں، نہ ہمی بغاوتوں اور سر شیوں > کی وجہ ہے جن اصلاحات کی ضرورت تقی اللہ تعالی نے حضرت شیح علیہ السلام کی معرفت انجیل کی شکل میں ان کے سامنے پیش کر دیا تھا، حضرت مسیح علیہ السلام کی معرفت یہود کی اعتقادی اور عملی گراہیاں اگرچہ بے شار حد تک پیچ چکی تعیں اور حضرت مسیح علیہ السلام السلام نے مبعث ہو کر ان سب کی اصلاح کے لیے قدم اتھایا تاہم چند اہم بنیادی با تم موصومیت کے ساتھ قابل اصلاح تعین جن کی اصلاح کے لیے حضرت مسیح علیہ السلام بہت زیادہ سرگرم عمل رہے۔

(۱) یہود کی ایک جماعت کہتی تھی کہ انسان کے اعمال نیک و بد کی سزا ای دنیا میں مل جاتی ہے ہاتی قیامت، آخرت، آخرت میں جزا و سزا، حشر ونشر، بیہ سب باتیں غلط ہیں، یہ "صدوتی" تھے۔

(۲) دوسری جماعت اگر چدان تمام چیز وں کو ی سمجھتی تھی طرساتھ ہی یہ یقین رکھتی تھی کہ وصول الی اللہ کے لیے از بس ضروری ہے کہ لذات دنیا اور اہل دنیا ے کنارہ کش ہو کر "زبادت" کی زندگی افقدار کی جائے چنائچہ وہ بستیوں ے الگ خافقاہوں اور مجمونیز یوں میں رہنا پیند کرتے تھے طریہ جماعت حضرت مستح علیہ السلام کی بعثت سے پھھ پہلے اپنی حیثیت کھو چکی تھی اور اب ترک دنیا کے پردہ میں دنیا کی ہر قسم کی گندگی میں آلودہ نظر آتی تھی، ظاہر رسم وطریق زاہدوں کا سا ہوتا طرخاوت کدوں میں دہ سب پھے نظر آتا جن ے رندانِ بادہ خوار بھی ایک مرتبہ حیا ہے آتکھیں بند کر لیں، یہ''فر لیی'' کہلاتے تھے۔ (۳) تیسری جماعت نہ جبی رسوم ادر خدمت ہیکل ہے متعلق تھی لیکن ان کا بھی یہ حال تھا کہ جن رسوم ادر خدمات کو لوجہ اللہ کرنا چاہیے تھا ادر جن اعمال کے تیک نتائج خلوص پر جنی تھے ان کو تجارتی کا روبار بنا لیا تھا ادر جب تک ہر ایک رسم ادر خدمت ہیکل پر جھینٹ اور نذر نہ لے لیں قدم نہ اٹھا کیں حتیٰ کہ اس مقدس کا روبار کے لیے اٹھوں نے تو رات کے احکام تیک میں تحریف کر دی تھی یہ'' کا ہن'' تھے۔

(۳) چوتھی جماعت ان سب پر حادی اور مذہب کی اجارہ دارتھی، اس جماعت نے عوام میں آہتہ آہتہ یہ عقیدہ پیدا کر دیا تھا کہ مذہب اور دین کے اصول و اعتقادات کچونہیں بیں مگر دہ جن پر دہ صاد کر دیں، ان کو یہ اختیار حاصل ہے کہ دہ حلال کو حرام اور حرام کو حلال بنا دیں، احکام دین میں اضافہ یا کی کر دیں۔ جس کو چاہیں جنت کا پروانہ لکھ دیں اور جس کو چاہیں جنم کی سند تحریر کر دیں، خدا کے یہاں ان کا فیصلہ اٹل اور اُن من ہے، غرض بنی اسرائیل کے ''اد بابا من دون اللہ'' بے ہوئے تھے اور تورات کی لفظی اور معنوی ہر قتم کی تحریف میں اس درجہ جری تھے کہ اس کو دنیا طلبی کا مستقل سرمایہ بنا لیا تھا اور عوام و خواص کی خوشنودی نے لیے تھر اُنی ہوئی قیمت پر احکام دین کو برل ڈالنا ان کا مشغلہ دینی تھا۔ یہ 'احبار''یا ''فقید' تھے۔

یہ تحصیل دوہ جماعتیں اور یہ بتھ ان کے عقائد و اعمال جن کے درمیان حضرت مسیح علیہ السلام مبعوث ہوئے اور جن کی اصلاح حال کے لیے ان کی بعث ہوئی انھوں نے ہر ایک جماعت کے فاسد عقائد و اعمال کا جائزہ لیا، رخم و شفقت کے ساتھ ان کے عیوب د نقائص پر عکتہ چینی گی، ان کو اصلاح حال کے لیے ترغیب دی اور ان کے عقائد و افکار اور ان کے اعمال و کردار کی نجاستوں کو دور کر کے ان کا رشتہ خالق کا منات اور ذات واحد کے ساتھ دوبارہ قائم کرنے کی سعی کی۔ گر ان بر بختوں نے اپنے اعمال سایہ کی اصلاح سے میر انکار کر دیا اور نہ صرف یہ بلکہ ان کو <sup>2</sup> میں خالت کا بران کی دوت جن و ارشاد کے دخمن اور ان کے خلاف سازشیں کر کے ان کی جان کے درپے ہو گئے۔ ان میں از میں دی میں ایک روان کے خلاف سازشیں کر کے ان کی جان کے درپے ہو گئے۔ ان جیل ار بعد: حضرت میسی علیہ السلام پر جو انجیل نازل ہوئی تھی کیا موجودہ چاروں ان میں ان کا جن میں نے مار کر دیا دار نہ صرف ہی بعد کی تصانیف ہیں؟ اس کے متعال تمام ان جنوں تر میں علیہ دعارت میں علیہ السلام کے بعد کی تصانیف ہیں؟ اس کے متعال تمام ان علم کا جن میں نے ماری کر دو ان کے خلاف سازشیں کر کے ان کی جان کے درپے ہو گئے۔

متعلق عیسائی کیا کہتے ہیں اور ناقدین کی رائے کیا ہے؟ یہ مسئلہ تفصیل طلہ یہ بات سبر حال تسلیم شدہ ہے کہ موجودہ چاروں انجیلوں کے متعلق نصار کی کے یاس کوئی ایس سند موجود نہیں جس کی بنا پر وہ سہ کہ سکیس کہ ان کی روایات کا سلسلہ یا ان کی ترتیب و تالیف کا زمانہ حضرت مسح یا ان کے شاگردوں (حواریوں) تک پنچتا ہے۔ نہ اس کے لیے کوئی مذہبی سند بے اور نہ تاریخی بلک اس کے خلاف خود عیمائیت کی مذہبی تاریخ اس امر کی شاہد ہے کہ پہلی صدی عیسوی ے چوتھی صدی عیسوی کے اوائل تک عیسا نیوں میں اکیس سے زیادہ الجیلیں الہامی یقین کی جاتی اور رائج و معمول بہا تھیں لیکن ۳۲۵ء میں نایسیا کی کوسل نے ان میں سے صرف چار کو منتخب کر کے باقی کو متر دک قرار دے دیا اور بخت جیرت کا مقام ہے کہ کوسل کا یہ انتخاب کی تاریخی اور علمی بنماد پر نہیں ہوا بلکہ ایک طرح کی فال نکالی گنی اور ای کو الہامی اشارہ تشکیم کر لیا گیا، چنانچہ ان اکیس سے زائد انجلوں میں بے بعض بورپ کے قدیم کتب خانوں میں پائی گئی ہیں، مثلا انیسویں صدی میں دیلیکان کے مشہور کتب خانہ سے متروک اناجیل کا ایک نسخہ برآ مد ہوا تھا جس میں موجودہ چاروں انجیلوں ہے بہت کچھ زائد موجود ہے، موجودہ شخوں میں ہے سینٹ لوقا کی انجیل میں خصوصیت کے ساتھ حضرت مسیح کی پیدائش کا واقعہ تفصیل سے درج ہے لیکن سورۂ مریم میں قرآنِ عزیز نے اس واقعہ کو جس طرح حضرت مریم کی پدائش اور بیکل میں تربیت کے ذکر سے شروع کیا بے نہ لوقا کی انجیل میں اس کا ذکر ب اور ند باتی متنوں انجلول میں مگر ویٹر کان کے اس نسخد میں بد دافعہ تھیک سور م مریم میں فذکور واقعہ کی طرح درج بے (ترجمان القرآن جلد ددم) ای طرح سولہویں صدی میں روما کے مشہور پوپ سکٹس (Skits) کے قدیم کتب خانہ میں ایک اور متروک انجیل کا نسخہ برآمد ہوا جس کا نام انجیل برنایا ہے، یہ نسخہ پوپ کے مقرب لاٹ پادری فرامر نیو نے پڑھا اور پوپ کی اجازت کے بغیر کتب خانہ سے چرا لایا، چونکہ اس میں خاتم الانبیاء محر الل الم متعلق كثرت ب واضح اور صاف بشارتين موجود تعين حتى كه "احد" نام تك مذکور تھا نیز الوہیت مسیح کے خلاف عقیدہ کی تعلیم پائی جاتی تھی اس لیے وہ لاٹ پادری مسلمان ہو گیا، حال ہی میں اس کا عربی ترجمہ مصر میں علامہ سید رشید رضا مرحوم نے المنار پر لیس سے شائع کیا ہے جو قابل مطالعہ ہے، ڈاکٹر سعادہ نے اس کے مقدمہ میں جو قابل قدر على تحقيق بيش كى ب اس بيس ب كداس انجيل كا بعد بانجو ي صدى ميسوى ك اداخر میں اس تاریخی منشور (حکمنامہ) ے چکنا ہے جو خاتم الانبیا، محمد ﷺ کی بعثت ے

پہلے میسائیوں کے بوپ گلیسیوس ..... کی جانب سے کلیساؤں کے نام بھیجا گیا تھا اور جس میں ان کتابوں کے نام درج تھے جن کا پڑھنا پڑھانا میسائیوں پر حرام کیا گیا تھا ان ہی میں انجیل برنابا کا نام بھی شامل تھا۔

علاوہ ازیں محققین یورپ بھی آج اس کو شلیم کرتے ہیں کہ حضرت میں علیہ السلام کے بعد ابتدائی تین صدیوں میں ایک سو سے زائد الجیلیں پائی جاتی تھیں جو بعد میں چار کو چھوڑ کر باقی متروک کر دی گئیں اور کلیسہ کے فیصلہ کے مطابق ان کا پڑھنا حرام کر دیا گیا اس لیے آ، " آہت دہ سب مفقود ہوتی چلی گئیں اور کہتے ہیں کہ ان مفقود نسخوں میں ایک مشہور انجیل، انجیل ایکنٹس (انجیل اغتطسی) بھی تھی جو اب نا پید ہے۔

نیز یہ بات بھی خصوصیت کے ساتھ قابل توجہ ہے کہ بینٹ پال (پولوں رسول) کے جو خطوط ہیں اور جن پر موجودہ عیسائیت کی بنیادیں قائم ہیں ان کے مطالعہ مے جگہ جگہ یہ پتہ چلا ہے کہ وہ لوگوں کو خبر دار کرتا اور ڈراتا ہے کہ وہ ان انجلوں کی جانب توجہ نہ دیں جو میچ کے نام کی بجائے دوسرے ناموں ہے منسوب ہیں کیونکہ بچھ کو ردح القدس نے ای کے لیے مامور کیا ہے کہ میں انجیل میچ کی حمایت کروں، ای کو اسوہ بناؤں اور اس کی تعلیم کو تمام عیسائی دنیا میں بھیلاؤں، چنانچہ حسب ذیل جلے اس کی مراحت کرتے ہیں کہ اس کے نزدیک میچ کی انجیل عیسائیوں میں متروک ہو چکی تھی اور بعد کی بے سند انجیلوں کا عام ردان ہو گیا تھا اور ان ہی میں سے یہ چار ہیں جو نایسیا کی کونس نے بغیر کمی سند کے قال کے ذریعہ میچ حکر لیں۔

اب ان چار کا حال بھی سنے۔ ان میں سے سب سے قد یم متی کی انجیل تسلیم کی جاتی ہے با اینہمہ اس کے متعلق نصاری میں سے علماء متفذ مین تو بالا تفاق اور علماء موجودہ میں سے اکثر اس کے قائل میں کہ موجودہ انجیل متی اصل نہیں ہے بلکہ اس کا ترجہ ہے اس لیے کہ اصل کتاب عبرانی زبان میں تھی جو اب تاپید ہے اور ضائع ہو گئی ایکن یہ اصل کا ترجمہ ہے یا اس میں بھی تحریف ہوئی ہے اس کے متعلق کوئی تاریخی سند (اغبار الحق مولانا رحمہ اللہ کیا نام تک معلوم نہیں اور نہ سے پیچہ کہ کس زمانہ میں سے ترجمہ ہوا۔ زوبن الفتوحی الملبنانی نے اپنی تمان مقدرتک کی ہے کہ متی ایک حقیق کوئی الریخی سیہ المقدس میں میٹھ کر 94ء میں عبرانی میں تصنیف کی تھی جدیب کہ متی ایو تیک ہیں ہے کہ اور نیون نے اپنی تاریخ میں اور نہ ہو کہ جس کہ متی کے ایک کر نمانہ میں سے ترجمہ ہوا۔ المقدس میں میٹھ کر 94ء میں عبرانی میں تصنیف کی تھی جدیب کہ مقدس ایرونیہوں نے کہا

ہے اور جب بانٹریس نے یہ ارادہ کیا تھا کہ وہ ہندوستان جا کر عیسائیت کی تبلیغ کرے تواس نے متی کی انجیل کو عبرانی میں مکتوب اسکندریہ کے کتب خانہ میں محفوظ دیکھا تھا گر وہ نسخہ مفقود ہو گیا اور نہیں کہا جا سکتا کہ کس زمانہ میں کس شخص نے یونانی زبان میں موجودہ ترجمہ کو روشناس کرایا۔

(الفارق بین الخلوق والخالق جلد اص ۲۰ ماخوذ از کتاب جرجیس زوین لبنانی مطبوع بیروت) دوسری انجیل مرض کی ہے اس کے متعلق مشہور عیسائی عالم پطرس گواماگ اپنی کتاب مروج الاخبار فی تراجم الابرار میں مرض کی سوانح حیات پر لکھتے ہوئے کہتا ہے کہ یہ نسلاً یہودی لادی ادر پطرس حواری عیسیٰ علیہ السلام کا شاگرد تھا۔ ردمیوں نے جب عیسائیت اختیار کر لی تو ان کے مطالبہ پر یہ انجیل تصنیف کی، یہ الوہیت میں کا منکر تھا ادر عیسائیت اختیار کر لی تو ان کے مطالبہ پر یہ انجیل تصنیف کی، یہ الوہیت میں کا منکر تھا ادر میں خارج میں، یہ ۲۸ء میں اسکندر یہ کے قید خانہ میں قتل ہوا، بت پر ستوں نے اس کو تل کر دیا (قصص الانیا لینجار) اور عیسائی دنیا کو اس بارہ میں اختلاف ہے کہ مرض کی انجیل کہ تصنیف ہوئی، چتانچہ الفارق کے مصنف مرشد الطالیین ص ۲۰ اے حوالہ نظل کر تے ہیں کہ علماء نصار کی کا خیال ہیہ ہے کہ یہ پطرس کی گرانی میں ۲۱ء میں تصنیف ہوئی۔ کر میں کہ معلون میں ۲

(قصص الانتباءللنجارص ٢٢٢-٢٢٩) م نے کے بعد تصنیف کی گنی ہے۔ اصل بات بد ب كداوقا انطاكيد مين طبابت كرتا تها، اس في من كونبين و يكها، اور میتحیت کو سینٹ پال ( پولوں ) سے سیکھا ہے اور پولوں کے متعلق میہ بات پا یہ تحقیق کو پہنچ چک ہے کہ وہ دراصل متعصب یہودی اور عیسائیت کا بدترین دشمن تھا اور نصار کی کے خلاف علی الاعلان این جدوجہد جاری رکھتا تھا تگر جب اس نے بیہ دیکھا کہ اس کی ہمہ قشم کی مخالفتوں اور رکادٹوں کے باوجود میںجیت کی ترتی ہوتی جا رہی ہے اور رد کے نہیں رکتی تب اس فے بہودیانہ مکر وفریب سے کام لیا اور اعلان کیا کہ عجیب معجزہ ہوا، میں بحالت صحت تھا کہ ایک دم اس طرح زمین پر گرا جیسا کہ کوئی کشی میں پچھاڑ دیتا ہے اور اس حالت میں حضرت سیح علیہ السلام نے بھھ کو چھوا اور پھر مخت زجر و تو بیخ کی کہ آئندہ تو ہرگز میرے پیروڈل کے خلاف کوئی اقدام نہ کرنا کپل میں ای وقت حضرت میچ علیہ السلام پر ایمان لے آیا اور پھر حضرت مسیح علیہ السلام کے حکم ے میں مسیحی دنیا کی خدمت کے لیے مامور ہو گیا، انھوں نے بھھ کو فرمایا کہ میں لوگوں کو سیج کی انجیل کی بشارت سنا دوں اور اس کے اتباع کی ترغیب دول ، چنانچہ اس نے آہتہ آہتہ ''کلیسہ'' پر ایسا قبضہ کیا که دین عیسوی کی اصل صداقتوں کو مناکر بدعتوں اور برائیوں کا مجموعه بنا دیا، الومیت مسیح، تثلیث و ابدیت اور کفارہ کی بدعت ایجاد کر کے مسیحیت کو دشنیت میں تبدیل کر دیا اور شراب، مردار اور خزیر سب کو حلال بنا دیا، یہی وہ مسیحیت ہے پولوں کے صدقہ میں جس ہے آج دنیا روشناس ہے، اس کے بعد کون کہ سکتا ہے کہ پولوں کے شاگرد لوقا کی ابھل الہامی انجیل ہے اور جروم کہتا ہے کہ بعض فديم علاءِ نصاري اس کے قائل بي که لوقا کی اجیل کے ابتدائی دو باب الہائ نہیں الحاق میں کیونکہ یہ اس نسخہ میں موجود نہیں ہیں جو مارسیوں فرقہ کے ہاتھوں میں ہے اور مشہور نصرانی عالم اکہارن لکھتا ہے کہ لوقا کی الجیل کے باب۲۲ آیات ۳۷\_۳۳ الحاقی میں، وہ یہ بھی کہتا ہے کہ معجزات سے متعلق جو بیان ہے اس میں کذب بیانی اور شاعرانہ مبالغہ سے کام لیا گیا ہے جو غالبًا کاتب کی جانب ے اضافہ بی لیکن اب صدق کا کذب ے امتیاز حد درجہ دشوار ہے اور کلی میشس لکھتا ہے کہ متی اور مرض کی انجیلیں بہت جگہ آپس میں مخالف اور متضاد واقعات کی حامل ے لیکن جس معاملہ میں <u>دوتوں</u> کا اتفاق ہو اس کو لوقا کی انجیل کے بیان پر ترجیح حاصل ۔ (الفارق بین الخلوق معلق) اور یہ واضح رے کہ لوقا کی الجیل میں ہیں ہے زیادہ مواتن پر متی کی الجیل 🗶 اضافہ ہے اور مرض کی الجیل ہے تو اس سے بھی کہیں زیادہ۔

(تقص الانہاء ص ۷۷۷) کپس ان تمام دلائل سے نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ لوقا کی انجیل ہڑکڑ الہامی نہیں ہے اور نہ کسی حواری کی تصنیف ہے۔

مگر ان کے مقابلہ میں ان میتی علماء کی بھی تعداد کم نہیں ہے جو یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ یوحنا کی انجیل، حواری یوحنا کی تصنیف ہرگر نہیں ہے چنا نچ کیتھولک ہیرالڈ جلد ے (مطبوعہ ۱۸۳۳ء) میں پروفیسر لن سے منقول ہے کہ انجیل یوحنا از ابتداء تا انتباء مدر اسکندر یہ کے ایک طالب علم کی تصنیف ہے اور برٹش نیدر لکھتا ہے کہ انجیل یوحنا اور رسائل یوحنا ان میں ہے کوئی ایک بھی حضرت میتے علیہ السلام کے شاگرد یوحنا کی تصنیف نہیں ہے بلکہ کی مخص نے دوسری صدی کے اوائل میں اس کو تصنیف کر کے اس لیے یوحنا کی جانب منسوب کر دیا تا کہ دو لوگوں میں مقبول و مشہور بن جائے اور صاحب الفارق کہتے ہیں کہ مشہور سیتی عالم کرونیں.....کا بیان ہے کہ یہ انجیل شروع میں میں ایواب پر مشتل انتقال ہو چکا تھا۔ (الفارق میں متعرب کا ان حوالہ حات میں بن کا اضافہ کر دیا جبکہ یوحنا کا انتقال ہو چکا تھا۔ (الفارق میں ۲۰۰۱) ان حوالہ حات میں بن کا اضافہ کر دیا جبکہ یوحنا کا

http://www.amtkn.org

شبہ بیہ یوجنا حواری کی انجیل نہیں ہے اور صرف اس مقصد سے تصنیف کر کے یوجنا کی ب منسوب کی گئی کہ الوہیت من کے عقیدة كنيد كوقوت پنيائى جائ اور اصلاح تقدیدہ کی جو آ دار<sup>ع</sup> بھی مسیحی دنیا میں ا**ٹھتی تق**می اس کو دبایا جائے۔

چہارگانہ اناجیل کے متعلق سطورہ بالا مختصر تقیدات کے علاوہ ان کے البامی نہ یونے کے دو داخ دلائل یہ بھی ہیں کہ ان چاروں انجیلوں میں حضرت مسیح علیہ السلام کی زندگی کے وقائع درج میں حتی کہ نصاریٰ کے زعم کے مطابق ان کی گرفتاری صليب، قتل، مرکر جی اٹھنے اور حواریوں پر خاہر ہونے وغیرہ تک کے حالات بھی موجود ہیں۔ پس اگر يد اناجيل الجيل من يا اس كا كوئى حصه موتين تو ان من ان باتون كا قطعا تذكره نبين مونا چاہے تھا، وہ واقعات تو میں کے بعد ان کے شاگرد علیحدہ جمع کرتے اور ان کو ایک تاریخی حیثیت حاصل ہوتی نہ کہ وہ کتاب اللہ کبلانے کے مستحق ہوتے اور سے کہ جس طرح ان انجیلوں کے مصنفین کے بارہ میں اختلاف ب ای طرح ان تصنیفات کے باہم روایات واقعات مين بهمي تناقص اور تخت اختلاف پايا جاتا ہے ليعني كعض معجزات و عجيب واقعات ایے میں جو ایک اجیل میں پائے جاتے میں اور دوسری انجیل میں ان کا اشارہ تک نہیں ب یا بعض میں ایک واقعہ جس طرح مذکور بے دوسری میں کچھ زیادتی یا کی کے ساتھ ایسے طریقہ پر بیان ہوا ہے کہ پہلی انجیل کے بیان میں اور اس میں صریح تصاد ادر خلاف نظر آتا ب مثلاً صليب من عليه السلام كا واقعه اناجيل مي تضادِ بيان ك ساتھ منقول ب. یہ بات بھی کم حیرت کے لاکق نہیں ہے کہ یہ اناجیل اربعہ جن جن زبانوں میں منقول ہوئی ہیں ان کی عبارات و کلمات کے بقاء و تحفظ کی جمعی پرداہ نہیں کی گئی بلکہ ایک ہی زبان کے مختلف ایدیشنوں اور اشاعتوں میں بہ کثرت الفاظ اور جملوں کی تبدیلی، · کی اور بیشی موجود ب خصوصاً جن مقامات پر علماءِ اسلام اور علماءِ نصاری کے درمیان بثارات کے سلسلہ میں یہ بحث آ گئ ہے کہ ان کا مصداق خاتم الانبیاء عظ میں یا

حضرت مسیح یا کوئی اور نبی نیز جن مقامات پر الوہیت مسیح کی صراحت میں فرق پڑتا نظر آتا ہوان کو کافی تختہ مشق بنایا جاتا رہا ہے۔ اگر تحریفات لفظی د معنوی اور تضاد بیان کی تفصیلات و تصریحات کو بہ نظر وسیع

مطالعہ کرنا ہو تو اس کے لیے مولانا رحمت اللہ کیرانوٹ کی اظہارِ الحق؟ حافظ این قیم کی ہدایۃ الحیارٹ باجہ جی زادہ کی الفارق میں المخلوق والخالق اور مولانا آل نبی امردہی کی اظہار حق لائق دید کتا ہیں ہیں۔

MY2 غرض موجودہ چاروں انجیلیں الہامی الجیلیں نہیں ہیں، نہ ان کے الہامی ہونے کی روایتی سند ہے اور نہ تاریخی، نہ ان کے مصنفین کے متعلق قطعی اور یقینی علم حاصل ے اور نہ زمانہائے تصانیف ہی متعین ہیں بلکہ اس کے خلاف پولوں کے بیانات، ان کتابوں کی تاریخی حیثیت، مضامین و مطالب کا باہمی تضاد وتغیر، ای پر شاہد ہیں کہ یہ ہر گز انجیل مسح یا اس کا حصہ نہیں ہیں اور پیہ کہ انجیل مسح ''نصاریٰ'' کے ہی ہاتھوں اوّل تحریف لفظی د معنوی کا مطلا ہوئی اور اس کے بعد مفقود ہو گئ بلکہ ان چہارگانہ انجیلوں میں ہے بھی کوئی اصل نہیں ہے بلکہ یونانی اور اس سے منقول دوسری زبانوں کے تراجم ہیں جو تبدیلی و تغیر ادر نقص و از دیاد کا برابر شکار ہوتے رہے ہیں اور صرف یہی نہیں کہ یہ اناجیل اربعہ انجیل مسیح نہیں ہیں بلکہ کی علمی، تاریخی اور مذہبی سند ے ان کا شاگردان مسیح کی تصنیف ہونا بھی ٹاہت نہیں ہے بلکہ بعد کے مصنفین کی تصانیف میں البتہ ان تراجم میں مواعظ و نصائح اور مقالات حکمت کے سلسلہ میں ایک حصہ ایما ضرور ب جو حضرت میں علیہ السلام کے ارشادات عالیہ بے ماخوذ ہے اور اس کیے نقل میں کہیں کہیں اصل کی جھلک نظر آجاتی ہے۔ قرآن اور الجیل: قرآن عزیز کی بنیادی تعلیم یہ ہے کہ جس طرح خدا ایک ہے ای طرح اس کی صداقت بھی ایک ہی ہے اور وہ بھی کسی خاص قوم، خاص جماعت اور خاص

گردہ کی وراثت نہیں رہی بلکہ ہر قوم اور ہر ملک میں خدا کی ہدایت و رشد کا پیغام ایک ہی اساس و بنیاد پر قائم رہتے ہوئے اس کے سچے پیغبروں یا ان کے نائبوں نے ذریعہ ہیں نہ دنیا کے لیے راہ منتقیم کا داعی اور مناد رہا ہے اور ای کا نام ''صراط منتقیم'' اور ''اسلام'' ہے اور قرآن ای بھولے ہوئے سبق کو یاد دلانے آیا ہے اور یہی دہ آخری پیغام ہے جس نے تمام مذاہب ماضیہ کی صداقتوں کو اپنے اندر سمو کر کائنات ارض کی ہمایت کا بیڑا اتطایا ہے اور اس لیے اب اس کا افکار گویا خدا کی تمام صداقتوں کا انکار ہمایت کا بیڑا اتطایا ہے اور اس لیے اب اس کا افکار گویا خدا کی تمام صداقتوں کا انکار ہمایت کا بیڑا اتطایا ہے اور اس لیے اب اس کا افکار گویا خدا کی تمام صداقتوں کا انکار ہمایت کا بیڑا اتطایا ہے اور اس کی معداقتوں کو اپنے السلام کی عظمت شان کو سراہا ہم میں میں بنیادی تعلیم کے بیش نظر اس نے حضرت میں علیہ السلام کی عظمت شان کو سراہا ہم میں بنیادی تعلیم کے بیش نظر اس نے دعفرت میں علیہ السلام کی عظمت شان کو سراہا ہم میں میں میں کی ساتھ ہی معلیم کو شرک دیکر کی تعلیم کو منا ڈالا، بدل ڈالا اور ہم میں کہ تو دورات داخیل کے خلاف عمل پر ملزم بناتے ہوئے موجودہ تورات داخیل کے حوالے بھی دیتا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ زدول قرآن کے دقت اص نیے بھی اگر چوں کی تار پر حرف شطل ہی میں کیوں نہ ہوں مائے حالتے تھے، سرطان ایں، دقت اص نیے بھی اگر چوں تا ہیں حرف شطل ہی میں کیوں نہ ہوں مائے حالتے تھے، سرطان ایں، مذین کی ہوں کا ہیں

لفظی اور معنوی دونوں فتم کی تحریفات سے اس درجہ منح ہو چکی تھیں کہ وہ تورات موگ اور الجیل می کبلانے کی مستحق نہیں رہی تھیں۔ چنانچہ قرآن نے اصل کتابوں کی عظمت، اور اہل کتاب کے ہاتھوں ان کی تحریف اور ان کا منح دونوں کو واضح طور یر بیان کیا ہے۔ نَزَّلَ عَلَيُكَ الْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيُنَ يِدِيُهِ وَ أَنْزَلَ الْتُوْرَاة (آلعمران ۴،۳) والانجيل من قبل هذى للنَّاس وَانْزَلَ الْفُرْقَانَ ط ويُعلَّمُهُ الكتب والْحكمة والتورة والإنجيل. (العمران ٣٨) ياهُل الكتب لم تُحاجُون في ابراهيم وما أنزلت التُورة والإنجيل الأ (آل عمران ۲۵) مر بعده افلا تعقلون. (ا \_ محمد يتي ) الله في تجمه يركماب كو اتارا حق ك ساته جو تصديق كر ف والی ہے ان کتابوں کی جو اس کے سامنے میں اور اتارا اس نے تورات اور انجیل کو ( قرآن ے ) پہلے جو ہدایت میں لوگوں کے لیے اور اتارا فرقان ( حق و باطل میں فرق کرنے دالی ) اور سکھا تا ہے وہ کتاب کو، حکمت کو، تورات کو، انجیل کو۔ ا۔ اہل کتاب! تم س لیے ابراہیم کے بارہ میں جھکڑتے ہواور حال سے ب کہ تورات اور انجیل کا نزول نہیں ہوا مگر ابراہیم کے بعد پس کیا تم اتنا بھی نہیں تجھتے۔ وَقَقْيْنَا عَلَى اتَّارِهِمُ بِعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمٍ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِن التَّوْرَاةِ واتَيْنَهُ ٱلإنْجَيْلَ فِيْهِ هَدًى وَ نُوُرٌ وَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التُّورَةِ وَهُدًى وَ مَوْعَظَةً لَلْمُتَّقِينِ وَلْيحُكُمُ اهُلُ الإِنْجِيلِ بِمَا انْزَلَ اللَّهُ فِيْهِ ﴿ وَمَنْ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَا أَنْزَل اللَّهُ (ML. MYOILI) فاولنك هُمُ الْفاسقُون ولوُ انَّهُمُ اقَامُوا النَّورَةَ وَالانْجِيلَ وَمَا أَنْزَلَ الَّيْهِمُ مِّنُ رَّبَّهُمُ لا كُلُوا مِنْ فَوُقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةٌ ﴿ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ سَآءَ مَا يَعُلْمُونَ (14.241) قُل يَا أَهُلَ الْكِتَبِ لَسُتُمُ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيْمُوا الْتُورَةَ وَٱلإِنْجِيْلَ وَمَا (HADill) الزل الَيُكُمُ مِّنُ رَّبَّكُمُ ط وَاذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتْبِ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوُرَاةَ وَالْإِنْجِيْلَ. (المائد ١٠٠)

والاعتمان الرئيسي والمرعات والمروع والمروع المروع الم

التُورةِ وَالإِنْجِيْلِ. إِنَّ اللَّهُ اشْتَرِى مِنَ الْمُؤْمِنِيُنِ أَنْفُسْهُمُ وَآمُوالَهُمُ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّة يُقَاتِلُوُنَ

فِيُ سَبِيُلِ اللَّهِ فَيَقُتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوْرَةِ وَالإِنْحِيل. (تربال اور بیچیے بھیجا ہم نے عینی بن مریم کو جو تصدیق کرنے والا ب اس کتاب، ای جو سامنے ب تورات اور دی ہم نے اس کو انجیل جس میں ہدایت اور نور ب اور جو این ے پہلی کتاب تورات کی تصدیق کرتی ہے اور سرتاسر ہدایت اور نصیحت ہے پر ہیز گاروں کے لیے اور جانے کہ اہل انجیل اس کے مطابق فیصلہ دیں جو ہم نے انجیل میں اتار دیا ہے اور جو اللہ کے اتارے ہوئے قانون کے موافق فیصلہ نہیں دیتا ہیں یہی لوگ فاسق ہیں۔ اور اگر وہ تورات اور انجیل کو قائم رکھتے (تحریف کرکے ان کوئے نہ کر ڈالتے) اور اس کو قائم رکھتے جو ان کی جانب ان کے پروردگار کی جانب سے نازل ہوا ب تو البت وہ (فارغ البالی کے ساتھ) کھاتے اپنے اوپر سے اور اپنے نیچے سے بعض ان میں سے میاند روصلاح کار بین اور اکثر ان کے بعمل بیں-(ا محمد عظم ) کہہ ویجنے: اے اہل کتاب! تمحارے لیے نکنے کی کوئی جگہ مہیں ہے جب تک تورات اور انجیل اور اس فے کو جس کو تمھارے پروردگار نے تم پر نازل کیا قائم نہ کرو (تا کہ اس کا نتیجہ قرآن کی تصدیق نکلے) اور جب میں نے بچھ کو (اے عیسیٰ ) سکھائی کتاب، حکمت، تورات اور انجیل۔ ( تكوكار) وہ لوگ میں جو بیروى كرتے میں الرسول كى جو تى اى ب اور جس كا ذكراب پاس تورات اور الجيل ميں لكھا پاتے ہيں۔ بلاشبہ اللہ نے خرید لیا ہے مومنوں ہے ان کی جانوں اور ان کے مالوں کو اس بات پر کہ ان کے لیے جنت ہے وہ اللہ کے راستہ میں جنگ کرتے ہیں پس قتل کرتے ہیں اور قتل ہوتے ہیں ان کے لیے اللہ کا دعدہ سچا ہے جو تورات اور انجیل میں کیا گیا ہے۔ غرض بیہ مدح و منقبت ہے اس تورات اور انجیل کی جو توراتِ موکٰ اور انجیل میچ کہلانے کی مستحق اور در حقیقت کتاب اللہ تھیں لیکن یہود و نصاری نے ان الہا می کتابوں کے ساتھ کیا معاملہ کیا اس کا حال بھی قرآن بی کی زبان سے مینے۔ ٱفَتَطْمَعُوْنَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَ قَدْ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنُهُمُ يَسْمَعُوْنَ كَلاَمَ اللَّهِ ثُمَّ (بقر ۵۵) يُحَرّفُونَهُ مِنْ بَعُدِ مَاعَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ٥ فَوَيُلٌ لِلَّذِيْنَ يَكْتُبُونَ الْكِتَبَ بِأَيْدِبُهِمْ ثُمَّ يَقُوْلُونَ هَذَا مِنُ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴿ فَوَيُلْ لَهُمُ مِمَّا اكْتَبَتْ أَيْدِيْهِمُ وَوَيُلٌ لَّهُمُ مِّمَّا يَكْسِبُونَ ٥ (49,克)

IPH

کیا تم تو قع رکھتے ہو کہ وہ تمہاری بات مان کیں گے حالانکہ ان میں ایک گردہ ایسا تھا جو اللہ کا کلام سنتا تھا کچر اس کو بدل ڈالتا تھا باد جود اس بات کے کہ دہ اس کے مطالب کو سمجھتا تھا اور دہ دیدۂ و دانستہ تحریف کرتے تھے۔

پس افسوس ان (مدعیان علم) پر جن کا شیوہ یہ ہے کہ خود اپنے باتھ سے کتاب کلھتے ہیں پھر لوگوں سے کہتے ہیں بیہ اللہ کی طرف سے ہے اور بیر سب پکھ اس لیے کرتے ہیں تا کہ اس کے معاوضہ میں ایک حقیر ی قیمت دینوی فائدہ کی حاصل کر لیں پس افسوں اس پر جو پکھ ان کے ہاتھ لکھتے ہیں اور افسوس اس پر جو پکھ وہ اس ذریعہ سے کماتے ہیں۔ یُحَوِّ فُوْنَ الْکَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ.

وہ (اہل تماب) کمان اللہ (توراۃ و انجیل) کے کلمات کو ان کے محل و مقام بدل ڈالتے ہیں (یعنی تحریف گفظی اور معنوی دونوں کرتے ہیں)

ان کے علاوہ خمن قلیل (معمولی پونجی) کے عوض آیات اللہ کی فروخت کرنے کے متعلق تو بقرہ، آل عمران، نساء، توبہ میں متعدد آیات موجود ہیں جن کا حاصل سے ہے کہ یہود و نصاریٰ، تورات و انجیل کی دونوں طرح کیا کرتے تقے تحریف لفظی کے ررایعہ بھی اور تحریف معنوی کے سلسلہ سے بھی، گویا سیم و زر کے لاچ سے عوام و خواص کی خواہشات کے مطابق کتاب اللہ کی آیات میں لفظی و معنوی تحریف ان کے فروخت کرنے کی حیثیت رکھتی ہے جس سے بڑھ کر شقادت و بدیختی کا دوسرا کوئی عمل شیں اور جوہر حالت میں موجب''لعنت'' ہے۔

مفسرین عام طور پر حواری کو'' حور'' سے ماخوذ کہتے ہیں جس کے معنی کپڑ نے کی سپیدی کے ہیں، جب کپڑا ڈھل جانے کے بعد سپید ہو جاتا ہے تو اہل عرب کہا کرتے ہیں '' حار الثوب'' اس لیے دهوبی کو'' حواری'' کہتے ہیں اور ''حواریوں'' اس کی جنع آتی ہے، اس معنی کے پیش نظر حضرت مستح علیہ السلام کے شاگر دوں کو یا اس لیے حواری کہتے ہیں کہ ان میں سے اکثر دهوبی اور چھیرے کا پیشہ کرتے تھے اور یا اس لیے کہ جس طرت دووبی کپڑا صاف کر دیتا ہے سیے بھی حضرت مستح علیہ السلام کی تعلیم سے لوگوں کے قلوب کو روشن کر دیا کرتے تھے، حواری کے معنی ناصر و مددگار اور ناصح کے بھی آتے ہیں اور عبدالوہاب نجار فرماتے ہیں کہ نصاریٰ حضرت مستح علیہ السلام کے حواریوں کو ''شاگرد''

1 121

کہتے ہیں، بد تعبیر ب اصل نہیں ہے بلکہ اس حقیقت پر بنی ہے کہ یہ اصل کے اعتبار ے "حبور" عبرانی لفظ ہے جس کے معنی "شاگرد" کے میں اور اس کی جمع "حبور یم" آتی ہے، یہی حبور یم ہے جو عربی میں جا کر حواری اور حوار میں کہلایا۔ حوار میں علیہ السلام کا گذشتہ صفحات میں تفصیل ے ذکر آچکا بے لیکن قرآن عزيز في صرف "حواريون" كمه كر مجمل تذكره كيا ب كسى كا نام مذكور نبيس ب، انجیل نے البتہ ان کے نام بھی بتلائے میں اور تعداد بھی، چنانچہ متی کی انجیل کے باب میں بارہ نام شار کرائے میں اور جار انجلوں سے خارج برنابا کی متروک انجیل کے باب میں بھی یہی تعداد مسطور ہے، البتہ چند ناموں میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ نقشہ حسب ذيل ب-الجيل برنابا بطرس الصياد (سمعان) بطرس (سمعان) -1 \_1 اندراوس (بطرس كا بحالى) اندراوس -1 \_1 11% -٣ يعقوب بن زيدي \_1 يوحنا (يعقوب كا بحالى) يعقوب بن زېدې -1 -1 بوحنابن زيدي \_0 فيليس \_0 1 The - 4 يرتوكماوس - 1 رتولمادي -4 توما -4 تدادس متى العشار \_1 -1 يعقوب بن خلفي يعقوب بن خلفي -9 \_ 9 لبادس (ملقب به تدادس) 1991 -1+ -1+ متى العشار سمعان القانوي -11 \_11 يهودا اتر يوطى -11 يبودا اتر لوطي -11 (قصص الإنبياءللنجارص ٣٨٢)

دونوں انجلوں کے درمیان صرف دو ناموں میں اختلاف ہے۔ متی میں توما ادر سمعان قانوی میں اور برنابا میں ان کی جگہ خود برنابا اور تداوس میں۔ ان میں کون صحیح کہتا ہے؟ اس کا فیصلہ مشکل ہے لیکن دلیل کی روشنی میں یہ کہنا بہت آسان ہے کہ کلیسا کی کونسل نے بے دلیل اور بے سند صرف اس بنا پر برنابا اور اس کے رفیق تداوس کے نام 1000

FZF 1

نامنظور کر دیے کہ ان دونوں کی روایات الوہیت میں اور کفارہ کے خلاف کچی عیسائیت پر مبنی تعین اور یہ کلیمہ کے اس عقیدہ کے قطعاً خلاف تعین جو سینٹ پال کی تحرف عیسائیت کا مقبول عقیدہ تھا اور ہے مگر عجیب بات سے ہے کہ اگر چہ برنابا کا نام موجودہ عیسائیت میں حواریوں نے خارج سمجھا جاتا ہے تاہم ان رسولوں کی فہرست میں آج بھی موجود ہے جمعوں نے ملکوں میں خدائی پادشاہت کا اعلان کیا اور دین سیسی کی دعوت و تبلیغ کا فرض انجام دیا ہے۔

حفزت سيح عليه السلام اور موجوده مسيحيت

حضرت عیسلی علیہ السلام کی تعلیم حق کا خلاصہ گذشتہ بیانات میں سیر دقعکم ہو چکا ہے، وہ خدا کے لیچے پیغیر، حق و صداقت کے داعی، دین میین کے بادی و مبلخ تھے اور خدا کے تمام سیچے پیغیروں کی طرح ان کی تعلیم بھی پہلی صداقتوں کی موئد اور وقت کی انفرادی و اجتماعی ضروریات کے انقلابات و حوادث کے مناسب حال اجیل کی شکل میں اصلاح و انقلاب کے لیے مناد تھی، تو حید خالص، معرفت کردگار کے لیے کردگار ہے ہی بلاوسیلہ تقرب، محبت و شفقت، رحمت و عفو کی اخلاقی برتری ان کی پاک تعلیم کا نچوز تھا، لیکن ان ان انقلاب کی دینی تاریخ میں اس سے زیادہ حیرت اور تعجب کی عالباً دوسری کوئی بات نہ ہو کہ حضرت میسج علیہ السلام کی مقدس تعلیم ہی کے نام پر موجودہ میصیت، تو حید کی جگہ میں معرفت حق کے لیے ایک تعلیم، بی کے نام پر موجودہ میصیت، تو حید کی جگہ میں مرکل نہ اور کی جگہ ہوں جات کی مقدس تعلیم ہو حید کی جگہ ہوں کی دوستکاری کی جگ کھارہ پر ایمان جیسی مشرکانہ اور جاہلانہ بدعات کی تبلیخ اورنشر و اشاعت میں سرگرم عمل ہے۔

تشلیث؟ بسانی نے دائرۃ المعارف (Encyclopadia) میں اس مسلمہ پر مسیحی نقط نظر سے سیر حاصل بحث کی ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ عیسائی مذہب نے سب سے پہلے سٹیٹ کا نام''رسولوں کے عہد'' میں سنا، اس سے قبل مسیحیت اس عقیدہ سے قطعاً ناآ شناعتی اور رسولوں کا عہد بینٹ پال (پولوں رسول) سے شروع ہوتا ہے، یہ وہی مصرت ہیں جن کی بدولت دین مسیحی نے نیا جنم لیا اور جن کی یہودیت نے از رو تعصب مصرت ہیں جن کی بدولت دین مسیحی نے نیا جنم لیا اور جن کی یہودیت نے از رو تعصب مصرت ہیں جن کی بدولت دین مسیحی نے نیا جنم لیا اور جن کی یہودیت نے از رو تعصب مصرت ہیں جن کی بدولت دین مسیحی نے نیا جنم لیا اور جن کی یہودیت نے از رو تعصب میحی صدافت و تو حید کے عقیدہ کو دشیت اور شرک ہے آلودہ کر کے کامیابی کا سانس لیا، سے عقیدہ دراصل دین (بت پر ستانہ) فلسفہ کی موشکافیوں کی پیداوار اور صنم پر ستانہ عقیدہ میحی ان اسانی کا سات ارضی میں دجود پذیر ہو سکتی ہے۔ گویا یہ عقیدہ فلا سفہ ہیلا ینیس اور غنو سطینیین کے عقائد فلسفیانہ کا ایک میجون مرکب ہے چنا پنچہ تاریخ قد یم سے پھتا ہے کہ اسمیکین کے عقائد فلسفیانہ کا ایک میجون مرکب ہے چنا پنچہ تاریخ قد یم ہے چاہ ہے کہ

دوسری صدق عیسوی میں انطا کیہ کے بشپ (Bishap) تھیوفیلوں نے سب سے پہلے اس سلسلہ میں ایک یونانی کلمہ ''ثریاس'' کا استعال کیا اس کے بعد ایک دوسرے بش تر تیانوس نے اس کے قریب قریب ایک لفظ'' تیز نیتاس'' ایجاد کیا، یہی وہ یونانی لفظ ہے جو موجودہ میتی عقیدہ ''ثالوث'' ( تثلیث) کے مرادف ادر ہم معنی ہے، اگر اس مسلہ ک حقیقت کو ذرا اور گہری نظر ہے دیکھنے کی کوشش کی جائے تو تاریخی حقائق ہے یہ بات نمایاں نظر آئے گی کہ ٹالوٹ کا عقیدہ دراصل مسحیت اور وثدیت کی اس آمیزش کا نتیجہ ب جو میلیجیت کے غلبہ اور دندیت (بت پرتی) کی مغلوبیت کی دجہ سے پیش آیا، خصوصا جب مصرى بت پرستول ف اس مذجب كو قبول كيا تو انهول ف اس عقيده كو ببت ترتى دی اور فلسفیانہ دقیقہ سنجیوں کے ساتھ اس کوعلمی بحث بنا دیا، مسیحیت قبول کر لینے کے بعد بت پر ستوں پر جو روم کمل ہوا اس کے نتائج میں سے ایک اہم بات سیکھی کہ ان کی خواہش ہمیشہ سے رہی کہ وہ کس طرح گذشتہ وثلثیت کی موجودہ میتحیت کے ساتھ مطابقت پیدا کریں؟ تا کہ اس طرح قدیم وجدید دونوں ادیان کے ساتھ ربط قائم رہ کیے چنا نچہ بِقول مولانا ابوالکلام آ زاد''اسکندر یہ کے فلسفہ آ میز اصنامی تخیل سیرا پیز (Serapis) سے تعلیق وحدت کی اصل کی گئی، اور ایزیز (Isis) کی جگہ حضرت مریم علیها السلام کو اور ہورس (Horus) کی حضرت میسج علیہ السلام کو دی گٹی'' اور اس یونانی اور مصری فلسفیانہ وثنیت کی بدولت موجوده مسحیت میں الوہیت مسیح اور تثلیث ''کلیمہ کا مقبول' عقیدہ بن گیا۔

یہ عقیدہ متلیث ابھی سن طفولیت ہی میں تھا کہ علماء نصاری میں اس کے رد و قبول پر معرکۃ الآراء بحثیں شروع ہو گئیں، ''نیقاو'' کی کونسل میں ، مشرقی گرجاؤں میں اور خصوصی وعمومی مجالس میں جب بحث نے طول کھینچا تو ''کلیسہ'' نے فیصلہ دیا کہ مسئلہ تالوث (سٹیٹ) حق اور اس کے خلاف ''الحاد'' ہے۔ ان ملحہ جماعتوں اور فرقوں میں نمایاں فرقہ ''ایونیین'' ہے جو کہتا ہے کہ حضرت مسح علیہ السلام انسان محض تھے، دوسرا ''ساہلیین'' ہے جس کا خیال ہے کہ خدا، ذات واحد ہے اور اب، ابن، ردح القدرس، یہ مختلف صورتیں میں جن کا اطلاق مختلف حلیثیتوں ہے ذات واحد ہی السلام انسان محض تھے، دوسرا محتلف صورتیں بین جن کا اطلاق مختلف حلیثیتوں یے ذات واحد ہی پر ہوتا ہے۔ تیسرا فرقد ''آریوسیین'' ہے، اس کا عقیدہ ہے کہ حضرت مسح علیہ السلام الراچ ''این اللہ'' میں مگر محتلف صورتیں بین جن کا اطلاق مختلف حلیثیتوں ہے ذات واحد ہے اور اب، ابن، ردح القدرس، یہ محتلف صورتیں بین جن کا اطلاق مختلف حلیثیتوں ہے ذات واحد ہے اور اب، ابن، ردو ہوں الف میں محتلف صورتیں بین جن کا اطلاق مختلف حلیثیتوں ہے ذات واحد ہے اور اب، ابن، ردو ہوں الف میں محتلف صورتیں بین جن کا اطلاق مختلف حلیثیتوں ہے ذات واحد ہی پر ہوتا ہے۔ تیسرا فرقد ''آریو میٹن ' ہے، اس کا عقیدہ ہے کہ حضرت مسح علیہ السلام اگر چہ ''این اللہ'' میں مگر محتلف صورتیں ہیں جن کا اطلاق محتلف حلیثیتوں ہے ذات واحد ہی پر ہوتا ہے۔ تیسرا فرقد ''آریو میٹن ' کی طرح از کی خلین بیں بلکہ کا تکات بلند و پت سے قبل ''اب'' کی تخلیق سے ''اب'' کی طرح از کی خمین بیں بلکہ کا تکات بلند و پت سے قبل ''اب'' کی تخلیق سے

1720

اقنوم بین ''روح القدس' اقنوم نہیں ہے بلکہ تلوق ہے۔ کونسل منعقدہ ۲۳۵ء اور قطنطنیہ کی کونسل منعقدہ ۲۸۱ء کے مطابق ثالوث ( ستلیت) کو میچی عقیدہ کی بنیاد تسلیم کیا اور فیصلہ دیا کہ ''اب' اور ''ابن' اور ''ابن' اور ''ردح میچی عقیدہ کی بنیاد تسلیم کیا اور فیصلہ دیا کہ ''اب' اور ''ابن' اور ''ابن' اور ''ردح القدس' نتیوں جدا جدا مستقل اقنوم (اصل) بیں اور عالم لاہوت میں نتیوں کی وحدت ہی خدا ہے کویا اس طرح ریاضی اور علم ہند سے اٹل اور ناقابل انکار ہدیمی مسلہ کے ظلاف اور یہ بیسی کہا کہ ''ابن' ازل ہی میں ''اب' سے پیدا ہوا اور '' ور ''این' کا صدور بھی ازل ہی میں ''اب' سے ہوا ہوا ہوا ہیں ''اب' سے پیدا ہوا اور '' دین ہوا کی صدور بھی اور یہ بیسی کہا کہ ''ابن' ازل ہی میں ''اب' سے پیدا ہوا اور '' دین '' دونوں سے ہوا کہ ''روح القدس' کا صدور ''اب' سے ہیں جلیلہ کونس اور ''این' دونوں سے ہوا کہ ''روح القدس' کا صدور ''اب' سے ہیں جلیلہ ''اب' اور ''این' دونوں سے ہوا ہوا ازل ہی میں ''اب' سے ہوا ہے، اور کچر ۵۹۹ء میں طیطلہ کونس نے یہ ترمیم منظور کر لی ہوں ہو جس کہا کہ ''این' ازل ہی میں ''اب' سے پیدا ہوا اور ''رہ این' دونوں سے ہوا ہوا ازل ہی میں ''اب' سے ہوا ہوا ہوں کہوں کہ کہ کا میں کہا کہ ''این' دونوں کہ کا عقد کہ کہ کو کلیہ کا عقدہ کر لیا میں نہ کو کالیہ '' اور کہ کہ میں بلکہ ''اب' اور ''این' کو کلیہ کا عقدہ کر ایل میں نہ ''این ' دونوں سے ہوا ہوا ہوں '' ہونانی کلیہ'' نے تو بغیر چون و چرالتلیم کر لیا اور اس کو کلیہ کا عقیدہ میں ایل ایکن '' یونانی کلیہ '' نے تو بغیر چون و چرالتلیم کر لیا اور اس کو کلیہ کا عقیدہ کہ کو کلیہ کا عقد ہی نہ ہو سکا میں پر میوں اختیا ہو کہ کہ '' یونانی کلیہ'' اور '' کیتھولک لاطنی کلیہ '' کے درمیان سمج

ثالوث یا تتلیث کا بی عقیدہ دین سیجی کے رگ و پے میں خون کی طرح ایسا سرایت کر گیا کہ سیجی بڑے فرقوں رومن کیتھولک اور پرانسٹنٹ کے درمیان سخت بنیا دی اختلافات کے باوجود بنیادی طور پر اس میں اتفاق ہی رہا اور صرف یہی نہیں بلکہ اس سے مجمی زیادہ قابل حیرت ہے یہ بات کہ لوتھر کی جماعت اور اصلاح لیند کلیساؤں نے بھی ایک عرصہ دراز تک اس کیتھولک عقیدہ کو ہی بغیر کسی اصلاح و ترمیم کے عقیدہ تسلیم کیا۔ البتہ تیرہویں صدی عیسوی میں فرقہ لاہوتی کی اکثریت نے اور جدید فرقوں سوسینیائی ..... چرمانی ..... موحدین ..... اور عمومین ..... وغیر ہم نے اس عقیدہ کو نقل و عقل کے خلاف کہہ کر تسلیم کرنے سے انکار کر دیا۔ (دائرۃ العارف للبتانی جلد ۲ ص ۲۰۰ علیہ (تاریخ)

یہ ہے کہ دین میں عیدہ عید ک وہ ''ربان '' ک سے یہ یہ یہ میں آ آ شکارا ہو جاتی ہے کہ دین میں کی حقیقی صداقت کی تباہی کا راز اس الحاد ادر مشر کانہ بدعت کے اندر پوشیدہ ہے جو صنم پر ستانہ مخیل کا رہین منت ہے۔ عقیدہ ٹالوٹ کیا ہے ہے ادر''اب'' ''ابن'' ''روح القدس'' کی تعبیرات کی

حقیقت کیا ہے، یہ مسئلہ بھی مسیحیت کے ان مباحث میں سے ہے جن کا فیصلہ کن جواب کبھی ندل سکا اور جس قدر اس کو صاف اور واضح کرنے کی سعی کی گئی اس میں الجھادَ اور پیچید گی کا اضافہ ہی ہوتا گیا اور نتیجہ یہ نکلا کہ جس عقیدہ کو مسیحیت میں اساسی اور بنیادی حیثیت حاصل تھی وہی ''معم'' بن کر رہ گیا اور قدیم و جدید علاء نصار کی کو یہ کہنا پڑا کہ ستایت میں تو حید ہے اور تو حید میں ستایت، یہ مذہب کا ایسا مسئلہ ہے جو دنیا میں حل نہیں ہو سکتا اور دوسرے عالم میں پہنچ کر ہی یہ عقدہ حل ہو گا اس لیے یہاں اس کو عقل سے سی سی میں کوشش کرنا فضول ہے بلکہ خوش عقید گی کے ساتھ قبول کر لینا ہی نجات کی راہ ہو، چنانچہ اواخر اند سویں صدی کے مشہور عیسائی عالم پادری فنڈر نے ''میزان الحق'' میں یہی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔

تاہم اس صنم پر ستانہ فلسفہ کی جو تشریحات کی گئی ہیں ان کو مختصر طور پر یوں سمجھنا چاہیے کہ اس کا ننات ہست و بود کو جس میں ہم بس رہے ہیں ''عالم ناسوت'' کہا جاتا ہے اور ملاءِ اعلیٰ کہ جس کا تعلق عالم غیب ہے ہے وہ اور اس سے مادراء جہاں نہ زمین و زماں کا گزر اور نہ کمین و مکاں کا، جہاں سب کچھ ہے لیکن مادیت سے بالاتر اور ورا، الوراء ہے اس کا نام ''عالم لاہوت'' ہے، تو جب زیر و بالا اور بلند و پست بچھ بھی نہ تھا راقنوم سے معنی میں ''اصل'' اوقت'' ایک بے معنی لفظ تھا اس دفت تین اقنوم تھے۔ (اقنوم سے معنی میں ''اصل'') ''باپ'' ''بیٹا'' ''روح القدس'' اور ان ہی تین اقنوم تھے۔ شرق مینوں ہی اس پر منفق ہیں اور ای کو دین مسجیت کی روح یقین کرتے ہیں اور بزی جہارت کے ساتھ دعولیٰ کرتے ہیں کہ کتاب مقدس کی تصریحات ای کا اعلان کرتی ہیں۔ اس جگوبہ روز گار عقیدہ نے اس حد پر پینچ کر جو نئے ماحد و انکار پیا سے ان کا مطالعہ کرنے سے دیدہ جس مقدس کی تصریحات ای کا اعلان کرتی ہیں۔

جاتا ہے، بردی بردی مذہبی کوسلوں، برخ برخ کلیساؤں کے بشیوں اور پاپاؤں نے اس عقیدۂ کی تشریح میں یہ عجیب و غریب مباحث پیدا کیے کہ ''اقنوم اوّل' باپ سے س طرح اقنوم ثانی '' بیٹے کی ولادت ہوئی اور پھر باپ سے یا باپ اور بیٹے دونوں سے س طرح اقنوم ثالث '' روح القدل'' پھوٹ کرنگلی یا س طرح اس کا صدور ہوا اور یہ کہ ان کے باہم نسبت کیا ہے اور ان کے جدا جدا کیا القاب و صفات ہیں جو ایک دوسرے کو آپس میں متمائز کرتے ہیں اور پھر جب یہ تشیث، توحید بن جاتی ہے تو اس کی صفات و

121

القاب کی کیا صورت ہو جاتی ہے، نیز یہ کہ جس کو ہم خدا کہتے ہیں اس میں بینوں اقانیم برابر کے شریک ہیں یا کوئی ایک پورا اور دوسرے دو جزوی حصہ دار ہیں اور جزوی شرکت ہے تو کس نسبت اور تعلق سے ہے؟ غرض خدائے برتر کی مقدس اور پاک ہتی کو معاذ اللہ کمہار کے چاک پر رکھا ہوا برتن فرض کر کے جس طرح اس کو بنایا اور تیار کیا ہے اور تو حید خالص کو بتاہ و برباد کر کے جس طرح شرک و تر کیب کا نیا سانچہ ڈھالا ہے دنیاء مذاہب و ادیان کی تاریخ میں ایسا مذہبی تغیر و انقلاب چشم فلک نے نہ بھی دیکھا نہ سا۔ "ان ھدا اور پھر وحدت سے تر کیب اور تر کیب سے دحدت کی جو جدا جدا تفصیلات و تشریحات اور پھر وحدت سے تر کیب اور تر کیب سے دحدت کی جو جد جدا تفضیلات و تشریحات ہے جس کا کہیں اور چھور نظر ہی نہیں آتا اور جب کہنے والا ہی لفظی تعبیرات کے علادہ ''حقیقت'' سیچھنے سے عاری ہے تو سنے والا کیا خاک سیحہ مکتا ہے۔

بیٹا: عربی میں ''ابن'' فرنچ میں ''فی''۔۔۔۔ اور انگریزی میں ''سن'' (Son) اور اردو میں ''بیٹا'' کہتے میں، بیراس شکل انسانی پر بولا جاتا ہے جو عام قانونِ قدرت کے مطابق مرد وعورت کے جنسی تعلقات کا متیجہ ہوتا ہے نگر عقیدۂ تالوث کے مطابق وہ عالم لاہوت میں ''باپ'' سے جدا بھی نہیں ہے اور پیدا بھی ہے اور پھر بعض کے مزد یک اس کی پیدائش

124

ازلی ب اور بعض کے نزد یک غیر ازلی آ کے چل کر کہتے ہیں کہ جب" ہا بن ' کی مثبت کا فیصلہ ہوا تو اقنوم ثانی ''بیٹا'' عالم ناسوت ( کا نَاتِ ہت و بود ) میں مریم کے بطن ے پیدا ہو کر "دمین"، کہلایا اور بعض کا تو یہ دعویٰ ہے کہ خود باب ہی عالم ناسوت میں بینا بن کر مریم کے بطن سے تولد ہوا اور مسیح کی شکل میں روشناس ہوا اور طرفہ تماشا یہ کہ بعض کے نزد یک تو اقنوم ثانی ''این'' کو اقنوم اوّل''اب' پر برتر ی ادر تفوق حاصل ہے۔ روح القدر : الى طرح "روح القدر" ب متعلق مجى محت اختلاف ب، كوئى كبتاب کہ وہ اقنوم ہی نہیں ہے اس لیے عالم لاہوت میں اس کو الوہیت حاصل نہیں ہے چنانچہ مکدونی ادر آریوی کہتے ہیں کہ وہ ملائلہ اللہ میں ہے ہے اور ان میں سب سے برتر و بلند ب اور ماڑاتونیوس کہتا ہے کہ روح القدس کی تعبیر مجاز ب اور اللہ تعالی کے افعال پر مجازا اس کا اطلاق کیا جاتا ہے ورنہ الگ سے کوئی حقیقت نہیں ہے اس بنا پر اس قول کے قائلین کو "جاز میں" کہا جاتا ہے اور علاء جدید میں کلارک کہتا ہے کہ البامی کتابوں (عهد نامه قديم و جديد) مين كى ايك جله بھى "الوہيت" كا درجه نيس ديا گيا۔ فرقه '' مکدونی'' نے الوہیت روح القدس کا انکار کرتے ہوئے شد و مدے یہ کہا کہ اگر جو جر الوبيت ميس روح القدس كو بهى دخل موتا تو يا وه مولود موتى يا غير مولود، اگر مولود ہے تو اس کے اور "ابن" کے درمیان کیا فرق رہا اور اگر غیر مولود بے تو اس کے اور "اب" کے درمیان کیا امتیاز ہے۔

ان کے مقابلہ میں دوسری جماعتیں کہتی ہیں کہ ''روح القدس'' کو بھی الوہیت حاصل ہے، بوسیو رومانی کہتا ہے کہ روح القدس کا صدور ''اب'' اور ''ابن'' دونوں ہے ہوا اور وہ ان کے جو ہر نفس سے ہے اور دونوں کے ساتھ وحدت لاہوت میں ''ال'' ہے اور انتاسیوں کہتا ہے کہ روح القدس کی الوہیت نا قابل انکار ہے اور کتب ساویہ میں رون پر ''ال'' کا اور ''ال'' پر ''روح'' کا اطلاق ثابت و مسلم ہے اور اس کی جانب ان ہی امور کی نسبت کی گئی ہے جن کا تعلق ذات خدا کے ماسوا اور کسی ہے شیل تقد لیں فرات، معرفت جسیح تقائق و غیرہ اور بیٹھیدہ قد یم سے جلا آتا ہے جدیںا کہ نظم وسولجیا سے ثابت ہے جس کی قد امت تالیف سب کے نزد یک مسلم ہے، اس میں الوہیت رو ت القدس کا اعتراف موجود'ہے، اور مواف لفیلو پیٹرس نے انکار الوہیت روح پر تقدید کرت ہوئے کہا ہے کہ نصاری کے نزد یک خدائے حقیق کی تو حید کا تتایت میں مضم ہونا ایک

**FZA** 

اعتراض کا جواب دیتے ہوئے مارا شاسیوس کہتا ہے کہ کتب ساوی میں روح کو ابن نہیں کہا کیا بلکہ روح الاب اور روح الابن کے اطلاقات پائے جاتے ہیں لہذا اس کو''ابن' یا ''اب' کہنا صحیح نہیں اور نہ اس کو الوہیت سے نکال کر مخلوق کہنا درست ہو سکتا ہے، اور اوراک بشری عاجز ہے کہ ان فلسفیانہ بحثوں سے ''روح القدس' کی حقیقت تک پہنچ سے البتہ ہم یہ کہہ کتے ہیں کہ فقط تولید (پیدا ہوتا) ہی تنہا ایسا واسط نہیں ہے جو''اب' کے ساتھ قائم ہو بلکہ انبثاق (صدور یا پھوٹ نگانا) بھی ایک شکل ہو حکق ہے گر ہم اس دنیا ہیں تولید اور انبثاق (صدور یا پھوٹ نگانا) بھی ایک شکل ہو حکق ہے گر ہم اس دنیا ہیں تولید اور انبثاق دونوں کا ''اب' کے ساتھ از کی و ابدی اور تلاز کا تعلق ہو کتی ہے پی ہمارے لیے ہرگز یہ مناسب نہیں ہے کہ فلاسفہ قد یم (فلاسفہ یونان) کی طرح ''روح القدین' اور''اب' کے درمیان فلسفیانہ موشکافیوں کے ذرایعہ دو اعتقادات قبول کر لیں جو القدین' اور''اب' کے درمیان فلسفیانہ موشکافیوں کے ذرایعہ دو اعتقادات قبول کر لیں جو القدین خلال نے خدا ہے صدور ارداح کے متعلق پیدا کر لیے ہیں۔

ای کے ساتھ ساتھ وہ اختلافات بھی پیش نظر رہنے چاہئیں جو گذشتہ سطور میں بیان ہو چکے بین کہ بعض کلی۔ "روح القدس" کا فقط اقنوم اوّل (باپ) سے صادر ہونا مانتے میں اور بعض کہتے ہیں کہ ''باپ' اور ''بیٹا'' دونوں ے اس کا صدور ہوا ہے، یہ اختلاف بھی عیسائی فرقوں کے مابین خت کشاکش کا باعث رہا ہے کیونکہ ا۳۸ء میں منعقدہ كُوسل قنطنطنيه نے ''منشور ايمانی'' ميں يہ واضح كر ديا تھا كہ''روح القدس'' كا صدور ''باپ'' ہی سے ہوا ہے اور عرصہ تک یہی عقیدہ سیحی دنیا میں نافذ رہا کیکن ۲۳۴۷ء میں اول ہیانیہ کے کلیبہ نے پھر فرانس کے کلیبہ نے اور اس کے بعد تمام لاطین روس كيساؤن في اس ترميم كوجزء عقيده بنايا كد "روح القدى" كا صدور اقنوم اوّل (باب) اور اقنوم ٹانی ''بیٹا'' دونوں سے ہوا ہے۔ عیسائی علاء کہتے ہیں کہ دراصل یہ بحث ۸۲۶ء میں سب سے پہلے شرق کے بطریق فوتیوں نے اس لیے پیدا کی کہ اس کی اور اس کی جماعت کی بیہ خواہش تھی کہ کسی طرح شرق (یونان) کے کلیسہ کوغرب (روم) کے کلیسہ ے جدا کر دیا جائے اور مشرق و مغرب کے کلیساؤں کا اتحاد باقی ند رہے دیا جائے، اس خیال کی تائید و تقویت کے لیے ۱۰۴۳ء میں بطریق میخائیل کر دلاریوں نے اس عقیدہ کو بہت شائع کیا اور آخر کار صدیوں تک ان اختلافات نے کلیے ہائے شرق وغرب کے در میان مخالفانه کشاکش کو قائم رکھا اور دونوں کلیسہ ایک دوسرے پر یہ الزام قائم کرتے رب کہ مخالف کلیے نے مسیحیت میں ایجاد و بدعت کی آمیزش کر کے حقیقی مذہب کو منا

ڈالا ہے اور رومن کیتھولک اور پرانسٹنٹ کی بالعوم اور کلیساؤں کے مختلف فرقوں گی بالخصوص تعکش کا یہ سلسلہ اس وقت تو انتہائی شدت اختیار کر چکا تھا اور باہم ہولناک خونریزیوں اور بہیانہ مظالم کا جہنم بن چکا تھا جبکہ اسلام، اعتقادات کی سادگی، انتال صالح کی پاکیزگی اور اپنی علمی وعملی روحانیت کی شکفتگی کی بدولت ''امن عام'' اور''رحمت'' کا نیر درخشال بنا ہوا تھا۔

از منه مظلمه اور اصلاح کنیسه کی آ داز

میہ وہ زمانہ قعا جب عیسائیوں کے مذہبی معمولی معمولی اختلافات کی بنا پر پوپ کی حکومت اور پیردان پوپ کی حکومتوں کے ذرایعہ ایک دوسری جماعت کو گردن زدنی اور تشتی قرار دیتی اور ہزاروں لاکھوں انسانوں کو دحشت ناک عذابوں میں مبتلا کر تے قُلَّ کر دیا کرتی تقییں، اسی بنا پر مورخین تاریخ کے اس دور کو ازمنہ مظلمہ (زمانہائے تاریک) کے نام سے یاد کرتے ہیں۔

قرآن نے حضرت مسیح علیہ السلام کے متعلق جس حقیقت اور صداقت کا اظہار کیا تھا، یوپ اور کلیسا سے مرعوبیت نے اگر چہ ایک مدت مدید تک عیسا ئیوں کو اس طرف متوجہ نہیں ہونے دیا مگر پھر بھی یہ صدائے حق اثر کیے بغیر نہ رہ سکی، اس کی تفاصیل اگر چہ خاتم الانبیاء محمد عظیق کی حیات طیبه میں مذکور ہوں گی لیکن یہاں صرف اس قدر اشارہ کرنا مقصود ہے کہ رومن کیتھولک، پراٹسٹنٹ اور دوسرے فرقوں نے بغیر کمی جھجک کے سینٹ یال کی تحریف ( تثلیث) مسیحت کا بنیادی عقیدہ تشلیم کر لیا تھا ادر اگر چہ بعض چھوٹی چھوٹی جماعتوں یا افراد نے کبھی بھی اس کے خلاف آ داز اٹھائی مگر دہ آ داز دب کر رہ گئی اور نقار خانہ میں طوطی کی صدا سے زیادہ اس کی حیثیت نہ بن سکی مثلاً ۳۲۵ء اور ۳۸۱ء میں جب میقادی کونسل اور قسطنطنیہ کونسل نے ستایت کو دین مسیحی کی بنیاد قرار دیا اس وقت ابوئیین نے صاف صاف اعلان کر دیا کہ حضرت مسیح صرف انسان ہیں اور الوہیت کا ان سے کوئی علاقه نہیں اور سابلتین کہتے تھے کہ اقانیم علالتہ، تین مختلف جوہر نہیں ہیں بلکہ وحدت لاہوتی کی مختلف صور تیں اور تعبیر یں بیں جن کو اللہ تعالی صرف اپنی ذات واحد کے لیے اطلاق کرتا ہے، تاہم اس وقت تک چونکہ پوپ اور کلید کے فصلے خدائی فصلے تحص جاتے تھ اور بشپ اور پایا ''اربابا من دون اللہ'' یقین کیے جاتے تھے اس لیے ان اصلاحی آوازوں کو "الحاد" کہ کر دیا دیا گیا مگر جب صلیبی جنگوں نے عیرائیوں کو مسلمانوں کے اتنا قریب کر دیا کہ انھوں نے اسلام کے اعتقادی اور عملی نظام ک<u>ا بہت</u> <sup>کہ</sup>

آ تکھوں ہے دیکھا اور اسلام ہے متعلق بطارقہ Batariqa اساقفہ (Bishaps) کی غلط بیانی اور بہتان ان پر ظاہر ہونے لگی تب ان میں بھی آ زادی قکر نے کردٹ کی اور کورانہ تقلید کو شکست د ریخت کرنے کا جذبہ پیدا ہوا چنانچہ لوتھر کی آ داز پہلی صدائے حق تھی جس نے جرأت کے ساتھ ''اربابا من دون اللہ'' کے بتوں کو مانے سے انکار کر دیا اور پوپ کے مقابلہ میں کتاب مقدس کی پیردی کی دعوت دی، مگر آپ کو تبجب ہو گا یہ ن کر کہ پوپ کی جانب سے لوتھر کے خلاف جو الحاد اور بدد بن کے الزامات لگائے گئے تھے ان میں سب سے بڑا الزام یہ تھا کہ یہ در پردہ ''مسلمان'' ہو گیا ہے اور پاپا کے خلاف اس کی صدا قرآن کی صدائے بازگشت ہے۔

بہر حال یہی وہ صدائے اصلاح تھی جو بلاشبہ اسلام کی دعوت تفکر و تعقل سے متاثر ہو کر آہتد آہتد ''اصلاح کنیہ' کے نام ہے میچی دنیا میں گونج آتھی ادر آگ کی طرح ہر طرف اس کے شعلے بلند نظر آنے لگے، ان بی اصلاحات میں ہے ایک اہم اصلاحی تخیل بی بھی تھا کہ عقیدہ ثالوث کتاب مقدس (عہد نامہ جدید) کے قطعاً خلاف ہے چنانچہ تیرہویں صدی عیسوی میں قدیم لاہوتی فرقہ کے جمہور نے نسطوری فرقد کے جماعتی فیصلہ نے اور جدید جماعتوں میں سے سوسینیا قییں..... جرمانیین ..... موحدیں..... اور عمو سین ..... اور دوسری جماعتوں نے تعلیم کلیسا کے خلاف مذہبی بغادت کرتے ہوئے صاف کہہ دیا کہ تثلیث کا عقیدہ نقل وعقل دونوں کے خلاف اور نا قابل شلیم ہے، اور اگر چہ تو می و مذہبی عصبیت نے ان کو اسلامی عقیدہ کا پیرو ہونے سے باز رکھا تاہم انھوں نے عقیدہ تثلیث کی مختلف شکلوں کے ساتھ ایس تعبیرات کرنی شروع کر دیں جس سے مقیدہ ٹالوٹ باطل ہو کر تو حید الہی کے پاک اور مقدس جراثیم پیدا ہونے لگ مثلاً مویز نبرگ نے کہا:''ا قانیم ثلاثہ'' ''باپ'' '' نیٹا'' ''روح القدس' کا تعلق حضرت میں علیہ السلام کی ذات کے ماسوا ذاتِ احدیت ے نہیں ہے، یعنی مسیح کی ذات اپن طبع لاہوتی کے پیش نظر ''باپ' ہے اور عالم ناسوت میں انسانی شکل کے تقید کی وجہ ہے ''بینا'' اور اقنوم ٹانی ہے اور اس حیثیت ہے کہ''روح القدس'' کا صدور اس سے ہوا ہے وہ اقنوم ثالث "روج" ب، غرض ثالوت كالعلق صرف حفزت من ب ب اوركان (Cant) كبتاب كه عقيدة ثالوث ك يد معنى تبين بين كه "باب" "بينا" "روح القدن" بلكه يه عالم لاہوت میں خدائے برتر کی تین بنیادی صفات کی جانب اشارہ ہے جو باقی تمام صفات کے لیے مصدر اور منبع کی حیثیت رکھتی ہیں اور وہ''قدرت'' (اب) حکمت (ابن) اور''محبت'' (روح) ہیں یا اللہ تعالیٰ کے ان تین افعال کی جانب اشارہ ہے جو''خلق'' اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں

http://www.amtkn.org

''مفظ'' اور''صنبط'' کے نام سے بھی تعبیر کیے جاتے ہیں اور نیکن اور شیلنگ نے اس خیال کی کافی اشاعت کی کہ عقیدۂ ٹالوث حقائق کی طرح کوئی حقیقت نہیں ہے بلکہ ایک تخلی نظر سے ہے، ان کی مراد سے ہے کہ جہاں تک حقیقت کا تعلق ہے خدائے برتر کی ذات وحدۂ لاشر یک لذ ہے اور شیخ علیہ السلام مخلوق خدا لیکن عالم خیال و تصور میں جب بم لاہوتی عالم کی جانب پرواز کرتے ہیں تو ہمارا خیال اس عالم میں خدا، شیخ اور روح القدر کو''اب'' ''این'' اور ''روح'' کی تعبیرات دیتا اور ان کے باہم تعلق کو اقاشیم خلاف کی حیثیت میں دیکھتا ہے۔

سلسلہ میں واضح کیا ہو بلکہ اس کے علاوہ حضرت مسیح علیہ السلام کی شانِ رفیع کی اصل حقیقت کیا ہے اور عنداللہ ان کو کیا قربت حاصل ہے اس پر بھی نمایاں روشن ڈالی ہے تا کہ اس طرح یہود کے عقیدۂ باطل کی بھی تردید ہو جائے اور افراط و تفریط سے جدا" راہ حق" آ شکارا نظر آنے لگے۔

حضرت مسيح عليه السلام خدائ مقرب اور برگزيده رسول بي

قَالَ إِنِّى عَبُدُ اللَّهِ ط ٱتَّانِى الْكِتَبُ وَجَعَلَنِى نَبِيَّاه وَ جَعَلَنِى مُبَارَكًا أَيْنَ مَاكُنْتُ وَٱوْصَانِى بِالصَّلُوةِ وَالزَّكُوةِ مَا دُمُتُ حَيَّاه وَ بَرًّا بِوَالِدَتِى وَلَمُ يَجْعَلَنِى جَبَّارًا شَقِيَّاه وَالسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدُتُ وَيَوْمَ آمُوْتُ وَ يَوْمَ أَبْعَتُ حَيَّاه (مريم ٣٣،٣٠) إِنْ هُوَ إِلَّا عَبُدُ آنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لَبَنِي إِسُرَآئِيْلَ، وَلُو نَشَآَهُ

لَجَعَلُنَا مِنْكُمُ مَّلْئِكَةٌ فِي الْاَرُضِ يَخْلُقُوْنَ۞ وَاِنَّهُ لَعِلْمٌ لِّلَسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتَرُنَّ بِهَا واتَبِعُوْن طِهْذا صِرَاطٌ مُسْتَقِيْمُ۞ وَاذْ قَالَ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَبْنِي اِسُوَآئِيُلَ اِنِّي رَسُوُلِ اللَّهِ إِلَيْكُمُ مُصَدِّقًا

واد قال عیسی ابن مریم یینی بسر مین کریں رہیں رہیں رہیں اسلم المحمد کو القف۲) لِمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُول يَّأْتِيُ مِنْ بَعْدِى اللَّهُ أَحْمَدُ ٥ (القف٢) ''مین'' نے کہا:''بیتک میں اللہ کا بندہ ہوں اور اس نے مجھ کو نبی بنایا ہے اور

بجھ کو مبارک تظہرایا جہاں بھی میں رہوں، اور اس نے مجھ کو نماز کی اور زکوۃ کی وصیت فرمائی جب تک بھی میں زندہ رہوں اور اس نے مجھ کو میری والدہ کے لیے نیکوکار بنایا اور مجھ کو خت گیر اور بد بخت نہیں بنایا، مجھ پر سلامتی ہو جب میں پیدا ہوا، جب میں مر جاؤں اور جب حشر کے لیے زندہ التحایا جاؤں۔

وہ (مسیح) نہیں ہے مگر ایسا بندہ جس پر ہم نے انعام کیا اور میں نے اس کو مثال بنایا ہے بنی اسرائیل کے لیے اور اگر ہم چاہتے تو کر دیتے ہم تم میں ے فرشتے زمین میں چلنے پھرنے والے مور بلاشہہ وہ (مسیح نشان ہے قیامت کے لیے پس اس بات پر تم شک مذکرہ اور میری پیروی کرو، یہی سیدھا راستہ ہے۔

اور (وہ وقت یاد کرد) جب عینی بن مریم نے کہا: ''اے بنی اسرائیل! بلاشبہ میں تمہاری جانب اللہ کا رسول ہوں، تصدیق کرتے والا ہوں جو میرے سامنے ہے تو رات، اور بشارت دینے والا ہوں ایک رسول کی جو میرے بعد آئے گا، اس کا نام احمد ہے۔

حضرت مسيح ندخدا بي ند خدا ك بيني . لَقَدْ كَفَرَ الَّذَيْنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلُ فَمَنُ يَمْلِك مِنَ

ی موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائم http://www.amtkn.org

اللَّهِ شَيْئًا إِنَّ آرَادَ أَنْ يُّهْلِكَ الْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأَمَّهُ وَمَنْ فِي ٱلْأَرْض جميْعًا، وَللَّه مُلْكُ السَّمُوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخُلُقُ مَايَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلَ شَيْءٍ قَدَيْرُ ٥ (1-026) لْقَدْ كَفَ الَّذِبُ قَالُهُ إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْمَسِيحُ إِبْنُ مَرْيَمَ طِ وَقَالِ الْمَسِيحُ يَا بَنِيْ إِسُرَآتِيْلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبْكُمُ إِنَّهُ مَنْ يُشُرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّم اللَّهُ عَلَيْه الْجَنَّة وَمَاوَهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنُ ٱنْصَارِ ٥ (Ltorill) وَقَالُوا اتَّحَدًا اللهُ وَلَدًا سُبُحْنَهُ بَلُ لَّهُ مَا فِي السَّعْوَتِ وَالْأَرْض كُلَّ لَهُ قَانتُون، (11,2) إِنَّ مَثَلَ عِيْسِنِي عِنْدِ اللَّهِ كَمَثَل ادَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُون (آل تران ۵۹) يَاهُلَ الْكِتْبِ لاَ تَغُلُوا فِي دِيْنِكُمْ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ الَّا الْحَقَّ مَا الْمَا السِيبُح عِيْسني ابْنُ مَزْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَةُهُ الْقَهَا إِلَى مَرْيَمَ وَزُوْحٌ مَنْهُ فامنوا بِاللَّه وَرُسُلِهِ وَلا تَقُوْلُوا ثَلِثَةٌ ط اِنْتَهُوا خَيْرًا لَّكُمُ اِنَّمَا اللَّهُ اللَّهُ وَاحدُ سُبُحنة أن يَكُون له وَلَدُ لَهُ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي الْأَرُضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكُذِلًا. (نها الله ) بَدِيْعُ السَّمُواتِ وَٱلْأَرْضِ آنَّى يَكُوْنُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمُ تَكُنُ لَهُ صَحِبَةٌ وَخَلَق (انعام ١٠٢) كُلُّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْهُ ٥ مَا الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَم اِلَّا رَسُوْلٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدَيْقَة (20,241) كَانًا مَا كُلان الطُّعَام. لَنَّ يُسْتَنَّكُفَ الْمَسِيُّحُ آنُ يُكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلاَ الْمَلْئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَمَن يَسْتَنْكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبُرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ جَمِيْعًا ٥ (الراءاد) وَقَالَتِ الْيَهُوُدُ عُزِيْرِن ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيِّحُ ابْنُ اللَّهُ ﴿ ذَلَك قَوْلُهُمُ بِاَفُوَاهِهِمُ يُصَاهِنُونَ قَوْلَ الَّذِيْنَ كَقَرُوا مِنْ قَبُلُ ط قَاتَلَهُمُ اللَّهُ انَّى يُؤْفَكُونَ ( (1. 3) قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌه ٱللهُ الصَّمَدُه لَمُ يَلِدُ وَلَمْ يُوْلَدُه وَلَمْ يَكُنُ لَهُ كَفُوا احدُه (اخلاص ۱، ۳) بلاشیدان لوگوں نے كفر اختيار كرليا جمعول نے بد كها: "بيتك الله والى متلح بن مريم بي كمهد ويجيح الرالله بد اراده كرف كم من جن مريم، مريم ادر كالنات زيني يرجو

MAM

کچھ بھی ہے سب کو ہلاک کر ڈالے تو کون فخص ہے جو اللہ سے (اس کے خلاف) سی شے کے مالک ہونے کا دعویٰ کر سکے اور اللہ کے لیے ہی بادشاہت ہے آسانوں کی اور زمین کی، وہ جو چاہتا ہے اس کو پیدا کر دیتا ہے اور اللہ ہر شے پر قدرت رکھنے والا ہے بلاشبہ ان لوگوں نے کفر اختیار کیا جنھوں نے کہا '' بلاشبہ اللہ وہی سی بن مریم ہے' حالا تک میچ نے بیہ کہا: ''اے بن اسرائیل! اللہ کی عبادت کرو جو میرا اور تمہارا پروردگار ہے، ہیتک جو اللہ کے ساتھ شرک تکھبراتا ہے کہل یقیناً اللہ نے اس پر جنت کو حرام کر دیا ہے اور اس کا ٹھکانا جہنم ہے اور خالموں کے لیے کوئی مدد نہیں ہے۔

اور انھوں نے کہا اللہ نے "بیٹا" بنا لیا ہے، وہ ذات تو ان باتوں سے پاک ہے بلکہ (اس کے خلاف) اللہ کے لیے ہی ہے جو پچھ بھی ہے آسانوں اور زمین میں، ہر شے اس کے لیے تابعدار ہے۔

بلاشبہ تعییٰ علیہ السلام کی مثال اللہ کے نزدیک آ دم کی سی ہے کہ اس کومٹی سے پیدا کیا پھر اس کو کہا ہو جا تو وہ ہو گیا۔

اے اہل کتاب اینے دینی معاملہ میں حد سے نہ گزرد اور اللہ کے بارہ میں حق کے ماسوا کچھ نہ کہو، بلاشبہ سے غیریٰ بن مریم اللہ کے رسول میں اور اس کا کلمہ میں جس کو اس نے مریم پر ڈالا (لیتی بغیر باپ کے اس کے حکم سے مریم کے بطن میں وجود پذیر ہوئے) اور اس کی روح میں لپس اللہ پر اور اس کے رسولوں پر ایمان لاؤ اور تمین (اتا نیم) نہ کہو اس سے باز آ جاؤتھارے لیے بہتر ہوگا، بلاشبہ اللہ خدائے واحد ب پاک ہے اس سے کہ اس کا بیٹا ہو، ای کے لیے ہے (بلا شرکت غیر سے) جو کچھ بھی ہے آ سانوں اور زمین میں اور کانی ہے اللہ ''ویک'' ہو کر۔

وہ (خدا) موجد ہے آسانوں اور زمین کا، اس کے لیے بیٹا کیے ہو سکتا ہے اور نہ اس کے بیوی ہے اور اس نے کا ننات کی ہر شے کو پیدا کیا ہے اور وہی ہر شے کا حانے والا ہے۔

بیسی مسیح بن مریم نہیں ہیں مگر خدا کے رسول بلاشیہ ان سے پہلے رسول گزر چکے اور ان کی دالدہ صدیقہ ہیں، یہ دونوں کھانا کھاتے تھے یعنی دوسرے انسانوں کی طرح کھانے پینے دغیرہ امور میں دہ بھی مختاج تھے۔

ہ برگز میچ اس سے ناگواری نہیں اختیار کرے گا کہ وہ اللّٰہ کا بندہ کہلائے اور نہ مقرب فر شیخ (حتیٰ کہ روح القدس''جبرائیل'') ناک بھویں چڑھا کمیں گے، اور جو مخص معرب م

بھی اس کی عبادت سے ناگواری کا اظہار کرے اور غرور اختیار کرے تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ ان سب کو اپنی جانب اکٹھا کرے گا (یعنی جزا و سزا کے دن سب حقیقت حال کھل جائے گی)

اور یہود کہتے ہیں عزیر خدا کا بیٹا ہے اور نصاریٰ کہتے ہیں می خدا کا بیٹا ہے یہ ان کے منہ کی باتیں ہیں۔ پس کرنے لگے الگلے کافروں کی بات، اللہ ان کو ہلاک کرے کہاں سے پھرے جاتے ہیں۔

(اے محمد ﷺ) کہہ دیجے، اللہ یکتا ہے، اللہ بے نیاز ہتی ہے، نہ کسی کا باپ ہے اور نہ کسی کا بیٹا اور کا نئات میں کوئی اس کا ہمسر نہیں ہے۔

قرآن نے اس سلسلہ میں اپنی صداقت تبلیغ اور اصلاح عقائد و اعمال کا جو مدلل اور واضح اعلان کیا اس کے مطالعہ کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ موجودہ کتاب مقدس کے محرف اور منح کر دیئے جانے کے بادجود جس شکل وصورت میں آج موجود ہے دہ کسی ایک مقام پر بھی ''ثالوث' کے اس عقیدہ کا پند نہی دیتی جس کی تفصيلات وتشريحات البھی سطور بالا ميں علاءِ نصاريٰ، مذہبی كونسلوں ادر كليساؤں ے نقل ہو چکی ہیں اور بجز تعبیر کے کہ جگہ جگہ حضرت میلح کی زبان ے خدا کو''باپ'' اور خود کو ''بیٹا'' ظاہر کیا گیا ہے اس کے لیے اور کوئی ثبوت واضح اور مصرح طور پر مبیا نہیں ہے۔ پس اگر ہم اس تصفح نظر بھی کر لیں کہ میہ تعبیرات ''تحریفی'' ادر صنم بریتی کے تخطب کی ر بین منت بیں اور بالفرض بید شلیم کر لیں کہ خدائے برتر کی جانب سے کچی الہا می انجیل میں بھی یہ تعبیرات موجود تھیں تب بھی ان ے نصاریٰ کا عقیدہ ''ستایت'' کسی طرح سیج ثابت نہیں ہو سکتا کیونکہ''ابن'' کا لفظ اگر چہ حقیقی معنی کے لحاظ ہے اس انسان پر بولا جاتا ہے جو کسی کی صلب یا کسی کے بطن سے مادہ منوبہ کے ذریعہ پیدا ہوا ہو تاہم محادرات زبان اور اہل زبان کے استعالات و اطلاقات شاہد ہیں کہ یہ لفظ کبھی مجاز کے طور پر اور مجھی تشبیہ یا کنایہ کے طریق سے اور بھی مختلف معانی پر بولا جاتا ہے، مثلاً ایک بڑی عمر کا صخص اپنے سے چھوٹے کو مجازا ''ابن'' (بیٹا) کہہ دیا کرتا ہے، یا بادشاہ اپنی رعایا کو اولاد کہ کر خطاب کرتا ہے یا استاد اپنے شاگردوں کو'' بیٹا'' کہ کر پکارتا ہے یا جو شخص سمی علم و ہنر کا ماہر یا اس کی خدمت میں سرشار ہوتا ہے تو اس کو کنایۂ اس علم و ہنر کا بیٹا کہہ كر يادكرت بي ادركها كرت بي" ابن القانون" "ابن الفلفة" "ابن الفلاحة" "دابن الحدادة' یا دنیا طلی کی حرص و آژ میں اگر حد ہے گزر چکا ہے تو اس کو''ابن الدراہم'' ''این الدنانیز'' کہہ دیا کرتے ہیں، اس طرح مسافر کو''ابن السبیل'' مشہور شخصیت کو

فرمائے ہوئے کہا ہے۔ "المخلق عيال الله" (تمام مخلوق خدا کا کنبہ ہے) پس روزمرہ کے محادرات و اطلاقات کو نظر انداز کر کے کتاب مقدس کے لفظ "اب" اور "این" کے ایسے معانی و مطالب مراد لینا " جو صریح شرک کے مرادف ہوں بلکہ اس سے بھی زیادہ قباحت و شناعت کے ساتھ خدا کی ہت کو تین اقانیم سے مرکب ظاہر کرتے اور خدا کے حصے بخر ے بناتے ہول" کسی طرح بھی جائز نہیں ہو سکتا اور صریح ظاہر کرتے اور خدا کے حصے بخر ے بناتے ہول" کسی طرح بھی جائز نہیں ہو سکتا اور صریح ما ہو اقدام شرک ہے۔ " تعالی اللہ علوا کہ جو آ" بالخصوص ایسی صورت میں جبکہ ان بی انا جیل میں بھراحت حضرت میں علیہ السلام کے انسان اور مخلوق خدا ہونے پر نصوص موجود ہوں مثلاً ایوحنا کی انجیل میں حضرت میں علیہ السلام کا یہ ارشاد مذکور ہے۔

قرماتے ہیں کہ اہم و اقوام انمیاء میہم الصلوۃ والسلام کی روحالی اوراد ہوتی ہیں۔ اور یہی حال''اب'' اور''باپ'' کے اطلاقات د استعالات کا ب، ایک چھونا اپنے بڑے کو، ایک ضرور تمند اپنے مربی کو، ایک شاگرداپنے استاد کو، ایک امتی اپنے ہی و رسول کو''اب'' اور''باپ'' کہنا فخر سجھتا ہے حالانکہ ظاہر ہے کہ اس قسم کے تمام اطلاقات مجاز، کمنایہ اور تنبیہ، کے طور پر کیے جاتے ہیں، اس طرح بے نظیر مقرر اور خطیب کو ''ابوااکلام'' بہترین انشا پرداز کو''ابوالقلم' ماہر نقاد کو''ابوالفلا خہ' صنعت و حرفت کے کو''ابوالہول'' تحی کو''ابوالنجاد'' فن کا شتکاری کے ماہر کو''ابوالفلا خہ' صنعت و حرفت کے حاذق کو''ابوالصنع'' شب و روز بولتے رہتے ہیں۔ تو ان اطلاقات کے چیش نظر بآ سانی ہے کہا جا سکتا ہے کہ کتاب مقدس میں

ذات احدیث پر اب (باپ) کا اطلاق رب حقیقی کی حیثیت میں اور حضرت مسیح پر ابن ( بیٹا) کا اطلاق محبوب و مقبول الہی کی حیثیت میں ہوا ہے یعنی جس طرح باپ اور بیٹے کے درمیان محبت و شفقت کا رشتہ مضبوط و مستحکم ہوتا ہے اس سے کہیں زیادہ محبت و شفقت کا وہ رشتہ ہے جو اللہ تعالی کے اور اس کے مقدس پیغیبر مسیح علیہ السلام کے درمیان قائم ہے۔ ایک صحیح حدیث میں بھی نبی اکرم بیکیٹی نے اس استعارہ اور تشیبہ کو استعال

''اہن جلا'' بڑے ذمہ دار انسان ''اہن لیلہا'' آنے والے دن سے بے پرداہ محض کو' 'ابن یومہ' و نیا ساز بستی کو'' ابن الوقت' کہتے ہیں یا جس کے اندر کوئی دسف نمایاں طور پر موجود ہوتا ہے تو اس وصف کی جانب لفظ ابن کو منسوب کر کے ذات موصوف کو یاد کرتے ہیں مثلاً صبح کو' ابن ذکاء'' کہتے ہیں اور ان تمام مثالوں سے زیادہ یہ کہ انبیاء بنی اسرائیل اپنی امتوں کو ایناء اور ادلاد کے ساتھ ہی خطاب کرتے اور نصائح و مواعظ میں یہ ظاہر فرماتے ہیں کہ امم و اقوام انبیاء علیہم الصلوٰ ہو والسلام کی روحانی اولاد ہوتی ہیں۔

۳۸۸ تلیث صنم پرستانہ عقائد کے امتزاج کا نتیجہ ہے۔ لائق توجہ بات

یہ بات بھی فراموش نہیں ہونی چاہیے کہ ادیان وملل سابقہ کے مستح وتحریف میں تحریف کرنے والوں کو اس ہے بہت زیادہ مدد ملی کہ بنیادی عقائد میں صراحت اور وضاحت کی جگہ وقت کے معبروں ہفسروں اور ترج،نوں نے کنایات، استعارات اور تشیبهات ے بہت زیادہ کام کیا۔ ان تعبیرات کا بتیج ۔ یہ نکا کہ جب ان نداجب حق کا صنم پرستوں اور فلسفیوں نے واسطہ پڑا اور انھوں نے کسی نہ کسی طرح اس دین حق کو قبول کر لیا تو اپنے فلسفیانہ اور مشرکانہ افکار و خیالات کے لیے ان بی استعارات و تشبیبات کو پشت و پناه بنایا اور آ سته آ سته ملت حقیقی کی شکل وصورت بدل کر اس کو معجون مرکب بنا ڈالا، ای حقیقت کے پیش نظر قرآنِ عزیز نے وجود باری، تو حید، رسالت، البامي كتب، ملائلة الله، غرض بنيادي عقائد مين دو معنى الفاظ، يريي تشيبهات ادر توحيد مين خلل انداز استعارات و كنايات كى بجائ واضح، صريح اور غير سبهم اطلانات كو الفتیار کیا ہے تا کہ کسی ملحد، زندیق اور مشرک فلسفی کو تو حید خالص میں شرک اور ا بام و ظنون کی نکتہ آ فرینیوں کا موقعہ ہاتھ نہ آنے پائے اور اگر کوئی شخص اس کے باوجود جمی بے جا جسارت کرے تو خود قرآن عزیز کی نصوص صریحہ ہے اس کے الحاد کو پاش پاش کر دیں۔ کفارہ؟ موجودہ سیحیت کا دوسرا عقیدہ جس نے دین سیحی کی حقیقت کو برباد کر ڈالا · · كفاره · كاعقيده ب، اس كى بنياد اس تخيل ير قائم ب كه تمام كائنات · · جس مي خلوكار اور انبیاء و رسل سب ہی شامل ہیں'' ابتداء آ فرینش ہے ہی گنہگار ہے، آ خر رحمت البی کو جوش آیا اور اس کی مشیت نے ارادہ کیا کہ ''بیٹے'' کو کا ناتِ ارضی میں بھیج اور وہ مصلوب ہو کر اوّل و آخر تمام کا مُنات کے گناہوں کا کفارہ ہو جائے اور اس طرح دنیا کو نجات اور مکتی حاصل ہو سکے، لیکن اس عقیدہ کے قوام بنانے کے لیے چند ضروری اجزاء کی ضرورت تھی جن کے بغیر یہ ممارت کھڑی نہیں کی جا تکتی تھی اس لیے ''عہد رسول'' میں سب سے پہلے مسیحیت نے یہودیت کے اس عقیدہ کو شلیم کر لیا کہ ان کو صلیب پر بھی چڑھایا گیا اور مار بھی ڈالا گیا اور اس کو شرف قبولیت دینے کے بعد دوسرا قدم میہ اٹھایا کہ "الوہیت" کے باد جود می کا صلیب یانا اور قتل ہونا اپنے لیے نہیں بلکہ کا تنات کی نجات کے لیے تھا، چنانچہ جب اس پر یہ حادثہ گزر گیا تو اس نے پھر الوہیت کی چادر اوڑھ لی ادر عالم لاہوت میں بیر س

http://www.amtkn.org

پس جس مذہب میں خدائے برتر کے ساتھ صحت عقیدہ اور نیک عملی مفقود ہو کر نجات کا دار و مدارعمل د کردار کی بجائے'' کفارہ'' پر قائم ہو جائے اس کا حشر معلوم؟ قرآن نے ای لیے جگہ جگہ یہ واضح کیا ہے کہ نجات کے لیے عقیدہ کی صحت لیعنی صحیح خدا پرتی اور نیک عملی کے ماسوا کوئی دوسری راہ نہیں ہے ادر جو شخص بھی اس''راہ منتقیم'' کو ترک کر کے خوش عقید گی اور اوہام وظنون کو اسوۂ بنائے گا اور نیک عملی اور صحیح خدا پرتی پر گامزن نہ ہوگا دہ ملاشبہ گراہ ہے اور راہ منتقیم سے بگر محردم.

ان الذين امنوا والذين هادوا و النصاري والصابئين من امن بالله واليوم الأخر و عمل صالحاً فلهم اجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولاهم يحزنون.

(11, 三)

جو لوگ اپنے کو مؤمن کہتے ہیں اور جو یہودی ہیں اور جو نصاریٰ ہیں اور جو صابی ہیں ان میں سے جو بھی اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان لے آیا اور اس نے نیک عمل کیے تو یہمی وہ لوگ ہیں جن کا اجران کے پروردگار کے پاس ہے، نہ ان پر خوف طاری ہوگا اور نہ وہ عملین ہوں گے۔

یعنی قرآن کی دعوت اصلاح ادیان وطل کا معصد یہ نبیس ہے کہ یہودی، نصرانی صابی گروہوں کی طرح ایک نیا گردہ مومنوں کے نام سے اس طرح اضافہ کر دے کہ گویا وہ مجمع ایک قومی، نسلی یا ملکی گردہ بندی ہے کہ خواہ اس کی خدا پر ستانہ زندگی ادر عملی زندگی کتنی ہی نلط اور برباد ہو یا سرے سے مفقود ہو مگر اس گردہ بندی کا فرد ہونے کی وجہ سے ضرور کامیاب اور خدا کی جنت و رضا کا مستحق ہے، قرآن کا مقصد ہرگز یہ نبیس ہے بلکہ دہ بی اعلان کرنے آیا ہے کہ اس کی دعوت حق سے پہلے کوئی شخص کی بھی گردہ ادر ندجی بی اعلان کرنے آیا ہے کہ اس کی دعوت حق سے پہلے کوئی شخص کی بھی گردہ ادر ندجی بی اعلان کرنے آیا ہے کہ اس کی دعوت حق سے پہلے کوئی شخص کی بھی گردہ ادر ندجی محملی کو اختیار کر لیا ہے تو بلاشبہ وہ نجات یافتہ اور کا میاب ہے درنہ تو وہ اگر مسلمان گھر میں پیدا ہوا، پلا ادر بردھا ادر اس سوسائٹی میں زندگی گزار کر مر گیا مگر قرآن کی دعوت حق سے مطابق خدا پرتی ادر نیک مملی دوتوں سے محروم رہا یا مخالف تو اس کے لیے نہ کا میاب ہے اور نہ فوز و فلاح۔

باقی رہا میتحیت کے گفارہ کا خصوصی مسئلہ تو قرآن نے اس کے ابطال اور اس کی تردید کے لیے یہ راہ اختیار کی کہ جن بنیادوں پر اس کو قائم کیا گیا تھا ان کی ہی ج کاٹ دی۔ چنانچہ گذشتہ سطور میں صلیب اور قتل مسیح کے انکار اور رفع الی السماء کے اثبات کے محف میں اس پر کافی روشنی پڑ چکی ہے۔

0% "51" Hale 19. مریم . مریم الدر مسیر مطارات الم محاری محفظ الد مسالی معاید مح معار مان ال مسیر مطار الترشاه محاری محفظ الد موسف جوید مح المان معمل المستارين المراج المرتباه بماري في قائمة في الى معايته من المسترين المراجع المعالم المراجع المعالم ا المساور المراجع المسترين المسلم حضرت مولانا محد موسف جو برجم في من المريع المسترين المسترين المستوجع المستوجع ال المساور المسترين المضاركا حضرت مولانا خان محد وست بسيطة من قالوت من المولية المسترين المستوجع المستوجع المستوجع فاتركم من المراجع الم المراجع ا المراجع الالار المراجع ال افردن در بران علی السلی جوارت من اور دوسرے۔ مراجع الم دور الم من مادیا نیوں کے ساتھ مقدمات کی وجہ سے۔ ماہم دور اس مناح مادیا نیوں کے ساتھ مقدمات کی وجہ کے et in I soid الم مران درد می مسلم جلاف دن اوردوس مال می مدید این می مال فرد این مل قادیا نول کے ساتھ مقدمات کی وج سے سی من می منافعت اور بر وإجركع على الله والسلام حليكم ودجة الله فكمت لاسير كزية ، مالى بس تخطق نبوة ، خلو كالخ و دلمان باكستان ، فرن ٨ ٩ ٩٠٠ اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

5 *تصرت* مولا ناسيد ش الحق افغاني <sup>تر</sup>



ختم نبوت کا مسله اسلامی تاریخ کے کسی دور میں مشکوک و مشتبه نبیس رہا اور ند اس پر بحث کی ضرورت سمجھی گٹی لیکن بر صغیر یاک و ہند میں انگریزی حکومت نے اپنے مفاد ادر تاریخی اسلام دشتن کی سخیل کے لیے اسلام کے اس مرکزی عقیدہ پر صرب لگانا ضر دری سمجھا تا کہ مسلمانوں کی وحدت کو ختم کیا جائے۔ اس سازش کی بیمیل کے لیے انگریزوں کو (بھارتی) پنجاب کے ضلع گورداسپور (لیتی قادیان) ے ایک ایسا مخفص باتھ آیا جو اس مقصد کی تحمیل کے لیے موزوں تھا۔ اس نے انگریزوں کی حمایت کے تحت اپنی امت بنائی اور ٹنی نبوت کی بنیاد ڈالی اور بہت ی کتابیں لکھیں۔ ان کتابوں کے بنیادی مقصد تين بين-ا۔ این شخصیت اور دعادی پر زور دینا۔ ۲\_تجريفات قرآن كومعارف بتلانا-۳\_مسلمانوں کی دشمنی اور انگریزوں کی دوسی پر زور صرف کرنا۔ یمی اس کی ساری کارردائی کا خلاصہ ہے۔ بقول اقبال مرحوم ع سلطنت اغمار را رحمت شمرد رقصهائے گرد کلیہا کرد و مرد (غیروں (انگریز) کی حکومت کو اللہ تعالٰی کی رحمت قرار دیا۔ کلیسا کے گرد ناچتا موام كما) اس لیے ناداقف مسلمانوں کے ایمان بچانے کے لیے ضروری ہوا کہ ختم نبوت یر کچھ عرض کریں۔ اسلام کو ایک تمارت مجھو اور اہم ممارت کے تین نقٹے ہوتے ہیں۔ جن کو انجینئر مرتب کرتا ہے۔ ا۔ ذہنی دفکری نقشہ ۲۔تحریری و کتابتی نقشہ ۲۔ خارجی نقشہ

۲۔ حدیث اور ختم نبوت۔۲۔ اجماع اور ختم نبوت۔ اس کے بعد ختم نبوت کے عقلی پہلو کو بیان کریں گے۔ سریں فتقہ ہو

ا\_ قرآن اور ختم نبوت

ن تا کے ساتھ حسن و عاصم کی قرآت ہے۔ پہلی قرآت کے بموجب خاتم النہين کا معنی سب نيوں کو ختم کرنے والا اور فتح والی قرآت کا معنی سب نيوں پر مہر۔ دونوں قرأتوں کا مطلب ايک ہے وہ يہ کہ آپ ﷺ آخری نبی ميں اور آپ ﷺ کے بعد عطاء نبوت کا درواز و بند ہے کيونکہ مہر کا معنی بندش نبوت بيان کرنے کا ايک بليغ بيرايہ ہے جس پر خود قرآن، سنت، لغت عربيه متفق ميں۔ قرآن نے ان کا فروں کے متعلق جن کے نصيب ميں ايمان نہيں بقا، ان کے حق ميں بندش ايمان کو بلفظ مہر بيان کيا۔ فرمايا۔

انَ الَّذِيْنِ كَفَرُوْا سَوِ آءٌ عَلَيْهِمُ ءَ أَنْذَرْتَهُمُ أَمُ لَمُ تُنْذَرُهُمُ لا يُؤْمِنُوْنَ وَحَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوْبِهِمْ وعلى سمْعِهِمْ ط (بَرَره ٢، ٢)

یقینا کچھ خاص لوگ ایسے کافر میں کہ خواہ تو ڈرائیں یا نہ ڈرائیں، وہ ایمان شیں اائیں گے کیونکیہ مہر لگ چکی ہے ان کے دلوں اور کانوں پر۔ سیر ا

اگر مہر کی تعبیر سے یہاں ایمان کا دردازہ بند ہوا تو آیت خاتم اکٹیین میں نبوت کا دردازہ بند ہونا ضروری ہے۔ صاحب قرآن نے خود آیت کی تغییر کی ہے۔ مسلم میں ابو ہریرۃ ادر ابو داؤد و ترزی میں توبان سے مرفوعاً روایت ہے کہ قیامت سے قبل دجااون، کذابون نبوت کا دعویٰ کریں گے وَاَمَا حَاتَہُمَ النَّبِيِّنَ لَا نَبِیَّ بَعْدِیْ.

(تر ذى ن ٢ ص ٢٥ باب القوم الساعة حتى يتر ن ٢ لم ٢٥ باب القوم الساعة حتى يتر ن كذابون) حالانكه مين خاتم النبيين بهول مير ب بعد سمي كو نبوت نبيس مل سكتى بي القاظ عد يفة م طبرانى و احمد في مرفوعاً نقل كي مين بر بتحارى ومسلم مين برواية ابو بريرةً نبوت أو ايك ايس كلم تشبيه دى ب جس كى تعمير مين بر نبى كى نبوت بطور ايك خشت ك لك كنى اور يحيل عمارت مين صرف ايك خشت كى حكه خالى تصى - حضور ميايية فرمات مين فالما هذه البُنة و أنا حاتم النبيين (بخارى ن ١ ص ١٠٥ باب خاتم النبيين) ابو بريرةً م مرفوعاً حضور ميايية كى جو خصوصيات ذكر مين - ان مين جعنى خصوصيت و حصور ميايية فرمات مين د منور مايية كى حرفوماً النبيين (بخارى ن ١ ص ١٠٥ باب خاتم النبيين) الو بريرةً الم مرفوعاً .

یعنی بچھ پر پیغ بری کا سلسلہ ختم ہوا (رداہ مسلم فی الفصائل) ابن ماجہ نے باب فتلتہ الدجال ص ۲۹۷ میں ابو امامتہ ہے مرفوعا روایت نقل کی ہے و اَنَّا آخِرُ الْمَانِياَءَ وانْتُمْ آخِرُ الْاُمَمِ یعنی میں آخری نبی ہوں اور تم آخری امت ہو۔ اسی طرح صحیحین میں حضہ بیک کا حضرت علیٰ کو بی فرمانا کہ اُنْتَ منی بِمَنْزِلَة هَارُوُن من موسی الاً اِنَّه لا نَبِیَّ بَعْدِیْ. (سلم نی ۲ ص ۲۵۸ باب نُسَائل علیٰ) یعنی تیرانعلق مجھ ہے وہ ہے جو حضرت ہارون کو موٹ علیہ السلام سے تھا بجز اس کے کہ ہارون نبی تھے اور میرے بعد نبی نبیں ہو سکتا۔ اس طرح صحیحین کی بیہ روانیت کہ لَمْ یبْقی مِنَ النُبُوَّتِ اِلَّا المبشر ات.

(ص ١٩٩ كتاب البرية فرائن ب ١٢ص ٢١٤)

مرزا قادیانی مزید لکھتے ہیں۔ رہ ہست او خیر الرسل خیر الانام ہر 'ثبوت را برو شد اختتام

(سراج منیر ص۳ فزائن ج۲۱ ص۹۵) ان تصریحات کے بعد اس امر میں کیا کوئی شہہ باتی رہ سکتا ہے کہ آیت مذکورہ ختم نبوت میں قطعی الثبوت ہونے کے علاوہ قطعی الدلالت بھی ہے۔ لفظ خاتم النبیین اور لغت عرب

روح المعانى ميں ب كد خاتم ماتختم بدكوكها جاتا ہے جيسے طابع مايطنع بدكوكها جاتا ہے فصفی حَاتَمَ النَّبِيَيْنُ الَّذِي خُسِمَ النَّبِيُوُنَ بِهِ وماله آخرُ النَّبِيَيْنَ. (رول العانی ن ٢٢ س.٣٢

۲- مقروات راغب (النا، مع القا، ص ١٣٢) ميں ب وَحاتم النّبيتين لَإِنَّهُ ختم النبوة اي.

٢- وفى المحكم لابن سيدة وحاتم كُلَّ شَيْء وحاتمتُه عاقبة واحرُهُ.

2- وفي مجمع البحار وخاتم بالفُتح بمغنى الطّابع أي شي يذلُّ على إنَّهُ لا نبى بغدي.

٨- وفِي الْقَامُوس (نَ ٣٣ ص ١٠٣ باب الخاءمَ أَيم) ٱلْحَاتِمُ اخْرُ الْقَوْمِ كَالْحَاتَمِ ابن كُلَ شي عافيته واخيرتُهُ.

٩- وفى كُلِّيَّاتِ أبِي البَقاءِ وتَسْمِيةُ نَبِيَّنا خاتم الأنبِياءِ لاَنَ خاتم القُوم اخرُ القوم اخرُ القوم أخرُ القوم أخرُ القوم أخرُ القوم في القوم اخرُ القوم أخرُ ال

١٠ وفي الصّحاح وَحَاتِم بِكَسُرِ النَّاءِ وَفَتْحِهَا كُلُهُ بِمَعْنَى وَالجمع الْحَوَاتِم وَحَاتَم اللّهُ حَاتَم اللّهُ حَاتَم اللهُ بَمَعْنَى وَالجمع الْحَوَاتِم وَحَاتَم اللّهُ مَاتَم اللهُ مَاتَم اللّهُ مَاتَم اللهُ مَاتَم اللّهُ مَاتَم مَاتِ مَاتَم اللّهُ مَاتَم اللّهُ مَاتَم اللّهُ مَاتَم اللّهُ مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتَم ا ماتِ مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتِ مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتَم مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتَم مَاتِ م ماتِ مَاتَ مَاتِ مِنْ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتَ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَاتِ مَات

لفظ خاتم النبيين ومفسرين كرام

قرآن علیم کی جس قدر تفاسیر عبد سحابہ سے لے کر عبد مرزا تک ککھی گئی ہیں یا بعد عبد مرزا یا قرآن کے جس قدر تراجم کیے گئے ہیں سب نے خاتم النیمین کی تغییر و تشریح یہ کی ہے کہ حضور علیق کے بعد کمی کو نبوت نہیں مل سمتی لیکن جس گورداسپور کی کو نبی بن کی سوجھی صرف اس نے وہ بھی اوّل میں نہیں بلکہ آخر میں اپنا عقیدہ دربارہ ختم نبوت اور اپنی تشریح ختم نبوت کو بدل ڈالا تا کہ نبی بننے کی گنجائش نکل آئے جس سے اس کو خلاف امید کامیابی ہوئی۔ اس کا اپنا ییان ہے کہ بچھے یہ گمان نہ تھا کہ مسلمان اس چیز زوال قنبم وعظمت دین نے ناشدنی کو شدنی بنایا۔ انا للہ دانا الیہ راجعون۔ یہاں تک کہ اس مصنوق نبوت نے ایک کامیاب اور نفع بخش فیکٹری کی شخان کی اور مرتد سازی کا زم تریل خل میں جہ میں خوب اضافہ کیا گیا ہے۔ دوسری طرف اس

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

احساس دلایا کہ بیہ سب کچھ اس خود ساختہ نبوت پر ایمان لانے کی برکت ہے یا بالفاظ دیگر مرزا کا معجزہ ہے جس سے مسلمانوں کی اکثریت محروم ہے۔ اگر حالات اور ہماری غفلت کی رفتار یہی رہی تو عجب نہیں کہ مسلمانوں کو ایک اور اسرائیل سے دوجار ہونا بڑے گالیکن اس دفت کوئی تد ہیر کارگر نہ ہو گی۔

> کشوری محکم اساے بایدت دیدۂ مردم شناے بایدت مرشد روی حکیم پاک زاد سر مرگ و زندگی برما کشاد بر ہلاک امت پیشیں کے بود زائلہ برجندل گمال بردند عود اقبال ا۔ امام المفسرین این جریر الطیم کی اینی تغییر میں فرماتے ہیں۔

وَلَكِنَّهُ رَسُوُلُ اللَّهِ وَحَاتَمَ النَّبِيَيْنَ الَّذِي حَمَّمَ النَّبُوَّةَ فَطَبْع عَلَيْها فَلا تفتخ لِاَحَدِ بَعْدَهُ اللَّي قِيَامِ السَّاعَةِ..... وَبِنَحُو الَّذِي قُلْنَا وفي ذالك قَالَ اللَّاويل. ( 5 ٢٢ ص ١٦ زيرَ يت فِاتم النين )

لیعنی آپ ﷺ اللہ کے رسول ہیں اور خاتم النہیین جس نے نبوت کو ختم کیا ادر اس پر مہر لگا دی پس وہ آپ ﷺ کے بعد کسی لیے نہ کھولی جائے گی قیامت کے قائم ہونے تک اور ایسا ہی آئم تنسیر' صحابہ و تابعین نے فرمایا۔ ۲۔ حضرت علی بن حسین سے این جریر نقل فرماتے ہیں۔

بِكَسُرِ التَّاءِ (مِنْ خَاتَمَ النَّبِيَيْنَ) بِمَعْنِيُ إِنَّهُ الذَى خَتَمَ الانبياء وقَرَّء ذَالِكَ فِيُمَا يَذَكُرُ الْحَسَنُ وَالْعَاصِمُ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ بِفَتْحِ التَّاء بِمَعْنَى انَّهُ آخَرُ النَّبِيِّنَ. خاتم النميين بكسر الماء المعنى ميل كه آپ يَشِيُّ فَ تمام انبياء كوشتم كرديا اور جيها كه منقول ب قراء ميں سے حن اور عاصم في ال كونُقُ الماء بڑھا ہے ال معنى ميں

٣-تفيراين كثر على ہے۔ فَهْلَهِ هِ الْآيَةِ نَصٌ فِى إِنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعُدَهُ وَإِذَا كَانَ لا نَبِي بَعُدَهُ فَلا رَسُوْل بَعُدَهُ بِالطَّرِيْقِ الْاَوْلِى لِآنَ مَقَامَ الرَسَالَةِ آخَصُ مِنُ مَقَامِ النُّبُوَّةِ فَإِنَّ كُلَّ رَسُوْل

کہ آپ آخرالنبی میں۔

ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org ولاينع كس وبدالك وردت الاحاديث المتواترة من رسول الله من حديث جماعة من الصحابة. يد آيت نص صرح مح كد آپ عظيمة ك بعد كونى ني نبيل موسكا جب كونى ني ند موتو رسول بدرجد اولى ند موكا كيونك رسالت نبوة ے خاص مے۔ جر رسول كا نبى مونا ضرورى مے اور جر نبى كا رسول مونا ضرورى نبيس - اس پر رسول اللہ عظیم كى احاديث متواتره وارد موتى جو محاليد كى برى جماعت نے آپ عظیم كى مجا

لِيُعْلَمُوا أَنَّ مِنْ كُلَّ من ادَّعَى هذَ الْمَقَامَ بَعُدَهُ فَهُوَ كَذَابٌ أَفَاكٌ دَجَالٌ ضالٌ مُضلٌ. (نَ ٨٥ ٩١)

تا کہ امت جان کے تا کہ آپﷺ کے بعد ہر وہ پخص جو اس مقام کا ( نبوت ) کا دعویٰ کرے وہ چھوٹا افتراء پرداز اور دجال اور گمراہ د گمراہ کنندہ ہے۔ ہم۔تفسیر کشاف میں ہے۔

خاتم بفتح التاء بمغنى الطَّابع وبكسُوهَا بِمَعْنَى الطَّابع وفَاعِلُ الْحَتْم وتُقَوَّيُه قراء لَهُ عَبُد اللَّه بْنِ مَسْعُوْدٌ وَ لَكُنُ نَبَيًّا حَتَم النَّبَيْن فَانُ قُلْتَ كَيْف كَانَ اخر الأنبياء وعيْسَى عَلَيْه السَّلام يُنْزِلُ فِي آخر الزَّمَان قُلْتُ مَعْنَى كَوْنِه اخرَ الأنبياء الَّهُ لايُنَبَّأ احد بَعْدَهُ وَ عَيْسَى مِمَنْ نُبَى قَبْلَهُ. ( كَتَابَ جَ مَ ٣٣ هُ ٣٣ زيراً يَ مَامَ أُنْجِين ) غام بِقْتِ الله مِعْنِ المعروبي المور وتَسر الله مِعْنَ مَعْنَى كَوْنِهِ الرَّاسِيَةِ اللَّهُ

کرتی ہے۔ این مسعودؓ کی قرأت ولکن نمیا ختم النہیں۔ اگر آپ یہ کہیں کہ آپ خاتم الانمیاء س طرح ہو بحتے میں اور عمیلی علیہ السلام آخر زمان میں آسان ے اتریں گے۔ جواب میہ ہے کہ آپ علیقؓ کے بعد کوئی شخص نبی نہ بنایا جائے گا اور عمیلی ان لوگوں میں سے ہیں جو آپ علیقؓ سے پہلے نبی بنا کر سیھیج گئے۔ ۵۔ تفسیر روح المعانی میں ہے۔

وَالْمُرَادَ بِالنَّبِى مَاهُوَ أَعَمُّ مِنَ الرَّسُوُلِ فَيَلْزَمٍ مِنْ كَوْنِهِ خَاتِم النَّبِيَنِ كَوْنِهِ خاتم الْمُرْسَلِيَن وَالْمُرَادُ بِكُوْنِهِ خَاتَمَهُمُ انْقَطَاعُ حُدُوُتِ وَصْفِ النَّبُوَةِ فَى أَحَدٍ مِن الثقلين بَعُد تحلِّيه عَلَيْهِ السَّلاَمُ بِهَا فِي هَٰذِهِ النَّشَأَةِ وَلا يَقْلَحُ فِي ذَالِكَ مَا أَجْمَعَتْ عَلَيْهِ الْأُمَّةِ وَاشْتَهَرَتُ فِيْهِ الاَحْبَارُ وَلَعَلَّهَا بَلَغَتْ مَبْلَغَ التَّواتُو المُعُوِيَ وَنَطَقَ بِهِ الْكَتَابُ عَلَى قَوْلٍ وَ وَجَبِ الإِيْمَانُ بِهِ وَاكْفُرَ مَنْكَرُهُ كَالُفَلَاسَفَةٍ مِنْ

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

نُزُوُل عِيُسْي عَلَيْهِ السَّلَامُ آخِرَ الزَّمَانِ لِأَنَّهُ كَانَ نَبِيًّا قَبُل تَحْلِّي نَبِيَّنا بِالنُّبُوَّة في ( روح المعانى بي ٢٢ ص ٢٢ زير آيت خاتم النيين ) هذه النشاة. آتخضرت بالله کے خاتم النہین ہونے سے مراد س بے کہ آب الله کے اس عالم میں وصف نبوت سے متصف ہونے کے بعد نبوت کا پیدا ہونا منقطع ہو گیا اور ختم نبوت اس عقیدہ سے معارض نہیں۔جس پر امت نے اجماع کیا اور جس میں احادیث شہرت کو پیچی اور شاید درجہ تواتر معنوی کو پیچ جائیں اور جس پر قرآن نے تصریح کی ہے اور جس پر ایمان لانا واجب ب اور اس کے مظر فلاسفہ کو کافر سمجھا گیا۔ یعنی نزول عیسیٰ علیہ السلام ک ومف نبوت سے متصف ہونے سے پہلے دصف نبوت سے متصف ہو چک تھے۔ ۲ \_ تغییر مدارک (ج ۲ص ۲۳۴ زیر آیت خاتم النیمین ) میں ہے۔ حَاتَمَ النَّبِينَ بِفَتُح التَّاءِ عَاصِمٌ بِمَعْنَى الطَّابِعِ أَيَّ آخِرُهُمُ أَيَّ لاَيْنَبَّاءُ أخذ بَعْدَهُ وَعِيْسَى مِمَّنُ نُبَّى قَبْلَهُ وَ غَيْرُهُ بَكَسُرِ التَّاءِ بِمَعْنَى الطَّابِعِ وفاعلْ الختم وَ تَقُويَّهُ قَرْاءَ ةُ ابْنِ مَسْعُوْدٍ. عاصم کی قرائت میں بفتح التاء تجمعنی التاء جس ے مراد آخر ہے اور عیسٰ علیہ السلام آپ سے پہلے بی بنائے گئے اور عاصم کے بغیر سب قراء کے نزدیک بکسر النا، ہمعنی مہر کرنے والا اور ختم کرنے والا جس کی ابن مسعود کی قر اُت تائید کرتی ہے۔ 2- زرقانی شرح مواجب میں ج- تحاقم النبين أبني آخرهم. خاتم النين کے معنی آخری ہی کے ہیں۔ (ج ۵ص ۲۷۷) یہی معنی تغییر بر الحیط ج 2ص ۱۳۳۷ ور ابوالسعود برجاشية تغسير كبيرص ٢٨٨ ميں لکھا ہے۔ ٨- (شفاء ج٢ ص ٢٣٢ طبع مفر ١٩٥٠ء) قاضى عياض تغيير آيت خاتم النبيين مين لكي بن مَنِ الدَّعْي مِنْهُمُ أَنَّهُ يُوْحِي إِلَيْهِ وَإِنْ لَمْ يَدْعِ النُّبُوَّةَ فُهُؤُلاَءِ كُلُّهُمْ كُفَّارٌ مُكَلِّبُوُنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ لِأَنَّهُ ٱخْبَرَ آنَّهُ حَاتَم النَّبِيِّينَ وَلَا نبيّ بغده وَأَخْبَرَ عَنِ اللَّهِ أَنَّهُ خَاتَمَ النَّبِيَّنَ وَأَنَّهُ أُرُسِلَ إِلَى كَافَةِ النَّاسِ وَأَجْمَعَتِ الْأُمَّةُ عَلَى حَمُل هٰذَا الْكَلاَم عَلَى ظَاهِرَهِ وَأَنَّ مَفْهُوْمَهُ الْمُرَادُ بِهِ دُوْنَ تَاوِيْل وَلا تَخْصَيْص فَلاَ شَكٍّ فِي كُفُر هُوُلاء الطُّوائِفِ قَطْعًا إجْمَاعًا وَ سَمُعًا. جو دمی کا دعویٰ کرے اگر چہ نبوت کا دعویٰ نہ کرے تو بیہ سب گردہ کفار ہیں پیخبر ﷺ کو جعلانے والے، جس نے خبر دی کہ دو آخری نبی بیں اور ان کے بعد کوئی نبی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لانحن http://www.amtkn.org

نہیں ہو سکتا ادر وہ سب لوگوں کی طرف بھیج گئے ہیں اور آپ ﷺ کے طاہری معنی پر بلا تاویل و شخصیص محمول ہونے پر امت متفق ہے تو اس کے خلاف معنی اختیار کرنے کے کفر میں کوئی شک نہیں۔

۹\_غزالی لکھتے ہیں۔

ان الامته فهمت بالاجماع من هذه اللفظ ومن قرائن احواله انه افهم عدم نبي بعده ابدا وعدم رسول الله ابدا. وانه ليس فيه تاويل ولا تخصيص فمنكر هذا لايكون الامنكر الاجماع. الاقتصاد ص ١٢٣ اله تبته السادسته.

ترجمہ: امت نے اجماع سے اس لفظ (خاتم النبیین ) سے احوال و قرائن سے یہ سمجھا ہے کہ آپ ﷺ کے بعد کوئی نبی و رسول نہیں اس میں کوئی تاویل و تخصیص نہیں (ختم نبوت) کا مکر اجماع کا منکر ہے۔

ای طرح تمام کتب تفاسیر میں یہی معنی خاتم النہیں کے بیان ہوئے ہیں اور چونسٹھ صحابہ سے یہی معنی ختم الدوت فی الآ خار میں منقول ہے۔

عمومی انداز میں بیہ مسئلہ کہ حضور علیہ السلام کے بعد نبوت کسی کونہیں دی جا تکتی ایک سو سے زائد آیاتِ قرآن میں ثابت ہے، جن کو ہم آئندہ چند عنوانات کے تحت لا کمیں گے یہاں قادیانیوں کی چند تحریفات ادر شیطانی وسادس کا ازالہ کرنا چاہتے ہیں، جو آیت خاتم النہیں سے متعلق ہیں۔

بہلی تحریف: اگر آیت ختم النمین کا معنی آخری نبی ہے تو حضرت عیلی علیہ السلام کا نزول اس کے خلاف ہے۔ اس کا جواب گزر گیا کہ ختم نبوت کا معنی عطاء نبوت کی بندش ہے جس پر مہر لگ گئی ہے لیکن پرانے نبی سے زوال نبوت مراد نہیں لہذا دور تحدی میں حضرت عیلی علیہ السلام کی تشریف آوری ایلی ہے جیسے ایک گورز کے صوبہ میں دوسرا گورز آ جائے جو اس گورز کے احکام کا تالیع ہو کر آئے گا بلکہ اگر غور ہے دیکھا جائے تو نزول عیلی علیہ السلام دلیل ختم نبوت ہے اگر آئندہ نبوت کا سلسلہ جاری ہوتا تو سابق انہیاء میں ہے حضرت عیلی علیہ السلام کو لائے جانے کی ضرورت زمتی ہے ایم السلام کے سابق تعداد عیل سے ایک نبی کو واپس لانا اس امر کی دلیل ہے کہ انہیاء علیم السلام کی تعداد حضور علیہ السلام کی بعث پر پوری ہو گئی۔ اس لیے دوبارہ لانے کے لیے سابق انہیاء علیم السلام میں سے ایک نبی یعنی حضرت عیلی علیہ السلام کا انتخاب کیا گیا۔ تَحَرِّلِفِ سوم : آيت غاتم النمين ميں الف لام عهد غار تي يا ذہتى ہے بس ے مراد مرف تشريعى انبياء بيں گويا آپ تشريعى انبياء كے غاتم بيں عهد غار تى كے ليے سابق كلام ميں غاص تشريعى انبياء عيبم السلام كا ذكر ضرورى ہے جو يبان نبيں، اور عبد ذہنى اس وقت ليا جاتا ہے جب استغراق ممكن نہ ہو جیسے أكْلَهُ الَذِنْبُ اور اِشْتَوَ اللخم عَنْد عَامَةُ اَهْلِ الْأُصُولِ وَالْعَرَبِيَّةِ لَامُ التَّعُونِيْفَ سَوَاءٌ دَحَلَتٌ عَلَى المفرد آوُ الجمع تُفِيد لَاسَتِعُواق اللَّهُ اللَّهُ التَّعُونِيْفَ سَوَاءٌ دَحَلَتٌ عَلَى المفود آوُ الحَمع تُفَيْد اَهْلِ الْأُصُولِ وَالْعَرَبِيَّةِ لَامُ التَّعُونِيْفَ سَوَاءٌ دَحَلَتٌ عَلَى المفود آوُ الحَمع تُفَيْد الاستِعُواق اللَّا إذَا كَانَ مَعْهُوُدًا. ((كليات ابى البقاء ص ٥٢٣) و فى الكشف ج ا ص ٢٠ وال دخلت على الجمع فلا ان كَانَ وَالاً وفى الرضى ج ٢ ص ١٠ افراداَمَ يَكُنُ البِنَعْضِيَة لَعَدُم ذَلِيْلَهَا يوجب كُونِهَ للاستغراق)

تحریف چہارم: خاتم اکنین میں الف لام استغراق حقیق کے لیے نہیں بلکہ عرف کے لیے ہے یعنی انبیاء تشریعی مراد ہیں نہ مطلق انبیاء جیسے وَیَقْتُلُوْنَ النَّبِیَیْنَ میں صرف بعض دہ انبیاء مراد ہیں جو بنی اسرائیل کے زمانے میں تھے۔ جواب یہ ہے کہ استغراق عرفی دہاں لیا جاتا ہے جہاں استغراق حقیق ممکن نہ ہو جیسے جمع الامیر الصاغة کیونکہ تمام دنیا کے ساروں کا جمع کرنا ممکن نہیں بلحاظ عرف و عادت کے لیکن خاتم النہیں بلا لکلف 1×1

استغراق درست بج بخلاف يقتلون النبيين جهال استغراق ممكن نبيم - بم يوچيت بي كه آيت ولكن البرمن امن بالله واليوم الاخر والكتاب والنبيين. (بقره ٢٥٠) اى طرح ووضع الكتاب وجنى بالنبيين (زمر ٦٩) اور اذ اخذ الله ميثاق النبيين. (إل مران الم) كيا استغراق هيقى مراد ب يا عرفي -

کر لیف بیجم : خاتم کے معنی تلینہ انگشتری لے کر زیند مراد ہے لیعنی آپ تلاظیق انبیاء کی زینت ہیں۔ جواب ریہ ہے کہ تحقیقی معنی لینا جب تک محال یہ ہو مجازی معنی مراد لینا درست نہیں اور یہاں حقیقی معنی درست ہے اور لغت احادیث اجماع نے اس کو متعین کیا ہے لہٰدا مجاز لیما غلط ہے درنہ قرآن کے کسی لفظ ہے معنی کا تعیین نہ ہو سکے گا اور ہر لفظ مجازات اور تاویلات کا اکھاڑہ بن کر اپنی حقیقت کھو دے گا اور صوم وصلوۃ زکوۃ سب کے معنی برل جائیں گے۔

آیت خاتم انہیں کے بعد اب ہم قرآن تحیم کی چند دیگر آیات کو پیش کرتے ہیں۔ ولیل کمالی: آیت دوم۔ الْدَوْمَ اَنحَمَلْتُ لَحُمْ دِیْنحُمْ وَاَتَّمَمَتُ حَلَيْحُمْ نَعْمَتَیٰ وَرَضِيْتُ لَحُمُ الْإِسْلَامَ دِیْنَا (المائدہ آیت ۳) اس آیت میں مال دین کا اعلان ہوا۔ وہ دن حدیث بخاری کے بموجب عرفہ کا دن تھا۔ مظہری میں ہے کہ حضور مَدَلِيَّةَ اس تَ بعد صرف اکمیاتی دن زندہ رہے۔ (این کشر ج س ۳۲ زیر آیت الیوم احملت لکھ دیں کھم)

اس آ يت كِ مُتعلق لَكُصح بين كه بيراً يت امت پرسب ب برى نعمت ب-حَيْثُ أَكْمَلَ تعالى لَهُمُ دِيْنَهُمُ فَلاَ يَحْتَاجُوُنَ اِلَى دِيْنِ غَيْرِهِ وَلاَ اِلَى نَبِيَ غَيْرِ نَبِيْهِمُ وَلِهِذَا جَعَلَهُ الله تعالى خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَبَعَثَهُ اِلَى الْإِنْسِ وَالْجَنِّ.

امام رازى ال آيت كى تغير مي لَكُظ بِي - إنَّ الدَيْنَ مَاكَانَ نَاقِصًا ٱلْبَتَّةَ بَلُ كَانَ آبَدًا كَامِلاً كَانَتُ الشرائعُ النَّازِلَةُ كَافِيَةً فِي ذَالِكَ الُوقَتِ إلاَّ أَنَّهُ تَعَالَى كَانَ عَالِمًا فِي أَوَّلِ وَقُتِ المبقث بِأَنَّ مَاهُو كَامِلٌ فِي هذا الْيُوُم لَيُسَ بِكَامِلٍ فِي الغد وَلاَ صلاح فِيهِ لَاجَرَمَ كَانَ ينسخ بَعُدَ الشُّوُثِ وَكَانَ يُزِيْلُ بَعُدَ التَّحْكَم وَأَمَّا فِي آخر زَمَانِ المبقث فَانُزُلَ اللَّهُ شَرِيَعَةً كَامِلَةً وَ حَكَم بِبَقَائِهَا الى يَوْم الْقِيام، فَالشُّرُعُ أَبَدَا كَانَ كَامِلاً إِلَّا إِنَّ ٱلأَوَلَ كَمَالُ إِلَى ايمان مَخْصُوص وَالثَّانِي كَمَالُ إِلَى يُوُم الْقِيَامَةِ فَلَاجْلِ هذَا الْمَعْنِي قَالَ ٱلْيُومَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمُ

(تغير بيرج ١١٩ م ١٢٨ زير آيت البوم اكملت لكم دينكم)

بد آیت حم نبوت ير دال ب بوجوبات ذيل.

ا۔ ایک خود کمال دین اس امر کی دلیل ہے کہ حضور ﷺ کی بعثت سب سے اخیر میں ہوئی کہ فہرست نبوت میں کوئی نبی باقی نہ رہا۔

۲- نبی کی آمد وین میں تقص کو دور کرنے کے لیے ہو، یا موقت احکام میں سمینینی کے لیے یا محرف کی تحریف کو دور کرنے کے لیے، لیکن قرآن اور دین اسلام کائل ہے اس میں ترمیم و تعنیخ ہو نہیں سکتی اور اِنَّا نَحْنُ نَوْلَنَا الذِّحْدَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (جر ٩) میں قرآن اس میں ترمیم و تعنیخ ہو نہیں سکتی اور اِنَّا نَحْنُ نَوْلَنَا الذِّحْدَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (جر ٩) میں قرآن اس میں ترمیم و تعنیخ ہو نہیں سکتی اور اِنَّا نَحْنُ نَوْلَنَا الذِّحْدَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (جر ٩) میں قرآن اس میں ترمیم و تعنیخ ہو نہیں سکتی اور اِنَّا نَحْنُ نَوْلَنَا الذِّحْدَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ (جر ٩) میں قرآن الذِی کو دور ترمی میں ترمیم و تعنیخ ہو نہیں سکتی اور اِنَّا نَحْنُ نَوْلَنَا الذِّحْدَ کَوْ وَانَا لَهُ لَحَافِظُونَ (جر ٩) میں قرورت نہیں ہوں ہو ترایخ دین ، اس کے لیے نی کی ضرورت نہیں بلکہ تُحْنَتُم خُونُ مُورَدَ بِالْمَعُونُونَ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ (ال عران ١٠١) ہو خُورُونَ اللَّهُ مُورُونَ وَالَمَعُونُ وَتَنَهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ (ال عران ١٠) ہو خُورُونَ اللَّهُ مُورَونَ مِنْ الدَ مَنْ الَعْنَ الَهُ مَوْرَوْنَ مَنَ اللَهُ مُحْمَونَ مَنْ اللَهُ مُوران مَال کو اللَّهُ مُورَدَ مَالَمُ مَالَ مَدَى مَعْنَ مَال کَ لَعْنَ مِنْ مَدَى مَعْنَ مَدَوْنَ مَنْ اللَهُ مُونَعُنُ مَنْ مَدَا اللَّہُ مُورَانَ مَدَى مَدَى مَعْنَ مُوران مَن اللَهُ مُوران مَدَى مَعْنَ الْمُنْكَدِ (ال عران ١٠) ہو خُورونَ اللَهُ مُورَدَ مَالَهُ مَدَى مَدَى اللَّا الذَالَ مَن مَالَ مَدَا مَدَى مَدَوْنَ مَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مَدَى مُوران مَدَى مَدَى مُوران مَدَى مُوران مَدَى مُدَى مُدَى مُوران مَدَى مُدَى مُدَى مَدَى مُدَى مُدَوْنَ مَدَى مُدَى مُدَالَعُن مُدَاللَ مَدَى مُدَى مُدَى مُدَالًا مُدَامَ مَدَى مُدَوْنَ مَدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَام مُدَى مُدَى مُدَى مُدَام مُدَى مُدَى مُدَام مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَوْنَ مُدَى مُولَم مُدَى مُدَى مُدَى مُدَى مُدَام مُدَى مُدَ

۳۔ اگر نبوت جاری ہو تو دین اسلام ناقص رہے گا ادر اسلام کے تمام احکام فضول قرار پائیں گے کیونکہ جب تک اس نے نبی پر مسلمان ایمان نبیں لائیں گے تو قرآن اور حدیث اور پوری اسلامی شریعت پر اوّل ہے آخر تک عمل کرنے کے بادجود وہ کافر ادر ابدی جہنمی ہوں گے تو کمال دین اس نبی پر ایمان لانے میں منحصر ہوا ادر اس پر ایمان لاتے بغیر پورا دین ناکمل بلکہ کالعدم رہا۔

دلیل میثاقی: آیت و إذ أحَدَ اللَّهُ مِيْعَاق النَّبِيَيْنَ لَمَا اتَدَتَ تُحَمَّ مِنْ كِتَبٍ وَ حَكْمَةِ ثُمَّ جاءَ تُحُمُ رَسُولٌ مُصَدَق لَمَا مَعَكُمُ لِتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَهُ (العران ٨١) جب الله ن انبياء ے عبدليا كه جب ميں تم كو كتاب و حكمت دوں اور اس كے يتجے ايبا رسول آئ جو تہمارى آ سانى كتابوں كى تصديق كرے تو تم اس پر ايمان لاؤ اور اس كى مدد كرد - ي تمام انبياء عليم السلام ے عالم ارواح ميں عبد ليا گيا - اس ميں شم جاءَ تُحمُ رسول جس ب حضرت تبى كريم عليه السلام مراد ج ان كا سب انبياء كے بعد تشريف لانا ثابت ہوتا ہو دليل ج كم مشيت اللهى ميں جس قدر انبياء مقدر تص ان سب كو الله نے آپ يتلق ت يم جون فرمايا اور آپ عليف كو سب انبياء مقدر آپ عليفا و الله خوال ميں مو معلوم ہوا كہ آپ يتلق كى بعث باعث بندش نيس ہوئى بلكہ مقدر آپ تعلق كو سب سے آخر ميں بيمينا تھا۔

دَلِيل بِعَثْتَ عَمومى: قُلُ يَأَيُّهَا النَّاسُ اِنِّى رَسُوُلُ اللَّهِ الَيْكُمُ جَمِيْعًا نِ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السُّمُوَّاتِ وَالْارْضِ (الالراف آية ١٥٨) تَبْرَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُوُنَ لِلْعَلَمِيْنَ نَذِيُرًا. (الفرتان آية ١) وَمَا اَرْسَلُنَكَ اِلاَ رَحْمَةً لِلْعَلَمِيْنَ (النِياء آية ٢٠٠) یہ آیات دال میں کہ نبی کریم علیہ الصلوة والسلام کی بعث تمام اقوام اور ازمان کو شامل ہے تو قیامت تک کے انسان آپ علیہ کی امت میں اور آپ علیہ ان سب کی طرف معوث میں جو اکمل الانمیاء بیں کمی نبی کی ضرورت نہیں، جیسے سورج کے بعد کمی چراغ اور دریا کے بعد شبنم کی حاجت نہیں اور آیت و ماکن مُحَمَّد آبا آحد من رُجَع لکنم میں اور دریا کے بعد شبنم کی حاجت نہیں اور آیت و ماکن مُحَمَّد آبا آحد من رُجَع لکنم میں روحانی اور دیا ابوت کا بھی کی کئی اور و لکن رُسُول الله و حَالَم الله میں تشارک نہیں تو ابوت دید میں بھی تشارک نہیں۔ اگر ایک آدمی کے دو باب نہیں ہو جے تو ای طرح امت کے دو روحانی باپ نہیں ہو سکتے۔

دَلِيلَ وَكَنَّ قَبْلِكَ: ١. يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنْزِلَ الَيُكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ (البَّر، آية ٢) ٢. وَمَآ أَرْسُلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُولٍ اِلاَ نُوحِي الَيْهِ أَنَّهُ لاَ اللهُ اللَّهِ آنَا

فَاعْبُدُوْنِ. ٣. وَلَقَدْ أُوْحِيَ الَيُكَ وَالَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكَ لَننُ أَشُوَكْتَ لَيَجْنَطَنَّ عَمْلُكَ.

٣. وما ارْسلنا قبلك مِنَ الْمُوسَلِينَ الآ انْهُمُ لِيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ. (الترقان آية ٣٠).
٥. وَلَقَدْ اَرْسَلْنَا الَى أُمَّمِ مِنْ قَبْلك.

٢. قُلْ قَدْ جاء كُمُ رُسُلٌ مَنْ قَبْلَى بِالْبَيْنَتِ. (آل مران آية ١٨٢)
 ٢. والَّذِي أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَبِ هُوَ الْحَقْ مُصَدِّقًا لَمَا بَيُن يُدْيَهِ.

الارتباع و ميديون مي موجع موجع من من مي ميديد. (فاطرآية ٣١) الارتراج الدائر فترم) بديري تراجع مع حرالته ٢٢)

ان آیات اور ای قسم کی دوسری آیات میں وجی الہی کا تذکرہ کیا گیا ہے اور ان سب آیات میں قید قبلیت کے ساتھ مقید کیا گیا حالانکہ اگر مابعد میں بھی کوئی وجی یا نبوت ہوتی تو یہ قید سبب اطلال ہو سکتی ہے بلکہ وجی ماقبل کی طرح وجی مابعد کا بھی ذکر کرنا ضروری تھا اور مُصَدِقًا لِمَمَا بَیْنَ یَدَیْہِ کے ساتھ مِن خَلْفِہِ کا ذکر بھی ضروری تھا اور کم از کم وجی کو مطلق چھوڑ دیا جاتا تا کہ وجی مابعد کی تخبائش بھی باقی رہتی۔ دلیل وعدی: فَالَذِیْنَ آمَنُوْا بِهِ وَعَوْرُوْهُ وَنَصَرُوْهُ وَ اتَبْعُوْا النُّوْرَ الَّذِی اُنْوَلَ مَعَهٔ

رسول کی اطاعت پر جنت اور فلاح کا وعدہ کیا گیا ہے انقطاع نبوت کی دلیل ہے کیونکہ

اور بی کا آنا اگر ہوتا خواہ بروزی یا ظلی تو جنت اور فلاح اس کے مانے پر موقوف موتی، تو اس فتم کی تمام آیات کا مضمون کیونکر درست ہو سکتا۔ جس ے معلوم ہوتا ب کہ وی اور نبوت بندے۔ حديث اورختم النبوة عَنُ أَبُو هُرَيُرَةَ أن رسول اللَّه قال أَنَّ مَتْلِي وَمَثَل الْأَنبِياءِ مِنْ قَبُلِي كَمثل رَجُل بَنِّي بَيُّنَّا فَأَحْسَنَهُ وَٱجْمَلَهُ إِلَّا مُوضِعَ لَبَنَةٍ مِنْ زَاوِيَةٍ فَجَعَلِ النَّاسُ يَطُوُفُون به وَيَعْجُبُونَ لَهُ وَيَقُوْلُونَ هَلًّا وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبِنَةُ قَالَ فَإِنَّا اللَّبِنَةُ وَإِنَّا خاتم النَّبِيَّيْنِ (بخاری ج اص ۵۰ پاپ خاتم النبیون) ابو ہر رہے تا سے مرفوعا روایت ہے کہ میری اور مجھ سے پہلے انبیاء کی مثال ایس ب، جیے کی مخص نے گھر بنایا ادر اس کو آراستہ کیا گر ایک این کی جگہ کونے می ں چھوڑی لوگ اس کے پاس گزرتے میں اور خوش ہوتے میں اور کہتے میں بدایک ایند بھی کیوں نہ رکھ دی فرمایا وہ آخری اینٹ میں ہوں اور میں خاتم انبیین ہوں۔ ٢. إِنَّ لِيْ أَسْاءَ أَنَّا مُحَمَّدٌ وَأَنَا أَحْمَدٌ إِلَى قَوْلِهِ وَأَنَّا الْعَاقِبُ وَالْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بَعُدَهُ نَبِيٍّ. (بخاری وسلم ج ۲ ص ۲۱۱ باب فی اسانسه ) میں محمد ہوں، احمد ہوں، عاقب ہوں۔ عاقب سے مرادیہ ہے کہ جس کے بعد کوئی ہی نہ ہوگا۔ ٣. لَوْ كَانَ بَعْدِى نَبِيٍّ لَكَانَ عُمُر ابْنَ الْخَطَّابِ. (رَدَى نَ ٢٣ ٢٠٩) اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر ہوتا۔ (مظلوة ص ۵۵۸ مناقب مر ازاله ادبام ص ۲۳ فرائن ج ۲ ص ۲۱۹) ٣. قَالَ رَسُوُلُ اللَّهِ لِعَلِّي أَنْتَ مِنِّي بَمَنْزَلَةٍ هَارُوْنَ مِنْ مُؤْسَى إِلَّا أَنَّهُ لا نَبِي بَعْدِي ( بخاري ومسلم ج ٢ ص ٢٤٨ باب فضائل على متكلوة ص ٢٢ ٥ باب مناقب عليَّ ) ٥. كَانَتْ بَنُوْ إِسْرَائِيُلُ تُسْوَسُهُمُ الْأَنْبِيَاءُ كَلَّمَا هلكَ نَبِيٌ خَلَفَهُ نَبِيٌ وَأَنَّهُ لا نَبِيَّ بَعُدُ وَسَيَكُونَ خُلَفَاءَ فَيَكُثُوُونَ. (بَزَارِي نَ اص ٣٩١ باب نزول عيى بن مريم) بن امرائیل کی عنان ساست انبیاء کے باتھوں میں رہی جب ایک نبی فوت ہوتا تو اس کا جانشین نبی ہوتا مگر میرے بعد کوئی نبی نہ ہوگا۔ عنقریب خلفاء کا سلسلہ شروع ہوگا ہیں بکٹر ت ہوں گے۔ مرزا لکھتے ہیں۔ وحی و رسالت ختم ہو گی مگر ولایت و امامت و خلافت تبھی ختم

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

Sr: ( كمتوب مرزا تشخيذ الاذبان ج اص ١) ٢. إِنَّ الرَّسَالَةَ وَالنُّبُوَةَ قَدِ انْقَطَعَتُ فَلاَ رَسُولَ بَعْدى وَ لانَبِي. (ترمذي ن ٢ ص ٥٣ باب وهبت النوه ويقبت المبشر ات... تحفد بغداد مرزاص ۷ مرزا ازاله اوبام ص ۲۱۴ میں لکھتے ہیں۔ اب وتی و رسالت تا بقیامت منقطع ہے۔ آئینہ کمالات ص ۷۷۷ پر لکھتے ہیں۔ ہرگز نہ ہوگا کہ اللہ ہمارے نبی کے بعد کسی کو نبی کر کے بیھیج اور بیہ نہ ہوگا کہ سلسلہ نبوت کو اس کے منقطع ہو جانے کے بعد جاری کر دے۔ جمامتہ البشر کی ص ۳۴ پر لکھتے ہیں آپ کی دفات کے بعد وی منقطع ہو گئی، ادر اللہ نے آپ پر نبیوں کا خاتمہ کر دیا۔ تقیقتہ ص ۱۴ ضمیمہ عربی میں لَكِصْ إِنَّ رَسُولُنَا حَاتَمَ النَّبِيَّيْنَ وَعَلَيْهِ إِنَّقَطَعَتْ سَلَّسِلَةُ الْمُرُسَلِيْنِ. >. عَنْ أَبِى مُؤْسى مَرْفُوْعًا أَنَا مُحَمَّدُ وَ أَنَا أَحْمَدُ وَ أَنَا الْمُقْفِى. (رواد مسلم ج ٢ ص ٢٦١ باب في اسائبه) قَالَ النوويُ ٱلْمُقْفِى الْعَاقِبِ لِعِنى مِن آخر الانبياء بول-٨. أَبُوُ نُعِيْمٍ فِى الْحِلْيَةِ عَنُ آبِي ذَرٍّ مَرُفُوعًا يَا آبَا ذَرٍّ أَوَّلُ الْأَنبِيَاءِ إدَمُ والجرُهُمُ مُحَمَّدٌ. پہلا تی آدم اور آخر محمد ﷺ ۔ ابن تجربے فتح الباری میں اس کو سیج کہا۔ مرزانے لکھا اور سب سے آخر محمد مصطفی ﷺ کو پیدا کیا جو خاتم الانبیاء اور ختم الرسل -Ut (هيقة الوتي ص ١٣١) ٩. عَن أبي أمامَة مَرْفُوْعًا آنَا اخِرُ الْأَنْبِيَاءِ وَٱنْتُمُ اخِرُ الْأَمْمِ مِن آخَر الانبياء اورتم آخر الامم ہو۔ (ابن الجد م ٢٩٤ ياب فتد الديال) •ا- عَنَّ ابن عباس مَوْفُوُعًا لم يبقى مِن مبشرات النَّبُوَةِ إلَّا الرُوْيَا الصَّالِحَةُ (نسائي وابو داؤد ص ٨١ ج ١ باب الدعا في الروّيا) ميرب بعد سوات رويا صالحه ك كولَى جزياتى نبين دبا-اى طرح أنَّا الحو الانْبِيَاء وَ مَسْجَدى الحِرْ الْمُسَاجِد. (مسلم ج اص ۳۳۶ باب فضل الصلوّة بمسجدي) وفي البزار. و مسجدي اخر مساجد الانبياء (الرّغيب لمنذري بي ٢ ص١٤٣ مديث اعدا مجمع الزوائد ج ٢ ص ٢ كنز العمال ج ١٢ ص ٢٤٠ حديث ٣٣٩٩٩ باب فصل الحرين من الأكمال) عير آخری ہی ہوں اور میری مجد، مساجد انبیاء کی خاتم ہے۔ اس طرح دو سو نے زائد احادیث ختم نبوت کے متعلق موجود ہیں اور ای پر عقیدہ قائم ہوا ہے۔ قرآن کی کمی آیت

اور احادیث میں سے کی حدیث میں سلسلہ نوب کے جاری کرنے کی خرمبیں دی گنی اور

نہ صحابہ تابعین اور رضح تابعین اور نہ مابعد زمانہ میں مرزا کے علاوہ کسی کا بیعقیدہ رہا ہے۔ ایس صورت میں محض قیاس آرائی اور نو تراشیدہ تادیلات سے اجراء نبوت کا عقیدہ پیدا کرنا کسی قدر عقل اور دین سے محرومی کی دلیل ہے۔ اللَّھُمَّ اَحْفَظْنَا مِنُ هٰذِهِ الشَّقَاوَةِ. ختم نبوت اور اجماع امت

ابن خلدون لکھتے ہیں کہ اس امت میں پہلا اجماع دعویٰ نبوت کی دجہ ہے مسلمہ کذاب کے لفر وقتل پر ہوا اور اس کی دیگر برائیاں سحابہ کو اس کے قتل کے بعد معلوم ،وئیں اور اسی طرح کا اجماع بلا فصل قرنا بعد قرن مدمی نبوت کے لفر و ارتداد اور قتل پر چاریٰ رہا اور تشریعی اور غیر تشریعی نبوت کی کوئی تفصیل نہیں پوچی گئی۔ خاتم النہیں لکت الانور ص ٣٣ وص ٣٣ علامہ قاری شرح فقد اکبر مجتابی ص ٢٠٣ میں لکھتے ہیں۔ دَعوی النبو قو بَعُد نَبِينَا کُفَرَّ بِالاَ جُمَاعِ. اس طرح عام کتب تغییر وشروح حدیث اور کتب کلام میں اجماع مدتی نبوت کی کفر پر اجماع امت کی تصریح کی گئی ہے۔

اللہ کے سوا ہر چیز کے لیے ابتداء اور انتہا ہوتی ہے۔ نبوت کے لیے بھی ابتداء اور انتہا کا ہونا ضروری ہے۔ انسانی زندگی کا ابتدائی زمانہ طفولیت کا تقا بتدریج انسانی عقل میں ترقی ہوتی گئی تو جس طرح عہد طفولیت کا لباس طفل کی بدنی ترقی کے ساتھ ساتھ بدلنا رہتا ہے ای طرح عقل و شعور انسانی کی ترقی کے ساتھ ساتھ روحانی لباس یعنی شریعت کا بدل جانا بھی ضروری تھا۔ اس لیے مختلف نبوتیں اور شریعتیں آتی رہیں۔ حضرت غاتم الانبیاء علیہ السلام کے زمانے تک عقل و شعور انسانی کی نثوونما کمل ہوئی تو ضرورت عقی کہ اس وقت انسان کو کامل شریعت اور نبوت کی نعمت عطاء کی جاتی جس کا قرآن نے الیَّوْمَ آتَحْمَلُتُ لَکُمُ دِیْنَکُمْ کا اعلان کر کے شریعت کاملہ کی عطا کردگی کا اعلان کیا اور تریعت کی بین کو کامل شریعت اور نبوت کی نعمت عطاء کی جاتی جس کا قرآن نے ایُوْ نَحْنُ نولنا الذِّکُورَ وَاِنَّا لَهُ لَحَافِظُوْنَ مَن سَوْطَت و مِن و شریعت کا بحک ہو کی تو خرورت تعلیم کی عظام کردگی کا اعلان کر کے شریعت کاملہ کی عطا کردگی کا اعلان کیا اور تریع کہ بین کم دیندگم کا اعلان کر کے شریعت کاملہ کی عطا کردگی کا اعلان کیا اور تو کہ نی کہ آل مقد یا تحکیل دین ہے یا حفاظت دین وہ دونوں کمل ہو چی چی رہ ہو باق شایلی ہوں انسانی کہ کا مقد یا بھیل دین ہے یا حفاظت دین وہ دونوں کمل ہو کی تو طرورت این نی ای اور ای تریع نی خری اندا الذک کی جدید نو کی کہ تد سے بی خور دون کمل ہو چکے۔ میں تو ہو اسان کی کام ہو جند نو کی کہ تا ہ سے جنوبی ہو دون کا کہ ہو ہو کر تو کا ہو کہ ہو کہ ہو ہو کے۔ ای تو تریع نو اور الذی کو کو انسانی کُور وَان ہو تُمَاطت دین وہ دونوں کمل ہو چکے۔ ای تو تُلیخ ، تو یہ امت اور علیاء کا کام ہے جس کے لیے نو کی ضرورت نہیں چیسے قرآن میں عن المُنكو (ال عران ١٠٣) اور يمى فريف تبليغ امت ف صرف شخ معين الدين رحمته الله عليه ف بقول ذاكتر اسمتھ نوے لاكھ مندوؤل كومسلمان كيا۔ (ملاحظ مونتش حيات) اور تاريخ اسلام بھى اس كى شاہد ہے كہ حضور بين ف اين وصال كے بعد تقريباً لاكھ سوا الكھ مسلمان چوڑے۔ ليكن آج ستر كروڑ مسلمان بيں جو امت كى تبليغ سے مسلمان ہوتے۔ ميكس قدر نامعقول امر ہے كہ امت كى كوششوں سے جو ستر كروڑ مسلمان بيدا جوتے ہيں، اس كے بعد ايك ايسے نبى كى آ مد ضرورى ہے جو ان ستر كروڑ مسلمان كرا كفير كر كے صرف اين چيند مريدوں ميں اسلام كى دسعت كو شخص كروڑ مسلمان ك آمد كفاركومسلمان بنانے كے بجائے مسلمانوں كوكافر بنانے كے ليے تھى۔ مرزائى وساوت كا جواب

نبوت جیسا بنیادی مسئلہ جو کفر و ایمان کے درمیان ایک حد فاصل کی حیثیت رکھتا ہے، مرزائیوں نے جب اجراء نبوت کو قرآن، احادیث، اجماع امت، صحاب، تابعین، فقہاء، متکلمین، محدثین کے خلاف پایا تو ڈوبتے کو شکلے کا سہارا کے تحت چند مصنفین کی مبہم عبارات کا سہارا لینا شروع کیا۔ اگرچہ دوسری جگہ ان حضرات کی صرت عبارات نے قادیانی استدلال کا بھانڈا بچوڑ دیا تاہم مرتا کیا نہ کرتا کے تحت جو پچھاتی قسم کے دلائل یا دسادس ان کے بین ہم ان کا جواب بھی دینا چاہتے ہیں۔

مرزائى تمتح بين كه حضرت عائش ف قرمايا ب قُولُوْا إنَّهُ حَامَتُمُ الْأَنْبِيَاء وَلَا تَقُوَلُوْا لا نَبِى بَعَدَهُ. يه درمنتور تحت آيت خاتم النيين اور (تحمد بحن المحارن ٥٥ ص ٥٠ مرف زيى) پر ب يهان تليس كرك باتى عبارت كو انحول فى كاف ديا به لفظ مديقة فى حضرت عينى عليه السلام ك سلسله مين ارشاد فرمايا - أصُلْهَا فِى حَدِيْتِ عِيْسَى آنَهُ يَقْتُلُ الْحِنْزِيْرَ وَيُكْسِرُ الصَّلِيْبَ وَيَزِيدُ فِى الْحَلالَ آى يَزِيدُ فِى حَدِيْتِ فَي الْحَلالَ فَحِيْنَذِهِ يُؤْمِنُ حُلُّ آحَدٍ مِنَ الْعُل الْكِتَابِ وَيَتَيْنَقُنُ آنَهُ بَشَرٌ وَ عَنْ عَائِشَةً فِى الْحَلالَ فَحِيْنَذِهِ يُؤْمِنُ حُلُّ آحَدٍ مِنَ الْعُل الْكِتَابِ وَيَتَيْنَقُ أَنَّهُ بَشَرُ وَ عَنْ عَائِشَةً فو الْحَلالَ فَحِيْنَذِه يُؤْمِنُ حُلُّ آحَدٍ مِنَ الْعُل الْكِتَابِ وَيَتَيْعَنُ أَنَّهُ بَشَرٌ وَ عَنْ عَائِشَة فولُوْا إِنَّهُ حَامَة مَا أَنْبِياء وَلا تَقُولُوْا لاتَبِي بَعَدَهُ. (مدا تاظ أَنَي السَّمَاء فَزَادَ فِي الْهُوْطِ فو الْحَلالَ فَحِيْنَيْذِهُ عَائِشَةً فَوْ عَنْ عَائِشَةً فَوْلُوُا إِنَّهُ حَامَة الْمَائِياء وَلا تَقُولُوْا لاتَبِي بَعْدَهُ. (مدا تاظ أَنَي السَّمَاء فَزَادَ فِي الْهُبُوْطِ الْعَالَ عَالا مَنْ يَتَوَدُو مَا مَالَ الْحَدَابَ مَعْدَى أَنْ أَمْ يَعْدَة مَا الْحَدَ مَا اللَّيْنَ مَا اللَّهُ مَنْ كُولُ عَارَ اللَّهُ فَعْ الْعَابِ وَيَتَيْتَوْ فَعْنَ الْمَاءِ فَوَادَ عَلَهُ مُوْطَ الْعَالَ عَامَانِهُ إِنْ مَدَيْتُ مَعْدَى الْهُ بَعْدَلُهُ الْحَدَابَ وَيَتَعْتَ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللْ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیر http://www.amtkn.org

اولاد بھی ہوگی۔ یہی طلال میں اضافہ ہے۔ خزیر خوری اور صلیب پرت کا خاتمہ کریں گ. اور سب اہل کتاب ان پر ایمان لائیں گ اس لیے حضور علیہ السلام کو خاتم الانبیا، کبو، لیکن لا نبی بعدۂ حضرت عینی علیہ السلام کے نزول ہے انکار کی بنیاد پر نہ کبو۔ آپ کا مقصد لا نبی بعدۂ کی نفی سے فقط یہ ہے کہ اس لفظ کو نزول عینی کی نفی کے معنی میں استعال کر کے مت کبو، باقی جدید نبوت کی لفی میں حضرت صدیقة خود نفی کی قائلہ میں کہ مند احمد جلد ۲ ص ۱۳۹ میں آپ نے حضور تلاق سے مرفوعاً روایت کی ہے۔ لا یہ تفی بتعدیٰ من النُبُوَّةِ إِلاَ المُسَتِسَرات وَای الرُوْدَيَا الصَالِحةُ. نیز روایت عائش منظم الا ساد بھی ہے۔ حضرت علی ہر افتراء

کہ آپ نے ایو عبدالر حمان السلمی استاد حسنیین کو کہا کہ ان کو خاتم بالفتح پڑھاؤ۔ جواب ظاہر ہے کہ آپ کے بال یہی قر اُت رازح تھی اور ہم نے مدلل بیان کیا ہے کہ معنی کے لحاظ سے قر اُت فتح و کسرہ میں فرق نہیں۔ خود حضرت علی بندش نبوت کی حدیث کے رادی ہیں۔ بخاری ومسلم میں اَنْتَ مِنِیْ بِمَنْزِلَةِ هَارُوْنَ مِنْ مُوْسَى اِلاً اَنَّهُ لا نبیّ بعدی۔ شیخ اکبر پر افتراء

تَنْعُ أكبر نے ولی كے ليے نبوت ثابت كی ہے۔ الجواب - صوفيه كی اصطلاق میں نبوت بحقی لغوى لیحی انبیاء عن الغیب مطلقا وحیا او الباما مراد ہے۔ وہى كو وہ شرع اور البام كو غیر شرع كہتے ہیں ورنہ شخ نبوت شرك كے وروازہ كو بند شليم كرتے ہیں۔ شخ قوّ حات كميہ ج من النبوَّةِ هذا وَعَيْرُهُ وَمَعَ هذا لا يَطْلَقَ اِسْم النبُوَةِ وَلا النبى الا فقَدَ بقى لِلنَّاسِ مِنَ النبوَّةِ هذا وَعَيْرُهُ وَمَعَ هذا لا يُطْلَقَ اِسْم النبوة وَ وَلا النبى الا على المشرع (أى صاحب الوّحي) خاصة اور ص 20 باب ٣٦٢ ميں تست ہيں۔ وحتم محمد جميع الرسل عليهم السلام و ختم بشرعيه جميع الشرائع. ونقل عنه فى اليواقيت ج ٢ ص ٣٢ طبع مع هذا باب اغلق بعد موت محمد فلا يفتح لاحد الى يوم القيامة لكن بقى للاوليا وحى الالهام الذى تشريع فيه. امام راغب پر افتراء

برالحيط ن ٣ ص ٢٨٠ پر امام راغب كى طرف منسوب ب كه ده فرمات بير كه ارباب اطاعت ميں نمى بنيول ك ساتھ شامل ہوں گے۔ مراد انبياء سابقين بيں كونكه امام موصوف نے ختم نبوت كى تصريح كى ب چنانچه معنى ختم نبوت كے تحت لكھتے بيں - أنَّهُ حَاتِمُ النَّبِيِّيْنَ لِأَنَّهُ حَتَمَ النُّسُوَّةَ أَيْ مَصْمِها بمجيهِ.

جلال الدين رومي پر ا نكو 7 6 اندر 36 21 نوت اس ، مقصود وہ قرب البی ہے جو فیض نبوت سے حاصل ہوتا ہے۔ خود نبوت مراد نہیں کیونکہ رومی خود ختم نبوت کے قائل میں دفتر پنجم میں ہے۔ 27 ديالت بارسول 1, التس غمام 5 تمودي 7 وفتر چارم ميں ہے۔ UL كفران :10 افكار 10 U żĩ 11: AT 2 13 US. علامه قارئ پر افتراء

موضوعات كبير ص ١٠٠ طبع اصح المطالع كراري مي حديث لَوُ عَاشَ إِبْرَاهِيْهُمْ لَكَانَ نِبِيا قُلْتُ مَعَ هٰذَا لَوُ عَاشَ إِبْرَاهِيْمُ وَصَارَ نَبِيًّا وَكَذَا لَوُصَارَ عُمَرُ نَبِيًّا لَكَانَ مِنْ أَتُبَاعِهِ عَلَيْهِ السِّلَم كَعِيْسَى وَخِصْرٍ وَإِلَيَّاسَ عَلَيْهِمُ السَّلامُ فَلا يُنَاقِضُ قَوْلَهُ وَحَاتَمَ النَّبِيَيْنَ إِذِ الْمَعْنَى لَوْيَاتِي نَبِيٌ بَعْدَهُ ينسخ مِلْتَهُ وَلَمُ يَكُنُ مِنُ أُمْتِهِ. ال جواب ہو ہے کہ ابراہیم اور عمر کی نبوت اگر ہوتی تو عہد نبوت میں ہوتی نہ بعد زمانے میں ادر عینی، خصر و الیاس علیهم السلام اگر آئمیں تو وہ پرانے ہیں نے نہیں کہٰذا وہ بحثیت المتی آئیں گے۔ خود علامہ قاری نے شرح شائل باب اوّل ص ۳۳ میں یہی فرمایا ہے۔ أَنَّهُ حَتَمَ هُمُ إِنَّ جَاءَ آخِرَهُمُ فَلاَ نَبِّي بَعُدَهُ أَنَّ لا يُنَبَّاءُ أَحَدُ بَعُدُ فَلاَ يُنَافِي نُزُولَ عِيسني مُتابِعًا لِشَرِيْعَتِهِ مُسْتَمِدًا مِنَ الْقُرُانِ وَالسُّنَّةِ وَقَالَ فِي الْمِرْقَاتِ (نَ ٥ / ٢٧) الْمُقْفِي امن قَفَا أَثَرَهُ إذا تَبْعَةُ يُعْنِي أَنَّهُ آخِرُ الْأَنْبِيَاءِ الآتِي عَلَى آخِرِهِمُ لا نبي بغده وقَالَ فِي شَرُح الْفِقْدِ الْآكْبَر (أَكْبَالَ ص ٢٠٢) وَدَعُوى النُّبُوَّة بَعُدَ نِبِيّنا كُفُرُ بالاجْمَاع. نیز لو عاش ابر اهدم صدیقا أبيا اين ماجد كى روايت ب اس ميں ايوشيد ايرا بيم ين عثمان ساقط رادی ہے (تہذیب التبذیب) سیح حدیث بخاری ج ۲ ص ۹۱۴ باب و من تک با اساء الانباءك بر ب- لوقضى أنْ يَكُوُن بَعُدَ مُحَمَّدٍ نَبِي عَاشَ ابنه وَلَكِن لَا نَبِي بَعُدَة. امام ربانی مجدد الف ؓ ثانی پر افتراء امام ریانی کے مکتومات رج ا مکتوب اس میں حصول کمالات نبوت مرتابعان را

ی موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org تحميمات المبيد ٢ م ٢ ٢ تغميم نمبر ٥ ٥ مطبور تجل على ذ ها يمل پر شاه صاحب لكص بي ختم به النبيون اى لا يوجد من يامر ٥ الله سبحانه با التشويع على الناس جم سے مرزائيوں في يونيچه نكالا كه محفور عليه السلام ك بعد مرف شركى نيوت بند ب حالانكه اس كى تشريح خود شاة صاحب في تحميمات ٢ ٢ ص ١٣٧ ميں كى ب فر ما تي بي، وَصَارَ حَالِمَ هلاهِ الدُورَةِ فذالك لا يُمْحَمَّد صَلَّى اللهُ عَلَيَهِ وَسَلَّم حاتم السَيْنِي لا تس وَصَارَ حَالِمَ هلاهِ الدُورَةِ فذالك لا يُمْحَمَّد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حاتم السَيْنِي وَسَحَرَاتُ حَالَمَ هلاهِ الدُورَةِ فذالك لا يُمْحَمَّد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حاتم السَيْنِي وَمَارَ حَالَمَ مَعْدِهِ الدُورَةِ فذالك لا يُمْحَمَّد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم حاتم السَيْنِ وَسَلَّم مَعْدَة وَ دَعُوتُهُ عَامَةً لِجَعِيْعُ الاِنُسَ وَالْحِنُ وَهُوَ أَفْصَلُ اللاهُ عَلَيْهِ وَعَامَ السَيْنِ وَ يَخْوَاصَ أُخُرى وَقَالَ فِي (مجتر اللهُ الانسَ وَالْحِنُ وَهُو أَفْصَلُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمْ مَالَيْ اللهُ وَ الْحَرَاصَ أُخُرى وَقَالَ فِي (مجتر اللهُ مَعْمَد مَعْمَ وَ الْحَالَة مِعْمَ هما اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عالَهُ الْمَالِي وَ الْحَكَافَةُ لَا سَيْفَ فِيْهَا بِمَقْتِلْ عُنْمُونُ وَ الْحِدَى في اللهُ مَعْتِ وَ الْحَدَى اللهُ مُعْتَمَ اللهُ وَجَعَة وَ الْحَكَافَةُ لا سَيْفَ فِيْهَا بِمَقْتِلْ عُنْمَانَ وَ الْحِكَافَةُ بِسَهَادَة عليه السَادَمَ وَ وَالْحَكَافَةُ لَا سَيْفَ فِيْهَا بِمَقْتِلْ عُنْمَانَ وَ الْخِلافَةُ بِسَهَادَة علي كَرَمَ اللهُ وجَعَة وَ الْحِكَافَةُ اللهُ وَرَعْنَا وَالْحَدَى مَدَ عَلَيْ وَ الْعَالَيْنُو اللهُ وَ عَلَيْ وَالْحَالَةُ وَ الْعَالُولَة وَ مَعْتَى وَقَالَ عَلَيْ وَالْتُو اللهُ وَ عَلَيْ وَالْعَالُولَةُ وَ الْعَالَيْنَ مَعْتَ عَلَيْ مَا عَلَيْ وَ اللهُ وَ عَلَيْ وَ الْحَدَى مَعْتَ عَلَيْ وَالْعَالَةُ وَ عَلَيْ وَ الْعَنْ مَعْتَ مَعْتَ عَنْعَوْنَ فَاللهُ وَ عَلَيْ وَ الْعَاسَ عَلَيْ مَاللهُ وَ عَلَيْ وَ الْعَامِ مَنْ مَعْتَ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْنُ وَ وَالْحَالَةُ وَ عَلَيْ مَالَهُ وَ وَقَالَ وَقُولُ فَالُنُونُ وَالْعَالُولُهُ اللهُ وَ عَلَيْ وَالْحَالُ اللهُ وَالْعَالُولُ اللهُ وَ عَلْنَ عَلْمَ عَلَيْ مَعْتَ مَا مَالْمُورَ وَ مَا عَالُو وَ عَلْعَ

(II)

مولانا محدقاسم برافتراء

ان کی طرف ختم زمانی کا انکار منسوب کیا گیا حالانکد آپ فرمات ہیں۔ ''اگر اطلاق اور عموم ہے تو خاتمیت زمانی ظاہر ہے ورند سلیم لزوم خاتمیت زمانی بدلالت الترامی ضرور ثابت ہے۔ ادھر تصریحات نبوی تلفظ آن اُنت مینی بیمنو لَذ ہم هارُون مِن مُوسی الا اند لا مُبی بعُدد ، جو بطرز مذکور لفظ خاتم النہیں سے ماخوذ ہے، اس باب میں کانی ہے کیونکد یہ مضمون درجہ تواتر کو پہنچا۔ پھر اس پر اجماع بھی منعقد ہے کو الفاظ لا مَبی بعد ی بند تواتر منقول نہ ہو۔ لیس یہ عدم تواتر الفاظ بایو جود تواتر معنوی ایسا ہوگا جیسے تواتر عدد رکعات فرائض وغیرہ۔ جیسے اس کا منگر کافر ہے وی اس کا (لا بی بعدی) منگر بھی کافر ہے۔ ' (تحذیر الناس ۲۰۱۳ س دارالاشاعت کراچی) مناظر عجیبہ ص ۳۹ مطبوعہ سہارن پور میں کلھتے ہیں۔ ''خاتمیت زمانی اپنا دین ایمان ہے، ناحق کی تہمت کا البتہ کوئی علاق خلاق میں۔'' مولا نا عبدالحق پر اختراء

مولانا موصوف نے دافع الوساس فی اثر ابن عياس ص ٣٩ پرلکھا ہے علاء الل السنت بھی اس امر کی تصریح کرتے ہیں کد آ تحضرت عظیم کے عہد میں کوئی نمی صاحب شرع جديد نہيں ہو سکتا ہو نمی آپ کا ہم عصر ہوگا وہ تمنع شريعت محمد یہ ہوگا لیس بتقد ر بعث محمد یہ عام ہے' حالانکہ یہ مضمون زمین کے دیگر طبقات اور ان کے انبیاء کے متعلق ہے محمد یہ عام ہے' حالانکہ یہ مضمون زمین کے دیگر طبقات اور ان کے انبیاء کے متعلق ہے محمد یہ عام ہے' مالانکہ یہ مضمون زمین کے دیگر طبقات اور ان کے انبیاء کے متعلق ہے محمد یہ عام ہے' مالانکہ یہ مضمون زمین کے دیگر طبقات اور ان کے انبیاء کے متعلق ہے محمد یہ مواحد زجر الناس من ٨٢ پر آپ نے کی ہے۔ ختم نيپينا حقيقي يالينسبيَة اللی آئیپیاء جميع الطبقات بمعنی آند کم یعظی النبوق لاحد فی طبقة اور محمون اللی آئیپیاء جميع الطبقات بمعنی آند کم یعظی النبوق لاحد فی طبقة اور محمون اللہ و کان خاتم الائیسیاء ولا یہ خوز بعدہ آن یکون آحد نیپیا ومن آدعی النبوق فی د زماننا یکون کافرار ان تصریحات ہو کو کہ سکتا ہے کہ آخر میں ختم نبوت علامہ اقبال کی نظر میں

قادیا نیت یہودی مذہب کا چر بہ ہے ''میرے نزدیک بہائیت قادیانیت ے زیادہ مخلص ہے کیونکہ وہ تکط طور پر اسلام سے باغی ے لیکن موخر الذکر ( قادیانیت) اسلام کے چند نہایت اہم اصولوں کو ظاہری طور پر قائم رکھتی ہے لیکن باطنی طور پر اسلام کی روح ادر مقاصد کے لیے مہلک ہے۔ اس کا (قادیائی فرقے) حاسد خدا کا تصور کہ جس کے پاس دشنوں کے لیے لاتعداد زلزلے اور بیاریاں ہوں اس کا (قادیانی فرقہ کا) نبی کے متعلق نجومی کا تخیل اور اس کا روح مسح کے تشکسل کا عقیدہ وغیرہ یہ تمام چیزیں اپنے اندر یہودیت کے اتنے عناصر رکھتی ہیں گویا یہ تحریک یہودیت کی طرف رجوع ہے۔''

(حرف اقبال س ١٢٣ مرتبد لطيف احمر شروانی مطبوع المنار اکادی لاہور) ٢- ''اسلامی ایران میں موبدانہ اثر کے ماتحت طحدانہ تح یکیں اتھیں اور انھوں نے بروز، حلول، ظل وغیرہ اصطلاحات وضع کیں تا کہ تناسخ کو اس تصور میں چھپا سکیں۔ ان اصطلاحات کا وضع کرنا اس لیے لازم تھا کہ وہ مسلم کے قلوب کو نا گوار نہ گزریں۔ حتیٰ کہ سے موجود کی اصطلاح بھی اسلامی نہیں بلکہ اجنبی ہے اور اس کا آغاز بھی ای موبدانہ تصور میں ملتا ہے۔ یہ اصطلاح ہمیں اسلام کے دور اوّل کی تاریخی اور نہ ہی ادب میں نہیں ملتی۔''

۳۔ قادیانی گردہ اسلامی وحدت کا دشمن ہے

"" مسلمان ان تحریکوں کے معاملہ میں زیادہ حساس بیں جو ان کی وحدت کے لیے خطرناک ہے۔ چنانچہ ہر ایسی مذہبی جماعت جو تاریخی طور پر اسلام سے وابستہ ہولیکن اپنی بناء نتی نبوت پر رکھے اور برعم خود اپنے الہامات پر اعتقاد نہ رکھنے دالے تمام مسلمانوں کو کافر شمجھے، مسلمان اسے اسلام کی وحدت کے لیے ایک خطرہ تصور کرے گا اور یہ اس لیے کہ اسلامی وحدت ختم نبوت سے استوار ہوتی ہے۔" (حرف اقبال مں ۱۲۲) مرزا محود خلیفہ قادیان دوم آئینہ صداقت ص ۳۵ پر لکھتے ہیں۔" کل مسلمان جو حضرت مسج موعود کی بیعت میں شامل نہیں خواہ انھوں نے مسج موعود کا نام بھی نہیں سنا وہ کافر اور دائرہ اسلام

۳۹۔ میں اس باب میں کوئی شک اور شبہ نہیں رکھتا کہ یہ احمدی اسلام ادر ملک دونوں کے غدار میں۔ (خط اقبال بنام جواہر لال مندرجہ بنام'' کچھ پرانے خطوط'' حصہ اوّل ص ۲۹۳ مرتبہ جواہر لال مطبوعہ جامعہ کمینڈنی دیلی انڈیا)

۵۔ میری رائے میں قادیانیوں کے لیے صرف دو رامیں ہیں یا دہ بہائیوں کی تقلید کریں یا پھر ختم نبوت کی تاویلوں کو چھوڑ کر اس اصول کو اس کے پورے مغہوم کے ساتھ قبول کریں۔ ان کی جدید تادیلیں محض اس غرض سے ہیں کہ ان کا شار حلقہ اسلام میں ہوتا کہ ان کو سیای فوائد پینچ سکیں۔'' ۲۔ ''میری رائے میں حکومت کے لیے بہترین طریق کار سے ہوگا کہ دہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

قادیانیوں کو ایک الگ جماعت سلیم کرے یہ قادیانیوں کی پالیسی کے عین مطابق ہوگا اور مسلمان ان سے رواداری سے کام لے گا جیسے وہ باقی مذاہب کے معاملہ میں اختیار کرتا ہے' (حرف اقبال ص ١٢٨، ١٢٩) یہ قادیانیوں کی پالیسی کے مطابق اس لیے ہے کہ مرزا بشر الدین خلیفہ دوم کا خطبہ مندرجہ الفضل میں ہے۔ میں 'دمسیح موعود (مرزا) نے فرمایا۔ ان کا (مسلمانوں کا) اسلام اور ہے اور ہمارا اور، ان کا خدا اور ہے ہمارا خدا اور، ہمارا تج اور ہے ان کا حج ادر، ای طرح ان سے ہر بات میں اختلاف ہے۔'

(العس تادین استان کا انگریزی حکومت کو مشورہ بے دستور میں اقلیتوں کے تحفظ کا خیال رکھا گیا ہے۔ ''میر بے خیال میں قادیانی حکومت ہے بھی علیحد گی کا مطالبہ کرنے میں پہل نہیں کریں گے۔ ملت اسلامیہ کو اس مطالبہ کا پوراحق حاصل ہے کہ قادیانیوں کو علیحدہ کر دیا جائے اگر حکومت نے یہ مطالبہ تسلیم نہیں کیا تو مسلمانوں کو شک گزرے گا کہ حکومت اس نے ند جب کی علیحد گی میں دیر کر رہی ہے...... حکومت نے ۱۹۹۹ء میں سکھوں کی طرف سے علیحد گی کے مطالبہ کا انظار نہ کیا۔ اب وہ قادیانیوں کو ایس مطالبہ کا کیوں انظار کر رہی ہے۔'' (حرف اتبال ص ۱۳۸) مزید علامہ کتھتے ہیں ''مسلمانوں کی نماز میں قطع تعلق، نکاح وغیرہ کے مطالبہ میں مسلمانوں سے بائیکا کے اور سب سے بڑھ کر میں قطع تعلق، نکاح وغیرہ کے معاملات میں مسلمانوں سے بائیکا ک اور سب سے بڑھ کر مواقعہ یہ ہے کہ وہ اسلام کافر ہے۔ یہ تمام امور قادیانیوں کی علیحد گی پر دال ہیں بلکہ واقعہ یہ ہے کہ وہ اسلام سے کہیں اس سے دور ہیں جینے سکھ جندوؤں سے کیونکہ سکھ معاہد کر ہے ہیں۔ پھر وہ سے کام وہ سالا مطالت میں مسلمانوں کی علیحد کی پر دال ہیں بلکہ میں دوؤی سے باہمی شادیاں کرتے ..... پھر جب قادیانی نہ بنی معاشرتی معاملات میں معلیحد گی اختیار کرتے ہیں۔ پھر وہ سے مور پر مسلمانوں میں شال رہنے کے لیے کیوں معلیحد کی اختیار کرتے ہیں۔ پھر وہ سیا طور پر مسلمانوں میں شال رہنے کا ہے کر ہیں معامل میں معام

۸۔ پابندی باغی جماعت پر لگانی چاہے۔ علامہ اقبال انگریزی حکومت کو لکھتے میں۔ ''اگر سی قوم کی وحدت خطرے میں ہوتو اس کے لیے اس کے سوا چارہ کار شیں کہ وہ معاندانہ قو توں کے خلاف مدافعت کرے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ مدافعت کا کیا طریقہ ہے۔ وہ طریقہ یہ ہے کہ اصل جماعت کو رواداری کی تلقین کی جائے حالانکہ اس کی وحدت خطرہ میں ہو اور باغی گروہ کو تبلیخ کی پوری اجازت ہو۔ اگر چہ وہ تبلیخ حجوب اور دشنام سے لبریز ہو۔ (حرف اقبال ص ۱۲۱) میں کہتا ہوں کہ مرزا کی یہ ایک گالی کروڑوں گالیوں نے زیادہ ہے۔ وہ آمینہ کمالات ص ۱۳۶۸ میں لکھتے ہیں۔ جولوگ بھے نہیں مانتے میں ے دعویٰ پر ایمان اور تصدیق نہیں رکھتے وہ سب زنا کی اولاد ہے۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

تسيرناعيسى التكيفك ستل حضرت مولا ناسيد شسالحق افغاني



حيات غييني عليه السلام

حضرت تنیسی علیہ السلام کا آسمان سے نزول حضرت عيسى عليه السلام كاآسان كواشمايا جانا اوراس وقت زنده بونا اور آخرى زمانے میں زمین پر نزول فرمایا اہل اسلام کا متفقه عقیدہ ہے کہ تقریباً چودہ سو سال ے ا كراب تك اسلام ك تمام فرق اي پر منغق چلي آت ميں اور اسلامي فرقوں ميں اس عقیدے کے متعلق کوئی اختلاف تبیس پایا جاتا حالانکہ دیگر بیسیوں اعتقادی مسائل میں اختلاف موجود رہا۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ کتاب وسنت کی روشن میں اس مسئلہ کو اس قدر دامنے اور صاف کیا گیا ہے کہ جس کو اسلام کے ساتھ پیعمولی تعلق بھی ہو دہ اس مسئلہ من اختلاف كا روادار شيس اور اسلام اور مسئله حيات ونزول مي عليه السلام كو لازم وملزوم سیجھتے رہے ہیں اور بید کہ تشلیم اسلام کے ساتھ اس مسلد کا انکار قطعاً جمع نہیں ہو سکتا۔تغییر جرالحيط ج ٢ ص ٢٢ ميں امام ابن عطية ٢ اجماع ك الفاظ منقول ميں -حَيَاتُ الْمَسِيُحُ بِجِسْمِهِ إِلَى الْيَوْمِ وَنُزُوْلُهُ مِنَ السَّمَاءِ بِجِسْمِهِ الْعُنْصُرِي مِمَّا أَجْمَعَ عَلَيْهِ الْأُمَّةُ وَتَوَاتَرَ بِهِ الاحاديث. حفرت من عليه السلام كالجمم ك ساته اس وقت تك زنده مونا اورجم عفرى کے ساتھ آ سان سے اتر کر آنا ایسا عقیدہ ہے جس پر پوری امتہ کا اتفاق ب اور پنیبر یکن کی متواتر احادیث ے ثابت ہے۔ تغییر جامع البیان میں اِنّی مُتَوَفِّیْکَ کے تحت تغییر وجیز نے تقل کیا گیا ہے۔ وَالْاجْمَاعُ عَلَى آنَّهُ حَتٍّ فِي السَّمَاءِ يَنُزَلُ يَقْتُلُ الدَّجَّالَ وَيُؤَيِّدُ الدَّيْنَ. اس پر اجماع ب كه حضرت عيلى عليه السلام أسمان ير زنده بي، اتري ك، د جال کو تش کریں گے اور دین اسلام کو مضبوط کریں گے۔ اى طرح امام شوكانى كے رسالہ التوضيع فِيْمَا تَوَاتَر فِي الْمُنْتَظَرِ وَالدَّجَالِ

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org و المسينة اور امام سيوطی کے الانحلام بي تحكم عينين غليله السلام ميں تواتر اور اجماع مذكور ہے۔ مستح الكرامت ص ٢٣٣ ميں امام شوكانی كی انتيس احاديث دوبارہ نزول عينی عليه السلام کے ذکر کے بعد تواتر اور اجماع كا ذكر كيا گيا ہے۔ اى طرح حافظ ابن جر تلخيص الجير كتاب الطلاق ميں لكھا ہے۔ الاجتماع علی آنله دُوضع بيدينه حيا كہ اس پر اجماع ہے كہ دہ بدن كے ساتھ زندہ المحات گئے ہيں۔ اى طرح فتح البارى ميں ذكر ادرلين كے سلسله ميں حضرت مسح ملح كر نول پر اجماع منقول ہے۔ اى طرح تغير ابن كثير ميں تواتر نزول كى صراحت كى گنى ہے۔ اى طرح د

ا۔ مرزا غلام احمد قادیانی نے برایین احمد یہ ص ۳۹۸ خزائن ج اص ۵۹۳ میں حضرت میچ علیہ السلام کے زندہ ہونے اور دوبارہ آنے کی تصریح کی ہے ''اور یہ کتاب اس کے اقرار کے مطابق اس وقت ککھی گئی تھی کہ وہ برعم خود نبی تھا۔'' (دیکھوایام السلح ص 24خزائن ج ۱۳ ص ۳۰۹)

رویکیوہیا میں کا کے کران کی اس ۲۰۰۱ میں حاشیہ ص کا کے کران کی اس ۲۰۰۱ ۔۲۱ ۲۰ - مرزا غلام احمد قادیانی برا میں احمد یہ حاشیہ ص ۵۰۵ خزائن ج اص ۲۰۴ ۔۲۰ میں وان عدتم عدما کی تنہیر میں لکھتے ہیں کہ' اس میں مسح کے جلالی اور ظاہر ہونے کا اشارہ ہے۔ اگر نرمی قبول منہ کرد کے تودہ زمانہ بھی آنے والا ہے کہ جب مسح علیہ السلام جلالت کے ساتھ دنیا پر اتریں کے اور جلال الہی گمراہی کو نیست و نابود کر دے گا۔ میرا زمانہ اس زمانہ کے لیے بطور ارباص واقعہ ہوا ہے۔'

۳۔ مرزا غلام احمد قادیانی کھو الَّذِی اَدُسَلَ دَسُوْلَهٔ کی تغییر براہین ص ۳۹۹ خزائن ج اص ۵۹۳ میں یوں ذکر کرتے ہیں کہ''جب حضرت مسیح علیہ السلام دوبارہ اس ونیا میں تشریف لائمیں گے تو ان کے ہاتھ ہے دین اسلام جمیع آفاق و اقطار میں پھیل جائے گا۔''

۲۰ - ازالہ اوہام ص ۲۲۵ خزائن ج ۳ ص ۲۱۳ پر مرزا غلام احمد قادیانی لکھتے ہیں کہ ''آ تخصرت تلکی نئے عمر کو قتل سے منع کیا، اور فرمایا اگر یہی دجال ہے تو اس کا صاحب علی بن مریم ہے جو اس کو قتل کرے گا ہم اے قتل نہیں کر کتے ۔' حیات و نزول میچ کے مسئلہ پر ہم مختصرا قرآنی، حدیثی، تاریخی اور عقلی حیثیت ہے ردشنی ڈالیں گے۔ اجماعی حیثیت سے ہم نے مسئلہ پر روشنی ڈال دی ہے۔ حیات مسیح علیہ السلام قرآ فی روشنی میں ۱. وَمَكَرُوْا وَمَكَرَ اللَّهُ طَوَ اللَّهُ حَیْنُ الْمَا کِوِیْنَ ط (آل عران آیہ میہ) یہود

نے حضرت مسج علیہ السلام کے خلاف تد ہیر کی اور اللہ نے ان کو بچانے کی تد ہیر کی۔ اللہ ک تدبیر ب تدبیر کرنے دالوں کی تدبیر سے بہتر ہے۔ مرزا قادیانی نے اس آیة کا مطلب ہد بیان کیا۔ یہودیوں نے حضرت مسج علیہ السلام کے لیے قتل وصلیب کا حید سوجا تها خدا في مسيح كو دعده ديا ادركها كه تيرا اين طرف رفع كرول كا- (اربعين جلد ٢ ص ١٠) پھر آئینہ کمالات ص ۳۰ وص ۴۳ میں لکھتے ہیں کہ وعد ے کے الفاظ دلالت کرتے ہیں کہ وہ وعدہ جلد يورا ہونے والا ب- پجر مرزا قادياني ازاله ادبام ص ٣٨٠ يس لکھتے ہيں كه پجر بعد اس کے ان کے (یہود) کے حوالے کیا گیا۔ تازیان کائے گئے۔ گالیاں سننا طمانچ کھانا، ہلسی اور تحتصے میں اڑائے جانا اس نے دیکھا۔ آخر صلیب پر چڑھا دیا۔ آیت مذکورہ کی مرزائی تغییر نہ صرف یہ کہ بے دلیل اور تحریف بے خود ایک عظیم بہتان اور ذات خداوندی کی شان کے بھی خلاف ہے۔ بقول مرزا یہود نے حضرت سیچ کے خلاف تدبیر ک اور اللہ نے بچانے کی۔ پھر يہود نے اس کو تازيانے بھی لگات، گالياں بھی ديں، محمدها اور شخر بھی اڑایا، سولی بر بھی چڑھایا پھر بھی قرآن نے یہ کہا کہ اللہ خرالما کرین ہے اور اس کی تدبیر بہتر و کامیاب رہی۔ اگر مرزائی تح دیف کے اس خود ساختہ شو فے کو بھی مان لیا جائے کہ سولی پر اتارے سے بیبود نے اس کوم دہ سمجھا لیکن اس کی آخری رفتر، باقی تقلی اور علاج سے اچھے ہوئے۔ پھر تشمیر جا کر بہت مدت کے بعد طبعی موت سے مر کئے، تو مجمی موت کے وقوع کی راہ میں یہود کی غلط فنجی آٹے آگئی۔ نہ کوئی خرق عادت کارنامہ آیت مذکورہ کی روح اللہ کی حفاظتی تدبیر کا يبودي تدبير ے موازند كر كے اللہ كى تدبير ك یوری کامیابی اور عظمت کا بیان کرنا مقصود ب لیکن مرزا کی تغییر کے تحت اس وعدہ البی کے باوجود يبودنا مسعود حضرت مسيح عليه السلام کے ساتھ جو بچھ كرنا چاہتے تھے وہ سب بجه كر يح ليكن بحر بهى يقول مرزا تدبير اور وعده اللى بلند اور كامياب ربا- اس طرح مرزا نے حضرت مسج اور خدائے قرآن دونوں کی يہود کے مقابلے ميں توبين اور تذكيل كى-اگر دماغ میں بجی اور الحاد نہ ہوتو آیت کا مطلب صاف ب کہ یہود نے حضرت می کے خلاف مذہیر کی کہ ان کو بے عزت کر کے سولی پر چڑھا دیا جائے کیکن اللہ کی مذہبر بچانے کی تھی ابدا اللہ کی تدبیر عالب رہی کہ اللہ نے اس کو آسان پر الله اليا اور يبود اس کا بال تک برکا نہ کر سکے۔ تقریباً چودہ سوسال سے قرآنی علوم کے ماہرین صحابہ و تابعین وغیرہ نے یہی مطلب سمجھا لیکن چودھویں صدی میں میتویت کی ددکان جمانے والے نے یہ نامعقول مطلب تراشابه

٢. إذْ قَالَ اللَّهُ يَاعِيْسَى إِنِّى مُتَوَقِّيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنْ الَّذِيْنَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْكَ فَوُقَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا إِلَى يَوُمِ الْقِيلَمَةِ ثُمَّ إِلَى مَرُجِعُكُمُ فَاَحُكُمُ بَيْنَكُمْ فِيُمَا كُنْتُمُ فِيْهِ تَخْتَلِفُونَ ط (العران ٥٥)

جس وقت کہا اللہ نے اے عیسیٰ میں لے لوں گا بچھ کو اور اٹھا لوں گا بچھ کو اپن طرف اور پاک کر دول گا بچھ کو کافروں ہے اور رکھوں گا ان کو جو تیرے تابع ہیں غالب ان لوگوں ہے جو انکار کرتے ہیں قیامت کے دن تک پھر میری طرف تم سب کو آنا ہے پھر میں فیصلہ کر دوں کر جس بات میں تم جھڑتے تھے۔

توفی کے متعلق کلیات ابی البقاء میں ہے۔

التَّوَفِي أَلامَامَةُ وَ قَبْضُ الرُّوْحِ وَعَلَيْهِ اسْتِعْمَالُ الْعَامَةِ وَأَلاسْتِيْفَاءُ وَأَخَذُ الْحَقِ وَ عَلَيْهِ اسْتِعْمَالُ الْبُلَغَاء. يعنى توفى كا لفظ عوام كے بال موت دينے اور جان لينے كے ليے استعال ہوتا بے ليكن بلغاء كے نزديك اس كے معنى يورا وصال كرنا اور تحك ليا ہے۔ گويا ان كے نزديك موت پر توفى كا اطلاق اس حيثيت سے ہے كہ اس ميں

سمی خاص عضو سے نہیں بلکہ پورے بدن سے جان کی جاتی ہے تو اگر خدا نے کسی کی جان بدن سمیت کی تو اس پر توفی کا اطلاق بطریق اولی ہوگا اور روح مع البدن لینا توفی ے مغہوم میں داخل ہے۔ عام طور پر چونکہ روح بدن کے بغیر کی جاتی ہے اس لیے موت پر توفی کا اطلاق کثرت ہے آیا اور یہاں ہے راز ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام کی حالت چونکہ عام حالات سے مختلف تھی اس کیے اہم ترین ضرورت کے موقع پر بھی اللہ نے عیسیٰ علیہ السلام کے حق موت کا اطلاق نہیں کیا بلکہ تونی کا کیا جو قبض روح اور قبض روح مع البدن دونوں کو شامل ہے۔ یہ غلط ہے کہ فاعل اگر خدا ہو اور مفعول ذی روح ہو، تو تو فی موت کے معنی میں ہوگا۔ بالفرض اگر موت کے معنی میں ہو تو ضحاک شاگرد ابن عباس نے معالم میں نقدم و تاخیر کا قول نقل کیا ہے۔ یعنی متوفیک، میں تم کوموت دوں گا زمین پر اتارنے کے بعد کی دلیل یہ ہے کہ سورة زمر میں الله تعالى فے فرمایا۔ اللهُ يَتوفَقى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمُ تَمُتُ فِي مَنَامِهَاط (زم ٢٢) يهال فاعل الله ادر مفعول ذی روح ب پھر بھی نیند کی حالت کے متعلق فرمایا کہ اللہ جان لیتا ہے موت کے وقت اور وہ جان بھی لیتا ہے جو نیند کی حالت میں مری خبیں۔ یہاں نیند پر توفی کا اطلاق آیا اور توفی کو عدم موت کے ساتھ جمع کیا۔ اس حقیقت کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق توفی کے لفظ میں موت کا معنی مراد نہیں بلکہ اٹھا لننے کا معنی مراد ہے اور یہی معنی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

ابن عباس کا صحیح قول ہے جو روح المعانی میں مذکور ہے اور مناسب حال عیسیٰ علیہ السلام بھی ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو یہودی محاصرہ کے دقت جو پریشانی لاحق تھی وہ مندرجہ ذیل امور کی وجہ سے تھی۔

ا۔ کہ میں یہود کی دست برد اور جور وستم سے بنی جاؤں گا یا نہیں۔ اس کے جواب میں یغین ایٹی مُتوَفِّیُکَ (ال عران ۵۵) میں تم کو لےلوں گا اور دست برد ہے بچالوں گا جیسے وَاذْ حَفَفُتُ بَنِنی اِسُوَ آئِیُلَ عَنُکَ (المائدہ ۱۱۰) میں بنی اسرائیل کوتم تلہ۔ بینچنے سے روکوں گا۔

۲۔ دوسری بید تشویش تھی کہ میرا بچانا زمین کے کئی حصہ میں ہوگا کہ ان کو میری طرف پینچنے نہ دیا جائے گا یا اور کوئی صورت ہوگی۔ اس کے جواب میں فرمایا کہ میں بتھے کو اپنی طرف آسان پر اللھا لوں گا۔

۳۔ اپنی والدہ اور خاندان کے حال سے مشوش تھے کہ وہ ان پر دائ لگاتے تھے۔ اس کے متعلق کیا انتظام ہوگا؟ اس کے متعلق فرمایا۔ و مُطَهِّدُ کَ من الَّذِیْن تَحْفَدُوْ ا (ال عران 88) میں متکروں سے تم کو اور تمہاری والدہ کو پاک کر دوں گا۔ چنانچہ اس کا انتظام قرآن اور خاتم الانمیاء علیہ السلام کی زبان سے کیا گیا کہ آپ اور آپ کی والدہ کی زندگی بے داغ ہے۔

(ال عران ١٠٣) کے تحت نوے کروڑ مسلمان ایک منظم بلاک بن جائے اور واعدوا لھہ ما استطعتم من قوۃ (انفال ۲۰) کے تحت سامان قوت کی تیاری میں لگ جائے اور اپنی خداداد مشترک دولت اس میں صرف کر دے تو مستقل عزت مسلمانوں کے لیے اب بھی يہل كى طرح حاصل ہو كى ليكن جل الله اور اسلام برعمل بيرا ہونے سے مسلمانوں كى قوت ب ند کہ اسلام کو چھوڑ کر مغربیت اختیار کرنے اور اسلام میں تحریف کرنے سے وہ قوی ہوں گے۔ بورب کی قوت بھی تعلیم اسلامی کے اجزاء سے ہے۔ یعنی سامان قوت کی نیاری اور قوانین قدرت کاعلم حاصل کر کے اس سے استفادہ کرنا۔ ان کے غیر اسلامی اجزاء لینی ان کے تمدن کو ان کی ترقی میں دخل نہیں بلکہ ان کی وجہ سے مادی ترقی کے باوجود ان کا زوال شردع ہوگیا ہے۔ وہ غیر اسلامی اجزاء خدا اور آخرت فراموشی، انبیاء علیہم السلام کے اخلاقی اقدار کو زندگی سے خارج کرنا، نسل و وطن کے بت کی پر سنٹن کرنا، زنا، جوابازی، لواطت، شراب نوشی، سود، عیاش جنھوں نے مغربی قوت کے اعصاب کو کمزور کر دیا ہے اس کمزوری کی دجہ ہے مغرب کی نمبر ایک طاقت کوریا اور دیت کا تک کی معمولی بے سرو سامان ریاستوں کے ہاتھوں پٹ رہی ہے اور اب توبہ کرنے پر آمادہ ہے لیکن توبہ بھی قبول نہیں ہوتی۔ مغرب زدہ مسلمانوں کی یہ بدسمتی ہے کہ ان کے دہنی انحطاط نے ان کو سامان قوت کے ترک اور سامان زوال کے اپنانے پر آمادہ کیا ہے مسلمانوں کی بڑی قوت اسلام ہے وہ اس میں تحریف کر رہے میں اور اسباب زوال میں خطرناک چیز یورپ کی شیطانی تبذیب ہے اس کو وہ اپنا رہے ہیں۔

سیوس بیا جان سویہ و یوم سیوسٹو وی سوی حدیق میں جب میں ان کے گفر کی دجہ ہے اور یہود کے دلوں پر بندش ہدایت کی مہر لگ چکی ان کے گفر کی دجہ سے اور حضرت مریم کو جو خدا کے رسول تصف کی دجہ سے اور اس دجہ ہے کہ دہ کہتے ہیں کہ ہم عیلی بن مریم کو جو خدا کے رسول تصف کر ڈالا اور انھوں نے اس کو نہ قتل کیا نہ سولی پر چڑھایا لیکن شبہ پڑ گیا ان کو اور جو حضرت میلی علیہ السلام کے متعلق اختلاف کرتے تھے دہ شک میں ہیں ان کوعلم نہیں صرف انگل پچو باتوں پر چلتے ہیں اور انھوں نے یقدیناً حضرت علی

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحیر http://www.amtkn.org

علیہ السلام کو قتل نہیں کیا بلکہ اس کو اللہ نے اپنی طرف اٹھا لیا اور وہ غالب اور حکمت والا ہے اور اہل کتاب کا کوئی گروہ نہیں مگر وہ حضرت عیلیٰ علیہ السلام پر اس کے مرفے سے پہلے ایمان لائے گا اور وہ ان کے اعمال پر گواہ ہوں گے۔ اس آیت میں چند امور بیان ہوئے ہیں۔

(۱) کہ حضرت عیسیٰ نہ قتل ہوئے نہ سولی پر چڑھائے گئے۔ جو لوگ قتل اور صلب کے قائل ہیں چیسے یہود و نصاری وہ قطعاً غلطی پر ہیں۔ قرآن نے واضح الفاظ میں ان کی تر دید کی۔ مرزا تحول یا مرزا کا بیہ کہنا کہ سولی پر چڑھائے گئے ہیں لیکن سولی پر مرے نہیں۔ بیہ قول بھی یہود و نصاریٰ کی طرح قرآن کے خلاف ہے۔ ماصلہٰوٰ ہُ کا بیہ معنی تراشنا کہ سولی پر نہیں مرے لغت عرب کے خلاف ہے۔ صلب کے معنی سولی پر چڑھانا اور ماصلب کا معنی سولی پر نہ چڑھانا ہے۔ بیہ قطعاً قرآن کی تحریف ہے کہ ماصلہو ہ کا بیہ معنی لیا جائے کہ یہود نے حضرت عیسیٰ کو سولی پر چڑھایا لیکن سولی پر اس کو موت نہیں آئی۔

(٢) آیت میں وَمَا قَتَلُوْهُ يَقَيْنًا کَ بِحد فرمايا بَلُ دَفَعَهُ اللَّهُ إلَيْهِ لَعَنَى حضرت عينی قُل نہيں ہوتے اللہ نے اس کو اچی طرف اللمايا۔ ماقلوہ اور بل رفعہ اللہ میں شمير حضرت عينی عليہ السلام کو راجع ہے اور عينی نام ہے جہم اور روح ددنوں کا ليتی عينی جو تجوعہ روح وجهم کا ہے اس پر قتل واقع نہيں ہوا بلکہ بیجائے قتل کے رفع الی اللہ واقع ہوا۔ یہ ظاہر ہے کہ مراد میہ ہے کہ يہاں جس ذات سے قتل کی نفی ہوئی ای کے لیے رفع کا اثبات ہے اور قتل نہ صرف جہم کا ممکن ہے اور نہ صرف روح کا بلکہ جم اور روح کو جموعہ پر قتل واقع ہو سکتا ہے کو کہ قتل کا مغہوم ہی ہے کہ کمی خارجی موثر کے ذریعہ روح کو جموعہ پر قتل واقع ہو سکتا ہے کو کہ قتول جسم مع روح ہے تو مرفوع الی اللہ بھی جسم و روح کا مجموعہ ہوگا۔

(۳) اس کے علاوہ جب رفع حضرت علینی علیہ السلام پر واقع ہے تو جب تک اس کے خلاف قریند مدہوتو جسمانی رفع ہی مراد ہوگا جیسے سورۂ یوسف میں وَدَفَعَ أَبَوَیْه عَلَى الْعُوْش (یوسف ۱۰۰) کہ حضرت یوسف علیہ السلام نے والدین کو تخت پر اتھایا جس کا معنی جسم اور روخ دونوں کا اتھانا ہے نہ کہ والدین کی روح کو اتھانا۔ (۳) اگر روحانی رفع لیا جائے تو یہ چند وجوہات سے غلط ہے۔

أيك وجد بير كدمجاز كو اختيار كرنا ب بلا قريد مثلاً يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمُ وَالَّذِينَ اللوا الْعِلْمَ دَرَجَات (مجادله ١١) يهال چونكه جسماني رفع مراد ند تقا ويني رفع مراد تقا تو بطور قرينه لفظ درجات لايا گيا۔ ای طرح وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمُ فَوُقَ بَعْض دَرَجات. (زخرف ٣٢) يہاں بھی قرينہ موجود ہے جو لفظ درجات ہے۔

دوسری وجہ روحانی رفع مراد کینے کے غلط ہونے کی یہ ہے کہ وَمَا قَتَلُوْهُ يَقِيْنًا بَلُ دَفَعَهُ الله اليه كم يبود في حضرت عيلى عليه السلام كوقتل شيس كما بلكه الله في ان كو این طرف اٹھایا۔ اب ردحانی رفع مراد لینے میں معنی یہ ہوگا، کہ یہود نے حضرت غیسیٰ علیہ السلام كوقتل نبيس كيا بلكه الله ف ان كا مرتبه بلند كيا جو بالكل تحريف اور غلط ب- حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس واقعہ ہے قبل چالیس سال پنجبر کی حیثیت سے زمین پر رہے اور پیجبر کے مرتبہ کی بلندی پغیر کے وقت سے ان کو حاصل ہوتی ہے تو اس وقت مرتبہ کی بلندی کی تخصیص بے فائدہ ہے اس کے علاوہ تر بی زبان میں بَلْ کا استعال دو مقابل چیزوں میں ہوتا ہے لیکن یہاں اگر رفع سے روحانی رفع اور مرتبہ کی بلندی مرزائی تحریف کے مطابق لی جائے تو مقابلہ فوت ہو جائے گا جس سے بَلْ کا استعال غلط بڑے گا کیونکہ معنی یہ ہوگا کہ یہود نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو مصلوب و مقتول نہیں کیا بلکہ اللہ نے اس کا مرتبه بلند کیا۔ اگر کوئی پیغمبر یا مومن ناخق مقتول و مصلوب ہو جائے تو وہ شہید ہوگا اور شہید کا مرتبہ بلند ہوتا ہے تو اس کا مقابلہ بل رفعہ اللہ کے لیے درست ہوگا جب کہ اس ے بھی مرتبہ کی بلندی اور رفع روحانی مراد ہوگا۔ مرزائی تحریف کا بید دعویٰ کہ بائیل کی رو ے مصلوب ملعون ہوتا ہے اس کیے ملعونیت کی نفی اور مرتبہ کی بلندی میں مقابلہ سی ہوا، یہ بھی جوٹ اور غلط ب۔ بائیل میں صاف لکھا ب کہ جو کس جرم سے مصلوب ہو دہ ملتون ب نه وه مصلوب جو ناحق سولی دیا گیا ہو بلکہ وہ تو شہید ہوگا۔

تیسری وجہ یہ ہے کہ روحانی رفع اللہ نے ہر بی کو عطا کیا ہے خصوصاً خاتم الانبیاء کو سب سے بڑھ کر روحانی رفع عطا ہوئی تو اگر یہی معنی مراد ہوتا اور رفع جسمانی آ سانی مراد نہ ہوتا، تو بَلُ دَفَعَهُ اللَّهُ الَّذِهِ کے الفاظ ہر بی کے حق میں مذکور ہوتے خصوصاً خاتم الانبیاء علیہ السلام کے حق میں تو حضرت مسیح علیہ السلام سے رفع کی خصوصیت باقی نہ رہتی۔ خصوصیت صاف بتلا رہی ہے کہ یہ رفع جسمانی جو صرف حضرت مسیح علیہ السلام سے خاص ہے یا جس کو رفع جسمانی ہو چکا ہو۔

چوتھی وجہ یہ ہے کہ اس رفع کے بعد قرآن میں و کَانَ اللّٰهُ عَزِيْزُا حَكِيْمًا کے الفاظ آئے ہیں جو ای انداز میں کی اور نبی کے بارے میں نہیں آئے۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ رفع جسمانی مراد ہے جس میں قدرت دقوت کا بھی ظہور ہے جس پر

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاتح http://www.amtkn.org

rrr

لفظ عزیز دلالت کرتا ہے اور حکمت کا ب**خی ظ**ہور ہے جس پر لفظ حکیما دلالت کرتا ہے جس کو ہم آگے چل کربیان کریں گے۔

دوسرا امر جو آیت مذکورہ سے معلوم ہوتا ہے وہ ہے وان مِنْ اهْلِ الْكتاب الا لَيُوْمِنَنْ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ. (نماء ١٥٩) جس سے بد داضح ہوتا ہے کد اہل کتاب کا کوئی فرقہ ند ہوگا مگر حضرت علیلی علیہ السلام پر ایمان لائنیں کے حضرت علیلی علیہ السلام کی موت سے پہلے بہ اور موُتِه دونوں ضميروں كا مرجع حضرت علينى عليه السلام ب۔ ليُوْمِنُنَ كا لفظ جس میں نون تا کید تقلیہ ہے جو مضارع کو متعقبل سے مختص کرتا ہے۔ یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت کے مضمون کا تعلق نزول قرآن کے مابعد زمانے ہے ہے اور ایلے زمانے ہے ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو حصول کتاب سے زمینی تعلق قائم ہو جو مزدول میں کا زمانہ ہے جس سے مسیح کا نزول ثابت ہوا اور بل رفعہ اللہ سے صعود ثابت ہوتا ہے تو پوری آیت رفع و نزول دونوں پر مشتمل ہے یہی وجہ ہے کہ صحیحین کی حدیث بردایت آبی ہریرۃ نزول مسح عليہ السلام کی حديث مرفوع کے بعد ابو ہريزةٌ فرماتے بيں فاقروا ان شنتم وان مِّن اَهُل الْكِتَابِ اللهُ لَيُوْمِنَنَّ بِهِ جس ميں يد بتلانا مقصود ب كد نزول مي من السماء ك بعد امل کتاب ان پر ایمان لائمیں گے۔ بید مسئلہ خالص نعلی ہے، عقل سے معلوم نہیں ہو سکتا۔ اس لیے ابو ہریرة کا موقف اس میں مرفوع کے عظم میں بے لیعنی حضور علیہ السلام سے ابو ہر مرة نے بيہ ضرور سن ليا ہو گا کہ تمام کتابيوں کا حضرت عليلی عليه السلام پر ايمان اونا ان کے آخر کے زمانے میں نازل ہونے اور تشریف لانے کے بعد ضرور ہو گا۔ باتی مؤتم ک صمیر کتابی کو لوٹانا صحیح نہیں۔ ایک تو انتشار ضائر شان بلاغت کے خلاف بے دوم مؤندہ کی قیدلغو ہو کر شان بلاغت کے خلاف ہو گی کیونکہ معنی یہ ہو گا کہ ہر کتابی اپنے مرنے سے پہلے حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر ایمان لائیگا حالانکہ ایمان تو مرنے ے پہلے اایا جاتا ہے جیسے نماز روزہ کو مرنے سے پہلے ادا کیاجاتا ہے۔ توجو چیز عقل سے معلوم ہو اس کو اطور قید لانا کہ وہ مرنے سے پہلے ایمان لائمیں گے ایہا ب جیے کوئی یہ کیے کہ میں نے روٹی کھائی مرنے سے پہلے، پانی پیا مرنے سے پہلے اور ظاہر ب کہ یہ غیر بلیغ کلام ب۔ اگر ہے توجیہ کی جائے کہ حالت نزع میں ایمان لائی گے تو یہ ایمان غیر معتر ب ورنہ فرعون بھی مومن قرار یائے گا تواپنے غیر معتبر ایمان کا ذکر ہی عبث ہے اس کے علادہ نزع کی حالت میں تو ہر کافر اپنے نبی پر ایمان اوہ ہے تو حضرت ملیکی علیہ السلام کے ساتھ اس امرکی تخصیص نہیں رہی۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لانحن http://www.amtkn.org

٣. وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتَوُنَ بِهَا وَاتَّبِعُون هذا صِرَاطٌ مُسْتَقَيْمٌ وَلاَ يَصُدُنَكُمُ الشَّيْطُنُ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُوٌ مُبِيْنٌ ط (الرَّحْن آية المار) حضرت عيلى عليه السلام قيامت كى نشانى ب قيامت على شك ند كرو اور ميرى پيروى كرو يمى سيدهى راه ب شيطان تم كواس بات كي مانت سيدوك وه تهارا كلا وَحْن ب -

عیسیٰ علیہ السلام کو قیامت کی علامت دو دجہ سے تھہرایا گیا۔ ایک ان کی بلا باب پیدائش جو مردوں کو دوبارہ زندہ کرنے کی دلیل ہے۔ دوم قیامت کے قریب ان کا آ سان سے نزول جو قرب قیامت کی نشانی ہے۔ سیاق و سباق کے مطابق اللہ کی صمیر کامر جع عینی علیہ السلام ہے اور اس کے سوا جو بھی رائے ہو وہ ضعیف ہے۔ (ابن ملبہ ص ۳۰۹ باب فتد الدجال) میں حدیث اسراء کے تحت حضرت علیلی علیہ السلام سے قیامت کا سوال ہوا۔ آپ نے فرمایا کہ اس کے واقع ہونے کا وقت تو اللہ کے سوا کوئی خبیں جانتا اور جب وجال کا ذکر ہوا تو حضرت عیسی فے فرمایا میں نازل ہوں گا اور اس کو قتل کروں گا۔ اس آیت کی تغییر میں ابن جریر نے آ سان ے حضرت عیلی علیہ السلام کا نزول قیامت نے پہلے ابن عباس، ابی مالک، عوف، مجاہد، قنادہ، سدی محاک و ابن زید کی روایات نظل کیا ہے جو آپ کے نزول کی دلیل ہے اور آیت مذکورہ میں ای نزول کے پیش نظر حضرت عیسیٰ کو قیامت کی علامت قرار دیا گیا ہے۔ یہی صحیح معنی ہے۔ اگر بغیر باب کے پیدائش کی علامت ہوتی تو اس اطلاق کے زیادہ حق دار حضرت آدم علیہ السلام تھے جن کی پیدائش ماں اور باب دونوں کے بغیر ہوئی لیکن قرآن میں علم للسائر کا اطلاق ان یر نہیں آیا۔معلوم ہوا کہ مراد البی علامت قیامت کا حضرت عیلی کا آسان ے قرب قیامت میں نزول ہے اور جواس عقیدے سے روک دے وہ شیطان ہے۔ فلا يَصُدُنْكُمُ الشَيْطَانُ تَم كو حضرت عليه السلام ك آ مان ب نازل موت ك عقیرے سے شیطان روک نہ دے۔ لیٹنی اس عقیدے سے روکنے والا قرآن کے اس ارشاد کے مطابق شیطان ہے۔

۵. إذ قَالَتِ الْمَلْنِكَةُ يَعْرَيُمُ إِنَّ اللَّهُ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ السَّمْهُ الْمَسِيْخ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيْهًا فِى الَدُنْيَا وَالْاحِوَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ ط (العرانَ ٢٥) (اس وقت كو يادكرو) جَبَد فَرْشتوں نے كہا كہ اے مريم عليہ السلام بے شك اللہ تم كو بثارت ديت بيں ايك كليه كى جو منجانب الله ہوگا اس كا نام من عيلى عليه السلام بن مريم عليه السلام ہوگا باآ برو ہوں كے دنيا ميں اور آخرت ميں اور مجمله مقربين كے ہوں گے۔

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

یبال عیسیٰ علیہ السلام کے حق میں ان کا مقربین سے ہونا بیان ہوا ہے۔ ووسری طلہ اہل جنت کے حق میں سورة واقعہ میں بیان ہوا ہے او لیک المُفَوَّبُوُنَ فَی جنّتِ النَّعِیْم. (واقد ال،۱۱) تیسری طلہ ملائکہ کے حق میں آیا ہے لن یستند کف المسیح ان یکون عبدالله. ولا الملیک المُفَوَّبُوُن (نا،۱۷۱) می کو اللہ کے بندہ ہونے ت عار نہیں اور نہ مقرب ملائکہ کو عار ہے۔ ان میوں طلہ میں قرب سے مراد قرب بسمی وحی و سادی مراد ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ای آیت کی تغییر میں امام رازی نے تفسیر کی اور ای السعود نے ایتی تغییر میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا آئان پر جسم کے ساتھ العمایا جانا و کر لیا ہو اور ہدارک، خازن، سراج المنیر اور کشاف میں ہے فکونید میں المفقو بیکن. حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا مقربین میں سے ہونا، ان کو آسان پر اطحانا اور ملائکہ کی صحبت اختیار کرنا اور پھر باقیماندہ امور کی تعمیل کے لیے ان کا زمین پر زول فرمانا مثلاً نکان، تُن

حیات و نزول میسیخ علیہ السلام حدیث کی روشن میں

ا۔ (بخاری ج اس ۳۹۰ باب نزدل سیلی بن مریم) میں ابو ہریزة نے حضور علیہ السلام ے جو حدیث نقل کی ہے۔ حضور علظہ نے فر مایا۔ قسم ہے خدا کی کہ علیہ السلام او پر ے تم میں نازل ہوگا۔ حضرت مریم علیہ السلام کا فرزند جو حاکم ہوگا، انصاف والا، صلیبی قوت تو ڑ دے گا اور خزیر نے قتل کا تحکم دے گا اور تمام لوگوں کے مسلمان ہو جانے سے جہاد کی ضرورت نہ رہے گی کہ لوگوں کو ایک تجدہ تمام دنیا کی دولت ہے بہتر نظر آئے گا۔ کہ ابو ہریزة نے اس کی تصدیق نے لیے اس آیت کی طرف توجہ دلائی جس کا معنی سے ج تا وین نے رہوں کتابی نہ ہوگا گر ایمان لائے گا علیلی علیہ السلام پر۔'' (بقول مرزا قادیانی قرآن کے بعد اضح کتاب بخاری کی حدیث ہے)

۲۔ حدیث دوم یہ ہے کہ ''حضور علیہ نے فرمایا۔ میرے اور عیلی علیہ السلام کے درمیان ، بی نہیں اور وہ اتریں گے جب اس کو دیکھو تو پچان لو۔ وہ قامت کے درمیانے ہیں سرخ وسفید ہیں۔ دو زرد کپڑوں میں اتریں گے۔ سر کے بال اس کے ایے معلوم ہوں گے کہ گویا اس سے پانی شیکتا ہے اگر چہ اس کو پانی نہیں پہنچا ہوگا تو اسلام پر لوگوں سے جہاد کریں گے۔ صلیبی قوت توڑ دیں گے۔ خزیر یے قتل کا علم دیں گے جزیر موقوف کریں گے۔ اس کے وقت اسلام کے سوا تمام اویان کا خاتمہ ہوگا وجال کو قتل کریں گے زمین میں جالد میں اس میں مواجب میں موجب میں مراد جازہ

http://www.amtkn.org

پڑھیں گے۔ ۳۔ مشکلہ قاباب نزدول عیسی ص ۲۹۰ میں عبداللہ بن عروۃ نے حضور یکھی سے نقل ۲۰ مشکلہ قاباب نزدول عیسی ص ۲۹۰ میں عبداللہ بن عروۃ نے حضور یکھی سے نقل کیا ہے کہ ابن مریم زمین پر اتریں گے شادی کریں گے اور اولاد پیدا ہو گی اور تغریر یں گے زمین پر پینتالیس برس چکر فوت ہوں گے اور دفن ہوں گے میرے مقبرہ میں تو قیامت میں انھیں گے ہم اور عیسیٰ ابن مریم ایک مقبرہ ہے، جو الوبکر وعمرؓ کے درمیان ہوں گے۔ میں اللہ میں تصور علی ابن مریم ایک مقبرہ ہے، جو الوبکرؓ وعمرؓ کے درمیان ہوں گے۔ میں اللہ میں تعلیم (ن مام اب ذکر الدجال) میں حضور علیقؓ نے فرمایا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام دمشق کے مشرق میں سفید منارہ پر اتریں گے دو کیڑوں میں درمیان دو فرشتوں کے۔ دونوں ہتھیلی فرشتوں پر رکھے ہوتے ہوں گے دجال کو باب لد پر پائیں

آیات حیات مسیح علیہ السلام کثیر التحداد ہیں اور احادیث تو حد تواتر کو پہنچتی ہیں جو ۲۹ صحابہؓ ے منقول ہیں لیکن ہم نے بغر ض اختصار پانچؓ آیات اور صرف چار احادیث پر اکتفاء کیا۔ ان احادیث میں حضور علیہ السلام نے تحفظ ایمان اور گمراہی ہے بچانے کے لیے حضرت مسیح کی جو علامات ذکر کی ہیں وہی کافی شافی ہیں اور جو گمراہ ہیں کہ استعارات اور مجازات ہے وہ پوری تاریخؓ اور ایک دنیا کو بدلا سکتے ہیں ان کے لیے قرآن و احادیث کا دفتر بھی بے کار ہے۔ ان چار احادیث سے حضرت مسیح موعود کی معرفت کی جو واضح علامات ہیں وہ نمبردار حسب ذیل ہیں۔

ا۔ میں موجود کا باپ نہ ہوگا اس لیے عام ضابطہ کے خلاف وہ اپنی والدہ مریم ے منسوب ہوگا کیکن مرزا غلام احمد کا باپ تھا مرزا غلام مرتضی تھا اور اس کی والدہ کا نام متاز ٹی پی تھا اور وہ باپ ے منسوب تھا نہ کہ ماں ہے۔

۲۔ وہ حاکم ہوگا کیکن مرزا غلام تھا اور انگریز ی حکومت کا غلام تھا۔

۲۔ عادل ہوگا۔ عدل اللہ کے قانون چلانے کا نام ہے۔ مرزا کے وقت شرعی قانون ہند تھا اور انگریز کا قانون خود اس پر اور اس کے مریدوں پر بھی نافذ تھا۔

۳۔ صلیبی قوت کو تو ڑ دے گا۔ مرزا کے وقت میں صلیبی قوت کو اس قدر غلبہ حاصل ہوا کہ اس سے پہلے نہ تھا۔ خود ان کا باپ ان کے اقرار کے مطابق چچا ہ کھوڑوں کے سواردں کو مہیا کر نے تحریک آزادی ۱۸۵۷ء میں صلیبی قوت کو ہندوستان پر مسلط کرنے کے لیے لڑا اور خود مرزانے تحفہ قیصر یہ میں اپنے آنے کا مقصد یہ خلاہر کیا کہ میں انگریز کی صلیبی حکومت کے لیے ایک ایسی قوج تیار کروں جو انگر ہو کی حک سے ارد

۵۔ اس کے وقت میں خنز پر خوری کا خاتمہ ہوگا لیکن مرزا کے وقت میں اس میں اضافہ ہوا۔ ٢- وہ لوگوں ير اس قدر مال برسائ كا كدكونى قبول كرف والا ند بوكا- مرزا نے مال نہیں دیا بلکہ لینا شروع کیا۔ چندہ عام اور چندہ بہتی مقبرہ کو شرط ایمان قرار دیا۔ 2۔ عبادت کا ذوق اتنا بر مص کا کہ ایک تجدہ کی قیمت لوگوں کی نظاموں میں ساری دنیا ہے زائد ہو گی لیکن مرزا کے وقت میں نصاریٰ نے مسلمانوں کو مرتد بنانا شروخ کیا اور لاکھوں کو مرتد کیا۔ ۹۔ وہ آ سان سے زمین پر اتریں گے لیکن مرزا زمین ہی میں پیدا ہوئے اور زيين بي يررب-۱۰۔ فُرشتوں پر ہاتھ رکھے ہوئے ہول کے لیکن مرزا کو کسی فرشتہ کا دیکھنا بھی نصيب نبيس ہوا۔ اا۔ دمشق کے سفید منارہ پر مزدول فرمائمیں گے لیکن مرزا کو عرب کی سرز مین کی زبارت بھی کبھی تغیب نہیں ہوئی۔ ۱۲۔ باب لد پر یہودی دجال کوقتل کریں <sup>ک</sup>ے لیکن مرزا کو نہ لد کا دیکھنا نصیب ہوا، اور نہ دجال کا۔ البتہ اس کی روحانی ادلاد نے دجال کی قوم یبود سے حل ابيب ميں تعلق پیدا کیا جب کہ تمام عالم اسلام کا ان ت تعلق منقطع ہو چکا ہے۔ شاید کہ ظہور د جال کے وقت امداد کے لیے حاضر رہیں۔ ار اسلام کے سوا کوئی دین باتی نہ رہے گا لیکن سب باطل ادیان مرزا کے وقت باقی رے بلکہ اور فے باطل ادیان بھی خلاف اسلام پيدا ہوئے جن ميں خود ايك دین مرزائیت ب جو وحدت اسلامی کے برخلاف ایم بم ب-اا۔ فج كريں گے۔ مرزا كوموت تك فج نفيب نہ ہوا۔ ہا۔ وہ شادی کریں کے اور اولاد ہو گی لیتن نزول بے قبل نداس نے شادی کی ہو گی اور نہ اولاد ہوگی۔ لیکن مرزا کی شادی اور اولاد دعویٰ سے قبل موجود تھی۔ اا۔ جہاد کریں گے اور جزیہ موتوف کریں گے۔ مرزا نے جہاد کرنے کی بحائے خود جہاد کو حرام مخبر اکر نصاری کے استعار کے لیے راہ صاف کیا۔ جزید کا تو سوال بى بى رما-

۱۷ باشندگان زمین کا ایک بی وین یعنی اسلام ہوگا۔ اس کیے مختلف مذاہب

کی لڑا ئیاں موقوف ہوں گی کیکن مرزا کے دفت میں مخلف مذاہب نے مسلمانوں پر ہندد ستان ترکی، فلسطین، ثالی افریقہ میں جو مطالم کیے۔ ان کی تاریخ میں نظیر نہیں۔ میہ سب مرزا کی برکت بھی۔

۸۔ امن قائم ہوگا اور جنگ ختم ہوگی لیکن مرزائے وقت میں اور اس کے بعد اس کا نام د نشان مٹ گیا اور جنگ کے لیے وہ مہلک اوزار تیار کیے گئے کہ مرزا اور اس کے بعد کی ایک جنگ کی تباہی سابق زمانے کی سینکڑوں جنگوں کی تباہی سے زیادہ ہے۔

ان علامات کے لحاظ سے مرزا کی شخصیت ضد میں موجود ہے۔ باتی رہا یہ مسئلہ کہ مجازات و استعارات کی مشین سے پوری تاریخ بھی بدلائی جا علی ہے جس کی نہ قادیان میں کبھی کمی رہی نہ ربوہ میں۔ تو ایک صورت میں تمام قرآن و حدیث بلکہ پوری تاریخ کو بازیچہ اطفال بنایا جا سکتا ہے اور ایما کرنے سے یہ خیال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ پھر قادیانی و مرزائی تاویلات کے آگے ہر چیز کی حقیقت بدلائی جا سکتی ہے اور الفاظ اور تعہیرات سے کسی مقصد کا تعین ممکن نہیں بلکہ مرزائیوں کے لیے الفاظ ریز کا ایک ایما تعمد تو بیرات سے کسی مقصد کا تعین ممکن نہیں بلکہ مرزائیوں کے لیے الفاظ ریز کا ایک ایما تعمد تو بیرات سے کسی مقصد کا تعین ممکن نہیں بلکہ مرزائیوں کے لیے الفاظ ریز کا ایک ایما تعمد تو بیرات سے کسی مقصد کا تعین محکن نہیں بلکہ مرزائیوں کے لیے الفاظ ریز کا ایک ایما تعمد تو بیرات سے میں کہ مقصد کا تعین محکن نہیں بلکہ مرزائیوں کے لیے الفاظ ریز کا ایک ایمات کر تو بیرات سے کسی مقصد کا تعین محکن نہیں بلکہ مرزائیوں کے لیے الفاظ ریز کا ایک ایمات کر تو بیرات سے میں کہ خوالی کی جا جاتے ہیں تو پھر ان علامات کا بیان ہی بے فائدہ رہا کے نام سے نہ مکان سے نہ مقاصد مزدول سے بلکہ ان ممالمات کی ضد شخصیت کو بھی اس میں تو سیرا جا سکتا ہے تو تمام نظام این سلمانت کی دفتر کی الفاظ بھی تاویل سے لو ان میں تو سیرا جا سکتا ہے تو تمام نظام بن سلطنت کے دفتر کی الفاظ بھی تاویل سے لو ان میں تو سیرا جا سکتا ہے تو تمام نظام بی سلطنت کے دفتر کی الفاظ بھی تاویل سے لو اور بے فائدہ ہو کتے ہیں۔

یشخ ا کبر اور حیات عیسیٰ علیہ السلام شخ ا کبرنتو حات مکیہ باب ص ۳۶۷ ج ۳ ص ۳۴۹ میں لکھتے ہیں۔

فِى حَدِيْتِ الْمِعُرَاجِ فَلَمَّا دَحَلَ اذَا بِعِيْسِى بِجَسَدِهِ عَيْنَهِ فَإِنَّهُ لَمْ يَمُتْ اللى الآنَ بَلُ رَفَعَهُ اللَّهُ إلى هٰذِهِ السَّمَاءِ وَٱسْكَنَهُ بِهَا وَحَكَمَهُ فِيْهَا وَهُوَ شَيُخْنَا الاوَّل الَّذِي رَجَعْنَا عَلَى يَدِهِ وَلَهُ بَنَاعِنَايَةٌ عَظِيْمَةٌ وَلا يَغْفِلُ عَنَا سَاعَةً وَٱرْجُو ٱنُ أَدْرِكَه فِي نُزُولِهِ إِنْشَآءَ اللَّهُ تَعَالَى.

حدیث معراج میں ہے کہ وہ داخل ہوئے تو ان کوعیسیٰ علیہ السلام جسم کے ساتھ ملے کیونکہ وہ اب نہیں مرے بلکہ اللہ نے اس کو اس آسان تک اٹھایا اور اس میں بسایا اور اس کا حکم اس میں چلتا ریا اور وہ ہمارے سلے دیشخ ہیں جس، <u>کر اتمہ</u> پر ہم نے الم میں میں معالمہ مور http://www.anth.org

ال موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمی http://www.amtkn.org کھاتی اور نہ پیچی تھی۔ جس کا واقعہ مشہور ہے۔ کھاتی اور نہ پیچی تھی۔ جس کا واقعہ مشہور ہے۔

۳۔ حاکم تاریخ نیٹا پور میں عیلیٰ بن محمد الطبهانی نے نقل کرتے ہیں کہ رحمت نام ایک عورت کا شوہر شہید ہو چکا تھا تو اس نے شوہر کو خواب میں دیکھا کہ وہ جنت کا طعام کھا تا ہے تواس نے اس میں سے ایک نکڑا اپنی بیوی کو دے دیا۔ جب وہ خواب سے بیدار ہوئی تو اس کو عمر بھوک نہیں گلی۔

بحوالہ مذکورہ طبقات دوسرا جواب یہ ہے کہ زمین کو آسان سے ایسی نسبت ہے جیسے رائی کے دانہ کو پہاڑ سے۔تو جب اس چھوٹی زمین پر اللہ تعالی نے اربوں مخلوقات کے کھانے کا انتظام فرما دیا ہے تو کیا آسان پر ایک فردگی ضروریات کا انتظام کرنا اس کے لیے مشکل ہے؟ قطعا شہیں۔

۲\_ حکمت نزول حضرت عیسیٰ علیہ السلام بلحاظ ختم نبوۃ

وَإِذْ أَحَدُ اللَّهُ مِيْنَاقَ النَّبِيَيْنَ لَمَا آتَيْتُكُمُ مِنْ كَتَبٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَ كُمُ رَسُوُلٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمُ لَتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَهُ مِ قَالَ ءَ أَقُرَرُتُمْ وَاحَدْتُمُ عَلَى ذلِكُمُ

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاعن http://www.amtkn.org

اصرى ط قالُوا اقْرَرْنَاط قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَّا مَعَكُمُ مِّنَ الشَّهدِينَ ط (العران ٨١) جب لیا اللہ نے عبد نبیوں سے کہ جو کچھ میں نے دیا کتاب اور علم اور پھر آئے تمصارے پاس برا رسول کہ سچابتا دے تمھارے پاس والی کتاب کوتو اس رسول پر ایمان ااؤ تے اور اس کی مدد کرو گے۔ فرمایا کیا تم فے افرار کیا اور اس شرط پر جارا عبد قبول کر لیا بولے ہم نے اقرار کرلیا۔ فرمایا تو اب گواہ رہو اور میں بھی تمھارے ساتھ گواہ ہوا۔ حضرت علیٰ اور حضرت عبدالللہ بن عباس کی تغسیر کے مطابق یہ عہد انہا، علیہم الساام ے خاتم الانبیاء علیہ السلام کے بارہ میں لیا گیا کویا حضور بی کریم ﷺ نبی الام ادر بني الانبياء بھي جين۔ آيت مذكورہ ميں انبياء عليهم السلام نے خاتم الانبياء کی نبوۃ کو اء تقادا ادر اقرارا تشليم كيا اور نفرة بالواسط بحق انمياء عليهم السلام في حضور عظي كي نبوت کی تصدیق کر دی ادر این امتوں کو آپﷺ کے بی ہونے اور امداد دینے کی تاکید فرمانی جیے موٹی علیہ السلام نے توراۃ کی کتاب اشتناء باب ٨، باب ٢٣، داؤد علیہ السلام نے ز ور باب ٢٥، حضرت سليمان عليه السلام ف غوال الغزالات، حضرت عيسى عليه الساام ف ابجیل او حناباب ۱۹ آیت ۵ تا آیت ۱۵ میں اعلان کیا۔ اب ضرورت تھی کہ آپ کی نبی الانباء كاعملي بالذات ظهور موجس كي أيك صورت حديث معراج مين آپ كي امامت اندیا علیہم السلام کی شکل میں ہوئی اور دوسری عملی صورت سے ہوئی کہ آپ ت قریب تی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو آخری زمانہ تک زندہ رکھ کر نبی ہونے کے باوجود امتی ک پوزیش میں خدمت وین محدی کے لیے آ سمان سے نازل فرمانا طے کیا گیا تا کہ حضرت عیسی علیہ السلام جملہ انبیاء علیہم السلام سابقین کے نمائندہ کے طور پرشرع محدی کی خدمت و نصرت عملی رتگ میں انجام دیں اور حضور عظیم کی نبی الانبیائی کے عہدہ کو نمایاں کر دیں۔ نبی الانبیائی کے منصب کی عملی بھیل آئندہ کسی نبی کے ذریعہ ممکن نہ تھی کہ حضور ﷺ کے

بعد نبوت کا دردازہ بند تھا، اس لیے سابق انبیاء علیم السلام میں ے ایک نبی کو آخری وقت کی نصرت دین محدی و اظہار شان نبی الانبیائی کے لیے باقی رکھنا پڑا جو حضور نبی کریم ﷺ کے بعد عطاء عہدۂ نبوت کی بندش کی دلیل ہے یہی حکمت نزول میسی علیہ السلام حضور ﷺ کے ختم نبوت کی حیثیت ہے ہے۔ سالہ حکمت نزول میسے علیہ السلام بلحاظ فتن عالمی و اصلاح عمومی اس سلسلے میں حضرت میسی علیہ السلام کے نزول کی حکمتیں حسب ذیل میں۔

ا۔ آپ کے نزول کا ایک مقصد دجالی فتنے کا استیصال اور قتل دجال ہے۔ . .

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائچر <u>http://www.amtkn.org</u>

د جال مدعی الوہیت ہوگا اور آپ تو حید باری قائم کرنے اور غیر اللہ کی الوہیت کی طرف دعوت دینے کے جرم میں اس کوفل کریں گے جس سے خود آپ کی امت کی گمراہی جو خود حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو الہ مانتی ہے خود حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے اس عمل قمل دجال سے باطل قرار پائے گی اور نصاریٰ کو ذہن نشین ہو جائے گا کہ خدا کے سوا کسی اور کو الہ مانتا ایسا عقیدہ ہے جو موجب میزا چاتی ہے۔

۲۔ یہود آپ کے قتل اور مصلوب ہونے کے مدعی تھے۔ جب آپ کے ہاتھوں دجال یہودی اور اس کے ماتھوں دجال یہودی کے ہاتھوں د ہاتھوں دجال یہودی اور اس کے ماننے والے یہود قتل کیے جائیں گے تو یہ عملاً یہود کے اس جمودی کی تر دید اور سزاء ہوگ اس جمولے دعویٰ کی تر دید اور سزاء ہوگی۔

سر۔ آپ کو دجال میں اتمی مناسبت ہے کہ آپ مسیح ہدایت میں اور مکان نہ رکھنے کی وجہ سے سیاحت کرتے تھے اس لیے سیح گرملائے اور دجال می متلالت ہے جو وائمیں آنکھ کے ممدوح ہونے کی وجہ سے مسیح کرملاتا تھا تو آپ میں کے باتھوں دجال ممسوح اُھین کے قتل اور اس کے تبعین کی تباہی زیادہ موزوں تھی۔

میں اس کو دیکھ کر عالم موجود کی اس تبادی اور خون ریزی نے عالمی تبادی کی جوسورت پیدا کی ہے اس کو دیکھ کر عالم موجود کی اس تبادی اور خون ریزی اور عالم گیر فساد کی اصلاح اور ازالہ مادی ذرائع سے ہونا نامکن ہوگیا ہے۔ پوری دنیا مادیت پرس کی وجہ سے جہنم کے کنارہ پر کھڑی ہے۔ انسانی اخلاق کا تقریباً خاتمہ ہو چکا ہے۔ انسانی لباس میں اس وقت مدود ہو چکی ہیں۔ اس وقت کا مشرق و مغربی بلاک ماجوج و ماجوج کی صورت میں دنیا کی تر چین مادی ذرائع سے اور تک مشرق و مغربی بلاک ماجوج و ماجوج کی صورت میں دنیا مددود ہو چکی ہیں۔ اس وقت کا مشرق و مغربی بلاک ماجوج و ماجوج کی صورت میں دنیا کی ترخ سے میں مصروف ہے۔ ماجوج ماجوج کو عبرانی زبان میں نوع ماخو خ اور انگریزی میں گاگ میگا گ کیتے ہیں۔ ملاحظہ ہو عقیدۃ الاسلام ص ۲۹۸ روں اور اس طرح چین میں ماچون ہے اور رطانیہ اور اس طرح امریکہ وغیرہ ماجوج ہے اور بعض کاس میکاس اور اجھن میں ماچون ہے اور کرطانیہ اور اس طرح امریکہ وغیرہ ماجوج ہے اور انگریزی میں کا گ میگا کہ کیتے ہیں۔ ماجوج اور ای طرح امریکہ و معروبی کو ماجوج کا مادی در ای طرح چین میں کا گ میگا کہ کہتے ہیں۔ ماجوج او حالہ موجوج ہے اور ایک مارح خین میں ماچون ہے اور محکانہ ماح معند و ماجوج ہے اور ایک مارح کا موجون مانو خ اور انگریزی مین ماچین سے میں مادی اور مار مرکبہ و خیرہ ماجوج ہے اور بعض کا س میکاس اور ایس مار ذی القریبن تک کی تاریخ ۲۰ میں مولی کلوں ہے اور محمل کی باجوج کی کا طلاق مطلق مطلق محکم کے ایں محمد ہے میں ہے۔

من یا جُوْج وَما جُوُج آلف وَ مِنْكُمُ رَجُلٌ. لیحی دوزخ میں یا جون ماجون سے ہزار اور تم میں سے ایک ہوگا۔ لیحی کا فروں سے ہزار اور تم سے ایک ہوگا۔ حافظ ابن حجر اور قرطبی نے اس کی

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org 1000

تَجْزَنَّكُ كَي بِ- أَى مِنْهُمْ وَمِمْنُ كَانَ عَلَى الشِّزُكِ مُثْلُهُمْ وَرِجُلٌ مِنْكُمُ اى مَنْ احوابه وَمِعْنُ كَانَ مِنْلَهُمُ. گویا ہزارے مطلق كافرادرمنكم ے مطلق مؤمن مراديں۔ سنبدر میں جو کمار الیہود سے ب اور ان کے بال حدیث کا درجہ رکھتا ب۔ جو خزائن الروم میں عبرانی خط میں موجود نے نقل کیا ہے کہ عالم ۳۲۹ کے بعد یتیم ہو جائے گا اور اس کے بعد کوک ماکوک کی لڑائیاں ہوں گی، اور باقی ایام مالی کے مول گے۔ صاحب نائ نے ماشح مبارک کو خاتم الانبیاء پر محمول کیا ہے اور عبری کمار میں مانتی کے بعد لکھا ہے کہ اس کے بعد عالم یتیم بلا راعی رہ جائے گا لیعنی نبوت فتم ہوگی سبر حال دور حاضر میں عالمی فساد مادیت انتہائی کی شکل میں متشکل ہو گئی ہے اس کا ازالہ اپنی ضد کعینی روحانیۃ انتہائی ے بغیر نامکن ہے جس کے لیے قدرت کی طرف سے حضرت میں علیہ الساام مقدد ب ک وہ روح المقدس کی چھوتک ے پیدا ہوتے سے کہلی روحانت ہوتی و ایکڈنڈ ہزو ح الفُذس (بغر، ۸۷) کے تحت زمینی زندگی میں بھی آپ کی تقویت رون القدی سے کُ گُلی۔ یہ دوسری روحانی قوت ہوئی۔ آسمان پر روح القدس کے ذریعہ اٹھائے گئے یہ تیسری تقویت روحانیت کی ہوئی۔ آپ کا نزول از روئے حدیث ایک حالت میں ہوگا و اصغا تکفَّینه علیٰ الجُنِحَةِ مَلَكَیْن کَه آپ کی دونوں ہتھیلیاں دو فرشتوں کے بازوں پر رکھی ہوتی ہوں گی جیے مسلم کی حدیث میں نواس بن سمعان سے آیا۔ یہ پانچویں ملکی اور روحانی قوت ہوئی۔ ان تمام قوتوں کا اثریہ ہوگا کہ آپ کا ایک دعائیہ جملہ کہ اے خدا ان مادی مفسد یاجوجی ماجوجی، قوتوں کو بلاک کر دے ایسا کام انجام دے گا کہ تمام مادہ پرست یاجوجی ماجوجی ہتایاں اپنی اپنی جگہ پر بلاک ہوں گی اور خس کم جہاں یاک کے تخت تخزیبی سائنس کے علمبرداروں کا خاتمہ ہو جائے گا اور پوری زمین ان کی الشوں سے پر اور بدیودار ہو جائے گی۔مسلم کی حدیث نو اس بن سمعان میں آیا ہے کہ یا جون ماجون حفرت عیسیٰ علیہ السلام کا اور ان کے متبعین کا بھی محاصرہ کریں گ۔ فیر غب اللَّهُ عِيْسَنِي وَأَصْحَابَة برسِلْ اللَّه عَلَيْهِمُ. حضرت عيني اور ان كے ساتھى دعا كريں گُ تَوْ الله ان پر گردن بکرنے والی بیاری مسلط کر دے گا۔ فیصین خون کنفس و احدة جو جائیں گے سب کے سب مردہ لاشوں کا ڈچیر کہ گویا ان سب کا مرما ایک آدنی گا مرما ہوگا۔ بالشت بھر زمین خالی نہ ہو گی جو ان کی ااشوں کی بدیو سے پر نہ ہوئی ہو گی تو اللہ یختی ا**وبٹوں جت**نے بڑے بڑے پرندے بی**ھیج گا** جو ان کی لاشوں کو اٹھا کر کہیں اور جا۔ پچینک دیں گے۔ سائنس نے جو موجودہ ایٹمی دور کوجنم دیا ہے اس کے ازالے کی تد بر مادی قوت سے ممکن نہیں ، اگر کوئی صار فج حکومت ان کے توڑ کے لیے کارخانے بنات

http://www.amtkn.org

rrol

تا کہ ان کا مقابلہ کیا جائے تو یہ مفسد قو تیں اس قدر آگے نگل چکی ہیں کہ ان کی برابری مشکل ہے اور پھر سائنسی آلات حرب ہے سلح سلطنتیں مشرقی بلاک کی یا مغربی بلاک کی، سب تخریب عالم اور فساد اور خدا دشنی پر متفق ہیں۔ فساد اس قدر زور دار ہے جس کی نظیر تاریخ بشری میں ناہید ہے اس لیے صحیح مسلم ج ۲ ص ۲۰۵۵ باب قصبہ الجساسۃ میں عمران بن حسین کی حدیث میں اس دجالی فتنہ کے متعلق مذکور ہے۔

مَابَيُنَ خَلُقٍ آدَمَ إِلَى قَيْمَامِ السَّاعَةِ أَمُرٌ أَكْبَرُ مِنَ الدَّجَالِ. دجالی فتنہ ے بزا کوئی فتنہ پیدائش آدم ے قیامت تک نہیں۔

یا نچو یں حکمت : پانچو یں حکمت ہی ہے کہ موجودہ دور کے عالمی فتوں اور ایمی تباہیوں کے بانی مبانی یہود و نصاری ہیں۔ اشترا کیت کا بانی کارل مارس یہودی ہے۔ ایٹم بم کا موجد شوین بار یہودی ہے۔ تہذیب جدید کے خدا فراموشاند، فا سقاند معاشرہ اور انسان کش سامراجیت کی بنیاد مشیحی طاقتوں نے قائم کی ہے اور دیگر مذاہب والوں کو مثلا مسلمانوں کو بلگاڑنے والی بھی عیسائی قومیں ہیں۔ اس لیے ضروری ہوا کہ ایک اسرائیل چیز ہو سیحی اقوام کا پیشوا ہے انہی کے ہاتھوں ان کی امت کے پیدا کردہ فساد کا خاتمہ ہو۔ الغرض امت سیح علیہ السلام نے مادی اور سائنی ایٹی ذرائع ہے جو عالمی فساو برپا کیا ہے اور زمینی قوتیں اس کے مقابلہ سے عاجز میں اور اب بجر مذکورہ آسانی قدام کر جا زمین کی اصلاح قطعاً نامکن ہے اس لیے عقلاً بھی نزدول میسح علیہ السلام کی ضرورت ہے جو خدا کی تدبیر نے ہزاروں سال پیشتر طے کر دیا ہے نہ کہ دجالی قوتوں کا دہ کا ہیں شخص جو میں کی اسلاح قطعاً نامکن ہے اس لیے عقلاً بھی نزدول میسح علیہ السلام کی ضرورت ہے جو خدا کی تدبیر نے ہزاروں سال پیشتر طے کر دیا ہے نہ کہ دجالی قوتوں کا دہ کا ہیں شخص ہوں کہ کی میں کہ معالی کو کو اور کہ کر سابق میں خدم کر دیا ہے خدم کر در اللام کی مزدرت ہے جو خدا کی تدبیر نے ہزاروں سال پیشتر طے کر دیا ہے نہ کہ دجالی قوتوں کا دہ کا ہے چودہ سو خدا کی تدبیر نے ہزاروں سال چیشتر طے کر دیا ہے نہ کہ دومالی کو دو کا ہے میں السام کی مزدون ہے خودہ سے خدا کی تدبیر نے ہزاروں سال پیشتر طے کر دیا ہے نہ کہ دومالی قوتوں کا دہ کا ہے لیں خودہ سے خدا کی تدبیر نے ہزاروں سال پیشتر طے کر دیا ہے نہ کہ دومالی قوتوں کا دو کا ہے کہ کر ایک کر کے اس کی میں میں کر ہے۔

دنیا میں اسوقت بہت سد ہیں۔ ایک دیوار چین جو طویل دعر یعن ہے جس کو منگولی زبان میں نکووہ اور تر کی زبان میں بوتور تہ کہتے ہیں۔

دوم بخارا اور ترمذ کے درمیان جس کو درہند کہتے ہیں یہ تیمور کے وقت میں موجود تھا۔

سوم داغستان کا سد۔ اس کا نام باب ابواب ہے اور در بند بھی کہتے ہیں۔ بستانی نے دائرۃ المعارف میں اس کی تفصیل بیان کی ہے۔ چہارم وہ سد جو کا کیشیا میں قفقاز کے یاس درہ داریال میں ہے۔ یاقوت نے المیون، جو بحدیدی جو پیدائیں http://www.antkn.org rry

معجم البلدان میں لکھا ہے کہ وہ پھلے ہوئے تانبے کا ہے اور باقی تین سد پھر کے ہیں۔ لہذا قرآنی تشریح کے مطابق سد ذوالقرنین سے یہی سد چہارم مراد ہے۔ ناخ التواری میں اس کی تصریح کی گئی ہے۔ اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ خردار نے کتاب المسالک میں لکھا ہے کہ عبامی خلیفہ واثق باللہ نے سد ذوالقرنین کی تحقیق کے لیے ماہرین کا ایک کمیٹن بھیجا تو اس نے بھی ای سد کو مطابق قرآن قرار دیا۔ اس سد ذوالقرنین کو فارس میں درہ آبنی اور ترکی زبان میں وامر کیو اور چینی زبان میں بھاگ کو رائی ہے یعنی کورکا درہ۔کور سے مراد گورش ہے۔ گورش سائرس یکھر و کانام ہے۔ ذوالقرنین: ذوالقرنین کے تین سفر قرآن میں ذکر ہیں۔مغربی، مشرقی اور تیسرا سفر غالبًا شالی ہے۔

ذ والقرنين کون تھا؟ امام رازگؓ نے تغسير کبير سورۂ کہف ميں لکھا ہے کہ مقدونيہ کا سکندر بن فیلقوس تھا جو ارسطو کا شاگرد تھا۔ امام رازیؓ نے ارسطو کے کافر ہونے کی تصریح کی ہے۔ بعضوں نے کیقباد کہا ہے اور بعضوں نے مغفور چین بتلایا ہے۔ بعضوں نے یمن کا بادشاہ ذونواس حمیری بتلایا ہے اور بعضوں نے سامی بادشاہ جو حضرت ابراتیم عليه السلام كا معاصر تلها، أن كو ذوالقرنتين قرار ديا- بعض أن كو مصعب بن عبدالله قرار دیتے ہیں جیسے ابن عبدالبر نے لکھا ہے۔ بعض نے عبداللہ بن ضحاک قرار دیا ہے اور بعض نے سائرس جس کو گورش بھی کہتے ہیں، ذوالقرنین قرار دیا۔ یہ آخیر قول سیج ہے۔ باق اقوال صحیح نہیں ہے یہاں اور اقوال بھی ہیں لیکن وہ بھی صحیح نہیں۔ مصعب بن عبداللہ و عبداللہ بن محاک کی سند سیج نہیں۔ حافظ ابن جر نے تردید کی ب اور معاصر حضرت ابرابيم عليه السلام خواه مصعب بويا عبدالله بن ضحاك بوان كى معاصرة حضرت ابرابيم علیہ السلام سے تاریخاً ثابت نہیں اور نہ تعمیر سد کا انتساب ان کو ثابت ہے۔ باقی سلاطین مومن ند متھے۔ حالانکہ قرآن ان کو کم از کم رجل صالح بتاتا ہے اور ان کی طرف اس معین سد کی تعمیر کی نسبت کی صحت بھی ضروری قرار دیتا ہے لہٰذا سائرس ذوالقرنتین جو موش صالح تعا جو ۵۹۹ قبل از میٹے میں گزرے ہیں۔ ان کے تین اےفار بھی تاریخا ثابت ہیں۔ سکندر نے قفقاز کا سفر نہیں کیا۔ نہ دیگر ندکورہ افراد نے سفر کیا ہے۔ ذوالقرنین کا مغربی سفر ایشیائے کوچک کا تھا ادر سورج کا غروب عین حمتہ میں سمرنا کے سمندر کے پانی میں تھا جو سیاہ ہے۔ سائرس نے بابل فتح کر کے بنی اسرائیل کو نجات دی اور بیت المقدس کی لغمیر کی اور یسعیاہ علیہ السلام نے ایک سو ساتھ سال قبل اس تغمیر بیت المقدس کی پیشین گوئی کی تھی۔ ہ<u>ہ او نی از چیشوں گوئی کی تھی کہ پابل میں ستر سال میہودی قید رمیں</u>

> ی موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں نظر ایف لامیں http://www.amtkn.org

کے پھر بیت المقدس آباد ہو گا۔ امام رازیؓ نے بھی کبیر میں تصریؓ کی ہے کہ سدگی تقمیر سائرس نے گی۔ ذوالقرنین یقینا سائرس ہے۔ سائرس دانیال علیہ السلام کے دین کا پیرد تقاریبی تحقیق تاریؓ کے علادہ وصحفہ یسعیاہ علیہ السلام (باب ۲۵ آیۃ ۲۱ ۴ و مکافلہ دائیال باب ۸ آیۃ ۲۱ ۸، زکریا کی کتاب باب ۲ آیت ۱۲ وعز راباب ۱ آیت ۲۱ ۳) سے ماخوذ ہے۔ جو قد یم

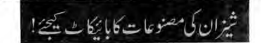
تاریخ کے اہم ترین ماخذ میں۔ ابراہیم زردشت بھی دانیال علیہ السلام کا شاگرد تھا۔ وہ موحد تھا اس کا اوستا اعوذ باللہ و بسم اللہ سے شروع ہوتا ہے۔ ابن کشر کی بھی سی تحقیق ہے۔ کتبات اصطح میں دارا کو بھی مومن اور دشن بتوسیت قرار دیا گیا ہے۔ سائرس ذوالقر نمین دارات پہلے ہو گزرے ہیں۔ یاجوج ماجوج کے متعلق ان کے درازی قامت کے واقعات غلط ہیں۔ ابن کشر نے اپنی تاریخ میں اور حافظ ابن حجر نے بخاری کے باب روایت کہ دو سد کھودت ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ کل باق کھو دیں گے لیکن انشاء اللہ بھول جو تر ہیں تو سد ای طرح ہو جاتا ہے۔ جب وقت آئے گا تو انشاء اللہ بھول مور کر آئیں گے یہ بھی ضعیف روایت ہے۔ امام احمد بن حنبل سے ابن کثیر نے اپنی تغییر جلد سوم ۵۰ میں تعل کیا کہ یہ خلاف القرآن ہے۔

فَها اسْطَاعُوْا أَنْ يَظْهَرُوُه وَ مَاسْتَطَاعُوْا لَهُ نَقْبًا. (اللَّبْف ٤٤) بِاجْوَحْ مَاجُونْ نه سد پرچڑھ بچتے ہیں اور نہ اس میں شگاف کر بچتے ہیں۔

ابن کنیز کہتے ہیں کہ یہ روایت حضرت ابو ہریزۃ نے کعب الاحبار سے کی ہے۔ لوگوں نے غلطی سے مرفوع سمجھ لیا ہے۔ یا جون ماجون کا خروج جیے عقیدۃ الاسلام میں ہے کد ان کا خروج سد سے نہ ہوگا بلکہ بحیرہ کیپسین سے منچور یا تک کسی جگہ سے ہوگا۔ قرآن نے جہاں سد کا استحکام بیان کیا جاتا ہے تواس کے توڑنے کو قیامت کی علامت قرار دیا ہے لیکن جہاں خروج یا جون کا ذکر کیا وہاں سد کا ذکر تک نہیں کیا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ خروج سد کے رائے سے نہ ہوگا۔ حدیث منتق علیہ ویل العوب قد اقتر ب فتح الیوم من روم یا جوج و ماجوج مثل ہدہ ( مسلم کاب النفن ن ۲ ص ۱۸۸۷) عمدۃ القاری جلد اا میں کرمانی سے منقول ہے کہ یہ استعارہ ہے شید عفتن سے کہ بند فتنے ذوالقر نمین کی تشریح میں محتلف اقوال ہیں لیکن اصطح کر جاتا مراد نہیں۔ ( دیکھو عقیدۃ الاسلام) یہ دوالقر نمین کی تشریح میں محتلف اقوال ہیں لیکن اصطح کر کے آثار قد یہ ہے ذوالقر نمین کا جو محسبہ دوالقر نمین کی تشریح میں ذوالقر نمین کی آبنی تو پی کے دائیں با نمیں او ج کے الجرے ہوئے میڈ کی طرح او سے کے سنگ نول ہے ہوئے جو جارے ہو جات ہو ہوں ہو جسمہ دوالقر نمین کا جو محسبہ

ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحر http://www.amtkn.org

ایک درخواست آ بڑیں ایک درخواست ہے کہ کیاتم باب کے قاتل کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھایا يت بو؟ \_ (غيرمهذب الفاظ كين كي كتاخي كي معانى حامة اجوب - ) ا گر کوئی کمبی کی بہن بیٹی کواغواء کر کے لیے جائے کمپا اس کے ساتھ بیٹھ کر کھانا کھایا رتے ہیں؟اورا یے شخص کے ساتھا ٓ پ کی دوتی اور یا را ندر ہا کرتا ہے؟ اگر ہمیں اپنے باپ کے قاتل کے بارے میں غیرت ہے اور جمیں اپنی بہویٹی کی عزت پر ہاتھ ڈالنے والے کے بارے میں غیرت ہے کہ ہماری اس کے ساتھ بھی صلح نہیں ہو یکتی<sup>، ت</sup>بھی دوتی نہیں ہو یکتی<sup>، تب</sup>ھی اس کے ساتھ ملنا' بیٹھنا نہیں ہو سکتا تو میں یو چھتا ہوں کہ جن موذیوں نے آنخصرت پاپنے ک ناموں نبوت پر ہاتھ ڈالا (معاذ اللہ) جنہوں نے مرز اغلام احمہ قادیاتی کومحہ رسول اللہ بناڈالا جنهوں نے محدر سول التلويق کا کلمہ پڑھنے والے قمّام مسلمانوں کو کا فرعرا مزاد بے سوراوران کی عورتوں کو کتیوں کا خطاب دیا۔ان موذیوں کے بارے میں آپ کی غیرت کیوں مرگنی آبان کے ساتھ کیوں لین دین کرتے ہیں؟ ان کے ساتھ کیوں میل جول رکھتے ہیں؟ مسلمانوں کے معاشرہ میں ان کے وجودکو کیرں برداشت کرتے ہیں؟ کیار حت دوعالم حضور نبی کر پر بیش کی ناموں نبوت کسی کے باب اور کسی کی بہو بیٹی کے برابر بھی نبیں ؟ -کیا آپ دعدہ کرتے ہیں کہ آئندہ ان موذیوں ہے کوئی تعلق نہیں رکھیں گے ادران ے کوئی لین دین نہیں کریں گے۔حق تعالیٰ شانہ ہمیں ایمانی غیرت نصیب فرماً میں اور ہم سب کو قیامت کے دن حضور نبی کریم رحمت اللعالمین خاتم الا خیا جائیں کے خدام میں اٹھا تمیں ادر بهم سب كوا تخضرت فلينتج كي شفاعت نصيب فر ماكر الارى بخشش فرما عمين - أحمين ! محمد يوسف لدهيا توك ۳۱جۇرى ۱۹۸۹ء

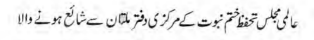


شیزان کی مشروبات ایک قادیانی طا ئفہ کی ملکیت ہیں۔ افسوس کہ ہزار با مسلمان اس کے خریدار بیں - اس طرح شیز ان ریستوران جولا ہور داولپنڈی اور کراچی میں بڑے زورے چلائے جارہے ہیں۔ای طائفے کے سربراہ شاہ نواز قادیانی کی ملکیت میں۔ قادیانی شیزان کی سر پر تک کرنا اپنے عقیدہ کا جزو سمجھتا ہے۔ کیونکہ اس کی آمدنی کا سولہ فیصد حصہ چناب تکر (سابقہ ربوہ) میں جاتا ہے۔ جس ہے مسلمانوں کو مرتد بنایا جاتا ہے۔مسلمانوں کی ایک خاصی تعداد اں ریستوران کی مستقل کا بک ہے۔اے بیاحساس ہی نہیں کہ وہ ایک مرتد ادارہ کی گا کب ہے اور جو چیز کسی مرتد کے ہاں پکتی ہے وہ حلال نہیں ہوتی۔شیز ان کے مسلمان گا بکوں ے التماس ہے کہ وہ اپنے بعول پن برنظر ثانی کریں۔جس ادارے کا مالک ختم خبوت ے متعلق قادیانی چوچلوں کا معتقد ہو مرزا غلام احمہ قادیانی کونبی مانے اور سواد اعظم اس کے نز دیک کا فر ہواور جہاں ننانوے فیصد ملازم قادیانی ہوں ایک روایت کے مطابق شیز ان کی مصنوعات میں چناپ نگر کے بہتی مقبرہ کی مٹی ملائی جاتی ہے۔

ا فرزندان اسلام ! آج فیصلہ کرلو کہ شیزان اور ای طرح کی دوسری تادیانی مصنوعات کے مشروبات نہیں پیو کے اور شیزان نے کھانے نہیں کھاؤ گے۔اگرتم نے اس اعراض کیا اور خور دونوش کے ان اداروں سے بازند آئے تو قیامت کے دن حضور قاب کو کیا جواب دو گے؟۔ کیا تمہیں احساس نہیں کہ تم اس طرح مرتدوں کی پشت یا بی کررہے ہو۔ (آغاشورش کا شمیریؓ)

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org

ضروری اعلان م



## «مابنامه لولاك»

جوقادیا نیت کے خلاف گرانفذر جدید معلومات پر مکمل دستاویزی شوسة، ہرماہ مہیا کرتا ہے۔ صفحات 64 ' کمپوٹر کتابت' عمدہ کاغذ وطباعت اور رنگین ٹائیٹل ان تمام ترخوبیوں کے باوجودزرسالانہ فقط یک صدرو پہ میں آرڈر بھیج کر گھر بیٹھے مطالعہ فرمائے۔

## رابطه کیلئے

ناظم دفتر ما بنامداد لأك ملتان

دفتر مركزيه عالمي مجلس تحفظ تتم نبوت

حضورى باغ رود ملتان نون:514122 نيس:542277