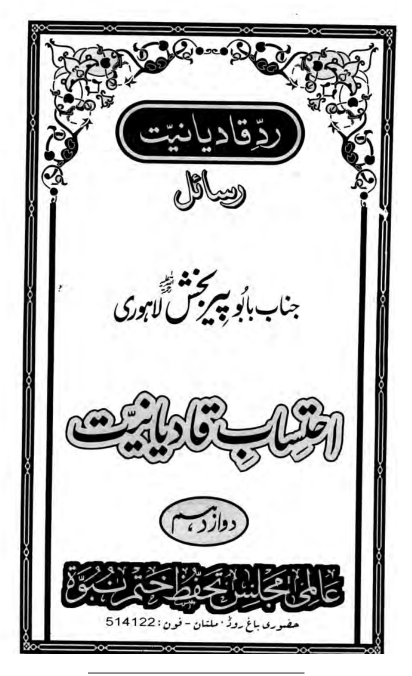


حضوری باغ روڈ ' ملتان - فون : 514122



اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

atta w

نام کتاب اختساب قادیا نیت (جلددواز دجم) مصنف جناب با بو پیر بخش لا ہوری اشاعت اول اپریلی ۲۰۰۹، مطبع اصغر پر لیں لا بور مرورق محمد طا ہر حجازی، عکاظ پر نظرز، لا ہور قیت معاروپ قیت معالی محمد طخم نبوت ، حضوری باغ ردڈ، ملتان فون: 514122

ستد . 12 حيات الم الوير

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمی http://www.amtkn.org

تعارف!

نحمده ونصلي على رسوله الكريم اما بعدا

الحمد للد المحض الله رب العزت کے نَضل وکرم احسان وتو فیق ہے'' احتساب قادیا نیت'' کی بارھویں جلد بیش خدمت ہے۔جلد گیار ہ کی طرح بی جلد بھی محتر م بابو پیر بخش لا ہور گ کی ذیل کی کتب پرمشتمال ہے:

۱۱ الاستدلال الصحيح في حيات المسيح من تعنيف ١٩٢٣،
 ۱۱ ترديرنبوت قادياني في جواب 'النبوة في خير الاست '' باردوم ١٩٢٩،
 ۱۱ ترديرمعيارنبوت قادياني

میکل بارد کتب ور سائل بین جواحت ب قادیانیت می جلد گیار و اور بار و میں شائل دو ند اس کے علاو و (۱) : '' کاشف مغاطر قادیا فی '' بھی ان کی طرف مغسوب ہے لیکن سے انتشاب خلط ہے - اس لیے کہ '' بابوصا حب '' اس کے ناشر تصد اصل میں سے رسالہ پو بدری تحد حسین کام ب کر دو ہے - (۲) .... ایک رسالہ '' حافظ ایسان عن فت فقہ القادیان '' جرون کام ب کر دو ہے - (۲) .... ایک رسالہ '' حافظ ایسان عن فقہ فقہ القادیان '' ہے - و دع بنی و فاری میں ملا - اردونیل سکا - اس لیے اے شامل اشاعت نہیں کیا - ( ۳ '' م) .... ان کے دو اور رسالی بھی بین جو ''تو مر ۱۹۲۲ کم جون ۱۹۴۵ ن کے ماہنا مد تا کیدا اسلام لا ہور میں ش کتی ہوئے - افسوس کہ مطلوبہ شارے زمان کے در زمان کو شامل اشاعت نہیں کیا - ( ۳ '' م) .... حاض کرتے ہوئے - افسوس کہ مطلوبہ شارے زمان محلہ ہو میں کردیں تو کس اور جلد میں شائع کر نے کا حادت کر ایک کی معادت فخر حاصل کر کے کہ و ماد اللہ علی الللہ بعذیذ!

پرورد کار کا طلاط کا کا کا کا کا کا جاتا ہے کر کے لئے اس کا سند کا بوت کا بوت کا بیا ہے۔ کرنے کی نوت سے سرفراز فرمایا۔اوراس کا م کے لئے ہم مسکینوں کوا چی بارگادیں قبول فرمالیا۔ فلحمد لله او لا و آخر آ!

فشير - التدوسايا داخر مالحرا- ۲۵ماه 7 مارچ 2004ء

## بسم الله الرحمٰن الرحيم فهر سست

|   | الاستدلال الصحيح في حيات المسيح     | r   |
|---|-------------------------------------|-----|
| H | ترديد نبوت قادياني في جواب النبوة · | 122 |
|   | ترديد معيارنبوت قادياني             | 0+1 |

| 00   | ارتابعين                          | حيات عيتى               |
|------|-----------------------------------|-------------------------|
| 64   | ازمحد ثينٌ                        | حيات عيستي              |
| 71   | ازمغسر ین                         | حيات عيسي               |
| 44   | ازيز رگان دين                     | حيات عيسي               |
| 10   | ارانجيل                           | چثم ديده حالات          |
| 99   |                                   | يدفن معى في قبري كاجواب |
| 1.0  |                                   | بإبدوم                  |
| 1.9  | سپېلې د ليل                       | رفع ميتى                |
|      | خداتعالی آسانوں پر کاجواب         | رفع سيتى                |
| 111- | دوسری دلیل                        | رفع ميتى                |
| 114  | تيسري دليل                        | رفع عيتي                |
| (i'T | چوتھی دلیل                        | رفعيتي                  |
| 117  | پانچویں دلیل<br>پانچویں دلیل      | رفعيتي                  |
| 0A   | چېنې دليل (احاديث)                |                         |
| 191  | رفع كالمعنى بلندى درجات كاجواب    | اعتراض نمبرا            |
| IFF  | حضور عظيظة زمين ربيسيق آسان پر    | اعتراض نمبرا            |
| 172  | وجودعضری آسان پر کیسے کاجواب      | اعتراض فمبر ٣           |
| 119  | فيهاتحيون وفيها تموتون اكاجحاب    | اعتراض نمبر م           |
| irr  | كر د زمېرير پر کاجواب             | اعتراض نبره             |
| 11-1 | آ مانی آب د ہوا کا جواب           | اعتراض نمبرة            |
| 117  | بول دیراز کمپاں کرتے ہو کے کاجواب | اعتراض نمبر ٢           |
|      |                                   |                         |

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

| IFA   | میچ کوا <del>ت</del> ارلائمیں کا جواب  | اعتراض نمبره   |
|-------|----------------------------------------|----------------|
| 11-9  | آ -ان پر جانا کوئی فنسیات نبیس کا جواب | اعتراض نمبره   |
| 10.   | میسی کے بغیر امت کی اصلاح کا جواب      | اعتراض فمبروا  |
| 100   | عیسیٰ کا آناختم نبوت کے منافی کاجواب   | اعتراض نمبراا- |
| 101   | توفی کا معنی                           | احتراض فميراا  |
| 10.   | اقول كما قال كاجواب                    | اعتراض فمبرسا  |
| 101   | متوفيك كاجراب                          | آيت نمبرا-     |
| ior   | فلماتو فيتنى كاجراب                    | آيت نمبرا      |
| 100   | اأنت قلت للناس الاجراب                 | آيت فمبر ۳     |
| -     | وان من اهل الكتاب الجراب               | آيت تمبرم      |
|       | قدخلت من قبله الرسل الجراب             | آيت فمبره      |
| 192   | وكاناياءكلان الطعام سكاجواب            |                |
| 12+   | خلت كالمعنى                            |                |
| 1 121 | وماجعلنا هم جسدة لاياكلون الطعام       | آيت فمبرا      |
| IAT   | وما محمد الارسول قدخلت من قبله الرسل   | آيت فمبر ٢     |
| 144   | وماجعلنالبشرمن قبلك الخلدسس            | آيت نمبر ٨     |
| 141   | تلک امت قد خلت لها ماکسبت              | آيت نمبر ٩     |
| Iar   | اوصاني باالصلواة ولزكوة مادمت حيا      | آيت نمبر ا     |
| 199   | سلام على يوم ولدت ويوم اموت            | آيت فمبراا     |
| r+r   | ومنكم من يتوفى ومنكم من                | آيت فمبرال     |
| · r•2 | ولكم في الارض مستقرومتاع الي حين       | آيت فمبر١٢.    |

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

| r+4  | ومن نعمره ننكسه في الخلق           | آيت فمبر جما   |
|------|------------------------------------|----------------|
| *1+  | انما مثل الحيوة الدنيا كماء انزلنا | ،<br>آیت فبردا |
| rir  | انما مثل الحيوة الدنيا             | آيت فمبر ١٩    |
| FIC  | ثدائكم بعدذالك لميتون              | آيت نبس خا     |
| rie" | الم تر ان الله انزل من السماء      | آيت نبر ١٩     |
| 115  | وماارسلنا من قبلك                  | آيت نمبر ١٩    |
| riz. | والذين يدعون من دون الله           | آيت فبم ۲۰     |
| r14  | مأكان محد ابااحد من رجالكم         | آيت فبرام      |
| rrr  | فاستلو اهل الذكر                   | آيت فمبرا      |
| ***  | ياايتهاالنفس المطمننه              | آيت فمبر ٢٣    |
| ***  | الله الذي خلتكم ثمرز قكم           | آيت فبرما      |
| 172  | قل من عليدا فان                    | آيت نمبردم     |
| r/*9 | ان المتقين في جنت ونهر             | آيت نمبر٢٦     |
| ra.  | ان الذين سبقت لهم من الحسني-       | آيت نمبر ٢٢    |
| rar  | اينما تكونو ايدرككم الموت          | آيت نمبر ۲۸    |
| ror  | ما اتاكم الرسول                    | آيت نمبر ۲۹    |
| raz  | اوترقى في السماء                   | آيت نبر۲۰      |
|      |                                    |                |



اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تخریف ان میں http://www.amtkn.org

.....

ŧ



نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّى عَلَى رَسُوُلِهِ الْكَرِيُمِط برادرانِ اسلام!

چونکہ مرزا قادیانی کے دعادی کی بنیاد دفات میچ پر ہے اس داسطے انھوں نے ابتدائی بحث' وفات سے علیہ السلام' پر رکھی ہوئی ہے اور لکھتے ہیں کہ:۔ " ہمارے اور مخالفین کے صدق و کذب آ زمانے کے لیے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی حیات اور وفات ہے۔ اگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام در حقیقت زندہ بین تو ہمارے سب دعوے جھوٹے اور دلائل ہی ۔ اور اگر وہ در تقیقت قرآن کے رو نے فوت شدہ بیں تو ہمارے مخالف باطل يريي - " (حاشة تحفه كولروبي ص ١٠ فزائن ج ١٢ ص ٢٢٣) ای واسطے مرزائی ''وفات میس علیہ السلام'' قرآن ے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور مسلمان ان کے مقابل'' حیات مسیح علیہ السلام' ' ثابت کرتے ہیں۔ اگر مرزا قادیانی کو سیح موعود تشکیم کریں تو حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کو ( نعوذ بالله) حجونا تشلیم کرنا ہوگا۔ کیونکہ صاف صاف لفظوں میں فرمایا کہ منیکی بیٹا مریم کا جس کو بی اللہ رسول اللہ عظیم اور روح اللہ بھی کہتے ہیں اور جو مجھ سے پہلے گزرا ہے وہ آنے والا ب- اگر کوئی بد بخت سے مان لے کہ مرزا غلام احمد قادیاتی ولد غلام مرتضی قادیان بنجاب کے ربنے والا سچام سے موجود ب تو اس کے صاف معنى يد ہول كے كد (معاذ الله ) حضرت خلاصه موجودات محمه مصطف يتلك في تحيى خبرينه دى اور وه مخبر صادق نه تعا ادرينه أل کی وجی کامل تقنی اور نه اس کاعلم سحیا تھا کہ آنا تھا غلام احمد ولد غلام مرتضی قادیانی اور حضور

ب<sup>ح</sup>ضرت عینی علیہ السلام کے ہاتھ سے مقتول ہو گا۔ مرزا قادیانی کہتا ہے کہ نہیں دجال مقام لدھیانہ میں قتل ہو گا۔ اور قتل تلوار نے نہیں قلم ہے ہو گا وغیرہ دغیرہ۔ غرض کہ ہر ایک بات میں رسول اللہ عظیم سے مرزا قادیانی نے مخالفت کی ہے۔ مكر مرزا قادياني كى ديندارى ديكھتے كمه حديثوں كى تصحيح اين البام ے كرتے ہیں لیعنی جو حدیث مرزا قادیاتی کے الہام کے مطابق نہ ہو وہ ردی ہے، حالاتک جمیع علما محدثین کا اتفاق ب که امنی کا البام وحی کا مرتبه نبیس رکھتا کیونکہ وحی خاصه ب انبیا، علیهم السلام کا، ادر امتی کا الہام ظنی بی یقنی تبین ہوتا اور مسلمانوں کو تجربہ ہو چکا ہے اور مرزا قادیاتی کے البامات موجود ہیں کہ ان کے مضامین پر از شرک اور غرور تغس پر مبنی ہیں۔ دیکھوانت منی بمنزلة بروزی (مرزا تو مارا بردز لیتی ظہور ہے) (تجليات البيدص ١٢ خزائن ج ٢٠ ص ٢٠٠٣) انت منی بمنزلة ولدی (مرزا تو ہمارے مٹے کی جا بحا ہے) (هقة الوي ص ٨٦ فرائن ج ٢٢ ص ٨٩) یہ البام اس خدا کی طرف سے ہر گزشیں ہو سکتے جو قرآن اور محمد ﷺ کا خدا ہے جس نے قرآن شریف مین کَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُوْلَدُ فَرمايا ہواور مرزا تادياني تو وہي ہيں جو براہین احمد یہ میں سیح علیہ السلام کا دوبارہ آ نائشلیم کر چکے ہیں۔ (دیکھو براہین احد بہ مصنفہ مرزا قادیاتی اصل عبارت مہ ہے) ''اور جب حفزت مسيح عليه السلام اس دنيا مين دوباره اس دنيا مين تشريف لائیں گے تو ان کے ہاتھ ہے دین اسلام جمیع آ فاق و اقطار میں پھیل جائے گا۔'' (براجن اتبرية من ۲۹۹ فزان ترام ۱۳۵۶ ( پھرای کتاب میں لکھتے ہیں

علیہ السلام نے امت کو غلط خبر دی کہ آنے والاعلیلی علیہ السلام بن مریم نبی ناصری سہت۔ پھر آنے والا قادیان میں آنا تھا اور رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ دمشق میں مزدول ہو گڑ۔ پھر اس نے ماں کے پیٹ سے پیدا ہونا تھا اور رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ آسان سے نازل ہو گا۔ رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ میں علیہ السلام بعد نزدول فوت ہو چکے اور تشمیر میرے مقبرہ میں مدفون ہوں گے مرزا قادیانی کہتا ہے نہیں۔ وہ تو فوت ہو چکے اور تشمیر

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لا میں http://www.amtkn.org

( ہشتم )..... دین اسلام ناقص ثابت موتا بے کیونکہ جب تبی آتا ہے تو منرورت ثابت ہوتی ہے اور ضرورت تب ہی ہوتی ہے کہ سابقہ دین ناقص ہوتا ہے۔ ( تہم ) ……وفات میچ علیہ السلام تشلیم کرنے ے کفر لازم آتا ہے کیونکہ نص قرآنی وائلہ لعلمٌ لَلسَّاعة ( زخرف ٦١ ) ت ثابت ، اور اصالة نزول اشراط الساعة ت ايك شرط ي جب علامت قیامت سے انکار ہو گا تو اصل قیامت سے بھی انکار ہو گا کیونکہ جب شرط فوت ہوتو مشر دط بھی فوت ہوتا ہے اور قیامت کا مئلر کافر ہے۔ ( دہم) ……اگر مزدل میں بروزی رنگ میں درست نشلیم کر لیں تو جینے کاذب میں گزرے میں سب یج شلیم کرنے بڑی گے کیونکہ دہ بھی مال کے پیٹ سے پیدا ہوئے تھے۔ کیا بد بخت اور گراہ کن بے ادب گستان دشمن جناب رسالتمآب ساتھ کا ب دہ تخص کہ حضور علیہ السلام کو حیٹلا 'دے اور تمام افراد امت ے الگ ہو کریہ اعتقاد بنا لے کہ حضرت سرور کا نُنات خلاصہ موجودات ﷺ کو (نعوذ پاللہ ) قرآن شریف تمجھ میں نہیں آیا تھا اور آپﷺ کا ذہن ایسا ناقص تھا کہ وفات میچ ۳۰ دفعہ خدا تعالٰی نے قر آن میں فرمائی اور وہ نہ تبچھے اور ہر ایک حدیث میں جو کہ ستر کے قریب میں سب میں عیسیٰ علیہ السلام بن مریم ہی فرماتے رہے۔ ایک جگہ بھی بروز ومثیل کا لفظ نہ فرمایا اور خدا تعالی نے بھی ۱۳ سو بری تک امت محمدی ﷺ کو گمراہ رکھا کہ بروزی نزول نہ بتایا طالانکہ سلسلہ نزول دمی جاری تھا اور خدا کا دعدہ بھی تھا کہ فر آن کا شمجھانا ہمارا کام نے' گمر خدا نے اپنا دعدہ یورا نہ فرمایا اور آنخضرت علیقہ کو نہ سمجھایا بلکہ مرزا قادیانی کو بھی براہین احمریہ کے لکھنے کے وقت تک وفات میچ علیہ السلام کا معتقد رکھا اور بقول مرزا قادیاتی مشرک رکھا کسی شاعر نے خوب کہا ہے ۔

سر بسر قول ترا اے بت خود کام غلط دن غلط رات غلط صبح غلط شام غلط مرزا قادیانی کا تمام کارخانہ غلط ہے۔مسلمان خلو کر ہے بچیں ادر صراط متنقم پر قائم رہیں۔

اب میں ذیل میں مولوی محمد بشیر صاحب کے ۲۰ زبردست دلاکل درج کرتا ہوں جو انھوں نے مباحثہ دبلی میں پیش کیے اور مرزا قادیدنی سے کوئی ان کا جواب نہ بن

( جفتم ) ۔۔۔ حضرت محمد رسول اللہ ﷺ ناقص نبی ثابت ہوں گے کیونکہ کامل کے بعد ناقص نہیں آتا۔ ناقص کے بعد کامل اس لیے آتا ہے کہ اس کے نقائص کی تکمیل کرے۔

مررا قادیانی اور ان نے مرید سلمانوں تو ایک تحت ہموہ دیتے ہیں اور ایک تحت ہموہ دیتے ہیں اور ''وفات سی علیہ السلام' اس واسطے ثابت کرتے ہیں تا کہ میسا نیوں کا خدا مارا جات اور عیسویت کا کامل رد ہو۔ صرف وفات شی علیہ السلام کا بی ایک مسئلہ ہے جو ہم سویت کی جز کالٹنے والا ہے۔ مگر یہ ان کا کہنا مراسر غلط ہے کیونکہ تاریخ اسلام شاہد ہے کہ جب مسلمانان قرون اولی و تابعین و تیع تابعین حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعظیم کرتے تھے اور مسلمانان قرون اولی و تابعین و تیع تابعین حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعظیم کرتے تھے اور حساب مسلمانان قرون اولی و تابعین و تیع تابعین حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعظیم کرتے تھے اور حیات میں کی تاریخ اسلام کی تعظیم کرتے تھے اور حیات میں کہ حکم ہوں اور کروڑوں میںائی مسلمان ہوت تھے اور جب مردا تاریخ کی اور ان کی دون اولی نے یہودیانہ روش اختیار کر کے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعظیم کرتے تھے اور جب مردا تا دویاتی نے میں اور کی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تعظیم کرتے تھے اور جب مردوع کی اور ان کی دون اولی نے یہودیانہ روش اختیار کر کے حضرت عیسیٰ کی مسلمان ہوت تھے اور جب مردوع کی اور ان کی دون اولی نے مربودیانہ روش اختیار کر کے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تو بین کرنی میں خروع کی اور کی نے میں مردوع کی کی دوش اختیار کر کے حضرت عیسیٰ کا مسلمان ہونا تو درکنار االھوں ہور کی کی اور ان کی دوفات ثابت کرنے لگے تو میںا نیوں کا مسلمان ہونا تو درکنار االھوں کی تعداد میں مسلمان میںائی ہو گئے۔ لیں یہ سراسر غلط ہے کہ مرزائی دوفات کے میسونیت کا درکرنے کے واسطے ثابت کرتے ہیں۔ اگر عیسائیوں کا درمعمور ہوتا تو نزول ہو تھی درکرنے کے واسطے ثابت کرتے ہیں۔ اگر عیسائیوں کا درمعمور ہوتا تو نزول ہو تھی درکرنے کے واسطے ثابت کرتے ہیں۔ اگر میں یو سائیوں کا درمیں متعومی مرزا تادیا یو نزول ہوں کی درکرنے کے واسل ہو۔ اصل متعمد مرزا تادی کر میں تھی دور اسل میں میں ہو مرکنا اس دور کرنے کے واسط ثابت کرتے ہیں۔ ایک مرکر میں میں میں میں میں ہو سکا اس کر درکر نے کے درخوں کی تیں ہو سکنا ایں کہ جو تو تی تی ہو تی این میں ہو کی تا ایں کہ جو تی کر تو تی تی ہو تی تا ایں کہ جو تو تی تی ہو تی تا ہی تیں ہو کی تا ایں کہ جو تی تو تی ہو تی تا ہوں ہوں ہو تی تا ہوں ہو تی تا ہوں ہو تی تی ہو تی تا ایں کہ ہو تی ہو تی تا ہوں ہوں ہو تی تا ہوں ہو تی تو تی تی ہو تو تا ہو تی

دوسرا اس پر جھوٹ سے بولا کہ قرآن شریف ے صریح طور پر مسیح کا فوت ہو جانا ثابت ے۔ تیرا جھوٹ میہ تراشا کہ وعدہ کے موافق تو (یعنی مرزا قادیانی) آیا ہے۔ یہ تیوں جہوٹ ایسے تھے کہ عمر بحر مرزا قادیانی انہی کے ثابت کرنے میں لگے رہے مگر وفات ثابت نہ ہوئی۔ مرزاعظی ذھکو سلے لگاتے رہے کہ شنج چونکہ مرچکا ہے اور مردے دوبارہ اس دنیا میں نہیں آ کیتے اس لیے سی کے رنگ میں بروزی طور پر امت محدی ﷺ میں ے کوئی صحف سی موجود بنایا جائے گا مگر چونکہ یہ جاہلانہ منطق ب کیونکہ حدیثوں میں صاف لکھا ہے کہ آنے دالا نبی اللہ اور رسول اللہ ہے اور حضرت خاتم النبیین ﷺ کے بعد کوئی جدید نبی ہونہیں سکتا۔ اس لیے مرزا قادیانی نے نبی و رسول ہونے کا بھی دعویٰ کیا اور اخبار بدر مارچ ۱۹۰۸ء میں بلاکسی جھجک کے صاف لفظول میں لکھ دیا کہ 'میں خدا کے فضل سے نبی د رسول ہوں''ادر ای سال ۲۶ مئی ۱۹۰۸ء میں فوت ہو گئے اور ختم نبوت کے منگر ہونے کے باعث اپنے ہی فتوے ہے گافر ہو کرامت محمد یہ پیلی سے خارج ہوئے۔ ان کے اصلی الفاظ یہ بیں۔'' بجھے کہاں حق بینچتا ہے کہ میں نبوت کا دعویٰ کردں اور اسلام سے خارج ہو جاؤں اور قوم کافرین سے جا کرمل جاؤں اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ میں مسلمان ہو کر نبوت کا دعوی کروں ۔'' (دیکھو جمامۃ البشری س 2 فزراتن بن 2 ص ۲۹۷) افسوس امرزا نبوت و رسالت كا دعوى كر في مسيح موجود توبن بينص تت مكر فرشته اجل نے ای سال آ دبوجا اور دنیا فانی ہے کوچ کر کے اپنے بھائیوں ت جا ملے، لیعنی مسیلہ کذاب سے لے کر مرزا قادیانی تک جس قدر کاذب مدعمیان نبوت گزرے میں۔ مرزا قادیانی کے بعد آپ کے مرید ایڑی چوٹی تک کا زور لگات میں کہ کسی طرق مرزا قادیانی بچے سیح ثابت ہوں۔ اس لیے ہرایک شہراور جلسہ میں دفات سیح پر بجٹ کرتے ہیں اور کوئی دلیل شرعی میش نہیں کر لیکتے ۔ غیر متعلق اور بے محل آیات قرآن کریم میش کر کے نادم ہوتے میں اور آج تک سی مسلمان کے مقابل جلے مناظرہ میں کامیاب نہیں ہوئے۔ مرزا قادیانی خود مولوی محمہ بشیر صاحب سہوانی کے مقابلہ پر شکت کھا کر جما گے۔ یہ کتاب بھی ای واسط ککھی ہے تا کہ مسلمان مرزائیوں کی خلط بیانیوں میں آ کر گراہ نہ ہوں کیونکہ سے بالکل غلط اور دروغ بے فروغ ہے کہ وفات میں قرآن شریف ے ثابت ہے۔ الحمد ے والناس تک دیکھ جاؤ آپ کو ایک آیت بھی نہ ملے گی جس میں لکھا ہو کہ خطرت ملیٹی پر موت وارد ہو چک ہے، جس قدر آیتیں مرزانی پیش کرتے ہیں ب سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ ہر ایک انسان کے واسطے مرنا ضروری بے جس سے کی

انسان کو انکار نہیں ایسے ہی میں کی بعیشہ زندہ رہنے کو کوئی مسلمان تسلیم نہیں کرتا ہر ایک کا اعتقاد ہے کہ حضرت عیسی بعد نزول فوت ہوں گے اور بموجب حدیث شد یصوت فید فن معنی فنی قبری مدینہ منورہ میں دفن کیے جائیں گے۔ ساری بحث تو دفات تبل نزول میں ہے جو مرزا تادیانی اور ان کے مرید قرآن و حدیث سے ثابت نہیں کر بحت بلکہ قرآن کریم کی ذیل کی آیات سے حیات میں علیہ السلام ثابت ہے واق من الفل الکیتاب الا لیو من یہ قبل مؤتلہ واللہ مؤتلہ المساعة. واذ کھفت بنی السر انہل، عنک مکر وا، و مکر اللہ، و ما قتلو تقریباً بل رَفعک اللہ اللہ . شوت حیات کا مفصل بیان کتاب ہذا میں آئے گا۔ لہٰذا میں باز الجاز لافیا میزن میں دموی و تجت ہزار فرسنگ است ۔ خاکسار پیر بخش مؤلف ۔

> حی**ات مسیح پر دلائل** (ازمولوی محد بشر صاحب سهوانی)

دلیل اوّل

حیات میں علیہ السلام کے باب میں سورہ ضا، 184 کی یہ آیت ہے وائ مَن الله الکتك الآليو مَن مبه قبل مؤته ويو م القيمة يكون عليفه مشهبذا. شاہ ولی اللہ صاحبؓ نے اس آیت كا ترجمہ اس طرح پر كیا ہے۔''ونا شد بیچکس از اہل كتاب الا البة ايمان آور د بيلي پيش از مردن علين و روز قيامت باشد علين گواہ برايشاں۔'' غائدہ ميں يہ لکھا ہے۔ مترجم گويد ليون يہودى كہ حاضر شوند نزول علينى را البة ايمان آرند۔ شاہ رفيع الدين صاحب نے ترجمہ اس طرح پر كيا ہے۔''اور نہيں كو كی اہل كتاب سے گر البة ايمان لا ب كا ساتھ اس كے پہلے موت اس كی كے اور دن قيامت کے ہو گا گواہ او پر اين ايمان لا ب كا ساتھ اس كے پہلے موت اس كی كے اور دن قيامت کے ہو گا گواہ او پر اين بين ہے سواس پر يقين النوں کے اس طرح ترجمہ كيا ہے۔''اور جو فرقہ ہے كتاب والوں بين ہے سواس پر يقين النوں کے اس كی موت سے پہلے اور قيامت کے دن ہو كا ان كا بين ہے سواس پر يقين النوں کے اس كی موت سے پر بلے اور تو مارے دن تو كا ان كا بين ہوا ہوں ہو جان ميں آر كر اس كو ماريں ہو اور دن قيامت کے دن ہو كا ان كا

یہ آیت قطعیۃ الدلالۃ حیات میں علیہ السلام پر ہے۔ میان اس کا یہ ب آ۔ موت کی صمیر میں مفسرین کے دوری قول ہیں۔ ایک یہ کہ حضرت میں کی طرف پھرتی ہے۔

دوسرا بیہ کہ اہل کتاب کی طرف پھرتی ہے۔ پہلی صورت میں تو قطعاً مطلب حاصل ہے کیونکہ اس سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ابھی مرے نہیں۔ لیو منٹ کو خواہ خالص مستقبل کے لیے لیجئے اور یہی سیج ب اور اس پر اتفاق ب سب تحویوں کا اور خواہ حال یا اشمرار کے لیے لیجئے۔ جیسا کہ مرزا غلام احمہ قادیانی کہتے ہیں۔ اگر جہ اس تقدیر پر معنی فاسد ہوتے ہیں مگر ہمارا مطلب فوت نہیں ہوتا اور ماضی کے معنی میں لینا بالبدابت باطل بے کیونکہ انیا مضارع کہ جس کے اوّل میں لام تاکید اور آخر میں نون تا کید ہو جمعنی ماضی نہیں آتا ہے۔ و من یدعی خلافہ فعلیہ البیان، اور ایہا ہی بہہ ک صمیر کوخواہ حضرت عیشیٰ کی طرف عائد سیجھ یا اللہ کی طرف یا آخضرت ﷺ کی طرف۔ اگر چداؤل ہی صحیح ہے مگر ہمارا مطلب ہر صورت میں حاصل ہے۔مفسرین کا اختلاف اس صمیر میں ہمارے مطلوب میں پڑھ خلل نہیں ڈالتا ہے۔ دوسرے قول پر یعنی صمیر موتہ ک اہل، كتاب كى طرف بھيرى جائے تو بھى جارا مطلب حاصل بے - تفصيل اس اجمال كى یہ ہے کہ اس وقت ہم پوچھتے ہیں کہ یہ کی صغیر کی کی طرف پھیرو گے؟ اگر آتخصرت يتليف يا الله تعالى كي طرف پھيرت ہوتو يہ باطل ہے تين وجوہ ہے۔ اوّل یہ کہ ب ضمیریں واحد کی جو اس کے قبل و بعد میں آئی میں بالا جماع حضرت عینیٰ ک طرف پھرتی ہیں۔ پس خاہر نص یہی ہے کہ ضمیر ہے کی بھی حضرت عینیٰ کی طرف راجع يو فانَ النصوص تحمل على ظواهرها و صرف النصوص عن ظاهرها بغير صارف قطعی الحادٌ. اور يہاں كونى صارف قطعي پايانہيں جاتا ہے۔ ومن يدعى فعليه البیان. دوم .... خلا برخمیر غائب میں بیہ ہے کہ غائب کی طرف پھرے اور آخضرت ﷺ مخاطب میں ای لیے اس رکوع میں اس آیت کے قبل و بعد جنتی صمیریں آتخضرت ﷺ کی طرف پھرتی ہیں وہ سب ضمیریں مخاطب کی ہیں وہ یہ ہیں۔ یسنلک ان تنزل البک من قبلک. أكر بي ضمير أتخضرت يك كل طرف راجع بوتي تو يوں كهنا مناسب تھا لیؤمنن بک علادہ اس کے اس مقام پر آخضرت عظیقہ کے لیے کوئی اسم ظاہر نہیں آیا ب کہ وہ مرجع اس ضمیر کا قرار دیا جائے اور اللہ تعالی منتظم ہے اس کیے اس رکوع میں ای آیت کے قبل و بعد جتنی ضمیری اللہ تعالیٰ کی طرف راجع ہیں وہ سب ضمیریں متکلم کی بي وه يه بي، فعفونا. اتينا. رفعنا. قلنا. قلنا. ووم .... اخذنا. حرمنا. اعتدنا. الوتيهم اكرية معمير الله تعالى كى طرف راجع ہوتى تو يوں كہنا مناسب تھا- ليؤمنن بيي يا لیؤمنن بنا اور صرف عن الظاہر بغیر صارف تطعی غیر جائز ہے اور یہاں کوئی صارف قطعی

نہیں ہے ومن یدعی فعلیہ البیان، سوم محصہ اس تقدیر پر اس آیت میں پکھ ذکر حضرت عیلیٰ کا نہ ہو گا اور حالانکہ قبل و بعد حضرت عیلیٰ کا قصہ مذکور ہے اور اجنبی محض کا بلا فائدہ در میان میں لانا خلاف بلاغت ہے اور اس اجنبی کا یہاں کوئی فائدہ نہیں ہے و من یدعی فعلیہ البیان۔ پس ثابت ہوا کہ یہ کی صمیر قطعاً حضرت سیلیٰ کی طرف عائد ہے۔ اس تمہیر کے بعد میں کہتا ہوں کہ اس تقدیر پر سب صمیر میں واحد غائب کی

موجہ کے پہلے کی اور بعد کی راجع ہوئیں طرف حضرت عینی کے لیں ظاہر نص قرآنی یہی ہے کہ ضمیر موجہ • راجع ہو طرف حضرت عینی کے، اور صرف نص کا ظاہر سے بغیر معارف قطعی جائز نہیں اور یہاں کوئی صارف قطعی موجود نہیں۔ و من ید علی فعلیہ البیان. ایس جس تقدیر پر ضمیر کا عائد ہونا کتابی کی طرف فرض کمیا گیا تھا اس تقدیر پر بھی ضمیر کا عائد ہونا طرف حضرت عینی کے لازم آیا۔ یہ محذور اس سے ناشی ہوا کہ ضمیر موجہ کی کتابی کی طرف پھیری گئی۔ ایس ثابت ہوا کہ ارجاع ضمیر موجہ کا طرف کتابی کے باطل ہے۔ ایس معین ہوا کہ ضمیر موجہ کی حضرت عینی کی طرف راجع ہے۔ وہو المطلوب۔

دوسرى وجد ال بات كى كدمونة كى ضمير كتابي كى طرف عائد كرنا باطل ب يد ب كدال تقدير پر ايمان سے جو لَيُوْمِنَنَ عمل ب كيا مراد ب؟ آيا وہ ايمان جو زبوق روح كے وقت ہوتا ب اور جو شرعاً غير معتد بد و غير نافع ب جيسا كد مغرين نے ال تقدير پر الل كے ارادہ كى تصريح كى ب تو يد باطل ب الل ليے كداستقراء آيات قرآن مجيد سے ثابت ہوتا ہ كدقرآن مجيد عمل سب جگد لفظ ايمان سے وہ ايمان مراد ب جو تجل زندگى روح كے ہوتا ہ اور جوشرعاً معتد بد اور نافع ب ميں القريد صارف قطعي تجل زندگى روح كے ہوتا ہماد لا يؤمنون. ايضاً. امنا بالله. ايضاً. وما هم بمؤمنين، سما انزل اليك. ايضاً. لا يؤمنون. ايضاً. امنا بالله. ايضاً وما هم بمؤمنين بيما انزل اليك. ايضاً. لا يؤمنون. ايضاً. واذا قبل لهم امنو اكما امن الناس ايضاً. يخادعون. الله والذين امنوا. ايضاً. واذا قبل لهم امنو اكما امن الناس ايضاً. يخادعون الله والذين امنوا. ايضاً. واذا لقوا الذين امنوا قالو امنا. ايضاً. ان الذين الذين امنو فيعلمون انه الحق من ربهم. ايضاً. وامنو بما انزلت. ايضاً. ان الذين الذين امنو فيعلمون انه الحق من ربهم. ايضاً. وامنو بما انزلت. ايضاً. ان الذين امنوا والذين هادوا والنصارى والصائين من امن بالله. ايضاً واذا لقوا الذين امنوا والذين هادوا والنين امنوا وعملو الصالحات. ايضاً. ان الذين امنوا والذين هادوا والنين امنوا و عملو الصالحات. ايضاً. واذا قبل لهم امنو الذين امنو قيعلمون انه الحق من ربهم. ايضاً. وامنو بما انزلت. ايضاً. ان الذين امنوا والذين هادوا والنصارى والصائين من امن بالله. ايضاً واذا لقوا الذين امنوا مالذين هادوا والنين امنوا و عملو الصالحات. ايضاً. واذا يوا الذين بما انزل الله قالو انؤمن بما انزل علينا. ايضاً. انكنتم مؤمنين. ايضاً. قال بنسما

الذين امنوا لاتقولو اراعنا. ايضاً. ومن يتبدل الكفر بالايمان. ايضاً. لوير دونكم من بعد ايمانكم. ايضاً. اولنك يؤمنون به. ايضاً. وارزق اهلامن الثمرات من امن بالله. ايضاً. قولوا امنا بالله. ايضاً. فإن امنوا بمثل ما امنتم به. ايضاً. وما كان الله ليضيع ايمانكم. ايضاً. يا ايها الذين امنوا استيعنوا بالصبر والصلوة. ايضاً. والذين امنوا اشد حبا لله. ايضاً. يا ايها الذين امنوا كلوا من طيبات مارزقنكم. ايضاً. ولكن البرمن امن بالله. ايضاً. يا ايها الذين امنوا كتب عليكم الصيام. ايضاً. وليؤمنوا بي. ايضاً. يا ايها الذين امنوا ادخلوا في السلم. ايضاً. و يسخرون من الذين امتوا. ايضاً. والذين امنوا معه. ايضاً. ان الذين امنوا والذين هاجروا. ايضاً. ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن ولامته مومنة. ايضاً. ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا و لعبد مومن. ايضاً. و بشر المؤمنين. ايضاً. من كان منكم يؤمن بالله. ايضاً. ان كنتم مؤمنين. ايضاً. فمنهم من امن. ايضاً. ويومن بالله. ايضاً. الله ولى الذين امنوا. ايضاً. قال اولم تؤمن. ايضاً. يا ايها الذين امنوا لا تبطلوا. ايضاً. ولا يؤمن بالله. ايضاً. يا ايها الذين امنوا انفقوا. ايضاً. ان الذين امنوا و عملوا الصلخت. ايضاً. يا ايها الذين امنوا اتقوا الله و زر وا مابقي من الربو ان كنتم مؤمنين. ايضاً. امن الرسول بما انزل اليه من ربه والمؤمنون كل امن بالله. لي ظاہر ايمان ے مراد وہ ايمان ب جوقبل زموق روح کے ہوتا ہے اور صرف نص کا خاہر ے بغیر صارف قطعی جائز تہیں ہے اور یہاں کوئی صارف قطعی موجود نہیں ہے۔ ومن یدعی فعلیہ البیان. علاوہ اس کے اس وقت لفظ قبل کو ظاہر معنی سے صرف کر کے جمعنی عندیا وقت کے لینا پڑے گا۔ اور کوئی صارف قطعی یہاں موجود نہیں ہے۔ ومن یدعی فعلیہ البیان. اس وقت بجائے قبل موج کے عِند مؤتبہ یاحین موتبہ یا وقت موینہ کہنا مقتضائے حال تھا۔ اس سے عدول کرنے کی کیا دجہ ہے؟ یا مراد لیزمن میں ایمان ے وہ ہے جو قبل زہوق روح کے ہوتا ہے۔ کپس اس صورت میں یا بی علم عام ہے ہر کتابی کے لیے تو حق تعالی کے کلام میں کذب صریح لازم آتا ہے کیونکہ ہم بالبدامت دیکھتے ہیں کہ صدما ہزار ہا اہل کتاب مرتے ہیں اور اینے مرنے سے پہلے یعنی قبل زہوق ردح کے وہ ایمان شرعی جو معتد بہ اور نافع ہے نہیں لاتے۔ تعالی الله عن ذلک علوًا كبيرا. اور اگر کمی خاص زمانہ کے اہل کتاب کے لیے بی حکم ہے تو قید قبل موجہ کی لاطائل ہوتی ہے بیہ کلام تو بعینہ ایسا ہوا کہ کوئی کہے کہ

آج میں نے اپنی موت سے پہلے نماز پڑھ لی۔ آج میں نے اپنی موت سے پہلے کھانا کھا لیا۔ آج میں نے اپنی موت سے پہلے سبق پڑھ لیا۔ آج میں اپنی موت سے پہلے کچہری گیا۔ خاہر ہے کہ یہ کلام مجنونانہ ہے۔ ایہا بن اللہ تعالیٰ کے کلام کا کلام مجنونانہ ہونا لازم آتا ہے۔ تعالیٰ الله عما يقوله الطالمون. مرزا قادياتی خود بھی اپنی کتاب توضيح الرام اور ازالہ الا وہام کے چند مواضع میں ضمیر موجہ کا حضرت عیلیٰ کی طرف تھیرنا شکیم کر کچکے ہیں۔ اب اگر تشلیم کرتے ہیں تو مدعا ہمارا حاصل ہے اور اگر نہیں شلیم کرتے تو اس کی وجہ بیان کریں کہ توضیح المرام اور ازالۃ الاوبام میں کیوں حضرت سیٹی کی طرف چیری؟ آب بدلیل شخفیقی والزامی ثابت ہو گیا کہ مرجع صمیر موجہ کا حضرت سیسکی جیں اور اس تقذیر پر ہمارا مدعا لیعنی حیات سی \* قطعاً ثابت ہوا۔ فتح البیان میں ہے کہ سلف میں ایک جماعت کا یہی قول ہے اور یہی خلاہر ہے اور بہت ہے تابعین وغیرہم ای طرف گئے ہیں۔ فتح الباری میں ہے۔ ابن جریر نے اس قول کو اکثر اہل علم ے فقل کیا ہے اور ابن جریر وغیرہ نے اس کو ترجیح دی ہے حدیث بخاری و مسلم ے معلوم ہوتا ہے کہ ابو ہر برہ کا یہی قول ہے۔ ابن عبائ سے بھی بسند صحیح یہی منقول ہے اور اس کے خلاف جو روایت ان ہے ہے وہ ضعیف ہے جیسا کہ فتح الباری دغیرہ میں مرتوم ہے ابن کثیر میں ہے کہ ابو مالک وحسن بصری و قمادہ وعبدالرحن بن زید بن اسلم و غیر واحد کا یہی قول ہے اور یہی حق ہے۔ مرزا قادیانی کی طرف سے اس دلیل پر دو اعتراض ہوئے۔ ایک میہ کہ میہ آیت ذوالوجوہ ہے۔ چند احتمالات مغسر ین نے اس کے معنی میں لکھے ہیں۔ کپس یہ آیت <sup>کیس</sup>ی قطعیۃ الدلالة ہو علق ہے؟ اس کا جواب دیا گیا ہے کہ آیت کا ذوالوجوہ ہونا ادر اس کے معنی میں چند احمالات کا ہونا منافی قطعیۃ خبیں ہے۔ کیونکہ ہم نے سب وجوہ و اخمالات مخالفہ کو دلیل الزامی وقطعی ے باطل کر دکھایا۔ دوسرا اعتراض یہ ہوا کہ اثر ابن عباسؓ و قراًت ابی بن کعبؓ اس پر دال ہے کہ مرجع موجہ کا کتابی ہے نہ جفزت عینیٰ ۔ اس کا جواب خا سمار کی طرف سے بیہ ہوا کہ پیہ اثر و قرأت مجروح میں احتجاج کے لائق نہیں ہیں چہ جائیکہ صارف قطعی ہوں۔ ایک طریق اثر مذکور میں ایک رادی ابو حذیفہ ہے۔ یہ ابو حذیفہ یا مویٰ بن مسعود ہے یا یجیٰ بن ہانی بن عروہ کا شیخ ہے پہلا تن الحفظ ہے۔ دوسرا مجہول ہے اور اس طریق میں عبداللہ بن ابی تجیم بیار المکی ہے وہ مدلس ہے اور عنعنہ مدلس کا مقبول نہیں ہے۔ دوسرے طریق میں تحدین حمید رازی ہے وہ ضعیف ہے تیسر ے طریق میں عمّاب بن بشیر و نصیف واقع ہیں۔ روایات عمّاب کے خصیف سے منا کیر بیں

اور تصیف میں بہت جرح ہے۔ چو تھے طریق میں سلیمان بن داؤد طیالی ہے وہ تمثیر الغلط ہے ہزار احادیث کی ردایت میں اس نے خطا کی ہے۔ قرآت الی بن کعب کی ردایت ہیں بھی عماب و تصیف واقع ہیں۔ (عارات ان راہ ہوں کے متعلق تحریر چارم میں متقول ہیں۔ من شاہ فلیو اجع الیّه)

دوسری دلیل

مورة نها، ٨٥ / ١٥٨ كى يد آيت ب- وما فتلوه يقينا بل دفعه الله اليه وكان اليه عويز أحكيما. شاه ولى الله صاحب اس تح ترجمه مي للصلح بي "بيتين نه اشته اند اورا بلكه برداشت اورا خدا تعالى بسوت فود وست خدا غالب استوار كار." شاه رفع الدين صاحب لكصلة بين ." اور نه مارا اس كو يتين بلكه اتحا ليا اس كو الله ف طرف ابت اور ب الله غالب حكمت والا. شاه ميدالقادر صاحب لكصلة بين ." اور اس كو مادا مين ييتك بلكه اس كو اتحا ليا الله ف طرف ابت اور ب الله زيردست حكمت والا." فائده مين لكصلة بين . فرمايا كه اس كو برگرز نيس ماراحق تعالى في ال كي مورت ان كو بنادى اس صورت كوسولى پر چ هايا -" اتحل ملحصا ...

دو نبیوں کے ساتھ خصوصیت نہیں ہے۔ یہ رفع تو سب نبیوں بلکہ عامہ صالحین کے لیے بھی ہوتا ہے۔ اثر صحیح ابن عبائ جس کے رجال صحیح ہیں ادر حکماً وہ مرفوع ہے رفع الروح مع الجسد پر فطعی طور پر دلالت کرتا ہے اس کی عبارت آئندہ فقل کی جائے گی۔ فانظر ۔ مرزا قادیانی نے اس دلیل کے جواب میں پید کھا کہ اس آیت میں اس دعدہ

کے ایفاء کی طرف اشارہ ہے جو دوسری آیت میں ہو چکا ہے اور وہ آیت یہ ہے۔ یعیس ان متوفیک و رافعک المی. گویا مرزا قادیانی نے آیت یعیس ان متوفیک ورافعک المی کو صارف تخربرایا ظاہر معنی و ما قتلوہ یقیناً بل رُفعه الله الله سے لیکن اس آیت کا صارف ہونا اس دقت ہو سکتا ہے کہ توفی ہے مراد قطعا موت ہو۔ اور یہ متوقف اس پر ہے کہ تحقیق معنی توفی کے موت کے ہوں بلا قرید یہ معنی متبادر ہوت ہوں۔ طالنکہ ہم نے تحریر چہارم میں ثابت کر دیا کہ توفی کا استعال جس جگہ بعنی موت قرآن مجید میں آیا ہے وہاں قرید قائم ہے اور یہ بھی ثابت کر دیا کہ حقیق معنی توفی کے افذ التی و افیا کے ہیں۔ یعنی کسی چیز کا پورا لینا۔ اس آیت کو اگر چہ خاکسار نے تحریر اول میں غیر قطعیۃ الدلالۃ لکھا ہے۔ مگر اب میری رائے یہ ہے کہ یہ آیۃ بھی قطعیۃ الدالات ہوں کے میں میں خیر کی تو کہ میں کہ میں دائی ہوں لیک ہوتی کہ موت کہ ہوں ہو تحقیق معنی توفی کے میں غیر قطعیۃ الدلالۃ لکھا ہے۔ مگر اب میری رائے یہ ہے کہ یہ آیۃ بھی قطعیۃ الدالات ہے جاتے ہیں کہ ہو

سورة ال عران ۵۵ ۵ ۵ کی بی آیت ہے۔ وَمَكُورُوا وَمكُر اللَّه. وَاللَّهُ حَيْنُ الماكرين. اذ قال اللَّه يا عيسنى انى متوفيك و رافعك الى و مطهرك من الذين كفروا وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا الى يوم القيمة. ترجمه شاه ولى اللَّهُ صاحب و برسكاليد ند كافران و بدسكاليد خدا و خدا قوى تراست از بمد شاه ولى اللَّهُ صاحب و برسكاليد ند كافران و بدسكاليد خدا و خدا قوى تراست از بمد بسكالان آ نگاه كه گفت خدا ال عينى برآ مينه من برگيرندة توام و بردارندة توام بوت خود و پاك كندة توام از صحب كسانيكه كافر شدند و تردا نندة تابعان توام بالات كافران تاروز قيامت - شاه رفيع الدين صاحب " اور مكريا اخول نه اور مركم كيا الله نه كافران تاروز موج كركرت والول كار جس وقت كها الله ن ال عينى تحقيق مي لين والا بول تحمد كواور الحمان دالا بول تحمد كوطرف اين اور پاك كرت والا بون تحمد كوان لوگوں ت كه كافر بوت اور كرت والوں كار جس وقت كها الله ن ال عينى تحقيق ميں النه كافران تاروز موج اور كرت والوں كار جس وقت كها الله ن الي مول بخد والا بون تحمد كوان موج داد كرت والوں كار جس وقت كها الله ن ال عينى تحقيق مين اله والا مول كوان موت دولا بون تحمد كول مول ان توكوں كركم والا مول تحمد كوان الوكوں ت كه كافر موت دور كرت والوں ان توگوں كو كه بيروى كريں گر تي وار ان لوگوں ك كه موت دور كرت والا مول ان توكوں كو كه بيروى كريں مي تري اور ان لوگوں ك كه موت دور كرت والا مول ان توكوں كو كه بيروى كريں مي تري وان اور ان لوگوں ك كه موت دور كرت والا مول ان توكوں كو كه بيروى كريں مي تري وان اور ان لوگوں كالان موت كوا ان كافروں میسلی میں بچھ کو بھر لوں گا اور اٹھا لوں گا اپنی طرف ادر پاک کر دوں گا کافروں سے ادر رکھوں گا تیرے تابعوں کو منکروں کے او پر قیامت کے دن تک ۔' فائدہ۔'' میہود کے عالموں نے اس وقت کے بادشاہ کو برکایا کہ یہ شخص ملحد ہے تورات کے علم سے خلاف بتاتا ہے اس نے لوگ بیھیجے کہ ان کو بکڑ لائمیں۔ جب وہ پہنچے حضرت عیسیٰ کے یارسرک گئے اس شتابی میں حق تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو آسان پر اٹھا لیا اور ایک صورت ان کی رہ گی ای کو بکڑ لائے پھر سولی پر چڑ ھایا۔' انتخا۔

وجہ استدالال کی بیہ ہے کہ تو فی کے اصلی و حقیقی معنی الحد الشی و افیا کے ہیں جیسا کہ بیضادی و قسطلانی و فخر رازی وغیر ہم نے لکھا ہے۔ عبارات ان کی تحریر چہارم میں منقول ہیں اور موت تو فی کے مجازی معنی ہیں نہ کہ حقیقی۔ ای واسطے بغیر قیام قرینہ کے موت کے معنی میں استعال نہیں ہوتا ہے۔ تحقیق اس کی تحریر چہارم میں کی گئی ہے۔ اور یہاں کوئی قرینہ موت کا قائم نہیں۔ اس لیے اصل و حقیقی معنی لیعنی اخذ الشی وافیا مراد لیے جائیں گے اور انسان کا وافیا لینا یہی ہے کہ مع روح وجسم کے لیا جائے۔ وہو المطلوب۔ یہ آیت بھی قطعیة الدلالة ہے حیات میں " پر۔

مرزا قادیانی اور ان کے اتباع اس آیت کو قطعیة الداللة دفات میں \* پر سیمجھتے میں مگر اللہ تعالی نے تحض اپنے فضل ے اس کا قطیعة الداللة ہونا حیات میں \* پر ، اس عاجز ے ثابت کرا دیا۔ ولله الحمد علی ذالک. اگر کہا جائے کہ توفی اس وقت میں رفع ہوئی تو قول اللہ تعالی کا وَدَافِعُکَ تحرار ہوگا تو جواب اس کا یہ ہے کہ توفی کا لفظ چونکہ بمعنی موت و نوم بھی آتا ہے۔ اس لیے لفظ دافِع کَ تحیین مراد مقصود ہے۔ اب تحرار نہ ہوئی۔ جیسا کہ آیت تُم بعضا تحمٰ میں بعث کو موت کے ساتھ مقید کیا ہے اس لیے کہ بعث اغداد و نوم سے بھی ہوتا ہے اور جیسا کہ حتی یو قائل الموث میں موت کا لفظ تعیین مراد کے لیے ہے۔ چوتھی دلیل

سورة مائده ١٢ کی بيدآيت ہے۔ و تُحَنَّتُ عَلَيْهِمُ شَهِيدُا مَّا دُمَتُ فِيْهِمُ فَلَمَّا توفَيْتِنِي تُحُنَّتَ آنْتَ الرَقِيْبَ عَلَيْهِم . شاہ ولی الله صاحبؓ۔''وبودم برايشاں تکہبان مادد ميَد درميان ايشاں بودم لپس دفتيکه برگرفتی مراتو بودی تکهبان برايشان' اور فائدہ ميں لکھتے بين ''يعنی برآ سان بردن۔' شاہ رفع الدين صاحبؓ۔''اور تھا ميں او پران کے شاہد جب تک رہا ميں بنجؓ ان کے۔ لپس جب قبض کيا تو نے مجھ کو تھا، تو ہی تکہبان اور ان کے۔'' شاہ عبدالقادر صاحبؓ۔''اور میں ان ے خبردار تھا جب تک ان میں رہا پھر جب تو نے مجھے بعر لیا تو تو ہی تھا خبر رکھتا ان کی ۔'' انتہٰی ۔

وجه استدلال وہی ہے جو اوپر کی آیت میں گزری۔ یعنی معنی حقیقی تونی کے واحد الشی وافیا ہیں۔ اور صرف حقیقت سے طرف مجاز کی بغیر صارف کے جائز نہیں اور صارف یہاں موجود نہیں ہے بلکہ ایک لفظ تعیین مراد کرنے والا یعنی رافعک آیت ساتھ میں موجود ہے۔ مخفی نہ رہے کہ حق تعالی نے آیت ایٹی مُتوفینے کو رافعک التی میں توفی ورفع کو جع کیا ہے اور بَلُ دِفْعَهُ اللَّهُ الَّذِهِ میں رفع پر قصر کیا ہے۔ اس میں اشارہ ہے اس طرف کہ توفی و رفع ایک چیز ہے مقصود زیادت لفظ رفع سے صرف تعیین مراد ہے۔ یہ آیت بھی قطعیة الدلالۃ ہے حیات کی " پر۔ مرزا تادیانی اور ان کے اتباع اس آیت کو بھی قطعیة الدلالۃ وفات پر سمجھتے ہیں۔ گر اللہ تعالی نے محض اینی رمت سے اس آیت کا قطعیة الدلالۃ حیات کی چیز اس محفود زیادت لفظ رفع ہے صرف تعیین مراد یو نیچو میں دلیل

سورة آل عمران ٢٢ مى يو آيت بـ وَيْكَلِّمُ النَّاسَ فِي المههد و كَهُلا وَمِنَ الصَّلِحِينَ. شاه ولى الله صاحبٌ :- ''وَخَن كَويد با مرد مان دركبواره و وقت معمرى و باشد از شائستگان ـ' شاه رفيع الدين صاحبٌ :- ''اور با تي كر كا لوگوں تے تخ مجموع كم اور ادهير اور صالحوں تے بـ ' شاه عبدالقادر صاحبٌ ''اور با تي كر كا لوگوں تے جب ماں كى گود ميں ہوگا اور جب پورى عمر كا ہوگا اور تيك بختوں ميں ت وجہ استدلال يو بح كه اصل من كبولت ميں اختلاف بے بعض كے نزديك ميں به اور بعض كے نزديك بتيں اور بعض كى نزديك تين افتراف با يعن كر يا گا مي اور بعض كے نزديك بتيں اور بعض كى نزديك تين افتراف بو محض كے نزديك على الكهولة والها ثلثون او ثنتان و ثلثون او ثلث و ثلثون او اربعون واخرها الكهولة والها ثلثون او ثنتان و ثلثون او ثلث و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون وقيل بعمسون او ستون ثم يدخل في سن الشيخوخة. أتى ـ شي زاده حاثيہ بيفادى مي او بعون و آخر سن الكهولة ثلثون وقيل اثنان و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون وقيل او بعون و آخر سن الكهولة ثلثون وقيل اثنان و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون وقيل او بعون و آخر سن الكهولة ثلثون وقيل اثنان و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون وقيل او بعون و آخر سن الكهولة ثلثون وقيل اثنان و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون و او اور الله كار وي المون و قيل ور بعون و آخر سن الكهولة ثلثون وقيل اثنان و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون وقيل او معون و آخر سن الكهولة ثلثون وقيل اثنان و ثلثون وقيل ثلث و ثلثون و قيل و ميتان و ثلثون وقيل و او ما مور بي اس بات كر ساتون ثم يدخل الانسان في سن الشيخوخة. اتى اور بم مامور بي اس بات كر ساتون ثم يدخل الانسان في سن الشيخوخة. موافق اس كے اب بم رجوع حديث كى طرف كرتے بيں تو حديث ايو برير ميں ال

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

اور حدیث ابوسعیڈ و ابو ہر برہ میں ے کہ حضرت نے فرمایا کہ ایک ندا کرنے والا ندا رَبِ كَل إن لَكُم إن تشبو فلاتهر موا ابدا رواه مسلم (اينا) اور أك باب مي احادیث بکترت میں۔ یہاں سے ثابت ہوا کہ اہل جنت کا شاب بھی زائل نہ ہو گا اور حدیث سے بید بھی ثابت سے کہ ۳۳ برس کی عمر کے ہول کے اور بید بھی ثابت ہوتا ہے کہ حفرت عليلي ٣٣ برس كى عمر ميں الحات محف اس فح جوت كے ليے تغيير ابن كثير كى ـ مارت كافي ب\_ فانه رفع وله ثلث و ثلثون سنة في الصحيح وقد ورد في حديث في صفة أهل الجنة أنهم على صورة آدم و ميلاد عيسي ثلث و ثلثون سنة اور نيز تغيير اين كثير ميل مورة واقعه كى تغيير مين تحت آيت كريمه الترابا لأصخب اليمين کے مرقوم ہے وروی الطبرانی واللفظ له من حدیث حماد بن سلمة عن على ابن زيد بن جدعان عن سعيد ابن المسيب عن ابي هريرة قال قال رسول الله ﷺ يدخل اهل الجنة الجنة جردا مردا بيضاً جعاد امكحلين ابناء ثلاث و ثلاثين وهم على خلق آدم ستون ذراعا في عرض سبعة اذرع وروى الترمذي من حديث ابي داؤد الطيالسي عن عمران القطان عن قتادة عن شهر بن حوشب عن عبدالرحمن بن غنم عن معاذ بن جبل ان رسول الله ﷺ قال يدخل اهل الجنة الجنة جردا مردا مكحلين بني ثلث و ثلثين سنة ثم قال حسن غريب. وقال ابن وهب اخبرنا عمرو بن الحارث ان درا جا اباالسح حدثه عن ابي الهيثم عن ابي سعيد قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من مات من اهل الجنة من صغيرا و كبير يردون بني ثلاث و ثلاثين في الجنة لا يزيدون عليها ابدا وكذالك اهل النار. و رواه الترمذي عن سويد بن نصر عن ابن المبارك عن رشدين بن سعد عن عمرو بن الحارث وبه قال ابوبكر بن ابي الدنيا حدثنا القاسم ابن هاشم حدثنا صفوان ابن صالح حدثنا رواد ابن الجراح العسقلاني حدثنا الاوزاعي عن هرون ابن رناب عن انسَّ قال قال رسول الله ﷺ يدخل اهل الجنة الجنة على طول آدم ستين ذرا عابذ راع الملك على حسن يوسف و على ميلاد عيسي ثلث و ثلثون سنة و على لسان محمد جرد مرد مكحلون وقال ابوبكر بن ابي داؤد حدثنا محمد بن خالد و عباس بن الوليد قالاحدثنا عمر من الاوزاعي عن هرون ابن رائب عن انس ابن مالك قال قال رسول

الله ﷺ يبعث اهل الجنة الجنة على سورة آدم في ميلاد ثلث و ثلثين جردا مردا مكحلين ثم يذهب بهم الى شجرة في الجنة فيكسون منها لا بتلي ثيابهم و لا ينف شبابهم. (ابن كثير مع البغوي ص ١٩٥- ١٩٦ ج ٨) اور حافظ عبدالعظيم منذري لكصح بي وعن المقدام ان رسول الله عظيمة قال مامن احد يموت سقطا ولاهرما و انما الناس فيما بين ذالك الا بعث ابن ثلث و ثلثين سنة فان كان من اهل الجنة كان على مسحة آدم و سورة يوسف و قلب ايوب ومن كان من اهل النار عظموا و فخموا كا . . ل رواه البيهقي باسناد حسن انتهى. (الرَّغِب والرَّغِب نَّ ٣ ص ٢٠١ حديث ٥٣٢٤) ليس اس سے صاف ثابت ہوا كد ٣٣ برس كا من من شاب ب ند س كبولت ورنه فنا شباب الل جنت لازم آتا ہے۔ وہو خلاف ما خبت بالا حاديث الصحيحة -بی ثابت ہوا کد حفزت عیسی من شباب میں اتھائے گئے ندس کہولت میں - علاوہ اس کے اصل معنی کہل کے من و خطہ الشیب ور أیت له بجالة ہیں جیرا کہ قاموں وصحاح وغیرہا میں لکھا ہے لیعنی کہل وہ شخص ہے جس کے بالوں میں سپیدی مخلوط ہو جائے اور دیکھی جائے اس کے لیے بزرگ اور اقوال مختلفہ جو اول سن کہولت میں منقول ہیں وہ فی الواقع مختف تبيس بين بلكه يد اختلاف منى ب اختلاف قوى التخاص يرجو اعلى درجه كى قوت رکھتا ہے۔ اس کا اول س كبولت چاليس يا قريب چاليس كے بوتا ہے اور جو اوسط درجدكى قوت رکھتا ہے اس کا اول کہولت ۳۲ یا ۳۳ برس ہوتا ہے اور جو اونی درجہ کی قوت رکھتا ب اس کا ادل کہولت بعد ۳۰ کے ہوتا ہے۔ اختلاف زمانہ کو اختلاف قوئ میں بہت دخل ہے۔ جس قدر زمانہ کوخلق آ دم ہے بعد ہوتا جاتا ہے ای قدر قویٰ ضعیف ہوتے جاتے ہیں۔ اس پر مشاہدہ ونصوص قرآ نیہ د حدیثیہ ناطق ہیں۔ ان میں سے ہے حدیث الی ہر پرہ كى جومرفوع ادر منفق عليه ب- فلم يزل الخلق ينقص بعده حتى الآن. (ملم ج ٢٠) ۳۸۰ پاب الجنة ) به عمدہ صورت ہے اقوال مختلفہ میں توقیق کی۔

اس تمہیر کے بعد میں کہتا ہوں کہ احادیث صححہ ے ثابت ہے کہ آتخضرت تیلیم کی ممر مبارک سائھ سے تجاوز کر گئی تھی لیکن آپ تیلیم کے سر مبارک اور ریش شریف میں گنتی کے میں بال ہے کم سفیر ہے۔ انسؓ سے روایت ہے و توفاہ اللہ (علی راس ستین سنة) و لیس فی رأسہ ولحیته عشرون شعرة بیضاء (بخاری ن! ممہ با مفد البی تیلیم) عن ابن سیرین قال سالت عن انس بن مالک ہل کان رسول اللہ تیلیم خصب فقال لم یبلغ فقال کان فی لحیة شعرات بیض لوشنت

ان اعد شمطاته في لحيته. و في رواية لوشنت ان اعد شمطات كن في رأسه فعلت متفق عليه وفي رواية لمسلم قال انما كان البياض في عنفقته و في الصدغين و في الدأس. (ملم ج ٢ ص ٢٥٩ باب شبية الله ) مخفى مدرب كه حديث اول میں جو سین کا لفظ آیا ہے دوسری احادیث میں اس کے خلاف آیا ہے۔ بعض میں تکٹ و ستین اور بعض میں <sup>ع</sup>مر، وستین ہے۔ قال العلماء الجمع بین الروایات ان من روی خسا و ستين عد سنتي المولد والوفاة ومن روى ثلث و ستين لم يعدهما ومن روی ستین لم یعد الکسور کذافی تهذیب الاسماء اور آ تخضرت ﷺ کے اس قدر بالوں كا اس عمر ميں سيد موجانا اصحاب رسول الله وي خلاف عادت تجص فت في انجد ال پر بیرحدیث دال ہے۔ عن ابن عباس قال قال ابوبکر یا رسول اللہ قد شبت قال شیبتنی هود (رداه الترندی ن ۲ ص ۱۹۵ باب تغیر سورة الواقد) اور خضرت عیسی \* آتخضرت يتلف سے چھ مو برس يہلے تھے اور ظاہر ب كد اس زماند كے قوى بد نسبت آنخضرت باللف کے زمانہ کے ضرور تو کی تر ہوں گے کپن ہرگز یہ بات عقل میں نہیں آتی کہ ۳۳ برس کی عمر میں جو بیچ روایت رفع کے باب میں بے حضرت ملین کے بالوں میں سپیدی مخلوط ہو گئی ہو بلکہ ظاہر بھی ہے کہ اس وقت بال ان کے بالکل سیاہ ہوں گے۔ تو تعريف كبل كى ان ير صادق ند آئى اور مؤيد اس كا ب وه لفظ جو اثر محيح ابن عباس مي کہ حکما مرفوع بے وارد ہے۔ فقام شاب من احد ثھم سا۔ ماسوا اس کے عبارت فتح البارى ب معلوم ہوتا ب كد قريب اربعين كا قول رائح وقوى ب اور ديگر اقوال ضعيف بیں \_ عبارت فتح الباري کي بي بے قال ابو جعفر النحاس ان هذا لا يعرف في اللغة وانما الكحل عندهم من ناهز الاربعين او قار بها وقيل من جاوز الثلثين وقيل ابن ثلث و ثلثين انتهى. إى موافق اس قول راج كركبل مونا حضرت عيلى كاقبل رفع . ثابت نہیں ہوتا ہے۔ یہ آیت اگر چہ قطعیۃ الداللۃ حیات میں \* پر نہیں لیکن ادلہ ظتیہ میں ے ایک توی دلیل ہے اور یہ تول بعض مغسرین کا کہ یہ استدلال ضعف بے خطاء مین ب کیونکہ ہم نے اور حدیث سیج سے ثابت کر دیا کہ جس سن میں حضرت عینی الفائے کے ہیں دہ تن شاب تھا نہ تن کہولت۔ مرزا قادیانی نے اس پر یہ اعتراض کیا کہ آ پ کہل کے لفظ سے درمیان عمر کا

مرزا قادیاتی نے اس پر یہ اعتراض کیا کہ آپ ہل کے لفظ سے درمیان عمر کا آ دمی مراد لیتے ہیں مگر یہ صحیح نہیں ہے۔صحیح بخاری ادر قاموں و تغییر کشاف دغیرہ میں کہل کے معنی جو ان مضبوط کے لکھے ہیں۔ اس کا جواب خا کسار کی طرف سے یہ ہوا کہ صحیح بخاری میں تو یہ ہے وقال مجاهد الکھل الحلیم. (بخاری نا ص ۲۹۸ باب واذا تالة الملائلة يخ يم ان بيٹر ک الخ) جو ان مضبوط اس سے تمس طرح سمجھا جاتا ہے؟ اس کا جواب مرزا قاديانی نے مضبوط ہی ہوتا ہے۔ اس کا جواب خاکسار کی طرف سے یہ ہوا کہ یہ حصر غير مسلم ہے کیونکہ علیم قرآن مجید میں صفت غلام کی آئی ہے۔ فرمایا اللہ تعالی نے فبشو تاہ بغلام حليم. اور غلام کے معنی کو دک صغیر کے ہیں۔ کما فی الصراح، پس محمل ہے کہ حیلم اس قادماتی نے کچھ نہیں دہا۔

اب میں کہتا ہوں کہ حافظ نے <sup>6</sup>ی الیاری میں لکھا ہے وقد قال ابو جعفر النحاس ان هذا لا يعرف فی اللغة وانما الکحل عندهم من ناهز الاربعين اوقاربها وقيل من جاوز الثلثين وقيل ابن ثلث و ثلثين. انتهى. والذى يظهران مجاهدا فسره بلازمه الغالب لان الکھل يکون غالبا فيه وقار و سکينة. انتهى. <sup>قس</sup>طان في لکھتا ہے۔ کھل مجاهد افسره بلازمه الغالب لان الکھل غالباً يکون فيه وقار و سکينة. انتهى. قاموں میں ہے۔ الکھل من وخطۂ الشيب ورأيت له بجالة اومن جاوز الثلثين او اربعا و ثلثين الی احدی و خصين. انتهى. ابتالة اومن جاوز الثلثين او اربعا و ثلثين الی احدی و خصين. انتهى. میں ہے۔ ومعناه ان يکلم الناس فی هاتين الی احدی و خصين. انتهى. انتهى. ان عبارات ہے ساف ظاہر ہے کہ کہل کے معنی جو ان مضبوط کے ترضیح بخارافی انتهى. ان عبارات سے ساف ظاہر ہے کہ کہل کے معنی جو ان مضبوط کے ترضیح بخارافی میں جاں الطفولة و حال الکھولة التی يستحکم فيها العقل و يتنباً فيها الأنبوکم میں جاں اور نہ قاور جان قاہر ہے کہ کہل کے معنی جو ان مضبوط کے ترضیح بخارافی میں جاں اور نہ قاور ہو کتے معن جان معارات ہے ساف ظاہر ہے کہ کہ کی کہ ہو ان مضبوط کے ترضیح بخارافی من جاب ضرب شبابا شبية و ہو شاب و ذلک قبل سن الکھولة. انتھی اور ہر معن باب ضرب شبابا شبية و ہو شاب وذلک قبل سن الکھولة. انتھی اور ہر

سورهٔ زخرف ۲۱ کی بیآیت بے وَاِنَّهٔ لَعِلْمٌ لِّلَسَّاعَةِ فَلاَ تَمْتَرُنَ بِهَا وَاتَّبِعُوْنِ هلذا صِرَاطُ مُسْتَقِيْمٌ. شاه ولی الله صاحبٌ: ''وہر آئید سیلی نشانه است قیامت را پس همهه مکدید در قیامت و بگویا محمه بیروی من کدید این است راہ راست۔'' شکاہ رفیع الدین صاحبؓ: ''اور تحقیق وہ البتہ علامت قیامت کی ہے لیس مت شک کرد ساتھ اس کے اور سرح

نچیروی کرو میری بیہ ہے راہ سیدھی۔'' شاہ عبدالقادر صاحبؓ''اور وہ نشان ہے اس گھڑ ی کا سو اس میں دھوکا نہ کرو اور میرا کہا مانو بیہ ایک سیدھی راہ ہے۔'' فائدہ:۔ حضرت غیسیٰ کا آنا نشان ہے قیامت کا۔ انتہی۔

تغیر ابن کثر میں بے وقولہ سبحان و تعالٰی وانَّهٔ لعَلْمٌ لَلسَّاعَة تقدم تفسير ابن اسحق ان المراد من ذلك مايبعت به عيسى عليه الصلوة والسلام من احياء الموتى وابراء الاكمه والابرص وغير ذلك من الاسقام و في هذا نظر و ابعد منه ماحكاه قتادة عن الحسن البصري و سعيد ابن جبير ان الضمير في و انه عائد الى القران بل الصحيح انه عائد الى عيسى عليه الصلوة والسلام فان السياق في ذكره ثم المراد بذلك نزوله قبل يوم القيمة كما قال تبارك و تعالى و ان من اهل الكتاب إلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مُؤْتِهِ عليه السلام ويَوْم الْقِيْمَة يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيُدًا ويؤيد هذا المعنى القرأة الاخرى و انه لعلم للساعة اي امارة و دليل على وقوع اللساعة قال مجاهد وانَّهُ لَعَلْمُ لَلسَّاعَة اي آية اللساعة خروج عيسي بن مريم عليه السلام قبل يوم القيمة وهكذاروي عن ابي هريرة وابن عباس و ابي العالية وابي مالك و عكرمة والحسن و قتادة و ضحاك و غيرهم وقد تواترت الاحاديث عن رسول الله عظ الله معامد بنزول عيسى عليه السلام قبل يوم القيامة امامًا عادلاً و حكما مقسطا. اور أي ش ے۔ وقال الامام احمد حدثنا هاشم بن القاسم حدثنا شيبان عن عاصم بن ابي النجود عن ابي رزين عن ابي يحيى مولى ابن عقيل الانصاري قال قال ابن عباسٌ لقد علمت آية من القرآن ما سألني عنها رجل ولا ادري اعلمها الناس فلم يسألوا عنها ام لم يفطنو الها فيسألوا عنها في حديث طويل في آخره قال فانزل اللَّه عزوجل وَلَمَّا صَرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ قَال يضحكون وَإِنَّهُ لعِلْمُ لِلْسَاعَةِ قَالَ هو خروج عيسي ابن مريم عليه السلام قبل يوم القيمة. (أَفْير این کثے مع البنہ ی س ۲۰۰۲ ۴۰۰) معالم میں ے وانہ یعنے عیسے علیہ السلام لعلم للشاعة يعنى نزرله من اشراط الساعة يعلم به قربها و قراء ابن عباس وابوهريرة وقتادة واله أعلم للساعة بفتح الام والعين اي امارة و علامة و روينا عن النبي صلى الله عليه وسلم ليوشكن ان ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلا يكسر

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

الصليب و يقتل الخنزير و يضع الجزية ويحلك في زمانه الملل كلها الا الاسلام. " في البيان مي ب وانه أُعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ قال مجاهد والضحاك والسدى وقتادة ان المراد المسيح وان خروجه اي نزوله مما يعلم به قيام الساعة اي قربها لكونه شرطا من اشراطها لان الله سبحان ينزله من السماء قبيل قيام الساعة كما ان خروج الدجال من اعلام الساعة وقال الحسن و سعيد بن جبير المراد القرآن لانه يدل على قرب مجنى الساعة وبه يعلم و قتها واهو الهاواحوالها وقيل المعنى ان حدوث المسيح من غيراب واحياه للموتي دليل على صحة البعث وقيل الضمير لمحمد ﷺ والاول اولى قال ابن عباس اي خروج عيسي بن مريم عليه السلام قبل يوم القيمة واخرجه الحاكم وابن مر دویه عنه مرفوعا وعن اببی هریرة نحوه اخرجه عبد بن حمید. انتم سیوطی اقلیل یں لکھے بیں فیہ نزول عیسٰی قربھا روی الحاکم عن ابن عباس فی قولہ وانہ لعلم للساعة قال خروج عيسي انتھی. کشاف بي ب وانه وان عيسي عليه السلام لعلم للساعة اي شرط من اشراطها تعلم به فسمر الشرط علما لحصول العلم به وقراء ابن عباس لعلم وهو العلامة و قرى للعلم و قرأ ابي الذكر على تسمية مايذكر به ذكر اكما سمي ما يعلم به علما وفي الحديث ان عيسي عليه السلام ينزل على ثنية بالارض المقدسة يقال لها افيق و عليه ممصرتان و شعر رأسه وهن و بيده حربة وبها يقتل الدجال فياتي بيت المقدس والناس في صلوة الصبح والامام يؤم بهم فيتاخر الامام فيقدم عيسى و يصلى على شريعة محمد عليه السلام ثم يقتل الخنازير و يكسر الصليب و يخرب البيع ولكنانس و يقتل النصاري الامن امن به . بيماوي ش ب وانه ان عيسي لعلم للساعة لان حدوثه او نزوله من اشراط الساعة يعلم به دنوها اولان احياء ة الموتى يدل على قدرة الله عليه و قرى لعلم اي علامة ولذا على تسمية مايذكر به ذكرا و في الحديث ينزل عيسى على ثنية بالارض المقدسة. تغير ابوالعودين ب وانه وان عيسى لعلم للساعة أي أنه ينزوله شرط من أشراطها و تسمية علما الحصوله به أو بحدوثه بغير اب اوبا حياء ه الموتي دليل على صحة البعث الذي هو معظم ماینکرہ الکفرة من الامور الواقعة في الساعة جلالين من ب وانه اي عيسي لعم للساعة تعلم بنزوله. <sup>جم</sup>ل <sup>بي</sup>ل ٻ والمعنى وان نزوله علامة على قرب الساعة.

وجه استدلال کی بد ہے کہ اند کی ضمیر میں مفسرین نے تین اختالات لکھے میں۔ ایک ہے کہ دہ عائد بے طرف حضرت عیسیٰ کے۔ دوسرا میہ کہ دہ عائد بے طرف قرآن مجید کے۔ تیہ ایہ کہ وہ عائد ہے طرف آخضرت ﷺ کے۔ احمالین اخیرین بالبداہۃ باطل بیں۔ کیونکہ قرآن مجید و آنخضرت ﷺ کا او پر کہیں ذکر نہیں ہے۔ بخلاف «هنرت علینی کے ان کا ذکر قبل و بعد موجود ہے۔ پس یہ بات متعین ہوئی کہ مرجع انڈ کا حضرت عیسیٰ میں اب یہاں تین اختلاات ہیں یا نزدل مقدر مانا جائے یا مججزات یا حدوث۔اختالین اخیرین سیجیح نہیں میں اور ان کی عدم صحت کی وجہ تحریر اوّل خاکسار میں موجود ہے اور مرزا قادیانی نے اس کا کچھ جواب نہیں دیا۔ علادہ اس کے یہ دونوں احمال غیر ناشی عن الدلیل ہیں اور نزدل کی مقدر مان پر دلیل موجود ہے۔ اوّل حدیث ابن عباس جس کو امام احمد فے موفو قا ادر حاکم ادر ابن مرویہ نے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ (اتھر ی جما تواتر فی زول اسی ص ۲۹۰ طبع ملکان) ووسری حديث مذيفه بن الاسيد غفاري قال اطلع النبي عظيمة علينا و نحن نتذا كر فقال ما تذكرون قالوا نذكر الساعة قال انها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات فذكر الدخان والدجال والدابة و طلوع الشمس من مغربها. و نزول عيسي بن مريم (الديث رداد مسلم ج٢٢ ص٣٩٣ كمّاب الفتن داشراط الساعة ) و ديگر احاديث صحيحه بخاري ومسلم و غیرہا کہ جو بکثرت مزدول عیسیٰ میں دارد ہوئے ہیں ادر یہی تول ابن عبالٌ و ابوہر بریہؓ د بجائدٌ و ابو العاليه و ابو مالكٌ وعكرمة وحسنٌ وقبادة وضحاكٌ وسدى وغيرتهم كاب اورسب مفسرین نے اس احتال کو ترجیح دی ہے۔ یہ دلیل اگر قطعی نہیں ہے تو قریب تطعی کے تو ضرور ہے۔ مرزا قادیانی نے اس پر یہ اعتراض کیا ہے کہ اس آیت کو حضرت میں کے دوبارہ نزول سے شکی طور پر بھی کچھ تعلق نہیں ادر اگر خواہ نخواہ تحکم کے طور پر اس جگہ نزدل میت مراد لیا جائے اور وہی نزول ان لوگوں کے لیے جو آنخضرت تلکی کے عہد میں تھے نشان قیامت کھبراہا جائے تو یہ استدلال وجود قیامت تک ہنتی کے لائق ہو گا اور جن کو بیہ خطاب کیا گیا کہ سیج آخری زمانہ میں نزول کر کے قیامت کا نشان تفہرے گا۔ اب تم باوجود اتنے بڑے نشان کے قیامت ہے کیوں انکاری ہوتے ہو وہ عذر پیش کر لیکتے ہیں کہ دلیل تو ابھی موجود نہیں پھر یہ کہنا کس قدر عبث ہے کہ اب قیامت کے وجود پر ایمان لے آؤ شک مت کرد ہم نے پختہ دلیل قیامت کے آنے کی بیان کر دی۔ انتخا۔

میں کہتا ہوں کہ مرزا قادیانی کا یہ کہنا کہ اس آیت کو حضرت میچ کے دوبارہ نزول یے شکی طور پر بھی کچھ تعلق نہیں آنخصرت عظیقہ د ابن عباس د ابو ہریرہ د مجاہد د ابو العاليه و ابو ما لک و عکر مه وحسن و قناده و صحاک و سدی و ساز مغسرین پر جنهوں نے اس آیت ے نزدل عیلیٰ سمجھا ہے جہالت کا الزام لگانا ہے۔ اعادُنا اللَّه منه، اور مرزا قادمانی کا یہ کہنا کہ اگر نزول میں مراد لیا جائے تو یہ استدال وجود قیامت تک بنی کے لائن ہوگا۔ الی آخر ما قال۔'' نہایت بنی کے لائق ہے۔ مرزا قادیانی آیت کا مطلب ہی منیں سمجھ اور منشاء غلط سے معلوم ہوتا ہے کہ فلا تمترُنَ بھا میں جو فاء سید آئی ہے وہ جا بتی ہے اس ام کو کہ اس کا ماہل سب ہو اور مابعد مسبب۔ پس نزول میں کی قیامت لی نشانی ہوتا سبب ہوا۔ قیامت میں نہ شک کرنے کا اور زول ابھی محقق ہی نہیں ہے۔ لی کیے کہا جا سکتا ہے کہ قیامت میں شک ند کرو؟ جواب اس کا یہ بے کہ انجن تحقق نزول ملیٹی قطع نظر اس سے کہ حق تعالی نے اس کے علم ساعۃ ہونے کی خبر دی ہے کسی طرح یہ قیامت یا قرب قیامت پر دلالت خبیں کرتا ہے۔ ہاں حق تعالیٰ کا یہ خبر دینا کہ نزول عیسی علم ساعة ب البته قطعا وقوع قیامت پر دلالت کرتا ہے کیونکہ اگر قیامت کا وقوع بی نہ ہوتو نزول میں کا علم ساعة ہونا باطل ہو جاتا ہے۔ پس میں کا علم ساعة ہونا اس جبت ے کہ حضرت حق سبحانہ و تعالیٰ نے اس کی خبر دی ہے۔ بے شک سبب ہے عدم امترا، بالقیامة کا، اور اس کے نظائر قرآن مجید میں بکترت ہیں کہ ماقبل فاء سببیت کا بنظر نفس ذات اپنی کے سب نہیں ہے مابعد کا ،لیکن اس اعتبار سے کہ حق تعالٰی نے اس ماقبل كى خرر دى ب وه سبب ب مابعد كا سورة بقر مين ب الحقُّ من رَّبَك فلا تكونن من الْمُمُتويُنَ. (بقره ١٣٢) يبال مراد استقبال كعبه كا حق مونا ب اور يد بغير حق تعالى ك اخبار کے سبب عدم امتراء کانہیں ہو سکتا۔ سورہ آل عمران میں ب المحقُّ مِنْ رَبَّك قلا تَكُنْ مِّنَ الْمُمتويْنَ. (آل مران ٢٠) مورة نباء من ب انَّما المسينة عيسان من مزيم رسُوْل اللَّه وكلمتُهُ ألْقُها إلى مرْيم ورُوُحٌ مَنَّهُ فَامْنُوْا بِاللَّه ورُسُلِه ولا تقُوَّلُوًا ثلثة انْتَهُوْا حَيْرا لَّكُمْ (نَا. ١٤١) حَرَةَ شَعْرَاء مِينَ بِ انِّي لَكُمْ رَسُوْلٌ امِيْنَ فَاتَقُوْا اللَّه واطْيَعُوْن. سورة فاطر من ب انَّ الشَّيْطان لَكُمْ عدْوٌ فاتَّخِذُوهُ عدْوًا. (شعرا. ١٠٨) سورة ثم المجده مين ب قُلْ انَّمَا انَا بَشَرْ مَثْلُكُمْ يُؤْخِي الْمَ أَنَّمَا الْهُكُمْ الَّهُ وَاحدُ فَاسْتَقَيْمُوا اللَّهِ وَاسْتَغْفِرُهُ. (ثم جده ٢) مورة تَغَابَن مِن ب زَعم الَّذِين كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلْ بَلِّي وَرَبِّي لتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنتَبُنَّ بِما عَمِلْتُمُ وَذَالِكَ عَلى اللَّه بسير فامنوا باللَّٰہِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِى أَنْزَلْنَا. (تغابن ٤-٨) سورةَ كُورُ مِيں ہے اعْطَيْنك الْكُوْثَرُ فَصْلَ لِرَبِّكَ وَانْحَرُ (كَرُرْ٢٠١) ساتويں دليل

سورة حشر كى آيت ب وما التحكم الرُّسُوُلُ فَخُذُونَهُ وَما مَهَا تُحَمُّ عنه فَانْتَهوا. (حشر 2) شاه ولى الله صاحبٌ - وجرچه بد بد شارا پيغامبر بكيريد ديبر چه منع كند شارا ازال بازايستيد - شاه رفيع الدين صاحبٌ "اور جوكه ديوت تم كو رسول يس لے لو اس كو اور جو كيحه كه منع كرے تم كو اس ت پس باز رہو۔" شاه عبدالقادر صاحبٌ "اور جو ديوت تم كو رسول سو لے لو اور جس منع كرے سوچھوڑ دو۔"

موافق اس آیت کے جو احادیث صححہ کی طرف رجوع کی گٹی تو بکٹر ت اس باب میں احادیث صحیحہ موجود میں جن کا تواتر مرزا قادیانی نے ازالتہ الاوہام کے صغیہ ٥٥٤ خزائن ج ٣ ص ٢٠٠ مي تعليم كياب ان مي - ب حديث منفق عليه ابو مريرة ك قال قال رسول الله ﷺ والذي نفسي بيده ليوشكن ان ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلا فيكسر الصليب و يقتل الخنزير ويضح الجزية و يفيض المال حتى لا يقبله احد حتى تكون السجدة الواحدة خيرا من الدنيا وما فيها ثم يقول ابو هريرةً فاقروا ان شنتم وان مِّنُ أهْل الْكَتَابِ الَّا لَيُؤْمِنُ بِه قُبَلٍ مَوْتِه. ( بخاری ج اص ۳۹۰ باب نزول عیس بن مريم) ترجمه- كها ابو بريرة ف كه فرمايا رسول متبول تلافق نے قسم ب اس کی جس کے قبضہ میں میری جان ب البتہ بیشک قریب ب سے کہ اترے گاتم میں بینا مریم کا حاکم منصف ہو کر پھر توڑے گا صلیب کو اور قتل کرے گا سور کو اور موقوف کرے گاجزیہ اور بھے گا مال یہاں تک کہ نہ قبول کرے گا اس کو کوئی یہاں تک کہ ہو گا ایک تجدہ بہتر دنیا و مافیہا ہے۔ پھر کہتے تھے ابو ہریرہؓ پس پڑھوتم اگر جابولو بدآيت وَإِنْ مِنْ أَهُل الْكِتَاب إلا لَيُؤْمِنُنَّ به قَبْلَ مَوُتِه الآية لين اور نبيس بو كا اہل کتاب میں سے کوئی مگر البتہ تحقیق وہ ایمان لائے گا عیلی پر پہلے مرنے ان کے ے - تقریر استدلال کی بید ہے کہ معنی حقیق ابن مریم کے خود عینی بن مریم ہیں ۔ قرآن مجید و احادیث صححہ میں بکثرت بیہ لفظ وارد ہوا ہے اور سب جگہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام مراد ہیں۔مثل ایک جگہ بھی مرادتہیں ہے۔ والنصوص تحمل علی ظواہرہا و صرف النصوص عن ظواهر ها بغير صارف قطعي الحاد اوريبال كوتي صارف طعي موجود نہیں ہے۔ کپل ان احادیث سے نزول خود حضرت عیسیٰ کا قطعاً ثابت ہوتا ہے۔ مرزا قادیانی نے اس دلیل کا اپنی سمی تحریر میں جو اب نہیں دیا اگر کہا جائے کہ اخیر کی تین دلیلوں ے نزدل عیلی بن مریم ثابت ہوتا ہے اور مقصود شوت حیات تھا۔ پس تقریب تمام نہ ہوئی۔ تو جواب مد ہے کہ مقصود بالذات اثبات نزدل ہے اور حیات مقصود بالعرض ہے۔ پس اگر نزدل موتوف حیات پر ہے اور ستلزم ہے حیات کو، تو ملزوم کے ثابت ہونے سائر منہیں ہے تو اگرچہ حیات اس دلیل ہے ثابت نہ ہوئی لیکن جو مقصود بالذات تھا۔ یعنی نزدول خود حضرت عیلی ، دہی ثابت ہو گیا جس کے لیے حیات عیلی علیہ السلام ثابت کی جاتی تھی لہذا اثبات حیات کی کچھ حاجت نہ رہی۔ آ ٹھویں دلیل

صحیح بخاری کی بہ حدیث ہے عن ابن عباسؓ قال خطب رسول اللّٰہﷺ فقال يا ايها الناس انكم محشورون الى الله حفاة عراة غرلانم قال كما بدانا أوَّلْ خَلُق نُعِيْدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّاكُنَّا فَاعِلِيْنَ. ثم قال الاوان اول الخلائق يكسِّي يوم القيمة ابراهيم الاوانه يجاء برجال من امتى فيوخذ بهم ذات الشمال فاقول يا رب اصيحابي فيقال انك لا تدري ما احدنوا بعدك فاقول كما قال العبد الصالح وكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيْهِمْ فَلَمَّا تَوَقَّيْتَنِي كُنْتَ انْتَ الرَّقِيْب عَلَيْهِمُ فيقال ان هولاء لم يزالوا مرتدين على اعقابهم منذ فارقتهم. ( بخاري ن r ص ۲۱۵ باب دقولہ کنت علیہم شہیدا) ترجمہ۔ روایت ہے ابن عباسؓ ہے کہا کہ خطبہ پڑھا رسول اللدين في في فرمايا ات لوكو بيتك تم جمع في جاد 2 الله كى طرف فلك ياد ال سَنْظٌ بدن بغير ختنه ك كجر يرهى به آيت كَمَا بَدا مَا أَوْلَ حُلْق الآية كجر فرمايا كه آكاه ہو جاؤ کہ سب تلوق سے سل قیامت کے دن حضرت ابرائیم کو کپڑے پہنائے جا میں گے۔ آگاہ ہو جاد اور بے شک لائے جائیں گے چند مرد میری امت میں سے پھر لے جادیں گے ان کو بائیں طرف پھر کہوں گا میں اے رب میرے یہ میرے ساتھی ہیں پس کہا جائے گا بیتک تو نہیں جامتا ہے کہ کیا نی چزیں نکالیں انھوں نے بعد تیرے۔ پس کہوں گا میں ماننداس کی کہ کہا بندہ صالح لین عسی کی فی و کُنْتُ عَلَيْهِم شَهِيْدًا مَادُمْتُ فین م الآیة لی كہا جائے كا كمد بيتك بدلوك چر الح اپن ايزيوں پر جب ، كد چور اتو نے ان کو۔ وجہ استدلال بیہ ہے کہ اس حدیث میں آنخصرت تلاق نے اپنے قول کوتشیبیہ دی ساتھ قول حضرت عیسی کے، اور بیٹیس فرمایا کہ فاقول ماقال العبد الصالح يعنى پس کہوں گا میں جو کہا بندہ صالح نے، اور مشبہ اور مشبہ بہ میں مغائرت ہوتی ہے۔ نہ عینیت۔ پس معلوم ہوا کہ آنخضرت ﷺ کے توفی اور حضرت عیسیٰ کے توفی میں مغائرت ہے نہ عینیت۔ اور آنخضرت ﷺ کے توفی تو قطعاً بذریعہ موت کے ہوئی۔ پس ثابت ہوا کہ حضرت عیسیٰ کی توفی بذریعہ موت کے نہیں ہوئی بلکہ بذریعہ رفع و اصعاد کے ہوئی جو مشاہد و بشکل موت کا ہے اور یہی مدعا تھا۔ نوس دلیل

اثر ابن عباس ب جو حکماً مرفوع ب - فتح البیان میں ب اخرج سعید بن منصور والنسائي وابن ابي حاتم وابن مردويه عن ابن عباسٌ قال لما اراد اللَّه ان يرفع عيسي الى السماء خرج الى اصحابه و في البيت اثنا عشر رجلا من الحوارين فخرج عليهم من عين في البيت و رأسه يقطرماء فقال ان منكم من یکفر بی اثنی عشر مرة بعد ان امن بی ثم قال ایکم یلقی علیه شبهی فیقتل مكاني فيكون معي في درجتي فقام شاب من احدثهم سنا فقال له اجلس ثم اعاد عليهم ثم قام الشاب فقال اجلس ثم اعاد عليهم فقام الشاب فقال انا فقال انت ذاک فالقي عليه شبه عيسي و رفع عيسي من روزنة في البيت الي السماء قال وجاء الطلب من يهود فاخذوا الشبه فقتلوه ثم صلبوه فكفر به بعضهم انني عشر مرة بعد ان امن به وافترقوا ثلاث فرق فقالت طائفة كان الله فينا ماشاء ثم صعد الى السماء فهو لاء اليعقوبية وقالت فرقة كان فينا ابن الله ماشاء ثم رفعه الله اليه وهولاء النسطورية وقالت فرقة كان فينا عبدالله ورسوله و هولاء المسلمون فتظاهرت الكافرتان على المسلمة فقتلوها فلم يزل الاسلام طامساً حتى بعث الله محمد عظيم فانزل الله عليه فآمَنتُ طَّائِفة مِّنْ بَنِي إِسْرَ آئِنُلَ يعنى الطائفة التي آمنت في زمن عيسي وكفَرَتْ طَائِفة يعنى التي كفرت في زمن عيسلي فَآيَّدُنَا الَّذِيْنَ امْنُوا في زمن عيسٰي باظهار محمد دينهم على دين الكافرين. قال ابن كثير بعد ان ساقه بهذا اللفظ عند ابن ابي حاتم قلل ثناء احمد بن سنان اثنا ابو معاوية عن الاعمش عن المنهال بن عمرو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس فذكره و هذا اسناد صحيح الى ابن عباس وصدق ابن كثير فهولا كلهم من رجال الصحيح و اخرجه النسائي من حديث ابي كريب عن ابن معاوية فحوه ترجمه- ردايت كيا سعيد بن منصور ونسائى و ابن ابى حاتم و ابن مردويد

نے ابن عبال ہے کہا انھوں نے (''جب ارادہ کیا اللہ نے بیر کہ الحائے حضرت علیل علیہ السلام کو آسان کی طرف۔ نکلے حضرت عیسیٰ علیہ السلام اپنے یاروں کی طرف ادر گھر میں بارہ مرد تھے حواریوں میں ، پس نظلے ان پر ایک چشمہ ے جو گھر میں تھا اور سر ے ان کے پانی میکتا تھا پس فرمایا کہ تخفیق بعض تم میں ے وہ ہے کہ کفر کرے گا میرے ساتھ بارہ بار بعد اس کے کہ ایمان لایا بھھ پر پھر فرمایا کہ کون تم میں ہے کہ ڈالی جائے اس پر شبیبہ میری، پھر قتل کیا جائے وہ میری جگہ اور ہو میرے ساتھ میرے درجہ میں۔ لیس کھڑا ہوا ایک جوان نو عمروں میں ہے، لیس فرمایا واسطے اس کے بیٹھ جا پھر اعادہ کیا ان پر اس بات کا پھر کھڑا ہوا وہی جوان پھر فرمایا کہ بیٹھ جا پھر اعادہ کیا ان پر اس بات کا پھر کمٹرا ہوا وہی جوان۔ لیں کہا اس نے میں۔ پس فرمایا کہ تو وہی ہے لیس ڈالی گئی اس پر شبه عینی علیہ السلام کی اور اٹھائے گئے عینی علیہ السلام روشندان سے جو گھر میں تھا آ سان کی طرف کہا اور آئے تلاش کرنے والے پہود کی طرف سے پس بکڑ لیا انھوں نے شبہ کو پس قتل کیا اس کو پھر سولی پر چڑھایا اس کو'') پس کفر کیا ساتھ ان کے بعض ان کے نے بارہ بار بعد اس کے کہ ایمان لایا ان پر اور متفرق ہو گئے تین فرقے ، پس کہا ایک فرقہ نے رہا اللہ ہم میں جب تک کہ جاہا اس نے، پھر چڑھ گیا آسان کی طرف کی یہ یعقوبیہ ہیں، اور کہا ایک فرقہ نے تھا ہم میں بیٹا اللہ کا جب تک کہ چاہا اس نے پھر اٹھا لیا اس کو اللہ نے اپنی طرف اور بید تسطور بید ہے۔ اور کہا ایک فرقہ نے تھا ہم میں بندہ اللہ کا ادر رسول اس کا بیداس زمانہ کے مسلمان تھے۔ پھر چڑھائی کی کافروں نے مسلمانوں پر پن قتل کیا ان کو پس ہمیشہ رہا اسلام منا ہوا یہاں تک کہ بھیجا اللہ نے محمد سلیفتو کو پس اتارى الله ف ان يربي آيت فَامَنتُ طَائِفَةٌ مِّنُ بَنِي إسُوانِيْلُ لَيْن إِسَ ايمَان الايا أيك گروہ بنی امرائیل میں بے لیعنی وہ گروہ جو ایمان لایا حضرت عیسیٰ کے زمانہ میں اور کفر کیا ایک گروہ نے یعنی اس نے کہ کافر ہوا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زمانہ میں پس تائید کی ہم نے ان لوگوں کی کہ ایمان لائے زمانہ میں حضرت میسی کے، اس طرح کہ محمد من ا نے ان کے دین کو کافروں کے دین پر غالب کیا۔ کہا ابن کثیر فے بعد اس کے کہ چلایا اس حدیث کو اس لفظ ے نزد یک ابن ابی حاتم کے، کہا حدیث کی ہم کو احمد بن سنان نے حدیث کی ہم کو ابو معاویہ نے اعمش سے انھوں نے منہال بن عمرو سے انھوں نے سعید بن جبیر سے انھوں نے ابن عباسؓ بے پس ذکر کیا اس کو اور بد سند سیج ہے ابن عباسؓ تک اور بچ کہا ابن کثیر نے پس بید کل رجال، رجال سیج میں سے ہیں۔ اور روایت کیا۔ اس کو

نسائی نے حدیث ابی کریب ہے انھوں نے معاویہ ہے مثل اس کی۔

کہتا ہوں میں کہ اس ناچز نے سب رجال کو دیکھا جو سب رجال بخاری و مسلم کے بیں سوائے منہال بن عمرو کے کہ وہ صرف رجال بخاری سے ہے اور اس اثر کے حکماً مرفوع ہونے پر بیرعبارت سخاوی کی وال ہے۔ قال شیخنا فیہ ان ابا ہریرو قم یکن یاخذ عن اہل الکتاب وان الصحابی الذی یکون کذلک اذا اخبر بما لا مجال للوائ والاجتھاد فیہ یکون للحدیث حکم الوفع انتھی. وہذا یقتضی تقیید الحکم بالرفع بصدورہ عن من لم یأخذ عن اہل الکتاب انتھی. اور یکی اس میں ہے واصرح منہ منع ابن عباس له ای للکعب ولو وافق کتابنا وقال انھه لا حاجة و کذا نھی عن مثلہ ابن مسعود و غیرہ من الصحابة. انتھی

حدیث مرسل حن کی ہے۔ تغییر این کثیر میں ہے وقال ابن ابی حاتم حدثنا ابی حدثنا احمد بن عبدالوحمن حدثنا عبدالله بن ابی جعفو عن ابیه حدثنا الربیع بن انس عن الحسن انه قال فی قوله تعالٰی اِنَی مُتَوَقِیْکَ یعنی وفاة المنام وفعه الله فی منامه قال الحسن قال رسول الله علی لیهود ان عیسی لم یمت وانه راجع الیکم قبل یوم القیمة. ترجمہ کہا حنؓ نے فرمایا رسول اللہ علی نے یہود ہے کہ تحقیق عیلیٰ نہیں مرے اور بیتک وہ رجوع کرنے والے میں تمہاری طرف دن قیامت سے پہلے۔ اگر کہا جائے کہ یہ حدیث مرسل ہے تو جواب سے ہے کہ اس مرسل کی تقویت چند طرح پر ہوگئی ہے۔

اول .... بو کو تعری نی مرک نے قسم کھا کر بیا بات کہی ہے کہ مخرت عیلی زندہ بی رتفیر این کثیر عیل ہے۔ وقال ابن جریو حدثنی یعقوب حدثنا ابن علیة حدثنا ابو رجاء عن الحسن وَاِنْ مِنَ اَهْلِ الْكِتَابِ اِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قبل موت عیسی والله انه لحی الان عند الله ولکن اذا انزل امنوا به اجمعون. انتھی. پس معلوم ہوا کہ بیہ مرسل حن کے نزدیک قوی ہے والا قسم نہ کھاتے۔

روم ..... تہذیب ش بے وقال یونس بن عبید سالت الحسن قلت یا ابا سعید انک تقول قال رسول اللہ ﷺ وانک لم تدرکہ قال یا ابن اخی لقد سالتنی عن شئ ما سالنی عنه احد قبلک ولو لا منزلتک منی ما اخبرتک انی فی زمان کما تری وکان فی عمل الحجاج کل شئ سمعتنی اقول قال رسول اللَّه ﷺ فهو عن على ابن ابى طالب غيرانى فى زمان لا استطيع ان اذكر عليا. انتهى. اور تُهذيب ش ب قال محمد ابن احمد بن محمد بن ابى بكر المقدمى سمعت على بن المدينى يقول مرسلات يحيى بن ابى كثير شبه الريح و مرسلات الحسن البصرى التى رواها عنه الثقات صحاح اقل ما يسقط منها. انتهىٰ. ظامه ش ب قال ابو زرعه كل شئ قال الحسن قال رسول اللَّه انتهىٰ. ظامه ش ب قال ابو زرعه كل شئ قال الحسن قال رسول اللَّه وجدت له اصلامليا خلا اربعة احاديث. انتهىٰ. چام تر ترى كى كتاب العلل ش ب حدثنا سوار بن عبد اللَّه العنبرى قال سمعت يحيى بن سعيد القطان يقول ما قال الحسن فى حديثه قال رسول اللَّه ﷺ الا وجدنا له اصلا الاحديثا او حديثين. انتهىٰ.

السلام پر۔ محفق نیّه رہے کہ جو عبارات مغسرین کی تحریر چہارم میں نقل کی گئی ہیں ان ے صاف واضح ہے کہ سب اہل اسلام آنخضرت علیکی کے وقت ے لے کر اس زمانہ تک صحابہ و تابعین و تبع تابعین و فقہاء اہلحدیث و عامہ مفسرین سب کا اعتقاد یہی ہے کہ حضرت عیلیٰ آسان پر زندہ مع الجسد موجود ہیں یہ کوئی نہیں کہتا ہے کہ دہ مردہ ہیں اگر چہ

وروی ابن جریو وابن ابی حاتم عن الوبیع قال ان النصاری اتوا النبی ﷺ فخاصموافی عیسی ابن مریم الی ان قال لهم النبی ﷺ الستم تعلمون ان ربنا حیی لایموت وان عیسٰی یاتی علیه الفناء. (الدین این جرین ۳ ص ١٠٩ درمنثور ٢ ٢ ص ٣) ترجمد روایت کی این جریر اور این ابی حاتم نے رتیج ے کہا اس نے تحقیق نصاری آئے حضرت ﷺ کے پاس۔ پس بحکرا کیا انحول نے ساتھ حضرت ﷺ کے چ حق عیلی بن مریم کے، یہاں تک کہ فرمایا ان کو نی ﷺ نے کیا نہیں تم جانے کہ تحقیق رب ہمارا زندہ ہے اور تحقیق عیلی آ کے گی اس پر فنا۔

وعن عبدالله بن مسعود قال قال رسول الله ﷺ لقيت ليلة اسرى بى ابراهيم و موسى و عيسى عليه السلام فتذاكروا امر الساعة فردوا امرهم الى ابراهيم فقال لاعلم لى بها فردوا امرهم الى موسى فقال لا علم لى بهافر دوا امرهم الى عيسى فقال اما وجبتها افلا يعلم بها احد الا الله و فيما عهد الى ربى F9

عزو جل ان الدجال خارج و معی قضیبان فاذ ارانی ذاب کما یذوب الرصاص فیهلکه الله اذا رانی. (الدین راه احمد واین ابی هیه و سعید بن منصور رو الیبقی داین مادِس ۲۹۹ باب فتنه الدجال و خرون عیمی بن مریم الحاکم اینا واغظ فذکر خرون الدجال قال فازل قتلة ) ترجمد عبدالله بن مسعود مود حروایت ہے کہا اس نے فرمایا رسول الله تلظیف نے ملا میں معران کی رات ابراتیم کو اور مودی \* کو اور عیدیٰ کو لیس ذکر کریا الحول نے قیامت کا لیس تیمیرا اس نے اپنا مسلم ابراتیم کی طرف پس کہا اس نے نبیس خبر مجھ کو ساتھ اس کے پھر مود الحول نے اپنا مسلم مودی \* کی طرف پس کہا اس نے نبیس خبر مجھ کو ساتھ اس اس کے رکھر کو ایک اس نے اپنا مسلم مودی \* کی طرف پس کہا اس نے نبیس خبر مجھ کو ساتھ اس عولی اللہ کے سوار آلحول نے اپنا کا معیدیٰ کی طرف پس کہا اس نے نبیس خبر مجھ کو ساتھ اس عولی اللہ کے سوار محکر جب دجال نظے گا تو میرے ہاتھ سے قتل کیا جائے گا جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا میرے ساتھ عہد ہے کہ میں بعد مزدول دجال کو قتل کروں گا۔

اب ہم ذیل میں سلف صالحین کا مذہب لکھتے ہیں اور ہر ایک بزرگ کا نام بمعہ حوالہ کتاب تحریر کرتے ہیں تا کہ مسلمان بھائیوں کو معلوم ہو جائے کہ مرزائی بالکل حجوثے ہیں جو کہتے ہیں کہ حضرت سیلی فوت ہو گئے اور ان کا آنا بروزی رنگ میں مرزا غلام احمد قادیانی میں ہوا کیونکہ وہ اپنے دعوے کے شوت میں امت تحمدی سیلینے میں سے ایک شخص بھی پیش نہیں کر سکتے جس کا یہ مذہب ہو کہ حضرت میسی فوت ہو گئے ان کا کروں اصالتاً نہ ہو گا اور ان کے عوض کوئی ایک شخص امت تحمدی سیلینے میں زارت کاذبہ کا مدی ہو کر میچ موعود ہو گا اگر کمی صاحب مذہب کا یہ عقیدہ ہو تو مرزائی چیش

طبقه صحابه كرام

( كنزالعمال جلد 2 ص ٢٠٢) جب حضرت محمد رسول الله يلطيقة أيك جماعت صحابة ك ساتھ ابن صياد ك پاس تشريف ل كمية اور كچھ كچھ علامتيں ابن صياد ميں دجال ك پائى كتي تو حضرت عرش نى كرم كى كه يا رسول الله يلطيقة آپ اجازت فرماتے ہيں كه ميں اس كوفتل كر دوں؟ تو رسول الله يلطيقه نے فرمايا كه دجال كا قاتل عينى بن مريم ب تو اس كا قاتل نبيس به (رداد احد عن جابر مطلوق م ٢٥٩ باب قصه ابن صياد) اس حديث كے مضمون من صاف خاہر ب كه حضرت خلاصه موجودات محمد

ا\_حفزت مر

رسول الله يلك اور آب يلك ك صحابه كبار كالمجمى يمى مذهب تعا كه دجال كو حضرت عسى بعد مزدول قمل كرين ك اورعيسى بن مريم سے مراد من ناصرى رسول الله يلك صاحب كتاب (انجيل) بى رسول الله يلك اور صحابه كرام كا مفهوم تعام كيونكه اگر آنخضرت يلك اور آب يلك ك صحابه كابيه مذهب موتا كه على فوت موكر شمير ميں مدفون بيں - تو آپ يلك بيد بد قرمات كه دجال كا قاتل عليكى بن مريم ب-

دوم ..... حضرت عمرٌ جیسے جلیل القدر محابی کہ جن کی فراست اور تدین ایسا تھا کہ وتی البی ان کی رائے کے مطابق نازل ہوتی تھی۔ رسول اللہ ﷺ سے بیہ تن کر دجال کا قاش میسی بن مریم ہے خاموش رہنا کامل دلیل ہے۔ اس بات پر کہ حضرت عمرٌ کا بھی یہی مذہب تھا کہ حضرت میر عرض کرتے کہ یا رسول اللہ ﷺ ایسا اعتقاد کہ میسی قیامت تک زندہ رہے گا شرک ہے۔ آپﷺ کس طرح فرماتے ہیں کہ میسی بن مریم دجال کا قاتل ہے جب کہ دہ فوت ہو چکا ہے اور مدت دراز گزر چک ہے۔

موم ، دوسری جماعت سحابہ کرام کی خاموش بھی ای بات کو تابت کرتی ہے کہ حضرت تحد رسول اللہ ملطق کا فرمانا برحق تھا اور دجال کا قاتل حضرت میسی کو تسلیم کیا۔ جس سے رفع جسمانی و اصالنا نزدول ثابت ہوا۔ ورنہ صحابہ کرام کی جماعت سے کوئی ایک تو عرض کرتا کہ یا رسول اللہ! حضرت میسی تو فوت ہو چکے۔ اگر اب تک زندہ آسان پر میں تو اس میں آپ ملطق کی جنگ ہے کہ سے ناصری نبی تو زندہ تاقیامت آسان پر رہے اور حضور ملطق کو نہ کے۔ مگر کمی صحابی نے دم نہ مارا اور فرمان نبوی کے آگے مرتسلیم کر دیا اور ابن صاد کو چھوڑ کر چلے آئے جس سے روز روش کی طرح ثابت ہوا کہ حکابہ کرام کا اور ابن صاد کو چھوڑ کر چلے آئے جس سے روز روش کی طرح ثابت ہوا کہ محاب کرام کا تو میں نہی نہ دہوں گے جھوٹے میں تو نو بہت آئے اور آتے رہیں گے موں گے اور دہی محمد چین کی مسلمانوں کا ہے یعنی حضرت میسی اصالہ خارل ہوں گے اور دہی محمد چین کی معادی کہ ہو تو تو ہوت آئے اور آتے دہیں گے جسا کہ کہ تو تا اور تھی کہ تا ہوں کے اور دہی

۲\_حضرت علی کرم الله وجهه اسد الله الغالب

اخرج ابن المنارى في مسنده عن على ابن اس طالب قال يقتله اللّه تعالى بااشام على عقبة يقال لها عقبة رفيق لثلاث ساعات بمضين من النهار على يدم عيسلي ابن مويم (كتاب الاشاعت م ٢٨٥) ليّن دجال أو الله تعالى قُتْل كرت كُا

عن ابن هو يرقَّ قال قال رسول اللَّه عَنَّ والذى نفسى بيده ليو شكن ان ينزل فيكم ابن مريم حكما عدلاً فيكسر الصليب و يقتل الخنزير و يضع الجزية و يقبض المال حتى لا يقبله احد و تكون السجدة الواحدة خير من الدنيا وما فيها ثم يقول ابوهريرةً فاقرؤا ان شنتم وَإِنَّ مِنْ اَهُلِ الْكِتَابِ اللَّ لَيُوْمِنَنْ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ. الآية. (عكوة ص 27 باب زدل عيلى عليه اللام) ترجمه روايت ب الوبريرة محقق اتري كم مي عيلى بيغ مريم كر درحاليد عالم عادل مول كر مان بوريرة تحقيق اتري كم مي عيلى بيغ مريم كر درحاليد عالم عادل مول كر يل توزي كولولى اور موكا الله يحده بهتر دنيا بي اور بهت موكا مال يهال تك كه شرقول كر كا ال كولولى اور موكا ايك تجده بهتر دنيا اور بهت موكا مال يهال تك كه شرقول كر كا ال تريرة فرما تي مرايل كر ال مي شك موتو برايك چيز مو در اي مي عارل ال مال مول الكر توزيل مريرة فرا تري كر مي كر فتريك اور بهت موكا ال يهان تك كه من عرف ال كريرة فرما تي رو الرائل على تجد دنيا موتو اور بهت موكا من اليها من مرك كه در ماليد عالم مادل مادل الذريع عن مي عيلى بين مريم الن در ماليه عالم عادل مول كر بي توزيل مريرة فرما تي مي كر الن مي شك موتو بر موقران كي ميرة عن مير مول ال مريرة فرما تي مير كر ال عن شك محده بر موتو يرامو قران كي مي ما ماد ال مريرة فرا من تي كر الر ال مي شك موتو بر موقران كي مي آيت كه (نه يول ال مريرة فرا ما تي مين كولي ال مريرة فرا ما تي مين كولولي ال مين شك موتو بر موقران كي مي آيت كه (نبير كولي ال دن قيامت كراوه مول كر) روايت كي مي بخاري اور معلي عليه السلام كه اور ان يوعيل دن قيامت كركواه مول كر) روايت كي مي بخاري اور معلي علي المي من مي مي مي مي مول تيسي حضرت الوبريرة جليل القدر محالي بي ان كا نه مي مي يم مي عار ميسان مول كر مي ال

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

فوت نہیں ہوئے اور اصالناً نزول فرما کر دجال کو قتل کریں گے اور پھر فوت ہوں گے اور قرآن کی آیت سے تمسک کر کے فرمایا کہ''فَبُلَ مَوْتِه'' سے مرادعینی ہے۔ ۵۔عبدالللہ بن مسعود ؓ منے روایت ہے کہ آنخصرت ﷺ نے فرمایا کہ میں معران کی رات ابراہیم علیہ السلام اور موٹی علیہ السلام اور عینی علیہ السلام سے ملا اور قیامت کے متعلق ذکر کیا۔ پہلے ابراہیم ؓ سے دریافت کیا۔ انھوں نے کہا کہ لاَ عِلْمَ لِنی. پھر یہ امر

مویٰ \* کے حوالے کیا گیا۔ انھوں نے کہا کہ لا عِلْمَ لیٰ کچر آخر میں یہ امرعینی پر نیہ سر مویٰ \* کے حوالے کیا گیا۔ انھوں نے کہا کہ لا عِلْمَ لیٰ کچر آخر میں یہ امرعینی پر ڈالا گیا۔ انھوں نے کہا کہ اصلی علم تو خدا کے سواکسی کونہیں مگر میرے ساتھ اللہ نے وعدہ کیا ہے کہ جب دجال نظلے گا تو میں نازل ہوں گا اور اس کو قُل کر دوں گا۔ الخ ۔ اس حدیث سے عبداللہ بن مسعودؓ کا ند جب معلوم ہوا کہ وہ اصالاً نزول عینی بن مریم نبی تاصری کے قائل تھے۔

٢ \_عبداللد بن عمرً

اخرج ابن ابي شيبة عن ابن عمرٌ قال ينزل المسيح بن مريم فاذا راه الدجال ذاب كما تذوب الشحمة فيقتل الدجال.

ترجمہ:۔ حضرت ابن عمر فرماتے ہیں کہ عیلیٰ موں گے تو ان کو جب دجال دیکھے گا تو اس طرح پھلے گا جس طرح چربی (آگ پر) پکھلتی ہے۔عیلیٰ دجال کو قُل کریں گے۔ 2۔عبدالللہ بن سلام ش

اخوج البخارى فى تاريخه عن عبدالله ابن سلام. قال يدفن عيسى مع رسول الله على و ابى بكر و عمر فيكون قبرا رابعاً. (درمنثور ج ٢ ص ٢٣٥) بين عبراللد بن سلام ني كها دن مول كي عيلي ساتھ رسول اللہ على اور آبى بكر وعمر كے اور ان كى قبر چوشى قبر موكى - ٣ مديث سے بحى حيات ت تابت ہے كيونكه آب تك ايك قبر كى جگه خالى ہے -٨ - عبداللد بن عبال "

اجرج ابن عساکر واسحق بن پشر عن ابن عباسؓ قال قوله تعالٰی عزوجل یا عیسی ان متوفیک و رافعک الی قال انی رافعک ثم متوفیک فی اخو الذمان. (درمنشورج ۲ ص ۳۶) لیعنی ابن عباسؓ کا بید ند ب تھا کہ پہلے میں اپنی طرف اٹھاؤں گا اور یہود کی ضرر رساں اور گندی صحبت سے پاک کروں گا اور پھر اخیر زمانہ میں

بعد مزول وقتل دجال تم كوموت دوں گا۔ اس جگہ مرزائی تخت دھوکہ دیا کرتے ہیں کہ حضرت ابن عباسؓ نے مُعینتُک کے معنی کیے ہیں۔ مگر آگے پیچھے کی عبارت ہضم کر جاتے ہیں۔ یعنی حضرت ابن عبالؓ کا ند ہب جو تقدیم و تاخیر کا ہے۔ اس کو چھیاتے ہیں۔ حضرت ابن عبائ کا یہ مذہب ہے کہ ''اے حفزت عیسیٰ پہلے تم کو اٹھاڈں گا اور بعد نزدل موت دوں گا۔'' گمر مرزائی صرف ایک حصه "میتک" تو بیان کرتے ہیں اور دوسرا حصه "شم متوفیک فی آخر الزمان" کو ظاہر نہ کر کے مسلمانوں کو دھوکہ دیتے ہیں اور شور مجاتے ہیں کہ حضرت ابن عبال وفات کے قائل تھے حالانکہ وہ وفات بعد نزول فی آخر الزمال کے قائل میں۔ ای واسط انھوں نے فَلَما توفَيْتِي كم معنى رَفَعْتِني. ك ك ي إن يعنى قيامت ك دن حفرت عیسیٰ جوا بدیں گے کہ جب تو نے بھھ کو آسان پر اٹھا لیا تو تو ہی ان کا تکہبان تھا۔ ہم معصل فيصله ابن عبائ ووباره حيات من \* ورج كرت بي - اخبرنا هشام بن محمد ابن السائب عن ابيه عن ابي صالح عن ابن عباسٌ قال كان بين موسى ابن عمران و عيسيٰ ابن مريم الف سنة و تسعة ماته سنة فلم تكن بنيهم افترة وان عيسي عليه السلام حين رفع كان ابن اثنين و ثلاثين سنة وسته اشهر وكانت نبوته ثلاثون شهرا وان الله رفعه بجسده وانه حي الآن و سيرجع الي الدنيا فيكون فيها ملكا ثم يموت كما يموت الناس. (الطبقات أكبري لابن حد ن ا ص ٣٥ طبح بيروت ذكر القرون والسنين اللتي بين آدم و محمد عليهما الصلوة والسلام) (لیعنی خبر دی ہم کو ہشام بن محمد بن السائب نے اپنے باپ صالح ہے اس نے ابن عمالؓ ے کہ کہا ابن عبائ ف کہ درمیان حضرت موئ بنے عمران ادر حضرت عیسی علیہ السلام بیٹے مریم کے ایک ہزار نو سو برس اور چھ ماہ کے کوئی خالی زمانہ نبوت نے نہیں رہا اور تحقیق جب حضرت عیسیٰ الثلائے گئے ان کی عمر ۳۳ برس کی تھی اور ان کی نبوت کا زماند تمیں مہینہ کا تھا اور اللہ تعالیٰ نے اٹھا لیا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو ساتھ جسم کے دراں حالیکہ وہ زندہ تھا اور تحقیق وہ جلد والبس آنے والا ہے دنیا میں اور ہو گا بادشاہ پھر مرے گا جس طرح که مرت بی لوگ) اس روایت حضرت ابن عباس ، مفصله ذیل امور تابت ہوئے۔ (اوّل)......حضرت عیسیٰ کا رفع جسمانی ہوا جس سے مرزا کا رفع روحانی کا دھکوسلا باطل ہوا۔

(دوم)...... حضرت عیسیٰ کا رفع ۳۳ برس کی عمر میں ہوا۔ جس سے فسانہ قبر تشمیر ایجاد کردہ مرزا قادیانی باطل ہوا۔

(سوم).....زندہ اٹھایا جانا حضرت علیکی کا ثابت ہوا کیونکہ جی کا لفظ بتا رہا ہے کہ حضرت علیکی مرے نہیں زندہ اٹھائے گئے۔ جس سے دفات میچ کا مسئلہ جو کہ مرزا قادیانی کی مسیحیت و مہدویت کی بنیاد ہے غلط ثابت ہوا کیونکہ حضرت این عبائ فرماتے ہیں کہ مسیح زندہ بجسد عضری اٹھایا گیا۔

( جہارم )..... یوجع المی الدنیا سے ثابت ہوا کہ وہی عیلیٰ جو آسان پر اتھائے گئے تھے وہی اصالنا واپس آئیں گے کیونکہ برجع کا لفظ بتا رہا ہے کہ وہی سیسی دوبارہ واپس آئیں گے۔ (بیجم)......حضرت عیسیٰ کا اصالاً آنا اور بادشاه حاکم عادل ہو کر آنا ثابت ہوا جیسا کہ حدیثوں میں لکھا ہے کہ جزیر معاف کر دیں گے اور جزیر وہی معاف کر سکتا ہے جو بادشاہ ہو۔ (مشتم)...... حفرت عيلي كاتا نزول زنده ربهنا ثابت بوا كيونكه حفرت ابن عبال جن کی تعریف مرزا قادیانی نے خود کی ہے کہ آنخصرت ساتھ کے صحابی اور چیا زاد بھائی تھے اور حضور علیہ السلام نے ان کے حق میں قرآن فہنی کی دعا کی تھی۔ پس حضرت ابن عبائ نے جب صاف صاف قرمایا کہ ثم یموت کما یموت الناس لیخی حضرت عیکی ابعد زول فوت ہوں کے جس طرح اورلوگ فوت ہوتے میں جس ے صاف ظاہر ہے کہ حضرت ابن عبال کار یہ عقیدہ ہر کر نہ تھا کہ حضرت عیلیٰ دوسرے نبیوں اور رسولوں 🛤 انسانوں کی طرح فوت ہو گئے۔ اور یہ امر بھی ثابت ہوا کہ معینتک کے معنی جو مارنے والاحفرت ابن عباس فى كي ان كا مطلب يد تما كد مي بعد نزول طبعى موت م من ين گے۔ اور میتک وعدہ ہے کہ اے عینی ندتم صليب ديے جاؤ گے اور ند يہود كا باتھ تم تك بینچ دوں گا۔ اور نہ کوئی عذاب تم کو يہود دے عيس کے اس ميں صرف تقديم و تاخير ہے۔ لیتن پہلے تیرا رفع کروں گا اور یہود کی صحبت گندی اور تکلیف رساں سے پاک کر دوں گا اور تیرے مانے، والوں کو تیرے مظروں پر غالب کروں گا۔ اس تقدیم و تاخیر کے لحاظ سے حضرت ابن عباسؓ نے معینک معنی کیے۔ کہا جاتا ہے کہ تقدیم و تاخیر کلام البی میں تہیں ہو سکتی اور مزز احضرت این عبائ پر بھی خفا ہو گئے اور اپنا مطلب فوت ہوتا دیکھ کر (نعوذ باللہ) ان کو بھی گالیاں دینے گئے اور الحاد و کفر دیہودیت ولعنت کے مورد وغیرہ الفاظ ان

کے حق میں استعال کیے (دیکھو ازالہ اوہام مصنفہ مرزا قادیانی جس کا ذکر آگ آئ گا) صرف حضرت این عبال کا ہی یہ ند جب نہیں بلکہ لقذیم و تاخیر کے اور بزرگان دین بھی معتقد ہیں جن سب کے حق میں مرزا نے بدزبانی کر کے اپنی دینداری اور خاتگی نبوت کا خبوت دیا ہے۔مفصلہ ذیل بزرگانِ دین بھی حضرت این عبال کے ساتھ تقذیم و تاخیر کے قائل ہیں۔ تقذیم و تاخیر

(اوَّل).....تغییر درمنشور جلد دوم ص ۳۱ ـ اخوج ابن عساکو و انسخق ابن بشیو عن ابن عباسٌ فی قوله تعالی یغیسیے اِنّی مُتَوَقَیْکَ وَرَافِعُکَ اِلی قال رافعک الی ثم متوفیک فی اخوالزمان. <sup>ی</sup>یخی اے عینی علیہ السلام پہلے تجھ کو اپنی طرف اٹھا لوں گا اور پھر تجھ کو آخرزمانہ میں فوت کروں گا۔

(دوم)..... قنادہ سے تغییر اتقان اردد جلد ۲ ص ۳۲ مردی ہے کہ ایٹی مُتَوَفَّیٰک وَدَافِعُکَ مِیں تَقَدَیمَ و تاخیر ہے۔ ایسا بی تغییر ابن کثیر جلد ۲ ص ۲۲۹ میں ہے۔

(سوم)..... شحاك تابعى - تغير معالم التزيل جلد اوّل ص ١٩٢ - ١٩٣ قال الضحاك وجماعة عن فى هذا الاية تقديما وتاخيرا. لينى اس آيت مس تقديم وتا فير ب -(چہارم)..... الشراء فتح القدير تلمى جلدا - قال الفراء ان فى الكلام تقديما وتاخيرا تقديره انى دافعك وَمُطَهّرُكَ مِنَ الَّذِيْنَ تَحَقَرُوا. متوفيك بعد انز الك لينى بہلے تجھے الله دُن كا اور پاك كروں كاكافروں سے اور بعد نازل ہونے تير ب كَتْحَلُوك

( پیچم) .....جلالین ص ۵۰ وفی البخاری قال ابن عباس اینی مُتَوَفِیْکَ مُمِیْتُکَ بعد نزالک من السماء فی اخر الزمان لینی اے عیلی علیہ السام میں تیرے مارنے والا ہوں۔ بعد زول کے آسان سے آخر زمانہ میں۔ پس یہ وعدہ ہے وفات کا نہ کہ دقوعہ وفات کا۔

( ششم) ......بخمع المحار جلد ۳ ص ۳۵۴ مُتَوَقِّنِکَ وَرَافِعُکَ الَّیْ علی التقدیم و التاخیر اللح یعنی مصنف نجمع البحار کے نزد یک بھی تقدیم دتا خیر ہے۔ ( بفتم ) .....تغیر تؤیز المقیاس بحاشیہ درمنثور جلد اوّل صفحات ۱۷۷ ۵۷۱۔ مقدم و موجر یقول انہی رافعک الی ثم متوفیک قابضک بعد النوّول یعنی پہلے تیم کو اپنی طرف الثماؤں گا اور بعد میں تیم کو زمین پر اتاروں گا پحرقبض کروں گا۔

(تهضم ).....تغییر مدارک جلد اوّل ص ۱۲۹ ـ ای ممیتک فی وفتلک بعد النزول

من السماء لیمن تیرے مارنے والا ہوں آسمان سے نازل ہونے کے بعد۔ (نہم) .....تغییر کبیر جلد ۲ ص ۲۵۵ لا تقضی بالتو تیب فلم یبق الا ان یقول فیھا تقدیم و تاخیرو المعنی انی رافعک الیی و مطهرک من الذین کفروا و متوفیک بعد انز الی ایاک فی الدنیا. لیمن ترتیب الفاظ باتی نہ رہی بلکہ تقدیم و تا خیر ہوگئی اور معنی یوں ہوئے کہ میں تجھ کو (عیلی) اٹھانے والا ہوں طرف اپنی اور پاک کرنے والا ہوں تجھ کو کفار سے اور پھر تجھ کو دنیا میں اتار کرفوت کرنے والا ہوں۔ ( وہم) .....تغییر خازن جلد اوّل ص ۲۳۹۔ ان فی الاآیة تقدیما و تاخیروا. تقدیرہ

انی رافعک الی و مطهرک من الذین کفروا و متوفیک بعد انزالک الی الارض یعنی آسمان ے زمین پر نازل کرنے کے بعد چھ کو دفات دوں گا۔

ناظرین ..... حوالے تو بہت میں مگر ای پر اکتفا کیا جاتا ہے۔ ایماندار طالب حق کے لیے ای قدر کافی میں اور نہ مانے والے کے واسطے ہزار حوالہ بھی کافی نہیں۔ غرض سب مغسرین کا اتفاق ہے کہ حضرت علی ٹی بعد نزدول فوت ہوں گے اور حضرت خلاصہ موجودات افضل الرسل محمد رسول الله عظیق ینزل عیسی ابن مریم الی الارض فیتزوج ویوالدلہ یمکٹ خمسا و اربعین سنة ثم یمون فیدفن معی فی قبری الخ (عبداللہ بن عمر ؓ سروایت ہے کہا اس نے کہ فرمایا رسول اللہ عظیق نے کہ اترے گاعیلی علیہ السلام بن مریم زمین کی طرف لیس نکاح کرے گا اور اولاد ہو گی۔ اس کی اور جیتا رہے گا پخالیس برس پھر مرے گا۔ پس ذفن کیا جائے گا میرے مقبرہ میں میرے ساتھ رواہ ابن الجوزی فی کتاب الوفا کذافی المشکلو ہے۔

بَهْلِي آيت: وَأَوْحَيْنَا إلى إِبْرَاهِيْمَ وَأَسْمَعِيْلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوْبَ وَالْإَسْبَاطَ وَعِيْسَى

پھر مرزا قادیانی لکھتے ہیں''اور مطہرک کی پیشکوئی میں یہ اشارہ ہے کہ ایک زماندا آتا ہے کہ خدا تعالیٰ ان الزاموں ہے میچ کو پاک کرے گا اور وہ زمانہ یہی ہے۔'' (ایینا) مرزا قادیانی کی اس عبارت ے ثابت ہے کہ تطہیر ۱۹ سو برس کے بعد ہوئی اور رفع بقول مرزا قادیانی واقعہ صلیب کے ۸۷ برس بعد ہوا۔ مرزا قادیانی کہتا ہے کہ سیج ک تطهير كا وعده يبل تحما اور عيسا تيون كا غالب آنا بعد مين تحا اور اب بقول مرزا قادياني عیسا تیوں کوغلبہ پہلے ہوا اور تطہیر بعد میں مرزا قادیانی کے زمانہ میں ہوئی۔

وَأَيْوُبَ وَيُؤْتَسَ وَهَارُوْنَ وَسُلَيْمَانَ وَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُوُرًا (نا،١٣٣) كولَى مرزاكَى بتا حَلَّا ہے کہ اس آیت میں ترتیب ہے اور داؤڈ جو سب سے بعد مذکور ہوئے میں ان کو زبور تورات اور الجیل کے بعد دی گئی اور داؤڈ سملے تھے؟

دوسرى آيت: كَذَّبْتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْحٍ وْ عَادُو فِرْعَوْنَ ذُوا الأُوْتَادَ وَتَمُوْدَ وَقُوْمُ لُوطِ و أصحب اليكة. (موروص ١٢-١٢) اس مين قوم نوح ك بعد عاد وتمود بوت ان ك بعد اصحاب ائکہ پھر قوم لوط اور بعد اس کے فرعون ذوالادتاد ہوا۔ اس آیت میں بھی ترتیب نہیں۔ تَمْسِرِي آيت: وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّة آيَّام (مررة ق ٣٨) اس آیت میں بھی ترتیب نہیں کیونکہ زمین پہلے بنی اور آسان بعد میں بنا۔ جبیبا کہ خدا تَعَالَى فرماتًا ب حَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيُنِ ثُمَّ اسْتَوى إلى السَّمَآء وَهِي دُحَانٌ (حم جده ١١-٩) ناظرين! چونکه اختصار منظور ب لېذا انبي تين آيات پر اکتفا کيا جاتا ب ورنه

اور بہت ی آیات ہیں جن میں تقدیم و تاخیر موجود ہے۔ یہ مرزائیوں کی تحض خود غرضی ب كرآية إنّى مُتوَفِّيْكَ ورَافِعْكَ إلَى مِن تقديم وتاخير نبين مانة بركر جب حضرت ابن عام ت آ دھے قول کو تو مانا جاتا ہے۔ لین مُمِنتُک جو اس نے کہا ہے وہ تو ورست ب اورجو وہ تقديم و تاخير كت بي - يد غلط ب كيول صاحب افتو منون بغض الْكِتَب وَتَكْفُرُونَ ببَعْض . " (بقره ٨٥) ك يمى معنى نبيس تو اوركيا بين؟

مگر افسوس مرزائیوں کو بد سمجھ نہیں کہ جو مذہب انھول نے اختیار کیا ہے۔ اس میں بھی تو ترتیب نہیں کیونکہ تطہیر پہلنے ہوئی اور رفع اس کے ٨٤ برس بعد تشمیر میں ہوا۔ دوم غلبہ عیسا نیوں کا پہلے ہوا اور تطہیر حضرت محمد ملطقة کے وقت چھ سو برس بعد ہوئی چنانچہ مرزا قادیانی قبول کرتے ہیں کہ ''ہارے نبی کریم ﷺ کی گواہی تے تطبیر ہوئی۔'' ( تح مندوستان مين" ص ٥٢ خزائن ج ١٥ ص ايينا )

تطہير يہلے ہوئى بعد ميں توقى

مرزا قادیانی لکھتے میں ''حال کے متعصب ملاں جن کو یہودیوں کی طرز پر یُحَرِّفُوْنَ ٱلْکَلِمَ عَنُ مَوَاضِعِهِ کی عادت ہے۔'' آگے لکھتے ہیں ''جنھوں نے بے حیاتی

اور شوخی کی راہ سے ایسی تحریف کی ہے اور شبہ نہیں کہ ایسی کارردائی سراسر الحاد اور صریح ب ايماني مين داخل موكى " الخ (ازالدادبام ص ٩٢٣ - ٢ ٢ خزائن ج ٢ ص ٢٠٨ - ٢ - ٢٠)

برادرانِ اسلام! مرزا قادیانی کی بیہ بدزبانی اور گالی کس کے حق میں ہے؟ جو تقذیم و تاخیر کا قائل ہو۔ اور دہ حضرت ابن عباسؓ ہیں جو کہ رسول اللہ ﷺ کے چپا زاد بھائی اور اصحابی تھے۔ بیہ مرزا قادیانی کا ناپاک جھوٹ ہے کہ مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے واسطے لکھا ہے کہ حال کے متعصب ملاں تقذیم و تاخیر کرتے ہیں حالانکہ حال کے ملاں نہیں بلکہ صحابہ کرام و تابعین کے طبقہ کے حضرات ہیں جن کے نام نامی او پر درج ہوئے اور بیہ وہی حضرات مفسرین ہیں جن کا سہارا مرزا قادیانی اپنے مطلب کے واسطے لے کر تعریف کرتے ہیں۔

سنو! انہی حضرت ابن عبائ کے حق میں کیا لکھتے ہیں۔'' حضرت ابن عبائ قرآن کریم کے بچھنے میں اول نمبر والوں میں سے ہیں اور اس بارہ میں ان کے حق میں آنحضرت ﷺ کی دعا بھی ہے۔'' (ازالہ اوہام ص ۲۳۷ خزائن ن ۳ ص ۲۳۵) یہ مرزا قادیانی نے حضرت ابن عبائ کی تعریف اس وقت کی جبکہ انھوں نے متوفیک کے معنی مہیتک کے کیے۔

مگر جب ای ابن عبال نے کہا کہ اس میں نقدیم و تاخیر ہے اور یہ وعدہ وفات کا بعد نزدل ظہور میں آئے گا اور یہ کہ حضرت عیلی علیہ السلام مرے نہیں اصالتا ان کا نزدل ای جسم ہے ہوگا جس کے ساتھ وہ آسان پر گئے تصریق و دبی مرزا قادیانی ہیں کہ حضرت ابن عبال قادہ و ضحاک و ابو لایٹ سرقندی و دیگر مفسرین و صحابہ کرام و اولیائے عظام جو کہ حیات میج \* و اصالتا نزدول عیلی و نقد یم و تاخیر کے قائل ہیں سب کو طحد و یہودی کہتے ہیں اور گالیاں سناتے ہیں۔ یہ ہے مرزا قادیانی اور مرزا تیوں کا ایران۔ ملحد و یہودی کہتے ہیں اور گالیاں سناتے ہیں۔ یہ ہے مرزا قادیانی اور مرزا تیوں کا ایران۔ میں سے بھی کوئی مرزائی سلف صالحین میں ہے کہ ایک کا نام لیں جو اصالتا نزدول کا منظر اور بروزی بروز کا معتقد ہو۔ ورنہ محال عقلی اور فلفی دلاک تو قیامت کا ہوا اور مردوں کا قبروں سے نظا جو خاک ہو گئے ہیں محال عقلی ہے۔ کیا مرزا تیوں کو قیا مت ہوں از کار اور بروزی بروز کا معتقد ہو۔ ورنہ محال عقلی اور فلفی دلاک جو قیامت کا ہوا اور مردوں کا

۹۔ عبداللہ بن مضغلؓ

قال ثم ينزل عيسي بن مريم مصدقا بمحمد على ملته اماما مهد يا و

حکما عدلا فیقتل الدجال. ( گزالعال ج ۱۳ ص ۳۲ صدیث نمبر ۳۸۸۰۹) یعنی خطرت عیسی بن مریم نازل ہوں گے اور امام و حاکم عادل ہوں گے اور حضرت محمد رسول اللہ علیقے کی رسالت کے مصدق ہوں گے۔

•ا\_عبدالله بن عاصَّ

حدیث بہت طول ہے دجال کے قصہ میں ابن عساکر نے اپنی تاریخ میں عبداللہ بن عاص سے افران کیا ہے کہ بعد نزول حضرت میں مسلمانوں کے امام کے پیچھے تماز پڑھیں گے جیسا کہ لکھا ہے فیصلہی امیر المومنین بالناس و یصلی عیسلی خلفہ (ابن عسائر نے ٢٠ص ٥٥ میں بن مریم ٣٢)

اا\_ابی سعید ً

اخرج ابو نعیم فی الحلیة عن ابی سعد قال قال رسول الله علی ینزل عیسی ابن مریم فیقول امیر المهدی تعال صل لنا فیقول لا ان بعضکم علی بعض امراً (وفی روایة من الذی یصلی عیسی بن مریم خلفه، فیض القدیر ن ۲ ص ۱ کنزالیمال ن ۱۳ م ۲۱۱ باب المبدی حدیث ۲۲۲۲) اس حدیث ے بیکھی ثابت ہوا کہ حضرت عیلی علیہ السلام الگ ہول کے اور امام مہدی الگ ہول کے اور مرزائیوں اور مرزا تادیاتی کا بیکن غلط ہوا کہ مرزا قادیاتی میں موعود بھی سے اور مہدی بھی تھے۔ ۲۱ - امامت الیا ملی

ابی امامة البابلی کہتے ہیں کہ رسول اللہ یکھیٹنے نے ہم کو خطبہ سنایا اور فرمایا کہ حضرت عیسیٰ نازل ہوں گے اور مسلمانوں کا امام ان کو کہے گا کہ آپ اللہ کے رسول ہیں آپ آگے ہو کر نماز پڑھا کیں۔ گمر وہ مسلمانوں کے امام کے چیچے تماز پڑھیں گے۔ یہ ہولاصہ حدیث کا۔ (ابن ملبرص ۲۹۵ تا ۲۹۹ باب قتلة الدجال دخرون میسیٰ بن مریم) س**تا۔ نواس بن سمعان** 

قال قال رسول الله ﷺ فيبعث الله المسيح ابن مريم فينزل عند المنارة البيضاء شرقي دمشق.

(ابن مادِص ۲۹۷ باب خلفة الدجال وخروج علیمی بن مریم سلم ج ۲ص ۲۰۰۰ باب ذکر الدجال) لیعنی رسول الله تلاطق نے فرمایا کہ حضرت علیلی جامع دشق کے شرقی منارہ چر الریں گے۔ مرزا قادیانی نے قادیان میں منارہ بنا کر جیسے خود بردزی ونعلی علیلی بنے وریسا ہی بروزی ونعلی منارہ بھی بنایا۔ مگر پونکہ یہ بناوٹ انسانی تھی مرزا قادیانی نازل پہلے ہو پڑے اور منارہ بعد میں تعمیر ہونا شروع ہوا۔ حالانکہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان تھا کہ دشق کے شرقی منارہ پر نازل ہوں گ۔ اب یہ کہنا کہ قادیان میں مرزا قادیانی پیدا ہوئے اور پعد میں جو منارہ بنایا گیا یہی منارہ دشق ہے رسول اللہ ﷺ کی تحذیب نہیں تو اور کیا ہے؟ شرقی منارہ کے لفظ سے ثابت ہے چاروں مناروں سے جو شرقی منارہ ہے۔ اس پر رسول اللہ ﷺ کو (نعوذ باللہ) سمجھ نہتھی اصل مراد یہتھی کہ قادیان جو دشق کے شرق کی طرف ہے اس میں سی پیدا ہوگا۔ یہ رسول اللہ ﷺ کی صریح محافظ نے باللہ کا ان کی حالت پر رحم کرے۔

عن جابو ابن عبدالله عن النبی ﷺ قال ينزل عيسى ابن مويم فيقول امير هم تعال صل لنا فيقول لا ان بعضكم على بعض امواء تكومة لهذا الامة. (كنزالعمال ج ساص ٣٣٣ حديث ٣٨٣٦ سلم ج اس ٨٢ باب نزول ميل ابن مريم) لينى حضرت عيلى نازل مول كے اور مسلمانوں كا امير كم كا كه آپ نماز پڑھا كيں تو وہ فرما كيں كے كر تبيس تم سب ايك دوسرے كے امير مواس امت كى يزرگى كے ليے۔ 10 حذيفه بن سعيد الغفاري

عن حذيفة ابن سعيد الغفارى قال طلع السى تلكي علينا و نحن نتذاكر افعال ما تذكرون قالوا نذكر الساعة قال انها لن تقوم الساعة حتى ترون قبلها عشر آيات فذكر الدخان والدجال والدابة وطلوع الشمش من مغربها و نزول عيسى عليه السلام. (سلم ت ٢ ص ٣٩٣ باب كتاب النتن و اشراط السانة ) يعنى بم قيامت كي باره ميں ذكر كر رہے تھے كہ رسول اللہ تلك بنتي جم پر ظاہر ہوئے اور يو تيحا كيا قيامت كي باره ميں ذكر كر رہے تھے كہ رسول اللہ تلك بنتي خابر ہوئے اور يو تيحا كيا قيامت كي باره مين ذكر كر رہے تھے كہ رسول اللہ تلك نتي خابر ہوئے اور يو تيحا كيا گركر رہے ہو۔ بم نے عرض كى كہ قيامت كا۔ آپ تلك نے فرمايا كہ قيامت نہ آ گ جب تك بيدى نثان نه و يكون ور ذكر كيا۔ وهوال - دجال - اور دابة الارض اور سورن كا مغرب ے نظان اور از نا عيلى كا۔ الخ ال مغرب ت يورا يورا اجماع امت كا ثابت ہوا كيونكه حضرت حذيفة فرمات بي كہ ہم قيامت كا ذكر رہے تھے۔ گويا بيت تابت ہوا كيونكه حضرت حذيفة فرمات بي كم ہم قيامت كا ذكر كر رہے تھے۔ گويا بيت گا۔ ورنہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں عرض کرتے کہ یا رسول اللہ ﷺ اعینی علیہ السلام تو مر چکے ہیں وہ کس طرح آ کتے ہیں۔ دوم حضرت ﷺ نے جو دس نشان قیامت کے فرمائے سب کے سب خلاف قانون قدرت ومحالات عقلی میں سے ہیں۔

کیا سورج کا مغرب کی طرف ے طلوع کرنا محال عقلی نہیں؟ کیا دابتہ الارض کا نگلنا محال عقلی نہیں؟ کیا دھواں کا آسان پر خاہر ہونا محال عقلی نہیں؟ کیا دجال کا نگلنا ادر اس کی صفات علامات سب محال عقلی نہیں؟ جب ہم سب مسلمان حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کو سچا مخبر یعین کرتے ہیں اور خود قیامت کے آنے کو بھی برحق سمجھتے ہیں جو بجائے خود محالات عقل بے بے تو پھر عیلیٰ کے نزول سے کیو کر انکار کر بکتے ہیں؟ صرف اس بنا پر کہ وہ محالات عقلی ہے ہے اور یہ نامکن ہے کہ انسان آ سان پر جائے اور پھر اتر ے لیکن جب ہم اللہ تعالی کو محالات عقلی پر قادر شجھتے ہیں اور دوسری علامات قیامت کو برحق جانتے میں تو پھر حضرت عیلی کے نزول پر ہم کو کیوں اعتراض ب؟ کیا صرف اس واسطے کہ اس سے مرزا قادیانی کے دعوے کا بطلان ہوتا ہے؟ مرزا قادیانی کا ایک دعویٰ نہیں ہزار اور لاکھ دعوے ہوں اگر وہ رسول اللہ عظیقہ کے فرمان کے برخلاف ہیں تو ہم ان کو باطل سمجھیں گے اور فرمان آنخصرت ﷺ کو سچا سمجھیں گے اور مرزا قادیانی کو جھونا مفتری ادر کذاب۔ کیونکہ کسی مسلمان ہے مینہیں ہو سکتا کہ مرزا جی کو تو سچا سمجھے ادر آ تخضرت يتلق كو (نعوذ بالله ) جمونا؟ رسول الله يتلي فرما مي كد عيلى عليه السلام أسمان ے نازل ہو گا۔ سورج مغرب سے فکلے گا۔ دابة الارض اور دجال ظاہر ہوں گے۔ تب قیامت آئے گی۔ مگر مرزا قادیانی کہیے کہ نہیں مغرب ہے آ فتاب کے نکلنے سے اسلام کا مغرب ے خاہر ہونا۔ دابۃ الارض علماء ہیں اور دجال پادر یوں کی قوم ہے اور عیسیٰ بن مریم میں ہوں۔ تو کون عقل کا اندھا تسلیم کر کے جہنم کی آگ اپنے لیے تجویز کر سکتا ب، کیونکہ سے تاویلات بالکل غلط میں رسول اللہ عظیم کے وقت پادری بھی تھے اور علائے اسلام بھی تھے اسلام بھی مکد ادر مدینہ کی مغرب کی جانب ظاہر ہو چکا تھا۔ رسول اللہ عظی نے تو یہ تاویل ند فرمائی۔ اب جو مرزا قادیانی تاویلات تراشیں تو رسول اللہ ﷺ کے خلاف ہوں گے اور مخالف نبی کا جبنمی ہے۔مسلمانوں کوفلسفی دلاکل سے کیا کام؟ اگر آج فلسفی دلاک ب ڈر کر نزدل عیسیٰ علیہ السلام ب انکار بے تو کل جملہ مسلمات دین ادر قیامت سے انکار ہو گا اور محالات عقلی کے اعتر اضات ہم کو دہریت اور الحاد کی طرف لے جائمیں گے۔ خدا تعالیٰ ہر مسلمان کو اس سے بچائے آمین۔

۲۱\_حضرت توبانً

وعصابة تكون مع عيسي بن مريم. ايك گردہ ميني بن مريم کے ساتھ ہوگا (منداحد ج ۵ص ۲۷۸ كنزالعمال ج ۱۴ ص ۳۳۳ حديث ۳۸۸۴۵ باب نزول عينى)

ينزل عيسمي بن مريم عند المنارة البيضاء شوفي دمشق. عَيْنُ ثَرْتَي منارہ پر دشق میں نازل ہوں گے۔ (كنزالعمال ج ٢٣ ص ٣٣٩ حديث ٣٨٨٥٢) ۸۱\_کیانً

ينزل عيسمي بن مريم عند المنارة البيضاء شرقي دمشق. (ترجمه بذكور) ( كنزالعمال ج ١٢٩ ص ٢٣٧ حديث ٢٨٨٦) ۱۹\_عبدالرخمن بن سمرة

اخرج حكيم ابو عبدالله الترمذي في نوادر الاصول عن عبدالرحمن بن سمره قال قال رسول الله عظم والذي بعثني بالحق ليجدن ابن مريم في امتى خلفا من حواریہ. (درمنثور ج ۲ ص ۲۳۵) یعنی قشم ہے اس ذات کی جس نے مجھے سچا رسول بنا كر بعيجا كه ابن مريم مير بحفا مي ب بو كا اور رسول الله عظ ك اس قميه بیان کے مقابل مرزا قادیانی کا النا منطق غلط ہے کہ امتی مسج موعود ہونے کا دعویٰ کر کے نجی الله و رسول الله مو گا- مطلب صاف ب که رسول امتی محد رسول الله مو گا نه که ایک جھوٹا مدعی نبوت امت محمدی میں سے عیسی بن مریم رسول اللہ ہو گا۔ یہ کسی زبان کا محاورہ نہیں۔ آنے والے کی جب تمیزی صفات بیان کی جائیں تو وہ تمیزی صفات کوئی اپنے اور چیال کر کے مدمی بن بیٹھ۔ مثلاً جب کہا جائے کہ ڈاکٹر رحیم خان دبلی میں آئیں تے تو اس کے بیہ معنی ہر گزنہیں ہو سکتے کہ رحیم خان دبلی میں پہلے آئے گا اور بعد میں مدعى مو كاكم چونكه آف والا ذاكثر ب اس لي مين ذاكثر مون- ذاكثر تو اس كى صفت ہے جو اس کی ذات کے ساتھ ہے۔ ایسا ہی آنے والا ابن مریم نبی اللہ و رسول اللہ و روح الله ب- ایک امتی کبھی نہیں کہہ سکتا کہ چونکہ آنے والا بی اللہ اور رسول اللہ و روح اللہ ب۔ اس کیے میں ہی سیح موعود ہوں اور میں ہی تی اللہ و رسول اللہ و روح اللہ ہوں۔ پس رسول اللہ عظیم کے قسمیہ بیان کے مقابل مرزا قادیانی کا امتی ہو کر رسول اللہ و ى الله بنيَّا باط .

کا۔ اوس بن اوس

أجرج ابن عساكر والطبراني والبغوي عن ابي شريحه قال قال رسول الله عشوبين يدى الساعة خسف بالمغرب و خسف بالمشرق وحسف بجزيرة العرب والدخان و نزول عيسي ابن مويم. الخ ( كنزاممال ج ٢٢٠ ص ٢٢٠ حديث ٢٨٧٧)

اخرج الديلمي عن انسُّ قال كان طعام عيسي المقاقل (الباقلاء) حتى رفع ولم ياكل عيسني شيئا غنيرته النار حتى رفع. (ابن ماكرج ٢٠ ص ١١٨ عيني ) ۲۵۔ ابی شریحہ ؓ

اخرج ابن جرير عن حذيفة ابن اليمان قال قال رسول الله عظيَّة ان اول الايات الدجال و نزول عيسني. (كنزالممال ج ١٢٩ صديث ٢٨٩٢٨) ۲۴ انس ابن مالک

اخرج الحاكم في المستدرك والطبراني في معاجمه عن واثلةً قال قال رسول الله ﷺ لاتقوم الساعة حتى تكون عشر آيات خسف بالمشرق و خسف بالمفرب وخسف بالجزيرة العرب والدجال و نزول عيسي و ياجوج و ماجوج. و طلوع الشمس من مغربها. ونار تخرج من قصر عدن تسوق الناس الى المحشر . (كترالعمال ج ١٢ ص ٢١١ مديت ٣٨٦٥) ٢٣ مذيفته إبن اليمان

عن مجمع ابن جارية الانصارى قال سمعت النبي عظيه يقول يقتل ابن مويم الدجال بباب لد. (ترندى ن ٢ ص ٢٩- باب ماجاء في قُلّ ابن مريم الدجال) عيلى بن مریم دجال کو باب لد پرقل کریں گے۔ "1:1. 17

الساعة. (منداحه ج ٥ م ١٣) ليعني رسول الله يتك في فرمايا كه عيث عليه السلام بينا مريم کا نازل ہو گا اور خمہ ﷺ کی تصدیق کرے گا اور دجال کوفش کرے گا۔ پھر قیامت ہو گی۔ ام يجمع بن جارية

اخرج البزار والطبراني عن سمرة قال قال رسول الله ﷺ ينزل عيسي ابن مريم مصدقا لمحمد و على ملتهه فيقتل الدجال ثم انما هو قيام

01-1.

٢٦\_ عروة ابن اويخ

اخرج الحكيم عن عروة قال قال رسول الله على خير هذه الامة اولها و اخرها اولها فيهم رسول الله واخر فيهم عيسى ابن مريمً. (كنزالعمال ج ١٣٥ مدين ٣٢٨٥٣)

۲۷۔ یچی ابن عبدالرحمن التقی اخوج ابن ای حاتم عن یحییٰ ابن عبدالوحمٰن السقفی قال ان عیسٰی کان سانحا ولذلک سمی المسیح کان عیسی بارض ویصبح باخری وانه لم

یتزوج حتی دفع. ۲۸۔ حاطب ابن ابی بلتعہ ؓ

اخوج البیعقی عنه ان الله تعالی دفع عیسلی فی السماء. (نصائص اللری ج ٣ ص ١٢٣ مطبور معر) مرزائی کہا کرتے بی آسان کا لفظ دکھاؤ۔ اس حدیث میں آسان کا لفظ بھی ہے۔

19\_ في:

اخرج ابن ابی شیبة عن سفینة قال قال رسول الله ﷺ فینزل عیسی مُ فیقتله (ای دجال) الله عند عقبة افیق. (درمنورج ۵ ۳۵۳)

حضرات تابعين رحمهم الله تعالى عليهم اجمعين

<sup>\*</sup> الحرج عبدالله ابن حميد و ابن المنذر عن شهر بن حوشب و ان من اهل الكتاب الا ليؤمنن به قبل موته عن محمد بن على بن ابى طالب هو ابن الحنيفه..... ان عيسى لم يمت وانه رفع الى السماء وهو نازل قبل ان تقوم الساعة. (دمنؤر ج ٢ ص ٢٣١) ليحى عيلى ثبيل مرے اور وه زنده الله تح لح طرف الساعة. ودوى اتريں كے قيامت ے پہلى، لوكيم نور دين! يہ تو حضرات تابعين ميں ت ميں جو حيات ميح عليہ السلام كے قائل ميں اور دفات ميح عليہ السلام كے مكر ميں اور قرماتے ميں كه وہى عيلى عليہ السلام نبى ناصرى اصالاً نزول فرما ميں گے۔

٣٠ - محد بن الحنفية

اس- امام اعظم نعمان ابن ثابتٌ ليعنى ابو حذيفةً

خروج الدجال وياجوج و ماجوج و طلوغ الشمس من مغربها و نزول غيسي من السماء وسائر علامات يوم القيمة على ماوردت به الاخبار الصحيحة حق كائن. (ثرح فتر اكبرس ١٣٤-١٣٦) يه امام صاحب اس قدر صاحب فراست وفضيلت بين كه مرزا قادياني ان كرحق بين لكصة بين-

''امام اعظمؓ اپنی قوت اجتهادی اور اپنے علم اور درایت اور فہم و فراست میں آئمہ ثلاثہ باقیہ سے افضل اور اعلیٰ تھے اور ان کی خداداد قوت اور قدرت فیصلہ الیی بڑھی ہوئی تھی کہ وہ ثبوت و عدم ثبوت میں بخو بی فرق کرنا جائتے تھے اور ان کی قوت مدرکہ کوقر آن کے سبحضے میں ایک دستگاہ تھی۔ ( دیکھوازالہ ادہام ص اتھ فزائن ن ۳ ص ۱۳۵۹)

لیجئے حکیم صاحب! آپ کے مرشد مرزا قادیانی اقرار کرتے ہیں کہ امام اعظم لیجئے حکیم صاحب! آپ کے مرشد مرزا قادیانی اقرار کرتے ہیں کہ امام اعظم مان لے تو یقین ہو سکتا ہے کہ دوسرے تین امام بھی ای مذہب پر تھے کیونکہ اعلیٰ شخص مان گیا تو ادنی ضرور مانیں گے۔ جس کا نتیجہ سے ہوا کہ چاروں امام اس اعتقاد پر تھے کہ حضرت عیلیٰ اصالاً قرب قیامت میں آسان سے نازل ہوں گے اور سورت بھی واقعی ان دنوں مغرب کی طرف سے لکھے گا وغیرہ وغیرہ۔

٣٢ - امام احمد بن صبل

ابن عبائ ف روايت ب كم الله تعلم بساعة بي عينى بن مريم كا قبل روز (منداحد ج ام ٢١٨)

٣٣- امام محمد بن ادريس الشافعي

یہ صاحب امام مالکؓ اور امام محکدؓ کے شاگرد تھے جو کہ شاگرد تھے امام ابو حنیفہؓ کے جن کا مذہب او پر ذکر ہو چکا ہے جس سے ثابت ہے کہ کل اماموں کا یہی مذہب تھا جو امام اعظمؓ گا تھا درنہ اختلاف کرتے جیسا کہ دوسرے جزوی مسائل نماز وضو وغیرہ میں کہا ہے۔ اختلاف نہ کرنا دلیل موافقت کی ہے۔ مہس۔ امام حسن بھر ک

اخوج ابن جوير عن الحسن وان مِّنُ الهَلِ الْكَتَابِ الَّا لَيُوْمَنَنَ بِهِ قَبْل مَوْتِهِ قَالَ قَبْلِ موت عيسي واللَّه أنَّه حيى عنداللَّه ولكن اذا نزل امن به اجمعون. («رَمَنْتُرِنَ ٢٣ ١٣١) ال ت حيات كَنَّ ثابت بَ:

حضرت عیسی زندہ اٹھائے گئے اور ان کا غیر صلیب دیا گیا۔ ۴۴ یے حکر مہ مردی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نزول کرنا قیامت کا نشان ہے۔

شبه لهم قال صلبوا غير عيسني و رفع الله اليه عيسني حيًّا. («رمنثور ج ٢ ص ٢٢٨) ليني

اخرج ابن جرير و منع الله نبيه و رفعه اليه. (درمنور ٢٢ ص ٢٣٨)

اخرج عبد ابن حميد و ابن حرير وابن المنذر عن مجاهد في قوله تعالى

ان ربنا حیی لایموت و ان عیسی یأتی علیه الفناء. (درمنثور ج اس ستنیر کمیر ج س ۳۹۳ تغیر ابی السود ج ۲ ص ۵۸) لیخی رسول اللہ عظیقہ کے پاس نصار کی آئے اور حضرت عیلیٰ کی نسبت بحث ہوئی تو رسول اللہ عظیقہ نے فرمایا کہ خدا تعالیٰ زندہ ادر لا یموت ب یعنیٰ اللہ کو موت نہیں تو حضرت عیلیٰ پر موت آئے گی۔ اس سے ثابت ہوا کہ یہ بزرگ بھی حیات سی کم محوج اس صدیث کے قائل سے ورنہ رسول اللہ تعلیقہ حضرت عیلی کی نسبت ''مات' فرماتے یاتی علیہ الفناء نہ فرماتے کیونکہ یاتی علیه. الفناء سے ظاہر ہم حیلی علیہ الساام مرے نہیں بعد نزدل ان پر فنا دارد ہوگی۔ اخوج حاکم فی المستدر ک عن حویث ابن المغشی قال لیلة اسری ہمیں یعنی رفع الی السماء. (درمنثور ج ۲ ص ۳۲) یہاں بھی آ سان کا لفظ نہ کور ہے۔

اخوج ابو نعیم فی الحلیة عن کعب الاحبار فیرجع امام المسلمین المهدی فیقول عیسٰی ابن مریم تقدم. (عمرة القاری ن 2س۳۵۳) اس ے ثابت <sup>ہوا</sup> کرمیٹی اور مہدی الگ دوشخص بیں اورمیٹی امام مہدی کے بیچیچ نماز پڑھیں گے۔ ۲۳۹۔ رتیچ ابن الس اخوج ابن جویو وابن ابی حاتم عن الوبیع قال ان النصاری اتوا

النبي عليه فخاصموا في عيسي ابن مريم ان قال لهم النبي عليه الستم تعلمون

٣٥ - كعب الاحيار

17-50

٣٩- كاهد

ایم\_خیاک

مروی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نزول کرنا قیامت کا نشان ہے۔ (ایونا) ۲۴۲ ۔ ابو ما لک ؓ

مروی ب که حضرت عیلی علیه السلام کا نزول کرنا قیامت کا نثان ب- (اینا) ۱۹۳۰ - ابو العالیة

مروی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نزول کرنا قیامت کا نشان ہے۔ ( ایسٰا) مہم ۔ وہب ابن مذہبہ

اخرج ابن عساکو و حاکم عن و هب ابن منبه قال امات اللَّه عیسلی ثلاث ساعات ثم احیاہ و رفعہ۔ (درمنتور ج ۲ ۳۱) لیعنی اللہ تعالیٰ نے حضرت عیلیٰ کوتین ساعت تک مارے رکھا کچر زندہ کیا اور کچر اس کو اٹھایا۔ میہ تغییر انا جیل مردجہ کے مطابق ہے۔

۴۵ معطاء ابن ابی ربائ

قال عطاء اذا نزل عیسنی الی الارض لا یبقی یهودی و لانصار نی الاامن بعیسنی. (تغیر فتوحات البیدن اس ۵۳۵) لیخی جب حضرت عینی علیه السلام زمین پر اتریں گے تو کوئی یہودی اور نصاری نہ ہو گا کہ حضرت عینی علیه السلام پر ایمان نہ لائے - اس سے بھی آسان سے اترنا ظاہر ہے کیونکہ نزول عینی الی الارض لکھا ہے۔

٣٦- امام جعفر ٢- ٢٦- امام باقر - ٢٨- امام زين العابدين - ٢٩- امام حسن

اخرج رزین عن جعفو الصادق عن ابی محمد باقر عن جده امام حسن ابو زین العابدین قال قال رسول الله تلک کیف تھلک امة انا ولھا والمھدی و سطھا والمسیح اخرھا. (مطلق ص ۵۸۳ باب ثواب حدہ الامة) یعنی کیوکر بلاک ہو کتی ہے وہ امت جس کے اول میں ہوں اور درمیان میں میدی اور آخر میں میں۔ یاظرین کرام..... اب تو مرزا جی کا تمام طلسم ٹوٹا۔ اب تو روز روش کی طرح ثابت ہوا کہ مہدی الگ ہے اور میں موعود وہی نبی اللہ ہے نہ کہ کوئی امتی جو کہ بعد میں نوت کی دیکی

٥٠ حسين بن الفضل"

قول الحسين ابن الفضل ان المواد بقوله وكهلا بعد ان ينزل من السماء في اخو الزمان وَيُكَلِّمُ النَّاسَ. ويقتل الدجال. (تغير غازن ج اص ٢٣٣ تغير بجرج اص ٢٥٦) يجي معمون تغير فتح البيان جلد ٢ ص ٣٣ ميں ہے۔

گروه محدثتین

ا۵۔ حافظ ابو عبداللَّد محمد بن المعيل البخاريُّ

عن ابو هریرة قال قال رسول الله ﷺ و الذی نفسی بیده لیوشکن ان ینزل فیکم ابن مریم حکما عدلا مقسطا فیکسر الصلیب و یقتل الخنزیر و یضع الحرب و یفیض المال حتی لا یقبل احد و تکون السجدة الوا حد خیر من الدنیا و ما فیها ثم یقول ابو هریرة فاقروا ان شنتم وان مِنَ أهل الکتَاب الأ لَيُوْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ. (بخاری ج اس ۳۹۰ باب نزول عیلی بن مریم درمنور ج ۲ س ۳۷) اخرج البخاری فی تاریخه عن عبدالله ابن سلام قال یدفن عیسی مع رسول الله و ابی بکو و عمر. (تاریخ اکثیر لایاری ج اس ۲۱۳) ناظرین ....! یو وی بخاری ب چس کو مرزا قادیاتی بیمی اسم الکت بعدقر آن شریف کے مانے بیمی اس قرآن مجیر کے حوالہ سے حیات میں و اصال نزول میں تابت ہے اور مدیند منورہ میں فوت ہو کر وُن ہوتا بیمی ثابت ہے۔

٥٢ - امام حافظ ابو الحسين مسلم بن الحجاج

عن جابر عن النبی علی عوض علی الانبیاء فاذا موسی ضرب من الرجال کانه من رجال شمنوه ورائت عیسی فاذا اقرب من رائت به شبه عروه ابن مسعود (سلم ج اص ۹۵ یاب اسراء رسول الله تلک ) عن ابن عمر قال قال رسول الله علی یخرج الدجال فی امپتی فیمکٹ اربعین لا دری اربعین یوما او شهرا او عاما. فیبعث الله عیسی ابن مریم کانه عروة ابن مسعود فیطلبه فیهلکه. (سلم ج ماما. فیبعث الله عیسی ابن دونوں حدیثوں کے طانے سے بی بات عیاں ہے کہ آئے والا کے وہی عیلی بن مریم تج اس موگا۔ جس کو رسول اللہ تلک نے شب معراج میں والا کے وہی عیلی بن مریم تج اس وقت پیدا بھی نہ ہوئے تھے۔ ۵۳ - ابوعبد الله محمد ابن ماجد قزويني عن نواس ابن سمعان ان المسيح ينزل عند المنارة البيضا شرقى دمشق. (ابن ماج من 20 باب فتة الدجال دخروج عينى ابن مريم) من نواس ان المسيح ينزل عند المنارة البيضاء دمشق الخ. (ترزى ت ۲ م ۴۷ باب ماجآ وفى فتة الدجال) ۵۵ - سليمان ابن اشعب بحستاني "

عن ابنی هریرة عن النبی ﷺ قال لیس بینی و بینه نبی یعنی عیسلی واله نازل. ۵۲\_محمر این سیر ینؓ (یجلی آسانی ۱۳۴/۱)

اخوج ابن ابی شیبة فی مصنفه عن ابن شبو قال المهدی من هذا الامة وهو الذی يوم عيسلی ابن مويم. اس ميمی ثابت ب كهيلی ادرمبدی الگ الگ بيں۔ ۵۷۔ ابو داؤد طيالی (

اخرج ابو داؤد طیالسی فی مسنده عن ابی هریرة عن النبی علی قال لم یسلط علی الدجال الا عیسی بن مریم. ( تز اعمال ن ۱۳ س ۳۳۳ مدین ۱۸۸۲) ۵۸\_ ابوعیداللد محد المعروف بحاکم (عون الودود شرح ابو داؤد ۲۰۵/۲۰) اخرج الحاکم عن ابی هریرة عن النبی علی قال لیهبطن عیسی اما ما مقسطا الخ. ۵۹\_ امام عبدالرزاق (

الحوج عبدالرذاق عن قتادة وَإِنَّهُ لَعِلْمُ السَّاعَةِ قال نزول عيسًى للساعة. الخ. (درمنورج ٢ ص٢٢) ليعنى حفرت عيليَّ كا نزول نثان قيامت ہے۔ ٢٠ - ابن حالمؓ <sup>17</sup> - ٢١ - ابن مردورييؓ - ٢٢ - عبد ابن حميدؓ - ٢٢ - سعيد ابن منصورؓ - ٦٢ - طبرانی <sup>10</sup>

تغیر در منتور میں مذکور ہے کہ یہ محمد ثین حضرت ابن عباس سے آیت الله لعلم

۲۵ - ابونغی<sup>ت</sup>م

عن ابی امامة قال خطینا رسول الله..... وقال فینزل عیسی بن مریم. فیکون فی امتی اماما مقسطا. الخ. (حدیة الادلیا، ج ۲ ص ۱۵) ۲۲ ـ اسحاق بن بشرٌ ـ ۲۲ ـ ابن العسا کرؒ

اخرج اسحق ابن بشیر و ابن العساکر عن ابن عباسؓ عن النبی ﷺ فعند ذلک ینزل اخی عیسٰی ابن مریم من السماء. الخ. (این عماکر چ ۲۰ ص ۱۳۹ میں) ۲۸ \_ ابو بکر این ابی شیب ؓ

اخرج ابن ابی شیبة عن عائشة قالت قال رسول الله ﷺ فینزل عیسی فیقتل الدجال الخ. (منف این ایی ثیب ن ۸م ۲۳۹ باب ماذکر فی فتد الدجال) ۲۹ \_ این چوز کی

الحرج ابن جوزی فی کتاب الوفا عن عبدالله ابن عمرٌ قال قال رسول الله يتي ينول عيسلى ابن مريم الى الارض فيتزوج ويولدله يمك خمسا واربعين سنة اللخ. (مظلوة ص ٣٨٠ باب نزول عيلى بن مريم) ليتى حفرت عيلى زيين ى طرف اتريس كے پير شادى كريں گے اور ان كى اولاد ہو كى اور ٢٥ برس ريس كے پير فوت ہوں كے اور مدينہ ميں مدفون ہوں كے جيسا كہ تمام حديث كا مفمون ب۔ (اس حديث كو مرزا قاديانى نے اپنى كتاب نزول ميح ميں صحيح سجھ كر ذكر كيا ہے اور اپنا نكاح آسانى اى "يتر وج" سے ثابت كيا ہے۔ گر افسوس نہ نكاح ہواور نہ بچ تي جو تے۔ محمد ابن حيان

اخرج ابن حبان مرفوعاً ينزل عيسى ابن مريم فيقول اميرهم تعال صل لنا فيقول وان بعضكم على بعض امراء تكومة لهذالامة.

(ابن حبان ن ٢٢ ص ٢٨٩ باب ذكر البيان بان الامام بذه الامة عند نزول عيس بن مريم) اك- الوعبدالرحمن احمد مشعيب التساكي

عن توبان عن النبي عليه قال قال رسول الله عليه عصابتان من امتى

حررهما الله من النار عصابة تغزو الهند و عصابة تكون مع عيسي ابن مريم. (سنن نسائي ج ٢ ص ٥٢ باب غزوة البند)

۲۷\_ دیلمیّ

اخرج الديلمي عن انسٌّ قال كان طعام عيسي القاقلي (الباقلاء) حتى رفعه ولم ياكل عيسلي شيئا تفيّترته المنارحتي رفع . (ابن عماكرج ٢٠ ص ١١٨عيل ) 18 \_ LT

عن ابوهريرةَ قال قال رسول الله كيف انتم اذا نزل ابن مريم من السماء فيكم وامامكم منكم. (يبال بھى لفظ آسان ب ) ( كتاب الاماء والسفات ص ٣٢٣) ۳۷\_ بزار (بجلی آسانی ۲/۳۳)

اخرج البزار عن سمرة قال قال رسول الله ﷺ ينزل عيسني ابن مريم مصدقاً لمحمد و على ملته فيقتل الدجال ثم انما هو قيام الساعة. (بجل ٢- اني) 24۔ احمد بن على ابو يعلى

عن ابي هريرة قال قال رسول الله ﷺ لا تقوم الساعة حتى ينزل ابن مريم حكما عدلا الخ. (مندالي يعلى من ٢٣١ مديث ٥٨٥) ناظرین! قمال دجال کب ہوا؟ اور مرزا قادیانی نے کب دجال کو قتل کیا؟ تا کہ بیچ سی موعود ثابت ہوتے اور اس سے بید بھی ثابت ہوا کہ میکن امت میں سے ند ہوگا بلکہ وہی عیسیٰ ابن مریم نبی اللہ ہو گا۔ پس مسئلہ بروز بھی غلط ہوا۔ ۲۷- رزین (مظلوة ص ۸۳ باب تواب بذالامة )

22- ابوجعفر محمد ابن جرير طبري شافعي

ابو ہریڑ نے روایت کی ہے کہ جب عمیلی اترے گا تو کل دین اس کے تابع ہو جائیں گے۔ (تغير ابن جرير ج ١٠ ص ٢٤، ج ٢٨ ص ٥٤) ناظرین فرمایتے کہ ایسا ہوا؟ ہرگز نہیں بلکہ عیسا ئیوں ادر آریوں کا غلبہ ہوا۔ اخبار الطمر ی ان الله رفع عیسنی من غیر موت. (ابی المود ماشی تغیر کبر ج اص ۱۳۷)

لیعنی عیسیٰ کا رفع بغیر موت کے ہوا۔ ۸۷- حافظ ابن کثیر<sup>10</sup> نجاه الله من بينهم و رفعه من روزنة ذالك بيت الي السماء. (تغير ابن كثِّر عاثيه فيَّ البيان ج ٢ ص ٢٢٩) وبقا حياة (أي عيسُے) في السماء وانه سينزل الى الارض قبل يوم القيمة. 24- امام فخر الدين رازي رفعه الله اليه. رفع عيسي الى السماء ثابت بهذه الايه. (تغير كبر ج ٢ ص ٣٣٠) فمثل عروج النبي الى المعراج وعروج عيسني الى السماء. تغيير كبيرج م ص ١٣٣) ٨٠ - امام جلال الدين سيوطي - ٨١ - يشخ جلال الدين تحلي . وَمَكْرِوُ وَ مَكَر اللَّهُ بان الله تشبه عيمني على من قصد قتله ورفع عيسى الى السماء. (تغير جلالين واتقان ص ٣٣ '٣٣) واوفى دفع الى السماء. (خصائص الكبرئ ج م ص ١٨٢) ٨٢ - قد طاہر کجراتی " فبعث الله عيسلى اى ينزل من السماء. (مجمع الجارج اص ١٠٢) لينى عيلى آ مان ے نازل ہوگا۔ ۸۳ مه قاضی نصیر الدین بیضادیٌ روى ان عيسى ينزل من السماء حين يخرج الدجال فيهلكه (تغيير بضادي ج م ص ٨٢) ۸۴ \_ حافظ ابو محمد حسين البغو کُ بل دفع الله عيسى الى السماء. (تغير معالم التزيل ج اص ٢٢٣) ۸۵ \_ سيد عين الدين محرّ فلما توفيتني بالرفع الى السماء. (تغير جامع البيان ص ١٠١) ٨٢ - يشخ الاسلام ابومسغورٌ فلما توفيتني فلما. رفعتني الى السماء. (تغير الى العود ماشه كبير ج ٣ ص

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

ال موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمی http://www.amtkn.org

۹۷ - قاضی شوکانی شینی ً

نواترت الاحادیث بنزول عیسی جسما. (تغیر فتح البیان ج اص ۱۵۷) ناظرین! یہاں جم کا لفظ بھی ہے۔ ۹۸ ـ شاہ ولی اللہ صاحب محدث وہلویؓ

جو کہ مجدد زمان نتھ اور لاہوری مرزائی جماعت ان کو مجدد مانتی ہے۔ اب طریق ایمانداری بد ہے کہ ان کا فیصلہ قبول کریں دہو ہدا (تادیل الاحادیث مترجم رموز فقص الانباء مطبع اتمدى دبلي ص ٢٠) واجمعوا على قتل عيسني و مكروا و مكر الله والله خيرالماكرين فجعل له فيه مشابهة ورفعه الى السماء. (تاديل الاعاديث مترج تقص الانہاء ص ٦٠) لیعنی یہود حضرت عیسیٰ کے قتل پر جمع ہوئے پس مکر کیا اٹھوں نے اور مکر کیا اللہ نے اور اللہ غالب مکر کرنے والوں کا ہے۔ پس اللہ نے عبیر علینی کی ڈال دی ایک برابر اٹھا لیا اس کو لیعنی علیہ السلام کو طرف آ سان کی۔ یہ مضمون مطابق ہے الجیل برنباس کے دیکھو انجیل برنباس فصل ۱۱۲ آیت ۱۳۔ ''اور عنقریب میرا ایک شاگرد مجھے تمیں سکوں کے عکروں کے بالعوض بچ ڈالے گا۔ سما۔ اور اس بنا پر پس جمھ کو اس بات کا یقین ہے کہ جو محفص مجھے بیچے گا وہ میرے ہی نام تے قُل کیا جائے گا۔ 10۔ اس لیے کہ اللہ بچھ کو زمین سے اور الحائے گا اور بیوفا کی صورت بدل دے گا۔ یہاں تک کہ ہر ایک خیال كر يك كديس بول - 14 - مكر جب مقدى محد رسول آئ كا وہ اس بدناى كے دهيد كو مجمع سے دور کرے گا۔ (انجیل برنباس اردو فصل ۱۱۲ آیت ۱۳ تا ۱۶م س ۲۱۸ مطبوعه ۱۹۱۲،) کچر دیکھو فصل ۲۱۶۔ اور یہودا، زور کے ساتھ اس کمرہ میں داخل ہوا جس میں سے لیوع اٹھا لیا گیا تھا۔۲۔ اور شاگرد سب کے سب سور ہے تھے۔ جب عجیب اللہ نے ایک عجیب کام کیا۔ پس میہودا بولی اور چہرہ میں بدل کر لیوع کے مشابہ ہو گیا۔ ۲۰ ۔ یہاں تک کہ ہم لوگوں نے اعتقاد کیا کہ وہی یسوع۔۳۔۵۔لیکن اس نے ہم کو جگانے کے بعد تلاش کرنا شروع کیا۔ تاکہ دیکھے کہ معلم کہال ہے۔ ۲۔ اس لیے ہم نے تعجب کیا اور جواب میں کہا اے سید تو ہی تو ہمارا معلم ہے۔ اے پس تو ہم کو بھول گیا۔ ۸۔ مگر اس ف مسکراتے ہو ، کہا کیاتم احمق ہو کہ یہودا اسخر یوطی کونہیں پہچائے۔ ۹۔ ادر ای اثناء میں کہ دہ یہ بات کہدر ہا تھا سپانی داخل ہوئے اور انھوں نے اپنے ہاتھ يہودا پر ڈال ديئ اس ليے كدوہ مر ایک وجہ سے یسوع کے مشابد تھا۔ (انجیل برنباس اردوفصل ۲۱۶ آیت با ۲۹م ۲۵۸ مطبوعه ۱۹۱۱،) ای انچیل برنباس کے مطابق حضرات مفسرین نے شبہ کھم کی تغییر کی ہے پس دو

مذہب مغسرین کے بین یا تو صلیب پر فوت ہو کر بعد تین ساعت یا دن کے زندہ کر کے اللہ تعالیٰ نے اس کو آسان پر اٹھا لیا یا یہودا کی صورت حضرت عیلیٰ علیہ السلام ے بدل دی اللہ تعالیٰ نے اس کو آسان پر اٹھا لیا یا یہودا کی صورت حضرت علی علیہ السلام ے بدل دی اور صلیب ے بال بال بچا کر آسان پر اٹھا لیا۔ اور جیسا کہ حضرت علی علیہ السلام ے بدل ہے پیشکو کی تھی کہ مقدس رسول محمد علی آسان پر اٹھا لیا۔ اور جیسا کہ حضرت علی علیہ السلام ی بدل مورت دو کر تعلیٰ علیہ السلام ے بدل مورت دو کہ معرف کے معلیہ السلام ی بدل مع معرف کو اللہ نے بیشکو کی تعلیہ السلام ی بیشکو کی تعلی کہ مقدس رسول محمد علیقہ آ کر میرے سے بید بنای کا دھیہ اٹھا کے گا۔ قرآن شریف نے ماقتلوہ و ما صلبوہ فرما کر حضرت علیکی آیک ہو رہی تھی کہ وہ قرآن شریف نے ماقتلوہ و ما صلبوہ فرما کر حضرت علیکی آیک ہو رہی تھی کہ و معلی الدر ایک معلیہ السلام ایک ہو رہی تعلی کہ معدب ہوا۔ اس کی اور عذائی ایک بی اللہ کی ہو رہی تھی کہ وہ معلیہ و ما معلبوہ فرما یا در جنو بدنائی ایک بی اللہ کی ہو رہی تھی کہ وہ معلیہ و ما کر حضرت علیکی کے حلیل ہو رہی تھی کہ وہ معلیہ و ما کر حضرت علیکی ہو رہ تو جنوب کے معلیہ السلام کے صلیب نہ دینے جانے قرآن شریف نے ماقتلوہ و ما صلبوہ فرما کر حضرت علیکی کی اللہ کی ہو رہی تھی کہ وہ معلیہ دو جنوب ہو ہو ہو ہو بھی کہ وہ معلیہ دیا گیا اور لیے لیے کیل اس کے اعصاء میں تھو کے گئے اور وہ معذب ہوا۔ اس کی معلیب دیا گیا اور لیے لیے کیل اس کے اعضاء میں تھو کے گئے اور وہ معذب ہوا۔ اس کی تردید کی اور فرمایا کہ اللہ نے حضرت علیکی علیہ السلام کو صلیب کے عذایوں سے بچا کر زندہ آسان پر اٹھا لیا۔

حضرت شاہ صاحب محدث دہلویؓ کا یہ بیان اجماع امت کے مطابق ہے اب مرزا قادیانی بھی مجدد ہونے کا دعویٰ کر کے تمام امت کے برطلاف کس طرح کہہ کیتے بیں کہ عیسیٰ صلیب دیا گیا اور فوت ہو گیا۔ کوئی سند شرعی ہے تو چیش کرو؟ ورنہ خدا کے عذاب سے ڈرو اور سوچو کہ دو مجد دول میں سے یعنیٰ حضرت شاہ ولی اللہ صاحبؓ اور مرزا قادیانی میں سے کون سچا ہے اور کون جھوٹا ہے؟ اور یہ ظاہر ہے جس مجدد کی تحریر اجماع امت و اناجیل وقر آن و احادیث کے مطابق ہے وہی سچا ہے اور مرزا قادیانی چونکہ سب

اللد عز وجل عیسی را بآ سان برداشت - (مدارج المنوة ج اص ۱۱۱) فرو آئد عیسیٰ از آسان بزمین -

••ا۔ حضرت مجدد الف ثانی شیخ احمد سر ہندی <sup>ش</sup>

حضرت عیسی که از آسان نزول خوامد فرمود و متابعت شریعت خاتم الرسل خوامد نمود. (متکو بات امام ریانی دفتر سوم حصه مشتم کمتوب نمبر ۱۱ ص ۳۰۵) بند.

- ا•ا۔ شیخ شہاب الدین المعروف ابن حجرؓ واوار فتر عبیہ الذائفۃ او جان الاخرار والیف
- واما رفع عيسي اذا تفق اصحاب الاخبار والتفسير على انه رفع ببدنه

حیا. (تلخیص الحیر ج ا ص ۳۶۲ کتاب الطلاق) لیعنی اہل تفسیر اور محدثین کا اتفاق بے کہ حضرت عیسیٰ زندہ ای جسم کے ساتھ اٹھائے گئے۔

کیوں جی مرزائی صاحبان! اب تو آپ ہرگز انکار نہیں کر بلتے کیونکہ یہ بزرگ شہادت دیتے ہیں کہ اہل تغییر و حدیث کا انفاق ہے کہ حضرت علیلی علیہ السلام ای بدن اور جسم کے ساتھ المحائے گئے آپ تو ضعیف صفعیف حدیث طلب کرتے ہیں۔ یہاں تو تمام صحیح حدیثوں اور تغییروں کا انفاق ہے کہ ای بدن کے ساتھ حضرت علیلی علیہ السلام کا رفع ہوا اور یہ مرزا قادیانی اور آپ کا ڈھکوسلا غلط ہوا کہ ان کا رفع روحانی ہوا چونکہ یہ بزرگان دین مرزا قادیانی سے کنی سال بلکہ صدیوں پہلے گزرے ہیں۔ یہ بالکل قیاں نہیں ہو سکتا کہ انھوں نے عدادت سے ایسا لکھا ہے جسیا کہ آپ حال کے علوا کو بدنام کرتے ہیں کہ وہ مرزا قادیانی سے عدادت کے باعث حیات میں اور اصالا ان کے نزول پر زور دیتے ہیں۔

۱۰۲- سيد بدر الدين علامه عيني

ان عيسنى يقتل الدجال بعد ان ينزل من السماء الخ. (عمدة التارى شرئ محتج البخارى بت ااس اسما) ان عيسنى دعا الله لماراى صفة محمد علي و احتة ان يجعله منهم استجاب الله دعاء و وابقى حتى ينزل فى آخر الزمان و يجذد امراء الاسلام. (اينا بت 2 س ٢٣٣) القول الصحيح بان عيسنى دفع و هو حى. (اينا بت 2 م ٢٢٢) لو ناظرين! اب تو حضرت عينى كا زنده اور رفع بجسد عضرى ثابت موار يو تحتي بخارى كى شرح اس بزرگ نے انجيل برنباس كے مطابق كى ہے جس ميں لما ہے كہ حضرت عينى نے دعا كى تحقى۔ ديكھو اصل عبارت انجيل برنباس۔ د أب رب بخش والے اور رحمت ميں غنى تو ايخ خادم (عينى) كو قيامت كے دن اپن رسول (تحد يو تي ) كى امت ميں مونا نصيب فرما۔ " قصل ١٢٦ حفيد ٢٩٣ و أتجل برنباس۔ سود انجيل ہے جس كو امت ميں مونا نصيب فرما۔ " قصل ٢٢٢ حفيد ٢٩٣ و أتجل برنباس۔ يو ده انجيل ہے جس كو مرزا قاديانى صحيح مات جيں۔ اب روز روش كى طرح ثابت موا كه حضرت عينى تازدول زنده ہيں اور حديث كے معنى جو مرزا قاديانى كرتے ہيں غلط ہيں۔

ینزل عیسی من السماء الی الارض (ارثاد الساری شرح محج یناری بن ۵ص ۲۱۹) فلما توفیتنی ای بالرفع الی السماء (ایناً بن ۲۰ ۱۳) ناظرین! اب تو مرزا قادیانی کا تمام طلسم تونا كه وه توفيتنى ے وفات مين تابت كرتے بين اور بخارى كى حديثوں كے غلط معنى كرتے ہيں۔ ٣ • ١ ـ حافظ تمس الدين ابن قيم ً ان المسيح رفع و صعد الى السماء. (نداية الحيارى فى احوبة اليود والاصارى ص ١٢) ان المسيح مازل من السماء فيكم بكتاب الله و سنة رسوله. (اينا ص ١٠٢)

۵+۱- علامه ملاعلی قارکؒ

ینزل عیسی بن مریم عند المنارة البیضاء شرقی دمشق. (مرتاة ترح مطلوة ج ۱۰ م ۱۸ باب ذکر الدجال) ان عیسیٰ رفع به الی السماء و عمره ثلاث و ثلاثون سنة. (مرتاة ترح مطلوة ج ۱۰ م ۲۳۳ باب زول میلی رساله مهدی م ۱۵) ۲۰۱۰ ـ یشخ ا کبر محی الدین ابن عربی

حدیث معراج میں قرماتے ہیں فلما دخل اذا بعیسے بجسدہ عینہ فانہ کم یمت الی الان بل رفعه الله الی هذه السماء. (نترحات کمیہ باب ۲۶ ۲ تر ۳ س(۲۶) مرزائی دوستو! اب بھی کوئی عذر کرو گے۔ حضرت شیخ اکبر قرماتے ہیں کہ آنے والامسیح موعود نبی و رسول ہیں اور آپ کا اور آپ کے امیر محمد علی لاہوری اور تمام جماعت کا اعتقاد ہے کہ مرزا نبی و رسول نہیں اور چونکہ وہ نبی و رسول نہیں تو پھر میچ موعود بھی نہیں۔ 2+ا۔ امام عبدالو ہاب شعرانی "

والحق ان المسيح رفع بجسده الى السماء والايمان بذلك واجب قال الله تعالى بَلُ رَفْعَه اللَّهُ الَيْهِ. (اليواتيت والجوابر ن ٢ ص ١٣٦ بحث ١٤) ١٠٨ ـ علامة ابو طام رقزو بِنَيَّ

ابو طاهر قزوینی واعلم ان کیفیة رفع عیسی و نزوله و کیفیة مکنه فی السماء الی ان ینزل من غیر طعام ولا شراب ممایتقاصر عن در که العقل. (اینا ج ۲ س ۱۳۱)

۹۰۱ ـ امام قرطبیؓ قال القوطبی والصحیح ان الله دفع عیسی من غیر موت. (تغیر الی المعودج اص ۳۷) اخبر النبى يلينة من اشراط الساعة ان من علامتها خروج الدجال و دابة الارض وياجوج وماجوج و نزول عيسى من السماء و طلوع الشمش من مغربها. (شرح عقائد على من السماء) تاظرين! بي عقائد كى كتاب ب اور جر ايك مسلمان كا فرض ب كه وه اعتقاد ركح كه نزول حفزت عيلى قيامت كے نشانات ميں ت ايك نشان ب۔ سااا\_ ولى الدين تيريزي

آپ کی کتاب مثلوۃ المصابح میں بہت احادیث ککھی ہیں۔ ریم

١٢٢ يشخ محمد بن احمد الاسفراكيني الحنبليّ

(ديمهو باب نزول ميسي ص ۴۷۹)

نے اپنی کتاب لوائح الانوار الیہیۃ میں لکھا ہے۔ من علامات الساعة العظیمة العلامة الثلاثة ان ینزل من السماء عیسلی بن مریم و نزوله ثابت بالکتاب والسنة واجماع الامة (لوائح الانوار البہیۃ ج۲ س ۸۹) اس بزرگ کی بھی شہادت یاد رکھو کہ اجماع الامة ای پر ہے کہ حضرت عیسی اصالاً آسان نے نزول فرما تمیں کے اور صحیح حدیث میں ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فرمایا ہے کہ میری امت ضلالت پر کبھی جمع نہ ہوگی۔ پس ثابت ہوا کہ یہی اعتقاد درست ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسان پر اٹھائے گئے اور وہی قرب قیامت میں نازل ہوں کے اور مرزا قادیانی ایسا ہی تجمونا ہے۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

•اا-خواجه محمد يارساً

حضرت خواجہ تحمد پارساً در کتاب فضول ستہ تعقل معتمد ہے آرد۔ کہ حضرت علیلی بعد از نزول عمل بمذہب امام ابی حلیفہ ٌخواہد کرد۔ ( کمتوبات امام ربانی مجدد الف ثانی کمتوب ۱ے دفتر سوم حصہ شختم ص ۳۰۵) ااا۔ لیچلی بن اشرف محکی اللہ بین علامہ تو وکیؓ

فیبعث الله عیسنی بن مریم ای ینزل من السماء حاکما بشیر عنا. (مسلم ج ۲ ص ۳۰۳ بحاثیہ نودی) یعنی حضرت عیلی کو اللہ تعالی مبعوث فرمائے گا۔ یعنی ان کو آسان سے بدل کر ہماری شریعت کا حاکم امام بنائے گا۔ ۱۱۲۔ علامہ تفتاز ابنی

یث لکھی ہیں۔ ( کم یا بنا ہوتر ہو ہوں)

جیسا کہ پہلے بیخی ابن فرس اور باقی آٹھ جھوٹے مدعیاں میسچیت گزرے ہیں۔ ۱۵۱۔ حضرت علی ہجو ری المعر وف داتا تہنج بخش ''حفزت عیلیٰ مرقع رکھتے تھے جس کو وہ آسان پر لے گئے۔ ( كشف الحج ب ارددص ۵۴ مطبوعه اسلاميه بريس لا مور ) فرمائ مرزائی صاحبان! اب بھی جید عضری ے رفع جسمانی ثابت ہوا ب یا نہیں؟ کیا روح بھی مرقع ( گوڈری) پہنا کرتا ہے؟ اور حفرت کنج بخش صاحب نے بیہ بھی لکھا ہے کہ صحیح سنت کے طریقوں میں آیا ہے۔ یعنی داتا صاحب نے حدیثوں ے تحقيق كركح لكهاب ١٦- حضرت خواجه عثمان باروني - ١٢- حضرت خواجه معين الدين اجميري محمد بن عبدالله یعنی امام مہدی بیروں آید از شرق تا عرب عدل وے بگیرد و حضرت عیسیٰ از آسمان فرود آید۔ (انیس الادراج اص ۹ مطبوعه نول کشورلکھنؤ) ۱۱۸ قاضی عیاض قال القاضي نزول عيسي و قتل الدجال حق و صحيح عند اهل السنة بالاحاديث الصحيحة. (ملم ج ٢ ص ٣٠٣ بحاثيد تودي عون المعبودج ٢٠ ص ٢٠٢) ۱۱۹\_ شاہ رقع الدین دہلوئ حضرت عیلیٰ دو فرشتوں کے کاند هوں پر تکمیہ لگائے آ سان سے دمشق کی جامع مجد کے شرقی منارہ پر جلوہ افروز ہوں گے۔ (علامات قيامت ص ١٠٠) ۲۱ شاه عبدالقادر دیلوی ''حضرت عیسیٰ ابھی زندہ ہیں جب یہود میں دجال پیدا ہو گا تب اس جہان میں آ کراس کو ماریں گے۔'' (قرآن مجيد وترجد شاه رفيع الدينٌ فائده موضح القرآن نمبر من المازير آيت وان من احل اللاكب) ااا\_مولانا عبدالحق حقاني " 'بوقت رات ملائکہ حفزت میلح کو آسان پر لے گئے تھے اور آپ آسان پر زنده بي-" (عقائد الاسلام ص ١٨٢مطيع اكمل المطالع)

| ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں | 51 |
|----------------------------------------------|----|
| http://www.amtkn.org                         |    |

| اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی |
|---------------------------------------------|
| http://www.amtkn.org                        |

قال ابو الحسن الحشمى المدنى في مناقب الشافعي تواتر الاخباربان المهدي من هذا الامة وان عيسي ابن مريم يصلى خلفه. أل ت ثابت ب كەمبدى الل ب اورىيىنى الل ب-1۲۵\_ حضرت معروف کرخی<sup>®</sup>

(مظایری ج می ۲۳۹) ۱۲۴- ابو الحسن محمد بن حسين الاسلوى الشمي (رساله مبدى ص ۳۵- اور فتح البارى ص ۱۳)

"اس بات پر خبرین متفق بین کد عینی نبین مرب بلکه آسان میں ای حیات (تغسير ترجمان القرآن ج ٢ ص ١٠٢) د نيوى ير باتى من -" ۲۳ \_ نواب قطب الدينَّ دبلوي ''جب حضرت عیسیٰ آسان پر المحائے گئے تھے اس وقت ۳۳ برس کے تھے۔''

۲۲ا\_نواب صديق <sup>حس</sup>ن خانٌ

قال ابو القاسم اندلسی اشک ان عیسی فی السماء و هو حی۔ (عدة القاری ج ١١ س١٣) اس ہے حیات کے درفع بجسد عضری ثابت ہے۔ ١٣١- حضرت مولانا جلال الدین رومیؓ

جسم از عشق بر افلاک شد بآیة کریمد که در سورة النسا امت درشان حضرت عیسلی بل دفعه الله الیه یعنی برداشت اور اخدا بسوئے خود۔ الخ۔ (مثنوی معنوی جزوام ۸) ۱۳۳۲۔ مولا نا شاہ اسلیس شہید دہلوگی

قیامت کے دن حضرت عینی خدا کے آگے یوں عرض کریں گے میرے آسان پر جانے کے بعد ان لوگوں نے جمھ کو ادر میری ماں کو پوجا ادر پر ستش کی جب تو نے جمھ کو اپنی طرف پیچیر لیا ادر میں آسان پر گیا۔'' الخ۔( تقویۃ الایمان مع تر کیب الاخوان باب ۲ ص ۱۳) ساسا۔ علامہ متاوی ت

قال الامام المناوى في جواهر العقدين و في مسلم خروج الدجال فيبعث الله عيسے و يهلكه. ١٣٣٢ـ علامه نفراويؓ

ان جبريل ينزل على عيس يعد نزول عيسى من السماء. الخ. (اينا ص١٠) ١٣٥ ـ علامه زرقاني <sup>10</sup>

فاذا فلو انزل سیدنا عیسی فانما یحکم شویفه نبینا. (شرح موایب لدنید ج ۵ص ۲۳۷ خصائص امت عظیم ) ۲۳۱ - امام توریشتی

بعد از ظہور دجال و قساد دے در زمین نزول عیسیٰ از آسان که (العمدی المعتقد) سالہ یشخ محمد اکرم صابریؓ

در اکثر احادیث صحیح و متواتر از حضرت رسالت پناه علیظ ورود یافته که مهدی از بنی فاطمه خواهد بود وعیسی باد اقتدا کرده نماز خواهد گزارد و جمع عارفال صاحب تمکین برای متفق اند\_ یہ وہی شیخ محمد اکرم صابری میں جن کی نسبت مرزا قادیانی نے جھوٹ لکھ دیا ہے کہ وہ لامھدی الاعیسلی کے قائل تھے۔افسوس مرزا قادیانی ای راتے پر کیچ موبود بنے بیں - شخ فے جو لکھا تھا کہ ایں مقدمہ بغایت ضعف است" چوڑ دیا اور لا مہدی الاعیسیٰ یعنی روح عیسیٰ در مہدی بروز کند لکھ دیا۔ مرزا قادیانی کی ای راتی کی بنا پرکہا جاتا ب که ان کی زندگی پر نظر ڈالو اور نبی مانو۔ ابنی حضرت بھی جھوٹا آ دی بھی نبی ہوا ہے؟ ت محمد اكرم صابرى تو كمد رباب كدتمام عارف لوك صاحب مرتبد ال بات ير اتفاق رکھتے ہیں کہ مہدی اور عیسیٰ الگ الگ ہیں مگر مرزا قادیاتی کی راتی دیکھتے کہ ازالہ اوہام میں ای بزرگ پر جھوٹ پاندھا۔ ۱۳۸ ما علامه دميري ينزل عيسمي الى الارض وكان راسه يقطر الماء. الخ. (حيات الجات ن ا ص ۳) لیعنی حضرت عیسیٰ زمین کی طرف اتریں کے اور ان کے سر سے پانی کے قطرے 25 10 25 اس في محد رحت الله مهاجر على آسال کی طرف عیسیٰ کی روح مع بدن اٹھائی گئی کوئی فقط روح کو بغیر بدن کے نہ سمجھے۔ الخ۔ (ازالتہ الفکوک ص ١٥٣) يہاں رفع روحانی کی صاف تر ديد ہے۔ ١٢٠ - آل حسن عینی زندہ آسان پر اٹھائے گئے۔ (الاستفسار برحاشيه ازاله ادمام ص ٢٥٨) انها۔ رضی الدین حسن بن احسن صغائی ً ان عيسمي حي في السماء الثانية لا ياكل ولا يشرب الخ. (مثارق الاتوارص. ١١) ١٣٢ - شخ محد حمان ان عيسى يقتل الدجال بباب لد بارض فلسطين. (الاسعاف الراعبين برحاشيد مشارق الاتوارص ١٢٤) لینی '' حضرت عیسیٰ دجال کو ارض میں بیت المقدی میں مقام لد پر قُل کریں گے۔''اس سے مرزا قادیانی کی تادیل کد کد بے لدھیانہ مراد ہے۔ بالکل غلط ثابت ہوئی کیونکہ لدھینہ پنجاب میں بے نہ کہ بیت المقدس میں۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

قیامت کے قریب امام مہدی کے دفت میں حفزت عیلیٰ آ تان نے اتریں

۱۳۳-مولانا خرم على جو نپوري

(غابب الاسلام من ٢٥)

الاا\_مولانا وحيد الزمان دكني

•٥١ ـ مولانا مجم الغني بريلويُّ

قیامت قریب امام مہدی کے وقت میں عیلیٰ آسان سے اتریں گے۔ (بالملفظات على ترجمه مطلوق ج م م ٩٩)

دجال ادر دلبة الارض كاظاهر جونا ادر ياجوج كاخروج كرنا ادر حضرت عيني كامسلمانون

۱۵۲\_مولانا جافظ جاجی احم<sup>حس</sup>ین دکنی ؓ

عیلیٰ کی شبیہ قتل کی گئی اور وہ زندہ ہی آسان پر افغائے گئے اور قیامت کے نزدیک اتریں گے۔ (مقدمہ احن النفاسیرین ۲ ص ۱۷۷۷) ۱۵۳۲۔ مولا نا فخر الدینؓ

ادر بیتک عیسیٰ نشانی داسط قیامت کے ہے کیونکہ قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی حضرت عیسیٰ کا اترنا ہے۔ (تغیر قادری اردو ترجمہ تغیر حمینی بن ۲ ص ۳۸۸) ۱۵۴۲۔ علامہ کاشفیؓ

عیلی را با سان چہارم بر دند که بل رفعہ الله اليد. (سارج الدبة تلمی ص ۱) اول عیسلی رابا مداد خداوند تعالی بآسمان رفت. ۱۵۵ محمد بن تصر الدین بن چعقر ان کی کتاب بکر المعانی میں ہے ینزل عیسلی من السماء الرابع الخ.

ان کی حاب برامعان کی سے یندن عیسی من اکستاء الوابع الے۔ 187۔ مولانا عربدالحی لکھنوی ش

یاتی عیسی بن مریم فی اخرالزمان علی شریعة محمد وهو نبی. (زبرالناس ۵۸)

241\_ جافظ محمد لکھو کے اسماناں تھیں حضرت عیسیٰ مود ب ملکاں آئے اور منارب شرقی مسجد جامع آں ملائے۔ (اجوال لآخرت ص ٣٠)

منیسی آخیر زمانہ میں آسان ہے اتریں گے۔ (مظہر العقائد ص ۲۴٬۱۶) ۱۵۹ به علامه قنوی قولة لان حدوث عيسي اي نزول عيسي من اشراط الساعة الخ. ( حاشہ قنوی علی البیصادی ج ۲ ص ۱۳۵) ۲۰۱۰ مولوی فیروز الدین ڈسکوئ خدانے عیسیٰ کو آسان پر زندہ اٹھا لیا۔ قیامت کے مزد یک میچ پھر اتریں گے۔ (بغات فيروزى ص ٣٠٠) ١٢١- علامه عبدالرحمن بن على الزئيع ايشياني الزبيدي الشافعيُّ اخرج مسلم عن جابر عن النبي ﷺ قال فينزل عيسي بن مريم فيقول اميرهم تعال صل لنا. الخ. (تير الوصول الى جامع الاصول ج ٢٣ (٢١٧) ۱۹۲ - علامه مجدد الدين فيروز آبادي يقتل عيسمي الدجال عند باب لد. الخ. ( TTA ( 510 ) ۱۶۳ \_ امام عثان بن حسينٌ نزول عيسي في الشام في المنارة البيضاء و يقتل الدجال. الخ. (درة الناصحين ص ٤٠) ۲۴۱ ـ قارى حافظ خليل الرحمٰن سهار نيوريٌّ حضرت ملیٹی قریب قیامت کے آسان سے مزول فرما کر امت حبیب خدا میں داخل ہوں گے۔ (قصص الكاملين ص ٣٣) 18- محمد بن عبدالرسول بو زنجي ثم المدني ومن اشراط القرينه نزول عيسي. (اثراط الساعة ص ٢٩٢) ا ١٦٦ .. يتخ فريد الدين عطارً عشق عیسیٰ را بگردول میسیر د به مافته ادر لیس جنت از صد ... (مثنوی عطار ص ۲۰)

۱۵۸\_مولانا محمد مظهر الله دبلوي

٢٤ ا\_عثان بن ابي العاصُّ

اخرج ابن ابی شیبة و احمد و الطبرانی والحاکم عن عثمان قال قال رسول الله عَنِّهُ يُنزل عيسیٰ عند صلوة الفجر فيقول له امير الناس تقدم ياروح الله فصل بنا فيقول انکم معشر هذا الامته امراء بعضکم علی بعض تقلم انت فصل بنافيتقدم فيصلی بهم فاذا انصرف اخذ عيسیٰ حربة نحوالدجال (درمنوُرج ٢٣ س٢٣٣) ١٦٨ - الی الطفيل

اخرج حاكم عن ابى الطفيل ان عيسے ابن مريم يقتل الدجال ويهزم اصحابه. (ورمنثور ج ٢ س ٢٣٣)

۲۹ ا\_ سیرعبدالقادر جیلاتی <sup>22</sup> والتاسع دفع الله عزوجل عیسی بن مریم الی السماء فیه. (غیة الطالین - ت۲ س ۴۷)

•21 - شرف الدين ابي عبداللد محمد بن سعيدٌ ولما دفع عيسى الى السماء وكانت مويم بعمر سن ٥٣ . (شرح ابن جرعى متن المهزيد في مدح خيرالريه ٣٣) اكا - شيخ محمد الخفتيُ

و حکمة نزول عيسى دون غيره من الانباء الرد على البهود فى زعمهم انهم قتلوة فبين الله كذبهم. ناظرين! ليجئے يہاں عيلى كے نزول كى خصوصيت بھى بتا دى ہے جو آپ اعتراض كيا كرتے ہيں كہ عيلى ہى كيوں ددبارہ آئے۔ اس كى حكمت يہ ہے كہ يہود كا رد مقصود ہے كيونكہ دہ كہتے تھے ہم نے عيلى كو مار ديا ہے۔ 121- خطيب شہر يني

وقيل يكلم الناس فى المهد صبياً و عند نزوله من السماء كهلا. ( مراس البيان بي المرام ) ساكا - علامه في فيض الله فيضى

وحول طلله كطلل روح الله و صعد روح الله مصاعد السماء

| ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں | 1 |
|---------------------------------------------|---|
| http://www.amtkn.org                        |   |

'' حصرت عیسیٰ تو انجیل کو ناقص کی ناقص چھوڑ کر آسمان پر جا بیٹھے۔''

(برابین احدیدص ۲۱۱ خزائن ن اص ۴۳۱ حاشید در حاشید نمبر۳) مرزا قادیانی کی شہادت ہے بھی روز روٹن کی طرح ثابت ہوا کہ نزول سیح کا عقیدہ ایک ایسا مسلمہ اجماعی عقیدہ تھا کہ مرزا قادیانی کے آباؤ اجداد اور وہ خود بھی پہلے ای عقیدہ پر تھے حالانکہ اس وقت بھی مرزا جی وجی الہی کے مدعی تھے اور براہین احمد یہ جس میں ممتح کا دوبارہ آنا لکھا ہے ان کے زعم میں الہامی کتاب ہے۔ تو اب ثابت ہوا کہ یہ ایہا اجماعی عقیدہ ہے کہ نہ صرف رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام و تابعین و تج تابعین وصوفیائے کرام و اولیائے عظام اس پر متفق الرائے ہیں بلکہ مرزا قادیانی اور ان کے خدا کا بھی اس پر اتفاق تھا کہ حضرت عینی نبی ناصری اصالنا نازل ہوں گے۔ برابین اجمر یہ میں لفظ" دوبارہ" ہے جس سے نزول میں بجسد عضری ثابت ہوتا ہے اور جب مرزا تادیانی پہلے خدا تعالی کے الہام سے لکھ چکے کہ میچ دوبارہ آئیں گے تو ثابت ہوا کہ یہی عقیدہ درست ہے کیونکہ الہام و کشف وہی خدا تعالیٰ کی طرف سے ہو سکتا ہے جو قرآن اور حدیث کے مطابق ہو درنہ شیطانی وسوسہ ہے اور اس پر اجماع امت ہے۔ کوئی شخص کیسا ہی معجز نمایاں کرے ہوا پر اُڑے اور دریا پر سے خشک پاؤں گزرے۔ اگر اس کا الہام شریعت کے خلاف ہے تو شیطانی وسوسہ ہے۔ مرزا قادیانی نے بعد میں جو عقیدہ ایجاد کیا دہ غلط ہے۔ خدائی البام خبیں کیونکہ قرآن حدیث اور اجماع امت کے خلاف ب- غدا تعالى فرماتا ج- وَمَنْ يَشَاقِقِ الرُّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدى وَيَتَّبِع غَيْرَ سَبِيْلِ الْمُؤْمِنِيْنَ نُوَلِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمُ وَسَأْتُ مَصِيُرًا (مورة نباء ١٥) ترجمہ۔''اور جو مخالفت کرے رسول کی اس کے بعد کہ اس پر ہدایت کھل چک ہو اور پھر چلے مسلمانوں کے راستہ کے سوا دوسرے راستہ پر تو ہم اس کو چلائے جائیں گے ای راسته پر اور اس کو دوزخ میں جمونک دیں گے اور وہ بری جگہ ہے۔'' اس فرمان خداوندی ے مفصلہ ذیل امور ثابت ہیں۔

اوّل: رسول اللہ ﷺ کے خلاف جانے والا دوزخ میں جموعک دیا جائے گا۔ یعنی جو رسول اللہ ﷺ کے فرمان کے خلاف کوئی اور راستہ نکالے تو وہ جبنمی ہے اور اس کا پیرو بھی جبنمی ہو گا۔ مرزا قادیانی نے جو علینی این مریم رسول اللہ و نبی اللہ کے معنی بالکل رسول اللہ کے برخلاف کر کے خود سیح موعود بنے اور اپنا راستہ الگ نکالا میہ جبنم کا راستہ ہے کیونکہ انجیل میں صاف لکھا ہے کہ حضرت علینی نے فرمایا کہ میں جاتا ہوں اور تمھارے پاس پھر آتا ہوں۔ (دیکھو انجیل یوجنا ۱۵/۲۸)''تم س چکے ہو کہ میں نے تم کو کہا کہ میں جاتا ہوں ادر تمھارے پاس پھر آتا ہوں۔'' اس الجیل کے مضمون ہے اظہر من الشمس ہے کہ جانے والا ایک ہی شخص ہے۔ یعنی عیلی ابن مریم نبی اللہ و رسول اللہ بی ناصری ہے۔ جس کی نسبت رسول اللہ عظیظہ نے فرمایا کہ اے یہود عیسیٰ نہیں مرے دہ تمہاری طرف قیامت سے سیلے والیس آئمی گے۔ حدیث میں لفظ راجع بے جس ک معنی دالیس آنے کے ہیں جو انجیل کے عین مطابق ہے کہ پھر آتا ہوں۔ ای داسط رسول اللہ ﷺ نے دوسری حدیث میں فرمایا ہے کہ حضرت عیسیٰ بعد نزول فوت ہوں گے اور میرے مقبرہ میں درمیان ابو بکڑ وعمرؓ کے مدفون ہوں گے ادر ان کی قبر چوتھی قبر ہو گی۔ اس قدر جوت کے ہوتے ہوئے کمی خدا تری مسلمان کا تو کام نہیں کہ حضرت عیسیٰ اور حضرت محمد رسول اللہ عظیقہ کے برخلاف الگ راستہ نکال کر کیے کہ حضرت عیسیٰ نہیں آ تمیں گ ادر غلام احمد کے آنے ہے سیج موجود آ گیا مگر یہ نہیں بتا کیتے کہ اگر آنے دالا مفزت عیسیٰ کے علاوہ کوئی اور بے تو دجال کا آنا بھی تو ضروری ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے دجال اور عینی کو اکٹھے دیکھا ہے اور مرزائی اچھل اچھل کر یہ بیش کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے جس سیح کو دجال کے ساتھ طواف کرتے دیکھا ہے وہ سیح مرزا قادیانی ہیں اور مرزا قادیانی کا حلیدان میں سے ملکا ب۔ مگر یہ نادان یہ نہیں جانے کہ ایہا کہنے ہے تو مرزا قادیانی کا تمام کھیل ہی بگڑ جاتا ہے کیونکہ اگر یہ وہی مسیح ہیں جو رسول اللہ ﷺ نے دجال واحد شخص کے ساتھ دیکھا تھا تو مرزا قادیانی کے ساتھ وہ دجال بھی آنا چاہیے تھا۔ وہ دجال واحد نہیں آیا جس سے ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی میں موجود ہرگز نہ تھے۔ رسول اللہ یک نے بھی میچ موعود کے آنے کے دہی نشان بتائے جو انجیل نے قیامت کے بتائے۔ اِذَا الشمسُ کُوَرَتْ وَاِذَا النُّجُوْمُ انْکَدَرَتْ الآية لِعِنْ جَب سورج اپنی روشی چھوڑ دے گا اور ستارے مدہم پڑ جا کمیں گے (دیکھوانجیل متی باب ۲۴ آیت ۳ و ۵ و ۲)''اور جب وہ زیتون کے پہاڑ پر بیٹھا تھا۔ اس کے شاگردوں نے خلوت میں ال کے پال آ کر کہا کہ بیا جب ہو گا اور تیرے آنے کا اور زمانے کے آخر ہونے کا

این سے پی کا استر جہا کہ سیہ سب ہو کا اور سیرے آئے کا اور زبائے کے آخر ہونے کا نشان کیا ہے۔ تب لیسوع نے جواب میں ان سے کہا۔خبردار! کوئی شمسیں گراہ نہ کرے کیونکہ بہتیرے میرے نام پر آئیں گے اور کہیں گے کہ میں میچ ہوں اور بہتوں کو گراہ کریں گے۔' آیت ۲۲/۲۲۔'' کیونکہ جھوٹے میچ اور جھوٹے نبی انٹھیں گے اور ایسے بڑے کی مصیبت کے بعد ترت سورج اندھرا ہو جائے گا اور چاند اپنی روشی ند دے گا اور ستارے آسان ہے گر جا ئیں گے اور آسان کی قو تیں ہل جائیں گی تب ابن آ دم کا نشان آسان پر ظاہر ہو گا اور اس دفت زمین کے سارے خزانے چھاتی بیٹیں گے اور ابن آدم (عینی) کو بڑی قدرت اور جلال کے ساتھ آسان کی بد لیوں پر آتے دیکھیں گے (انجیل متی باب ۲۳ آیت ۲۳۔ ۲۹۔ ۳۰ ص ۲۳) انجیل کے اس مضمون کی تصدیق قرآن شریف نشان ہے اور دی ج کہ اول وائلہ لمعلم للشاعة فر مایا۔ یعنی حضرت میٹی کا نزدل قیامت کا نشان ہے اور حدیث شریف میں بھی رسول اللہ تلقیق نے قیامت کی دی نشانیوں میں ہے ایک امر پہلے انجیل سے پھر قرآن اور حدیث سے پھر اجماع امت کا دی نشانیوں میں سے خان ہے کوئی مسلمان انکار نہیں کر سکتا جس کا دعویٰ یہ ہو کہ میں مسلمان ہوں اور خدا اور خدا کے ملاکہ اور خدا کے رسولوں اور خدا کی کتابوں پر ایمان رکھتا ہوں۔ ہاں دوسرا تحفی خدا کے ملاکہ اور خدا کے رسول اور خدا کی کتابوں پر ایمان رکھتا ہوں۔ میں دوسرا تحفی خدا کے ملاکہ اور خدا کے رسول اور خدا کی کتابوں پر ایمان رکھتا ہوں۔ ہاں دوسرا تحفی خو چو ہے سو کرے۔ ایک مسلمان ہرگڑ ایکی دلیری نہیں کر سکتا کہ قمام است کا ساتھ چھوڑ کر اور قمام البامی کتابوں کے مضامین سے انکار کر ایک اور کہ میں ایک رہتی کہ ہوں۔ میں دوسرا تحفی کر اور قمام البامی کتابوں کے مضامین سے انکار کر ایک کہ تھی میں ہوں اور خون ہو ہو کہ میں این مریم کے معنی مرزا غلام احمہ ہے اور دمشق کے معنی قادیان ہے۔

دوم: مرزا قادیانی کا فرمانا که اگر میں حق پر نه ہوتا تو اس قدر بھھ کو کامیابی نه ہوتی خدا تعالیٰ نے اس کی بھی تر دید فرما دی کیونکہ اس آیت میں فرمایا جو شخص غیر مومنین کی سیل نکالنا ہے ہم بھی اس کو ای راستہ پر چلائے جاتے ہیں اور اس کو تر تی دیتے ہیں اور بطاہر اس کو کامیاب کرتے ہیں تا کہ اس کو جنہم میں جموعک دیں۔ چنانچہ مسیلمہ کذاب کی نظیر موجود ہے اس نے سبیل المومنین کے برخلاف راستہ نکالا اور کہا کہ میں غیر تشریع نہی ہوں اور محمد علیق کے ساتھ صرف نبوت میں شریک ہوں مگر ای کی شریعت کے تابع ہوں۔ شریعت محدی پر عمل کرتا ہوں میں محمد علیق کے برخلاف نہیں ہوں۔ صرف ان کا نائب ہوں اور یہ راستہ جو اس نے مسلمانوں اور کا فروں کے درمیان اختیار کیا تو خدائے تعالیٰ نے بھی اس کو ای راستہ پر چلایا اور وہ ایسا کامیاب ہوا کہ سوا مہینے کے عرصہ میں

مسلمانو! غور کرد مرزا بنی جو آنخضرت ﷺ کی تعریف ساتھ ساتھ کرتے جاتے ہیں۔ یہ وہی چال ہے جو مسیلمہ چلا تھا کیونکہ جانتا تھا کہ محمد ﷺ کو مسلمان مانے ہوئے ہیں ای کی آڑیں ترقی ہو علق ہے اس واسطے مرزا قادیانی نے فٹا فی الرسول کا پرانا حربہ نکالا درنہ جو خود مدعی نبوت ہو وہ تو تحد ﷺ کا عدیل اور دیٹمن ہے۔ ایک حاکم کے ہوتے ہوئے دوسرا اگر اس کے خلاف شریک حکومت ہوتو یقدینا اس کا دشمن ہوتا ہے۔ یہ صرف مسلمانوں کو دھوکا دیا جاتا ہے تا کہ آنخصرت ﷺ کا نام سن کر دام میں پھیش جا کمیں۔

مرزائیوں کی طرح مسیلمہ کذاب کے مریدوں کو بھی دھوکا لگا کہ ہم محمد رسول اللہ ﷺ کی امت ہیں مسلمہ کی نبوت شلیم کرنے میں کیا ہرج ہے۔ تاریخ اسلام میں لکھا ب كد جب مسيلم في قاصد خط فى كررسول الله عظي فى ياس آ ، تو حضور على في قاصد سے پوچھا کہ تم کیا ایمان رکھتے ہو؟ تو انھوں نے جواب دیا کہ حضور کو بھی نبی مانتے ہیں اور مسیلمہ کو بھی نبی یقین کرتے ہیں۔ اس پر حضور علیہ السلام کا چرہ مبارک غصہ سے سرخ ہو گیا۔ اور فرمایا کہ اگر قاصدوں کا قتل جائز ہوتا تو میں تم کو قتل کراتا اور پھر آپ ﷺ نے مسلمہ پر قتال کا حکم دیا اور ہزار ہا مسلمان جنھوں نے مسلمہ کو تھ رسول اللد من کے ساتھ شریک نبوت کیا تھا قتل ہوئے۔ اگر ضد اور خوش اعتقادی بن معار صداقت ب تو مسلمہ سچا نبی ثابت ہوتا ہے کیونکہ کوئی شخص کسی جھوٹے کے پیچھے اپن جان قربان نہیں کرتا۔ مرزا قادیانی کے صرف دو مرید کابل میں این سند کفر کے باعث قتل کیے گئے تو مرزائی اب تک صداقت کی دلیل پیش کرتے ہیں مگر مسیلہ کی طرف نہیں و یکھتے کہ ہزاروں نے اس پر جان قربان کی اور مرنا قبول کیا لیکن مسیلہ کی غیر تشریعی نیوت سے جس کے اب مرزا بن مدعی میں انکار ند کیا۔ کیوں انکار ند کیا اور مارے گئے۔ اس لیے کہ وعدہ خدادندی ہے کہ ہم کاذبوں کو ای رات پر چلاتے ہیں جو وہ رسول اللہ ﷺ کے برخلاف اختیار کرتے ہیں۔ تا کہ ججت خدادندی پوری ہو اور وہ دوز نے میں جمونک دے جاتے ہی۔

آ تخضرت ﷺ نے فرمایا لایج مع امد محمد علی الضلالته. (تر ندن ن ۲ م ۳۹ باب فی لزدم الجملة ) یعنی میری امت گراہی پر بھی متفق نہ ہو گی۔ اس حدیث ت ثابت ب کہ رفع جسمی و نزول اصلی حضرت عیلی پر اتفاق ب جیسا کہ (۱۸۷) ساف صالحین کے نام بمع ان کی کتابوں کے درج بیں صلالت پر نہیں ہیں۔ مرزا ہی نے ہی رسول کے خلاف راہ نگالی اور خدا نے بھی ان کو ای راہ خلاف رسول پر چلایا اور دوسر کترابوں کی طرح ان کو بھی ترقی وی اور بظاہر اس میں انھوں نے اپنی کامیابی تبھی مگر حقیقت میں چونکہ وہ راستہ خلاف رسول تھا اس لیے جہنم کا راستہ بے خدا تعالی ہر ایک مسلمان کو بچائے آمین نثم آ مین۔ ۸۴ ناظرین! مرزا قادیانی کا بیا عتراض ہے کہ حضرت میں کی جگہ جو شخص صلیب ویا گیا اس نے اس وقت کیوں نہ کہا کہ میں میں خیریں ہوں۔ بچھ کو ناحق صلیب دیا گیا اور ہے پس مفسرین قرآن نے بید قصہ اپنے پاس سے بنا لیا ہے کہ میں صلیب نہیں دیا گیا اور کوئی دوسرا شخص اس کا مشہد دیا گیا اور حضرت میں بنی بجسد مفصری آسان پر التھائے گئے۔'' جواب: حضرات مفسرین نے جو لکھا ہے کہ حضرت میں قصلیب نہیں دیے گئے بلکہ آسان پر الٹھائے گئے۔ انھوں نے مطابق انجیل بر نباس کے لکھا ہے۔ جس انجیل کی نسبت مرزا قادیانی نے لکھا ہے کہ 'بیہ معتبر انجیل ج''

(سرمہ چھم آریاں ۲۸۷۔ ۲۸۷ خزائن یہ ۲ص ۲۳۹۔ ۲۳۹ حافظ میں) ہم ذیل میں اس دعویٰ کی تصدیق میں کہ مغسرین نے انجیل سے جس کو قرآن مجید آسانی کتاب ہونا تقددیق فرماتا ہے۔ اصل عبارت انجیل کی لکھتے ہیں تا کہ موسنین کتاب اللہ کو معلوم ہو کہ سے بالکل درست ہے کہ حضرت میں خیسی صلیب نہیں دیئے گئے بلکہ آسان پر اللائے گئے۔ جیسا کہ قرآن مجمد میں ہے۔

یعنی حضرت عیریٰ ہرگز قتل نہیں ہوئے بلکہ یقدینا اٹھائے گئے اللہ کی طرف بلکہ حدیثات میں ہے کہ ان عیسلی لم یمت وانہ راجع الیکم قبل یوم القیامة. (تغیر درمنثور نی ۲ م ۲۱) یعنی حضرت عیریٰ نہیں مرے۔ وہ تہاری طرف واپس آنے والے ہیں۔قیامت سے پہلے۔

ناظرین برنباس حواری حضرت عیسی کی حیثم دید شهادت کے مقابل ۱۹ سو برس کے بعد مرزا قادیانی کی من گھڑت بلا ثبوت کہانی جو کہ انھوں نے اپنے مطلب کے واسطے خلاف اجماع امت و قرآن و اناجیل تصنیف کر کی ہے تا کہ سے کو مار کر خود اس کی جگہ مسیح موعود بن جائے۔ کوئی مسلمان جس کو دعوئی ہے کہ یؤ منون بالغیب کی جماعت میں ہے ہواور کتب سادی تورات زبور انجیل و قرآن پر ایمان رکھتا ہو اور جو ان کتابوں میں ہے ہواور کتب سادی تورات زبور انجیل و قرآن پر ایمان رکھتا ہو اور جو ان کتابوں میں ہے ہواور کتب سادی تورات زبور انجیل و قرآن پر ایمان رکھتا ہو اور جو ان کتابوں میں کتا جا در قرآن اس کا مصدق ہے۔ صدق دل سے یقین کرتا ہو وہ تو ہر گر ہرگر مرزا قادیانی کی تصنیف کردہ مطلب پر تی کی بات کو تسلیم نہیں کر سکتا۔ خلاصہ انجیل بر نباس ذیل میں درج کیا جاتا ہے مگر سب سے پہلے واجب ہے کہ مختفر طور پر ناظرین کو بتایا جائے کہ بر نباس کون ہے تا کہ مسلمانوں کو معلوم ہو کہ شہادت دینے والا ایسا معتبر شخص

ب كدجس كى چيم ديد شبادت كى طرح خلاف نبيس بو علق -چٹم دید حالات صلیب عیسیٰ بروئے انجیل

برنباس حضرت مسیح کے ان خاص مددگاردں اور حوار یوں میں سے ایک نامور حواری میں۔ جن کو مقتدایان کلیسا رسول کے لقب سے یاد کرتے میں۔ پولس رسول ایک زمانہ تک انہی کے ساتھ رہی میں بلکہ انہی برنباس کی مسیح کی شاگردوں کو پولس کی مدایت پانی اور بروشلم واپس آنے کے بعد دوبارہ اس سے واقف اور شناس کرایا تھا کیونکہ مسیح کے شاگرد بولص کی ان کی دین کے ساتھ سخت عداوت دیکھنے کے بعد بھی اس کی دینداری اور راہ یابی پر اعتماد نہ کرتے۔ اگر برنباس پہلے اس سے خود واقف ہو کر پھر اس پر اعتماد کر

( ١٢ ستد رشد رضامعرى مالك دساله المنادمع ) دیکھو ذیل کی پیشگوئی حضرت مسیح \* دوبارہ جھوٹے مدعیان نبوۃ جو بعد حضرت خاتم النہین ﷺ ظاہر ہوں گے۔ انجیل برنباس فصل ۹۷ آیت ۵ مگر میری تسلی اس رسول کے آئے میں ہے جو کہ میرے بارہ میں ہر جھوٹے خیال کو تحو کر دے گا اور اس کا دین چیلے گا اور تمام دنیا میں عام ہو جائے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے باپ ابراہیم ت یونہی دعدہ کیا ہے۔ (۲) اور جو چیز بھی کو تسلی دیتی ہے وہ بہ ہے کہ اس رسول کے دین ک کوئی حد مبیں اس لیے کہ اللہ اس کو درست ادر محفوظ رکھے گا۔ (۷) کا بن نے جواب میں کہا کیا رسول اللہ عظیق کے آنے کے بعد اور رسول بھی آئیں گے۔ (٨) يوع نے جواب دیا اس کے بعد خدا کی طرف سے بھیج ہوئے سے نبی کوئی نہیں آئیں گے۔ (٩) مگر جھوٹے بنیوں کی ایک بڑی بھاری تعداد آئے گی ادر یہی بات ہے جو بھیے رفخ دیتی ہے۔ اس لیے کہ شیطان ان کو عادل اللہ کے عظم سے بحر کائے گا۔ پس وہ میری انجیل کے دعویٰ کے یردے میں چھپیں گے۔ (انجیل برنباس فصل ٩٤ آیت ٥ تا ٩ ص ١٣٥ انجيل بربناس فعل ١١٢ آيت ١٢٠) اللی اے برنباس تو معلوم کر کدای وجد ، جم پر این حفاظت کرنا داجب ب اور عنظریب میرا ایک شاگرد مجھے تمیں سکوں کے عکڑوں کی بالعوض بنج ڈالے گا۔ مہا۔ اور اس بناء پر پس مجھ کو اس بات کا یقین ہے کہ جو شخص مجھے بیچے گا وہ میرے ہی نام تے قُل کیا جائے گا۔ ۵ا۔ اس لیے کہ اللہ بھر کو زمین سے اور اتھائے گا اور بوفا کی صورت بدل دے گا۔ يمال تک اس کو ہر ایک یہی خیال کرے گا کہ میں ہوں۔ ١٢۔ گر جب مقدس محد رسول اللہ آئے گا وہ اس بدنامی کے دھبد کو بچھ سے دور کرے گا۔ (اینا فصل ۱۱۲ آیت ۱۳ تا ۱۷ اس ۱۱۷) (فصل ١٣٩ آیت ٢) کپس عنقریب کاہنوں کے سردار اور قوم شیورخ بچھ پر اٹھ کھڑے ہوں گے اور ردمانی حاکم ہے میرے قتل کرنے کا حکم طلب کریں گے۔ ۵۔ کیونکہ وہ ڈرتے ہیں کہ میں اسرائیل کا ملک غصب کرلوں گا۔ ۲۔ اور ای کے علادہ میرا ایک شاگرد بچھے نیچ ڈالے گا۔ اور بچھ دشمن کے حوالہ کر دے گا۔ چیے کہ یوسف مصر میں یچا گیا تھا۔ مگر عادل اللہ عنقریب اس کو مضبوط بائدھ لے گا۔ چیے کہ داؤد نبی کہتا ہے۔ جس شخص نے اپنے بھائی کے داسطے کنواں کھودا اور خود اس کے اندر کرے گا۔ ۸۔ گر اللہ بچھ کو چیزا لے گا ان کے تھوں ہے اور بچھے دنیا ہے اٹھا لے گا۔

راہیں س ۲۰۱۷ آیت ۲۲۰ تب لیسوع نے میہ بھی کہا میں تم سے لیج کہتا ہوں کہ بیٹک تم ہی میں کا ایک عنقریب بھر کو حوالہ کر دے گا۔ تب میں ایک بکری کے بچہ کی طرح لیج دیا جاؤں گا۔ ۲۵۔ لیکن خرابی ہے اس کے لیے کیونکہ عنقریب وہ سب پورا ہو گا جو کہ اس داؤڈ ہمارے باپ نے اس کی نسبت کہا ہے کہ دہ خود ای گڑھے میں گرے گا جو کہ اس نے دوسردں نے لیے مہیا کیا ہے۔ (ایینا نصل ۲۱۳ آیت ۲۲۔۲۵ ص ۲۹۱) بیان واقعہ اخذ وقتل و رفع جسمانی

فصل ۲۱۳ ۔ اور لیوع گھر نے نگل کر باغ کی طرف مزا تا کہ نماز ادا کر ے تب وہ اپنے دونوں گھٹنوں پر بیٹا۔ ایک سو مرتبہ اپنے منہ کو نماز میں اپنی عادت کے موافق خاک آلود کرتا ہوا۔ ۲۔ اور چونکہ یہودا اس جگہ کو جانتا تھا جس میں لیوں اپنے شاگرددل کے ساتھ تھا۔ لبذا وہ کاہنوں کے سردار کے پاس گیا۔ ۳۔ اور کہا تو بچھے دہ میرد کر دوں گا۔ جس کوتم لوگ ڈھونڈ رہے ہو۔ اس لیے کہ وہ گیارہ رفیقوں کے ساتھ اکیلا ہے۔ ۵۔ کاہنوں کے سردار نے جواب دیا تو کس قدر طلب کرتا ہے۔ ۲۔ یہودا نے کہا تمیں کلرے سونے کے 2۔ پس اس وقت کاہنوں کے سردار نے قوراً اے روپیہ مہیں اکیلا ہے۔ ۵۔ کاہنوں کے سردار نے جواب دیا تو کس قدر طلب کرتا ہے۔ ۲۔ یہودا نے کہ دونوں نے اس کو ایک دستہ ساتھ کاہنوں کے سردار نے قوراً اے روپیہ مہیں اکیلا ہے۔ ۵۔ کاہنوں کے سردار نے جواب دیا تو کس قدر طلب کرتا ہے۔ ۲۔ یہودا نے کر دیے۔ اور ایک فرلی کو حاکم اور ہیرودن کے پاس بھیجا تا کہ وہ چھ سابی بلا لائے۔ م ہوت ای دونوں نے اس کو ایک دستہ سابھ کا دیا اس واسطے کہ وہ دونوں قوم ہے ذرے۔ ۱۔ تب دونوں نگ ان لوگوں نے اپنے خصیار کیا تا ہو اور یونوں پر ماتھوں پر مشعلیں اور چراغ جلائے ہوئے نگلے۔ (اینا فل ساتھا آ یہ ای اور ایم کردا ہے دونوں تو میں مشعلیں اور چراغ جلائے ہوئے نگلے۔ (اینا فل ساتھ آ کہ ای مواد کے ماتھ فصل ۱۳ ۱۔ اور جبکہ سابی یہودا کے ساتھ ای جاتھ ای جگھ کے مزد دیک پنے میں میں یوع نے ایک بھاری جماعت کا نزدیک آنا سا۔ ۲۔ تب ای لیے وہ ذر کر گھر میں چاا گیا۔ ۳۔ اور گیار ہوں شاگرد سو رہے تھے۔ ۳۔ پس جبکہ اللہ نے اپن بندہ پر خطرہ کو دیکھا۔ اپنے اپنے سفیروں جبریل اور میخائیل اور رفائیل اور اوریل کو حکم دیا کہ یسوع کو دنیا ہے۔ لے لیں۔ ۵۔ تب پاک فر شتے آئے اور یسوع کو دکھن گی طرف دکھائی دینے والی کھر کی سے لے لیا۔ پس وہ اس کو اٹھا لے گئے اور اسے تیسرے آسان میں ان فرشتوں کی صحبت میں رکھ دیا جو کہ اہد تک اللہ کی تشیع کرتے رہیں گے۔

نصل ۲۱۲ - ۱ - اور یہودا زور کے ساتھ اس کمرہ میں داخل ہوا۔ جس میں ے یوع الحایا گیا تھا۔ ۲۔ اور شاگر دس کے سب سو رہے تھے۔ ۳۔ جب بجیب اللہ نے ایک بجیب کام کیا۔ پس یہودا بولے اور چہرے میں بدل کر یہو بح کے مشابہ ہو گیا۔ یہاں تک کہ ہم لوگوں نے اعتقاد کیا کہ وہی یہو ج ہے۔ ۵۔ لیکن اس نے ہم کو بھانے کے بعد تلاش کرنا شروع کیا تھا تا کہ دیکھے معلم کہاں ہے۔ ۲۔ اس لیے ہم نے تعجب کیا اور جواب میں کہا اے سید تو ہی تو ہمارا معلم ہے۔ ۷۔ پس تو اب ہم کو بعول گیا۔ ۸۔ مگر ہواب میں کہا اے سید تو ہی تو ہمارا معلم ہے۔ ۷۔ پس تو اب ہم کو بعول گیا۔ ۲۔ مگر ہواب میں کہا اے سید تو ہی تو ہمارا معلم ہے۔ ۷۔ پس تو اب ہم کو بعول گیا۔ ۲۔ مگر ہوا نے میں کہا اے سید تو ہی تو ہمارا معلم ہے۔ ۷۔ پس تو اب ہم کو بعول گیا۔ ۲۔ مگر ہوا نے میں کہا ہے سید تو ہم کیا تھا ساہمی داخل ہو کے اور افھوں نے اپنے ہم یہودا اس نے مسکراتے ہوئے کہا کیا تم احق ہو کہ یہودا استخو لو طبی کو نہیں پہلے ہے۔ ۹۔ اور ہودا ان نے میں کہا ہے سید تو ہم ایک معلم ہو کہ معام کو نیوں نے اپنے ہم کو گوں نے ای اثناء میں کہ وہ یہ بات کہد رہا تھا ساہمی داخل ہوتے اور افھوں نے اپ ہم لوگوں نے پر ڈال دیتے اس لیے کہ وہ ہر ایک وجہ سے یہو کا مشابہ تھا۔ ۱۰۔ لیکن ہم لوگوں نے ار اور یوجنا جو کہ ایک کتان کے لحاف میں لیٹا ہوا تھا۔ جاگ اخط اور بھا گا۔ 1۔ اور جس ار اور یوجنا جو کہ ایک کتان کے لحاف میں لیٹا ہوا تو ہے جاگ اخط اور بھا گا۔ اور جب ایک سیاہی نے اے کتان کے لحاف میں لیٹا ہوا تھا۔ جاگ اخط اور بھا گا۔ اور جب نگا۔ اس لیے کہ اللہ نے یہو کا کی کون کے ساتھ پکڑ لیا تو وہ کتان کا لحاف چھوڑ کر نگا بھا گ

فصل ۲۱۲ - ا۔ پس سامیوں نے یہودا کو پکڑا اور اس کو اس سے مذاق کرتے ہوئے باندھ لیا۔ اس لیے کہ یہودا نے ان سے اپنے یہوع ہونے کا انکار کیا بحالید وہ تچا تھا۔ ۳۔ تب سامیوں نے اس سے چھٹر کرتے ہوئے کہا اے ہمارے سید تو ڈرمیں اس لیے کہ ہم تھ کو امرائیل پر بادشاہ بتا نے کے لیے آئے ہیں۔ ۳۔ اور ہم نے تھ کو کھن اس واسط باندھا ہے کہ ہمیں معلوم ہوا ہے کہ تومبادشاہت کو نامنظور کرتا ہے۔ ۵۔ یہودا نے جواب میں کہا کہ شائدتم دیوانے مو کیے ہو۔ ۲۔ تم تو ہتھیاروں اور جراغوں کو لے

رہا اور انھوں نے یہودا کو مکوں اور ااتوں سے مار کر ذلیل کرنا شروع کیا اور عصد کے ساتھ اے برونٹلم کی طرف تھینچتے کے چلے۔ ۸۔ یوحنا اور پطرس نے سپاہیوں کا دور سے بیچھا کیا۔ ۹۔ ادر ان دونوں نے اس لکھنے دالے کو یقین دلایا کہ انھوں نے وہ سب مشورہ خود بنا جو کہ پیودا کے بارہ میں کاہنوں کے سردار اور ان فریسیوں کی مجلس نے کیا کہ یہ لوگ یہوع کے قتل کرنے کو جمع ہوئے تھے۔ ا۔ تب وہیں یہودانے بہت ی دیواغلی کی باتیں کیں۔ اا۔ یہاں تک کہ ہر ایک آ دمی نے مسخر میں انوکھا بن پدا کیا۔ یہ خیال کرتے ہوئے کہ وہ یہودا در حقیقت لیوع ہی ہے اور یہ کہ وہ موت کے ڈر سے بناؤنی جنوں کا اظہار کرتا ہے۔ "ا۔ ای لیے کاہنوں نے اس کی دونوں آنکھوں پر ایک پن پاندھ دی۔ ۳ا۔ ادر اس سے ٹھٹھا کرتے ہوئے کہا اے پیوع ناصریوں کے ٹی (اس لیے کہ وہ لیوع پر ایمان لانے والوں کو یہی کہہ کر یکارتے تھے ) تو ہمیں بتا کہ جھ کو س نے مارا ہے۔ ۱۴۔ اور اس کے گال پر تھیٹر مارے اور ایکے منہ پر تھوگا۔ 18۔ اور جبکہ منج ہوئی اس وقت کابنوں اور قوم کے شیوخ کی بڑی مجلس جمع ہوئی۔ 17۔ اور کابنوں کے سردار نے معہ فریسیوں کے بیہ خیال کرتے ہوئے یہودا پر جھونا گواہ طلب کیا کہ یہی یہوع ہے۔ مگر انھوں نے اپنا مطلب نہ پایا۔ سا۔ اور میں یہ کیوں کہوں کہ کا ہنوں کے سردارول بن نے بد جانا کہ يہود اليسوع ب- ١٨- بلکه تمام شاكردول نے بھی معداس لکھنے والے کے یہی اعتقاد کیا۔ 19۔ بلکہ اس سے بھی بڑھ کر یہ یہوع کی بیچاری ماں کنواری نے معہ اس کے قریبی رشتہ داروں اور دوستوں کے یہی اعتقاد کیا۔ ۲۰۔ یہاں تک کہ ہرایک کا رہج تصدیق ہے بالاتر تھا۔ ازیں قبل کہ وہ دنیا ہے اٹھا لیا جائے گا اور ید کہ ایک دوسرا محض اس کے نام سے عذاب دیا جائے گا اور یہ کہ وہ دنیا کا خاتمہ ہونے کے قريب تك ند مرت كا۔ اس ليے يد لكھنے والا ليوع كى مال اور يوجنا كے ساتھ صليب کے پاس گیا۔ ۲۳۔ تب کاہنوں کے سردار نے علم دیا کہ لیوع کو مشکیس بندھا ہوا اس کے رو برد لایا جائے۔۲۳۔ ادر اس سے اس کے شاگر دوں اور اس کی تعلیم کی نسبت سوال کیا۔ ۲۵۔ پس یہودا نے اس بارہ میں کچھ بھی جواب نہ دیا گویا کہ وہ دیوانہ ہو گیا اس دقت کاہنوں کے سردار نے اس کو اسرائیل کے جیتے جاگتے خدا کے نام حلف دیا کہ دہ اس سے بچ کیے۔ سار یہودا نے جواب دیا میں تو تم سے کہہ چکا کہ میں وہی یہودا

جس نے کہ تہمیں راہ دکھائی ہے تا کہ بچھ بادشاہ بناؤ۔ ۷۔ اس وقت ساہیوں کا صبر جاتا

اتر یوطی ہوں جس نے یہ وعدہ کیا تھا کہ یوع ناصری کو تمھارے ہاتھوں میں سرو کر دے گا۔ 14 ۔ مگر میں نہیں جانا کہ تم س تدبیر سے پاکل ہو گئے ہو۔ 19 ۔ کہ تم ہر ایک وسلہ سے یہی چاہتے ہو کہ میں ہی یوع ہو جاؤں کا بنول کے سردار نے جواب میں کہا ائے گمراہ، گمراہ کرنے والے البتہ تو نے اپنی جھوٹی تعلیم اور کاذب نشانیوں کے ساتھ تمام اسرائیل کوجلیل سے شروع کر کے یہاں اور شلیم تک گمراہ بنا دیا ہے۔ ۳۱۔ کیا اب تجھ کو ید خیال سوجھتا ہے کہ تو اس سزا ہے جس کا تو مستحق ہے اور تو اس کے لائق ہے۔ پاگل ین کرنجات یا جائے گا۔ ۳۲ فتم ب اللہ کی جان کی کہ تو ہرگز اس ب نجات نہ پائ گا۔ ۳۳۔ اور بید کہنے کے بعد اپنے خادموں کو علم دیا کہ اے خوب موں اور لاتوں ت مارس تا کہ شائد اس کی عقل شائد اس کے سرمیں پلیٹ آئے۔۳۳۔ اور حقیقت بیہ ہے کہ یہودا کو کاہنوں کے سردار کے خادموں کے ہاتھ سے وہ ذلت اور حقارت کیچنی جو کہ بادر کرنے حد سے باہر ہے۔ ۳۵۔ اس لیے کہ انھوں نے جوش کے ساتھ مجلس کی دلچیو کے لیے نئے بڑ ڈھنگ متسخر کے ایجاد کیے۔ ۳۶۔ پس اس کو مداری کا لباس پہنایا ادر اپن ہاتھوں اور پیروں سے اس کو خوب دل کھول کر مارا۔ یہاں تک کہ اگر خود کنعانی اس منظر کو دیکھتے تو البتہ وہ اس پر ترس کھاتے۔ ٣٢ ۔ لیکن کاہنوں اور فریسیوں اور قوم کے شیوخ کے دل بیوع پر یہاں تک بخت ہو گئے کہ اس بے وہ اس کے ساتھ اپیا برتاؤ ہوتے د کم کر خوش ہوتے۔ بحالیکہ ان کا خیال یہ تھا کہ يہود درحقيقت يوع بى ہے۔ ٣٨ ب پھر اس کے بعد اے مظلیس بندھا ہوا حاکم کے پاس مینچ کر لے گئے جو کہ در پردہ یوع ب محبت رکھتا تھا۔ ۳۹۔ اور چونکہ وہ خیال کرتا تھا کہ یہودا بيوع بن بے۔ لہذا اس کو اپن کمرہ میں لے گیا اور اس سے میہ سوال کر کے گفتگو کی کہ کا جنوں اور قوم کے سرداروں نے اے س سبب سے اس کے باتھوں میں سرو کیا ہے۔ • ٢٠ - يہودائے جواب ديا اگر میں بچھ سے بچ کہوں تو تو بچھے سچا نہ جانے گا۔ اس لیے کہ تو بھی دییا بن دھوکا دیا گیا ہو گا جیسا کہ کاہنوں اور فریسیوں کو دھوکا دیا گیا ہے۔ اس مام نے بید خیال کر کے کہ وہ شریعت کے متعلق کہنا چاہتا ہے کہا کیا تو نہیں جانتا کہ میں یہودی نہیں ہوں۔۳۴۔ گر کاہنوں اور قوم کے شیور نے تجھے میرے ہاتھ میں سرد کیا ہے۔ ۳۳۔ اس تو ہم سے تھ کہ تا کہ میں وہی کروں جو کہ انصاف ب- ۲۳ - اس لیے کہ مجھے یہ انتظار ب کہ تھ کو چھو ڑ دوں یا تیر بی کا علم دوں۔ ۲۵۔ یہودانے جواب میں کہا اے آتا تو مجھے سچا مان کہ اگر تو میر - قل کا تھم دے گا تو بہت بڑے ظلم کا مرتکب ہو گا اس لیے کہ توالیک بے گنا،

کوقل کرے گا۔ ۳۶ ۔ کیونکہ میں خود بہودا استخر یوطی ہوں نہ کہ وہ لیوع جو کہ جادوگر ب لیس اس فے اس طرح اپنے جادو سے مجھ کو بدل دیا ہے۔ ایس جبکہ حاکم نے اس بات کو سنا وہ بہت متعجب ہوا۔ يمال تك كد اس فے چاہا كد اے چھوڑے۔ ٨٨ - اس لیے حاکم باہر نکاا اور اس نے مسکراتے ہوئے کہا۔ کم از کم ایک جہت ت تو بد آ دمی موت كالمستحق ب- ٣٩- پھر حاكم نے كہا يد آدى كہتا ہے كه وہ يوع شيں - بلك يبودا ب جو کہ سیامیوں کو یموع کو پکڑوانے کے واسطے لے گیا تھا۔ 8۰۔ اور کہتا ہے کہ جلیل کے یوع نے اس کو جادو سے یوں بدل دیا ہے۔ اس اگر یہ بات بچ ہوتو اس کا قتل کرنا بہت بزاظلم ہو گا۔ ۵۲ کیکن اگر یہی لیوغ ہے ادر یہ انکار کرتا ہے کہ وہ لیوغ ہے۔ پس یہ یقینی ہے کہ اس کی عقل جاتی ربھی ہے اور ایک دیوانہ کو قتل کرنا ظلم ہو گا۔ ۵۳۔ اس وقت کابنوں کے سرداروں ادر تو کم کے شیوخ نے کا تبوں اور فریسیوں کے ساتھ مل کر شور مچا کے کہا وہ ضرور یسوع ناصری ہے اس کیے کہ ہم اس کو پہچانتے ہیں۔ ۵۴۔ کیونکہ اگر یمی مجرم نه موتا او جم اس کو تیرے باتھ میں سرد نه کرتے۔ ۵۵۔ اور وہ دیواند برگز نہیں ب بلکہ یقیناً وہ خبیث ب کیونکہ یہ اپن اس مکر ے ہمارے ہاتھوں نے نی جانے کا خواہاں ہے۔ ٥٦ - اور اگر اس نے نجات یا لی توجو فننہ یہ اٹھائے گا۔ وہ پہلے فننہ سے بھی بدتر ہوگا۔ بہرحال بیلاطیس (یہ حاکم کا نام ہے) نے اس لیے کہ وہ اس دعوے ے اپنے میں چھڑا لے۔ یہ کہا یہ خص جلیل کا رہے والا ب اور ہیرودی جلیل کا بادشاہ ب۔ ۵۸۔ اس لیے اس مقد ، میں علم دینا میراحق نہیں ہے۔ 84 م اب ای کو بیرودس کے پاس لے جاؤ۔ ۲۰ - تب وہ لوگ يہودا كو ہيرودى كے پاس لے ليے جس ف كر بہت مرتبہ يہ آرزو کی تقلی کہ ایوع اس کے گھر آئے۔ ۲۱ ۔ گر بیوع نے بھی اس کے گھر جانے کا ارادہ منہیں کیا۔ ۲۲ ۔ کیونکہ ہیرودی تو موں میں سے تھا اور اس نے باطل جھوٹے معبودوں کی عبادت کی تھی اور نایاک قوموں کے رسم و رواج کے مطابق زندگی بسر کر رہا تھا۔ ۲۳۔ پی جبکہ یہودا وہاں لے جایا گیا۔ ہیرودس نے اس بہت ی چزول کی نسبت سوال کیا يبودان ان كا انكار كرتے ہوئے كه وہ يوع ب- ان كى بابت اچھا جواب نہيں دیا۔ ۲۴۔ اس وقت ہیرودی نے اپنے سارے دربار کے ساتھ اس سے تھ تھا کیا اور عکم دیا کہ اس کو سفید لباس پہنایا جائے۔ جیسا کہ بوقوف آ دمی پہنتے ہیں۔ ۲۵۔ اور سے کہ کر ات بطاطيس - 2 ياس واليس بينيج ويا كدتو امرائيل ك كمراف كو انصاف عطا كرف مي کی نہ کر۔ ۲۷۔ اور میرودی نے مد اس لیے لکھا کہ کاہنوں کے سرداروں اور کا جوں و

فریسیوں نے اس کو سکوں کی بردی مقدار دی تھی۔ ۲۷۔ پس جب حاکم نے اس بات کو ہیرودی کے ایک خادم ہے معلوم کیا کہ معاملہ ایہا ب تو اس نے کچھ روپیہ حاصل کرنے کے لائچ میں آ کرید ظاہر کیا کہ وہ یہودا کو چھوڑ دینا چاہتا ہے۔ 14 ۔ تب اس نے اپن ان غلاموں کو (جنعیں کا تبول نے کچھ روپ عطا کیا تھا تا کہ وہ اس یہودا کو قل کر ڈالیں) تھم دیا کہ اے کوڑے ماریں۔ گر اللہ جس نے کہ انجاموں کی تقدیر کی ہے۔ یہودا کو صلیب کے واسط باتی رکھا تاکہ وہ اس ڈراؤنی موت کی تکلیف کو بعکتے۔ جس کے لیے اس نے دوسرے کو سرد کیا تھا۔ ٢٩ ۔ پس اللد نے تازیانہ کے فیچ يبودا کی موت آنے نہیں دی۔ باوجود اس کے کہ ساہوں نے اس کو اس زور کے ساتھ کوڑے مارے تھے کہ ان ہے اس کا بدن خوں بن کر بہہ نظا۔ ۵۰۔ اور اس لیے انھوں نے اس کو حقارتا ایک یرانا کپڑا ارغوانی رنگ کا ہے کہہ کر پہنایا کہ ہمارے نے بادشاہ کو مناسب ہے کہ دہ حلّہ پہنے اور تاج دے۔ ایم۔ پس انھوں نے کانٹے جنع کیے اور ایک تاج سونے اور قیتی پھروں کے تاج کے مشابہ بنایا۔ جس کو کہ بادشاہ ابن مرول پر رکھتے ہیں۔ 24۔ اور کانے کا تاج يہودا کے سر پر رکھا۔ ۳۷۔ اور اس کے ہاتھ میں ايک بانس کا عمر امش چوگان (عصا) کے دیا اور اے ایک بلند جگد میں بتھایا۔ ۲۳۔ اور اس کے سامنے ب سابی ازراہ حقارت اپنا سر جھکائے اس کوسلامی دیتے گزرے گویا کہ وہ یہود کا بادشاہ ہے۔ 2۵۔ اور اینے ہاتھ پھیلائے تاکہ وہ انعامات لے کیں جن کے دینے کی نے بادشاہوں کو عادت تھی۔ 21۔ پس جب بچھ نہ پایا تو ہے کہتے ہوئے یہودا کو مارا۔ اے بادشاماس حالت میں تو کیو کرتاج پوش ہو گا جبد تو ساہوں اور خادموں کو انعام نہیں دیتا۔ 22۔ جبکہ تو کاہنوں کے سرداروں نے مع کاتبوں اور فریسیوں کے دیکھا کہ یہودا تازیانوں کی ضرب سے نہیں مرا اور جبکہ دہ اس سے ذرتے تھے کہ بیلاطس اس کو رہا کر دے گا۔ انھول نے حاکم کورو پول کا ایک انعام دیا اور حاکم نے وہ انعام لے کر يبودا کو کاتبوں اور فریسیوں کے حوالہ کر دیا۔ کویا کہ دہ بجرم ہے۔ جو موت کامتحق ہے اور انھوں نے اس کے ساتھ بی دو چوروں پر صليب ديے جانے كا علم لگايا۔ 24۔ تب وہ لوگ اے مجمد پہاڑیر لے گئے۔ جہاں کہ مجرموں کو پیائی دینے کی انھیں عادت تھی اور وہاں اس یہودا کو نظا کر کے صلیب پر لنکایا۔ اس کی تحقیر میں مبالغہ کرنے کے لیے۔ ۸۰۔ اور يبودان بحونيس كيا سوا اس بي ك كداب اللد توف جمد كوكيون چو زديا- اي في ك مجرم تو بن کیا ادر می ظلم سے مردبا ہوں۔ ٨١- من بن بن برا بوں كه يبودا كى آواز اور

الر، کا چہرہ اور اس کی صورت یہوئ سے مشابہ ہونے میں اس حد تک پنج گی تھی کہ یہوئ کے سب ہی شاگر دوں اور اس پر ایمان لانے والوں نے اس کو یہوئ ہی سمجھا۔ ۸۲۔ اس لیے ان میں ۔ بعض یہ خیال کر کے یہوئ کی تعلیم ۔ فکل گئے کہ یہوئ جھوٹا نبی تھا اور اس نے جو نشانیاں ظاہر کیں وہ فن جادوگری ۔ ظاہر کیں تھیں۔ ۸۳۔ اس لیے کہ یہوئ نے کہا تھا کہ وہ دنیا کا خاتمہ ہونے کے قریب تک نہ مرے گا۔ ۸۴۔ کیونکہ وہ اس وقت میں دنیا سے لیا جائے گا۔ ۸۵۔ پس جو لوگ کہ یہوئ کی تعلیم میں مضبوطی اس وقت میں دنیا سے لیا جائے گا۔ ۸۵۔ پس جو لوگ کہ یہوئ کی تعلیم میں مضبوطی اس وقت میں دنیا سے لیا جائے گا۔ ۸۵۔ پس جو لوگ کہ یہوئ کی تعلیم میں مضبوطی تی ساتھ بالکل مشابہ دیکھا۔ یہاں تک کہ ان کو یہوئ کا کہنا بھی یاد نہ آیا۔ ۸۲۔ اور ماتھ والکل مشابہ دیکھا۔ یہاں تک کہ ان کو یہوئ کا کہنا بھی یاد نہ آیا۔ ۲۸۔ اور موتے یہودا کی موت کو دیکھنے کے لیے موجود ہونے پر ڈی کی نہیں کی بلکہ نیقوذیہوں اور ہوئے یہودا کی موت کو دیکھنے کے لیے موجود ہونے پر ڈی کی نہیں کی بلکہ نیقوذیوں اور ہوئے یہودا کی موت کو دیکھنے سے ایے رونے دی کاش بھی حاصل کی تا کہ اور کو کی یوسف ابار یما ثیائی کے ذریعہ سے حاکم سے موجود کی دیو کی تعلیم میں کہ بو کو کی ہوں اور نہ کرے گا۔ ۸۹۔ اور اس کو یوسف کی نئی قبر میں ایک سوطل خوشبووں میں بیا نے باور نہ کرے گا۔ ۸۹۔ اور اس کو یوسف کی نئی قبر میں ایک سوطل خوشبووں میں بیا کے بعد دفن کر دیا۔ کے بعد دفن کر دیا۔

مروں گی۔ فصل ۲۱۹۔ ا۔ تب کنواری مع اس لکھنے والے اور یو حنا اور لیفقوب کے اس دن اور طلیم میں آئی جس روز کہ کاہنوں کے سردار کا حکم صادر ہوا تھا۔ ۲۔ پھر کنواری نے جو کہ اللہ سے ڈرتی تھی اپنے ساتھ رہنے والوں کو ہدایت کی۔ وہ اس کے بیٹے کو بھلا دیں باوجوداس کے کہ اس نے معلوم کر لیا تھا کہ کاہنوں کے سردار کا تھم ظلم ہے۔ ۳۔ اور بر ایک آدمی کا انفعال (تاثر) کس قدر سخت تھا۔ ۳۔ اور وہ خدا جو کہ انسان کے دلوں کو جانیتا ہے۔ جانتا ہے کہ بلاشبہ ہم لوگ (جن کو کہ ہم اپنا معلم بیوع سیجھتے تھے) کی موت پر رنج والم اور اس کو جی اٹھتا دیکھنے کے شوق میں تو ہو گئے تھے۔ ۵۔ اور وہ فر شتے جو کہ مریم پر محافظ تھے تیسرے آسان کی طرف چڑھ گئے۔ جہاں کہ یہوع فرشتوں کی ہمراہی میں تھا اور اس سے سب باتیں بیان کیں۔ ۲ ۔ لہٰذا یہوع نے اللہ سے منت کی کہ وہ اس کو اجازت دے کہ یہ اپنی مال اور اپنے شاگردوں کو دیکھ آئے۔ 2۔ تب اس وقت رحمن نے اپنے حاروں نزد یکی فرشتوں کو جو کہ جرائیل اور میخائیل اور رفائیل اور اور یل ہیں۔ تحکم دیا کہ بیر یسوع کو اس کی مال کے گھر اٹھا کر لے جائیں۔ ۸۔ اور یہ کہ متواتر تمین دن کی مدت تک وہاں اس کی تکہبانی کریں۔ ۹۔ اور سوا ان لوگوں کے جو اس کی تعلیم پر ایمان لائے ہیں۔ اور کسی کو اے نہ دیکھنے دیں۔ •ا۔ پس یہوع روشنی سے گہرا ہوا اس کرہ میں آیا جس کے اندر کنواری مریم مع این دونوں بہنوں مرما اور مریم مجد لیہ اور احارز اور راس لکھنے والے اور یوجنا اور لیفتوب اور بطرس کے مقیم تھی۔ اا۔ تب بیر سب خوف ے بیوش ہو کر کر بڑے گویا کہ وہ مردے ہیں۔ ١٢۔ پس يوع نے اپن ماں کو اور دوسروں کو یہ کہتے ہوئے زمین سے اتھایا تم نہ ڈرو اس لیے کہ میں لیوع ہوں۔ ١٣۔ اور ندردو کوئکہ میں زندہ ہوں ند کد مردہ۔ ۱۳۔ تب ان میں سے ہر ایک در تک يوع ك آجانے کی وجہ سے دیواند سا رہا۔ 10 اس لیے کہ انھوں نے پورا پورا اعتاد کر لیا تھا کہ یوع مر گیا ہے۔ 11۔ پس اسوقت کواری نے روتے ہوئے کہا اے میرے بیٹے تو بھ کو بتا که الله ف تیری موت کو تیر ب قرابت مندول اور دوستول پر بدنامی کا دهبه رکه کر اور تیری تعلیم کو داغدار کر کے کیول گوارا کیا۔ بحالیکہ اس نے بتھ کو مردوں کے زندہ کر دین پر توت دی تھی۔ پس تحقیق ہر ایک جو کہ تھ ہے محت رکھتا تھا وہ مثل مردے کے تھا۔ (اينا فعل ٢١٩ - آيت ١ تا ١٢ ص ٣٠٣ - ٢٠٢)

فعل ۲۲۰ ۔ ا۔ يوع نے اين مال سے طلح مل كر جواب ميں كبا اے مال

تو بھے سچا مان کیونکہ میں بچھ سے سچائی کے ساتھ کہتا ہوں۔ کہ میں ہرگز نہیں مرا ہوں۔ ۲۔ اس لیے کہ اللہ نے بچھ کو دنیا کے خاتمہ کے قریب تک محفوظ رکھا ہے۔ ۳۔ اور جبکہ یہ کہا جاروں فرشتوں سے خواہش کی کہ وہ ظاہر ہوں اور شہادت دیں کہ بات کیو کر تھی۔ ۴۔ تب دونوں بی فرضت جار حیکتے ہوئے سورجوں کی مانند ظاہر ہوئے۔ یہاں تک کہ ہر ایک دوبارہ تحجراجت سے بیہوش گر پڑا گویا کہ وہ مردہ ہے۔ ۵۔ پس اس دقت بیوع نے فرشتوں کو چار چادریں کتان کی یں تاکہ دہ ان سے اپنے میں ڈھانپ لیس کہ اس کی ماں ادر اس کے رفیق انھیں دیکھ نہ سکیں۔ اور صرف ان کو باتیں کرتے سنٹے پر قادر ہوں۔ ۲۔ اور اس کے بعد ان لوگوں میں ہے ہر ایک کو اٹھایا انھیں سہ کہتے ہوئے تسلی دی کہ بیہ فرشتہ اللہ کے ایکچی ہیں۔ بے۔ جبر ٹیل جو کہ اللہ کے بھیروں کا اعلان کرتا ہے۔ ۸۔ اور میخائیل جو کہ اللہ کے دشمنوں سے لڑتا ہے۔ ٩۔ اور رافائیل جو کہ مرفے والوں کی رومیں تکالتا ہے۔ ١٠۔ اور اور يل جو كه روز اخير قيامت ميں لوكوں كو الله كى عدالت كى طرف بلائے گا۔ اا۔ پھر جاروں فرشتوں نے كنوارى ب يد بيان كيا كد كيونكر الله في يوع كى جانب فر شتے بیجیج اور يہودا كى صورت كو بدل ديا تاكه وہ اس عذاب كو بھلتے جس كے لیے اس نے دوسرے کو بھیجا تھا۔ ١٢۔ اس وقت اس لکھنے والے نے کہا اے معلم کیا بچھ جائز ہے کہ بتھ سے اس وقت بھی اس طرح سوال کروں۔ جیسے کہ اس وقت جائز تھا جبکہ و جارے ساتھ مقیم تھا۔ ۳ا۔ یسوع نے جواب دیا برنباس توجو چاہے دریافت کر میں تجھ کو جواب دول گا۔ ۱۳۔ پس اس وقت اس لکھنے والے نے کہا اے معلم اگر اللہ رحیم ہے تو اس نے ہم کو بید خیال کرنے والا بنا کر اسقدر تکلیف کیوں دی کہ تو مردہ تھا۔ اور تحقیق تیری ماں تھو کو اس قدرروئی کہ مرنے کے قریب پیچ گئی۔ ۱۷۔ اور اللہ نے یہ روا رکھا کہ بچھ پر جممہ پہاڑ پر چوروں کے مابین قتل ہونے کا شبہ لگے۔ حالانکہ تو اللہ کا قدوس ہے۔ 2ا۔ یسوع نے جواب میں کہا اے برنباس تو بھھ کو سچا مان کہ اللہ ہر خطا پر خواہ وہ کتنی ہی ملکی کیوں نہ ہو بڑی سزا دیا کرتا ہے۔ کیونکہ اللہ گناہ ے غضب ناک ہوتا ہے۔ ۱۸۔ پس ای لیے جبکہ میری ماں اور میرے ان وفادار شاگردوں نے جو کہ میرے ساتھ تھے بچھ ے دنیادی محبت کی نیک کردار خدا نے اس محبت پر موجودہ رنج کے ساتھ سزا دینے کا ارادہ کیاتا کہ اس پر دوزخ کی آگ کے ساتھ سزا دہی نہ کی جائے۔ 19۔ پس جبكة أوميون في مجموكوالله في اراده كيا كدائ ونيا مي آدى يهودا كى موت ، محم -تعمیما کریں یہ خیال کر کے کہ وہ میں ہی ہوں جو کہ صليب پر مرا ہوں تا کہ قیامت کے دن میں شیطان مجھ سے تصنعا نہ کریں۔ ۲۰۔ اور یہ بدنامی اس وقت تک باقی رہے گی جبکہ محمد سیلین رسول آئے گا جو کہ آتے ہی اس فریب کو ان لوگوں پر کھول دے گا جو کہ اللہ کی شریعت پر ایمان لائمیں گے۔ ۲۱ اور یسوع نے یہ بات کہنے کے بعد کہا اے رب ہمارے البنہ تو بے شک عادل ہے۔ اس لیے کہ اکیلے تیرے ہی لیے بے نہایت ہزرگی اور اکرام ہے۔ (ایشا فصل ۲۰۰۱ آیا ۲۰۱۰ سے ۲۰۱۷)

فصل ۲۲۱۔ ۱۔ ادر بیوع اس لکھنے والے کی جانب متوجہ ہوا اور کہا اب بر نباس جمھ پر داجب ہے کہ تو ضرور میری انجیل اور وہ حال ککھے جو کہ میرے دنیا میں رہنے کی مدت میں میرے بارے میں پیش آیا اور وہ بھی لکھ جو کہ یہودا پر واقع ہوا تا کہ ایمانداروں کا دھوکا کھانا ( زائل ہو جائے اور ہر ایک حق کی تصدیق کرے۔۳۔ اس دقت اس لکھنے والے نے جوا بدیا اے معلم اگر خدائے چاہا تو میں اس کو ضرور کرول گا۔ ٢-کیکن میں نہیں جانتا کہ یہودا کو کیا ہیں آیا۔ اسلیے کہ میں نے سب باتیں نہیں دیکھی ہی۔ ۵۔ یسوع نے جواب دیا یہاں کو حنا اور پطرس میں جن دونوں نے ہر چز دیکھی ہے۔ پس بد دونوں تجھ کو تمام داقعات کی خبر دیں گے۔ ۲۔ پھر ہم کو بیوع نے بدایت آئی کہ ہم اس کے مخلص شاگردوں کو بلائمیں تاکہ وہ سب اس کو دیکھیں تب اس وقت یعقوب اور یوحنا نے ساتوں شاگردوں کو مع نیوقد ویموں اور یوسف اور بہت سے دوسروں کے بہتر میں ہے جمع کیا اور انھوں نے یسوع کے ساتھ کھانا کھایا۔ ۸۔ ادر تیسرے دن یسوع نے کہاتم لوگ میری مال کے ساتھ زیتون پہاڑ پر چڑھ جاؤ۔ ۹۔ اس لیے کہ میں وہیں سے آسان پر بھی چڑھ جاؤں۔ •ا۔ اور تم اس کو دیکھو کے جو کہ جھے الله لے جائے گا۔ تب سب کے سب گئے بجز پچپس کے بہتر شاگردوں میں ہے کہ خوف ے دمشق کی طرف بھاگ گئے تھے۔ ١٢۔ اور ای اثناء میں کہ بد سب نماز کے لیے کھڑے ہوئے تھے لیوع ظہر کے وقت ان فرشتوں کی ایک بھاری بھیڑ کے ساتھ آیا جو کہ اللہ کی سبیح کرتے تھے۔ ۳ا۔ تب وہ اس یسوع کے چیرے کی ردشن سے اچا تک ڈر گئے اور اپنے مونہوں کے بل زمین پر گر پڑے۔ ۱۳۔ کیکن یہوع نے ان کو اٹھا کر کھڑا کیا اور یہ کہہ کر انھیں تسلی دی تم ڈرو مت میں تمہارا معلم ہوں اور اس نے ان لوگوں میں ے بہتوں کو ملامت کی جنھوں نے اعتقاد کیا تھا کہ دہ ییوع مرکر پھر جی اٹھا ہے۔ بیہ کہتے ہوئے آیا تم مجھ کو اور اللہ دونوں کو جموٹا تجھتے ہو۔ ۲ا۔ اس لیے کہ الد نے مجھے ہیہ فرمایا ہے کہ میں دنیا کے خاتمہ کے کچھ پہلے تک زندہ رہوں جیما کہ میں نے بی تم ہے

اضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریفہ <u>http://www.amtkn.org</u>

عدالت کا دن ہوگا چونکارا پائیں۔ آیین۔ (ایضا فصل ۲۲۲ آیت ۲۱ ۵ ص ۳۰۸) ناظرین مذکورہ بالا حوالجات انجیل برنباس سے ثابت ہے کہ حضرت عیسیٰ کا صلیب دیا جانا اور صلیب کے عذایوں سے معذب ہونا تو درکنار وہ تو دشمنوں کے پاس تک نہ رہے بلکہ حضرت عیسیٰ کے دشنوں کو ان تک رسائی نہیں ہوئی۔ سولی دینا اور صلیب پر لنکانا اور بے گناہ کو کوڑے مارنا تو براکام ہے۔ خدا تعالٰی نے حضرت عیسیٰ کی ایسے طریق سے حفاظت کی کہ دشنوں نے مس تک نہ کیا اور خدا نے ان کو حسب وعدہ انسی متوفیک و د افعک مسیح سلامت آ سان پر اغطا لیا اور ان کی عوض یہودا اخر یوطی انسی متوفیک و د افعک مسیح سلامت آ سان پر اغطا لیا اور ان کی عوض یہودا اخر یوطی جس نے تمیں سکوں نے لالچ پر حضرت عیسیٰ کو کپڑوانا چاہا تھا وہ ی صلیب دیا گیا کیونکہ اللہ تعالٰی فرما تا ہے مگرو و مکر اللّٰہ واللّٰہ خینر الما کرین کینی یہودا نے تد ہیر کی اور اللّٰہ

ار لیکن تم تمام اسرائیل ساری دنیا میں ان سب چیزوں کے لیے جن کو تم نے دیکھا ادر بنا ہے میرے گواہ رہو۔ ۲۰۔ اور یہ کہنے کے بعد اللہ سے مومنوں کی نجات اور گنبگاروں کی تجد یعد تو بہ و ایمان کے لیے دعا کی۔ ۲۱۔ پس جبکہ دعا ختم ہو گنی اس نے یہ کتے ہو کے پنی ماں کو طلح لگایا اے میری ماں مجھ پر سلامتی ہو۔ ۲۲۔ تو اس اللہ پر تو کل کر جس نے تجھ کو اور مجھ کو پیدا گیا ہے۔ ۲۳۔ اور یہ کہنے کے بعد اپنے شاگردوں کی طرف کہتا ہوا متوجہ ہوا۔ اللہ کی نعمت اور اس کی رحت تمھارے ساتھ رہے۔ مہتہ پھر اس کو طوروں فرشتے ان لوگوں کی آنکھوں کے سامنے آسان کی طرف اٹھا کر لے گئے۔ (اینا فعل اور آیا ہے ۲۰ مراح ۲۰ مراح اور این کی طرف اٹھا کر ای گئے۔

تخلف گوشوں میں پراگندہ ہو گئے۔ ۲۔ رہ کیا حق بو شیطان کو پند نہ آیا۔ اس کو باطل نے دہا لیا۔ جیسا کہ یہ ہمیشہ کا حال ہے۔ ۳۔ پس تحقیق شریروں کے ایک فرقہ نے جو دعویٰ کرتے ہیں کہ دہ یہوع کے شاگرد ہیں۔ یہ بشارت دی کہ یہوع مر گیا ادر دہ بق نہیں اٹھا ادر دوسروں نے یہ تعلیم پھیلائی کہ وہ در حقیقت مر گیا پھر بق اٹھا ادر ادروں نے منادی کی ادر برابر منادی کر رہے ہیں کہ یہوع بتی اللہ کا بیٹا ہے ادر انہی لوگوں کے شار میں بولیص نے بھی دھوکا دیا۔ ۲۔ اب رہے ہم تو ہم محض ای کی منادی کرتے ہیں جو کہ میں نے ان لوگوں کے لیے کلھا ہے کہ دہ اللہ سے ڈرتے ہیں تا کہ اخیر دن میں جو اللہ کی

قصل ۲۲۲۔ ا۔ ییوع کے بطے جائے کے بعد شاکرد امرائیل اور دنیا ک

کہا ہے۔ 2ا۔ میں تم سے لیچ کہتا ہوں کہ میں نہیں مرا ہوں بلکہ یہودا خائن مرا ہے۔ /ایتم ڈرتے رہو اس لیے کہ شیطان اپنی طاقت تجرم کو دھوکا دینے کا ارادہ کرے گا۔ تعالیٰ نے بھی تدبیر کی اور اللہ تعالیٰ غالب تدبیر کرنے والا ہے۔ پس اللہ تعالیٰ اپنی تدبیر میں غالب آیا اور جو صلیب کے عذاب یہووا نے حضرت عیسیٰ کے واسطے تجویز کیے تھے وہ عذاب اس پر الت دیے۔ یہودا احر یوطی حضرت عیسیٰ کی جگہ مصلوب ہوا اور یہ عین انصاف تھا کیونکہ یہودا احر یوطی نے حضرت عیسیٰ کو صلیب دلوانے کی تدبیر کی تھی۔ اللہ نے حضرت عیسیٰ کو یچا لیا اور یہودا پر حضرت عیسیٰ کی شبیہ ڈالی یعنی یہودا کی شکل حضرت عیسیٰ کی ہو گئی اور وہ صلیب دیا گیا۔ یہودا نے اس وقت بہت شور اللهایا اور فریاد و واد یا کیا کہ میں عیسیٰ نہیں ہوں عیسیٰ نے جادد کے زور سے بچھ پر اپنی شبیہ ڈالی ہے اور خود نیٰ کیا ہے مگر سب نے سن کر یہ خیال کیا کہ یہ حضرت عیسیٰ نے خود ہی اپنی جان صلیب سے بچانے کے لیے حیلہ نکالا ہے کہ کس طرح نیٰ جاؤں پر کسی نے اعتبار نہ کیا اور اس کو صلیب دی۔

تمام عیسائیوں کے دوفرقے ہو گئے تھے۔ ایک! کا یہ اعتقاد تھا کہ حضرت عینی ہرگز ہرگز صلیب نہیں دینے گئے اور نہ صلیب کے زخم اس کو لگائے گئے دہ صحیح سلامت آ سان پر اٹھائے گئے اور ان کا مشبہ یعنی یہودا خر یوطی جس پر حضرت عینی کی شبیہ ڈالی گئی تھی۔ وہی صلیب دیا گیا۔ اس اعتقاد والے باسالیدیان۔ سرن تھان۔ گور پوکھری تیان تین فرقے عیسائیوں کے ہیں۔

دوسرا! گروہ عیسائیوں کا اس بات کا معتقد ہے کہ حضرت عیسیٰ صلیب دیتے گئے اور ان کو صلیب کے عذاب اس واسط دیے گئے کہ ان کی امت کی نجات ہو اور کفارہ کی بنیاد رکھنے یا قائم کرنے کے واسطے ایسا اعتقاد ترانثا گیا کہ حضرت عیسیٰ نے امت کے گناہوں کے بدلے عذاب اللائے اور صلیب پر فوت ہو گئے تھے اور پھر تیسرے روز زندہ ہو کر آسان پر اللائے گئے اور پہ فرقے رومن کیتھولک یونیٹرین تیسرے روز زندہ ہو کر آسان پر اللائے گئے اور پہ فرق رومن کیتھولک یونیٹرین پروسٹنٹ وغیرہ وغیرہ ہیں۔ تیسرا! گروہ یہود کا تقا جو کہتا تقا کہ ہم نے علیلی کو جو رسول اللہ ہونے کا دعویٰ کرتا تقاقل کر دیا۔ یہ اختلاف حضرت طلاصہ موجودات خد مصطفیٰ احمد کر دیا۔ ایک عیسائی فرقہ کہتا تقا کہ حضرت علیاتی صلیب نہیں دیتے بھی علیہ السلام کوقل گئے اور ان کا ہمشکل پھانمی دیا گیا اور مارا گیا۔ تیسرا گروہ عیسائیوں کا سے کہتا تھا کہ حضرت علیٹی سولی پر لاکائے گئے اور فوت ہو کر دوبارہ زندہ ہو کر آسان پر اللائے گئے اور پھر آخری زمانہ میں اتریں گے۔ قرآن مجید اور خد رسول اللہ تائیوں کا سے کہتا تھا کہ اس

جو فیصلہ کیا وہ بیہ ہے کہ یہود کا بیہ کہنا کہ ہم نے عیسیٰ کوقتل کیا غلط ہے۔ حضرت عیسیٰ نہ قتل ہوئے نہ صلیب دینے گئے۔ جیما کہ ماقَتَلوُهُ وَمَا صَلَبُوهُ ے ظاہر ب بل رفعه الله الیہ بلکہ اللہ تعالیٰ نے اس کو اپنی طرف اٹھا لیا۔ یہی فیصلہ قرآ ن کے ماننے والوں نے تشلیم کیا اور وہ ۱۳۴۰ بری تک صحابہ کرام و اتمہ دین وصوفیائے کرام و اولیائے امت محمد ک بھی فیصلہ قرآن مانتے آئے ہیں۔ کسی ایک نے بھی قرآن کے برخلاف ند یہود کا اعتقاد رکھا کہ حضرت عیسیٰ مر گئے اور نہ عیسا نیوں کا اعتقاد رکھا کہ صلیب پر لڈکائے گئے۔ بلکہ وہی اعتقاد رکھا جو قرآن نے انجیل برخاس کے بیان کی تصدیق کی تھی۔ لیعن شبہ لکھ فرمایا تھا جس کا مطلب وہی ہے جو کہ برنباس حواری نے بیان کیا اور چشم دید حال بیان کیا کہ حضرت عیلیٰ صلیب نہیں دیئے گئے بلکہ ان کا ہمشکل صلیب دیا گیا۔ اب جائے غور ہے کہ دہ مخص س قدر خالم طبع ہو گا جو یہ اعتقاد رکھے کہ معاذ اللہ رسول اللہ ﷺ جو تھم بن كر آئے تھے۔ انھوں نے اختلاف كا فيصله ندكيا اور جس مطلب كے واسط رسول بن کر آئے تھے۔ وہ کام نہ کیا اور اپنا فرض منصبی ادا نہ کیا اور اختلاف چھوڑ گئے۔ یہ جو مرزا قادیانی اور مرزائی اب کہتے ہیں کہ عیلی صلیب پر لنکایا گیا یہ تو پہلے عیسائیوں کا اعتقاد تھا اور بیہ کفارہ کی بنیادتھی کہ حضرت عیسیٰ نے صلیب کے عذاب امت کی خاطر برداشت کیے اور چونکہ بید اعتقاد باطل تھا اس لیے قرآن نے اس کی تردید کی اور صاف صاف لفظوں میں فرمایا وَمَا قَتَلُوْهُ بِقِينًا بَلُ رَفَعَه اللَّه الَّيه يعنى حضرت عيسيٌّ نه تو فوت ہوئے ادر نہ صلیب دیئے گئے بلکہ ان کو اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف اٹھا لیا اگر حضرت عیسیٰ فوت ہو کیح ہوتے تو صاف فرمایا جاتا کہ عیسیٰ مر کیح اور بَلُ دَفَعَه اللَّه اليه. نه فرمایا جاتا اور سه تطعی دلیل حیات میچ ہے اور محمد رسول اللہ ﷺ نے بھی اس کی تصدیق فرمائی ہے کہ عیلیٰ زندہ ب وه حديث برب- قَالَ رَسُوُلَ اللَّهِ حَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لليهود وإن عيسى لم يمت انه داجعُ إلَيْكُمُ قُبُلَ يَوُمَ القيامة (درمنتورج ٢ ص ٢٧) يعنى رسول الله على في یہود کو فرمایا کہ عینی فوت نہیں ہوئے دہ تم میں قیامت سے پہلے آنے والے ہیں۔ پھر دوسرى حديث يس رسول التدين في فرمايا - عن عبدالله بن سلام قال يدفن عيسى بن مويم مع رسول الله و صاحبيهه فيكون قبره رابعاً. (دِمْنُورج ٢ ص ٢٣٩-٢٣٧) یعنی عیسیٰ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ دفن ہوں گے اور ان کی چوشی قبر ہو گی پھر تیسری حدیث مين فرمايا ثُمَّه يَهُوُتُ فيد فن معي في قبري. (مطحوة ص ٨٠ باب زول عيلُ ) لعني حضرت عيليً بعد نزول ۲۵ برس زندہ رہ کر پھر فوت ہوں گئے اور مقبرہ میں دفن ہول گے۔

ای جگہ مرزا قادیانی کے اس اعتراض کا جواب دینا بھی ضروری معلوم ہوتا ہے جو وہ فی قبری کے لفظ پر کرتے ہیں۔ افسوس مرزا قادیانی کو اعتراض کرنے کے وقت ہوش نہ رہتی تھی۔ فی قبری کے لفظی معنوں پر زور دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ نعوذ باللہ رسول کی ہڈیاں نکال کر پھر عیسیٰ کو دفن کریں گے اور یہ ہتک رسول اللہ کی ہے۔ ہم مرزا قادیانی اور ان کے مریدوں نے بادب دریافت کرتے ہیں کہ فی کے معنی اگر یہی جی جو مرزا قادیانی کہتے ہیں تو قل سیرو فی الارض کے معنی بھی وہ یہی کرتے ہوں گے زمین ک بیچ میں سرنگ کھود کر سیر کرو۔ وادخلی فسی عبادی کے معنی بھی وہ یہی کرتے ہوں گ کہ میرے بندوں کے پید مجار کر داخل ہو جاؤ۔ انی جاعل فی الأرض خليفه ي معنی بھی یہی کرتے ہوں گے طبقات زمین کے پنچے زمین کے درمیان آ دم کو خلیفہ بنا دے گا۔ مرزا قادیانی کا تاعدہ تھا کہ صریح نص شرعی کے مقابل جب ان کو جواب نہ آتا تو جہالت کے اعتراض کر کے نص شرق نالنا چاہتے تھے۔ مگر اہل علم کب سنتے ہیں۔ اب ظاہر ہے کہ جب اس حدیث کی شرح دوسری حدیث نے کر دی ہے۔ فیکون قبرہ ر ابعاً. لیعنی اس کی قبر چوتھی قبر ہو گی تو پھر جہالت نہیں تو اور کیا ہے کہ فسی قبر ی سے بد مطلب ہے کہ رسول اللہ ملک کی قبر کو کھود کر عیسیٰ کو دفن کریں گے۔ خلاصہ یہ ہے کہ جو امر ابجیل میں مذکور ہو اور قرآن اور احادیث سے اس کی تقیدیق ہو اور شریعت محد ک میں جزوا یمان قرار پائے۔ اس امر ہے محض اپنی خواہش نفس کی خاطر انکار کرنا اور سیچ کو مار کر خود مسج موعود بنها س طرح جائز ہو سکتا ہے؟ اس طرح تو پہلے بھی کنی جھوٹے مسج موعود ہو گزرے ہیں۔ چنانچہ ابراہیم بذلہ نے خراسان میں یہی دعویٰ کیا کہ میں مسیح موعود ہوں۔ سندھ میں ایک شخص نے دعویٰ کیا کہ میں میچ موعود ہوں۔ جزیرہ حمیکہ میں ایک عبشی نے دعویٰ کیا کہ میں مسیح موعود ہوں۔ جعلی ونعلی و بروزی وظلی مسیح تو بہت ہو گزرے ہیں اور حب پیشگوئی حضرت عیسیٰ وحمد رسول اللہ علیقہ بہت ہوتے رہیں گے۔ اصلی سیح موعود تو وہی ہے جو نبی ناصری ابن مریم تھا۔ جس کا زندہ ماننا نزول کے واسطے لازمی امر ہے کیونکہ اگر سیح بھی دوسرے نبیوں کی طرح مرچکا ہے تو پھر اس کا نزول بھی باطل ہے۔ کیونکہ مرد ہے بھی اس دنیا میں دوبارہ نہیں آتے اور مسلہ نزول جزو ایمان ہے اس کیے مسیح کا زندہ ماننا بھی جزو ایمان ہے۔ دیکھو فقہ اکبر میں امام ابو حذیفہ فرمات میں و خروج الدجال وياجو جو ماجوج وطلوع الشمس من المغرب ونزول عيسي

من السماء و سائر علامات يوم القيامة على ما وردت به الاخبار صحيحه حق كانن. (شرح فقد أكبر س ١٣٦-١٣٤) ليحق نكلنا دجال و ياجوج و ماجوج كا اور چر همنا سورج كا مغرب كى طرف ے اور اتر ناعيسى كا آسمان ے اور تمام علامات قيامت كى جو كچھ حديثوں ميں وارد ہے۔ سبحق ميں " پس حضرت عيلى كا نزول جزو ايمان ہے اور نزول عيلى علامات قيامت ميں ے ايك علامت ہے اور بية قاعدہ ہے كہ جب شرط زائل ہو تو مشروط بھى زائل ہو جاتا ہے۔ پس اصالاً نزول عيلى ہے انكار عين قيامت كا انكار بے اور بيكفر ہے۔ وما علينا اللہ البلاغ.

مرزا قادیانی انجیل و قرآن و احادیث نبوی کے برخلاف لکھتے ہیں۔''اور میرے پر اپنے خاص الہام سے خاہر کیا کہ سیح ابن مریم فوت ہو چکا ہے چنانچہ اس کا ''الہام یہ ہے۔''مسیح ابن مریم رسول اللہ فوت ہو چکا ہے اور اس کے رنگ میں ہو کر وعدہ کے موافق تو آیا ہے۔''الخ

ناظرین کرام! چونکہ یہ الہام قرآن شریف اور احادیث نبوی اور اجماع امت کے برخلاف تھا اس لیے حسب اصول مقرر کردہ صحابہ کرام ؓ و تابعینؓ و تبع تابعین و اولیائے امت، مرزا قادیانی کو ایسے الہام پر اعتبار نہ کرنا چاہیے تھا کیونکہ اس پر اجماع امت ہے کہ جو الہام قرآن شریف کے برخلاف ہو دہ خدا تعالٰی کی طرف سے نہیں بلکہ القائے شیطانی ہے ۔ مگر افسوس مرزا قادیانی کے بجائے اس الہام کو رد کرنے کے النا اس فکر میں لیگے کہ کی طرح وفات میسے قرآن شریف سے ثابت کر کے اپنے الہام کی پردی کرتے ہوئے خود ہی عیسیٰ ابن مریم بن جا تھی اور اپنی پہلی تحریریں جو کہ وہ بھی الہام سے کہ سی تھی ان کو ردی کر دیں ان کی پہلی الہا می تحریریں حسب ذیل ہیں۔

الہام مرزا قادیانی۔ ''کھو الَّذِی اَرْسَلَ دَسُولَه بِالَکُهُدی وَدِیْنِ الْحَقِ لِنُظْکُورَهُ عَلَی الَّدِیْنَ تُحله اللخ'' (مرزا قادیانی خود لکھتے ہیں) کہ یہ آیت جسمانی ادر سیاست ملکی کے طور پر مسح کے حق میں پیشگوئی ہے ادر جس غلبہ کاملہ دین اسلام کا دعدہ دیا گیا ہے دہ غلبہ مسح کے ذریعہ سے نظہور میں آئے گا ادر جب حضرت مسح \* ددبارہ اس دنیا میں تشریف لائیں گے تو ان کے ہاتھ سے دین اسلام جمیع آ فاق و اقطار میں پھیل جائے گا'' (دیکھو براہین احدیہ ص ۲۹۸ و ۲۹۹ خزائن ج اس ۲۹۴ حاشہ) جس کی نسبت مرزا قادیانی کا دوکوئی ہے کہ دہ الہام ربانی سے کہ حکوم گئی ہے۔ اب فیصلہ آسان ہے کہ مرزا قادیانی کی دونوں تحریوں کو خدا کی طرف سے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیبان تشریف لائی http://www.amtkn.org

سلیم نہیں کر کیتے ہم حال ایک ہی درست ہو گی جو قرآن کریم اور حدیث شریف اور سلف صالحین کی تحریروں کے موافق ہو گی اور دوسری جو نصوص شرعیہ کے خلاف ہے ناط ہو گی۔ اب ظاہر ہے کہ مرزا قادیانی کی بعد کی تحریر چونکہ نصوص شرع کے برخلاف ہے اس واسطے غلط ہے پیردی کے لائق نہیں۔ مرزا قادیانی نے تحت اصولی غلطی کھائی ہے کہ تمام امت کے برخلاف جو ان کو الہام ہوا اس کے سچا کرنے کے واسطے قرآن شریف کے ساتھ وہ معاملہ کیا جو یہود نے کتاب اللہ تورات کے ساتھ کیا تھا یعنی نیسے قون الکہ کم عُنْ مَوَاضِعِهِ مرزا قادیانی نے تمیں آیات پیش کی جی مرزا قادیانی کی عبارت ہے اور ایک کا نمبروار جواب دیا جاتا ہے۔ قولہ کے تحت میں مرزا قادیانی کی عبارت ہے اور اقول کے تحت جواب۔

یَاعِیْسَنِّی اِنِّیْ مُتَوَقِیْکَ وَرَافِعُکَ اِلَّیْ وَمُطَهِّرُکَ مِنَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا وَجَاعِلُ الَّذِیْنَ اتَّبْعُوْکَ فَوْقَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا اِلٰی یَوْمِ الْقِیامَةِ لَعِیْ اے عیلیٰ میں کچھے وفات دینے والا ہوں اور پھر عزت کے ساتھ اپنی طرف اٹھانے والا ہوں اور تیرے متبعین کو تیرے

منکروں پر قیامت تک غلبہ وینے والا ہوں۔' (ازالہ ادہام س ۵۹۹ فرائن ن ۲ س ۳۳۳) اقول: اگر دوسرا مخص یہ ترجمہ کرتا تو مرزا قادیانی اس پر یہودیت اور الحاد کا فتو کی دے دیتے کہ تم نے پھر ' عزت کے ساتھ' کن الفاظ کا ترجمہ کیا ہے اور '' تہتوں ہے' کن الفاظ کا ترجمہ ہے مگر مرزا قادیانی خود ہیں کہ قرآن شریف میں تحریف لفظ کر تے ہیں اور خوف خدا نہیں کرتے کہ جو الفاظ قرآن میں نہیں ہیں کیو کر اپنی طرف سے وہ الفاظ قرآن شریف میں داخل کیے جا سکتے ہیں؟ اب مرزا قادیانی کا کوئی مرید بتا دے۔ عزت تحرآن شریف میں داخل کیے جا سکتے ہیں؟ ان طاف کا ترجمہ ہے۔ مُطَعَور کی کا لفظ جان پر چھ کر چھوڑ دیا ہے کیونکہ اس میں آسان کی طرف جانے کا اشارہ تھا کہ مطقیر کی میں اللَّذِيْنَ حَفَوُو الَّحِنَ الحَسَىٰ میں بتھ کو ان لوگوں کی صحبت سے پاک کروں گا۔ یہ اشارہ تھا کہ تم کو ایسی جگہ دکھوں گا جس جگہ کا ن لوگوں کی صحبت سے پاک کروں گا۔ یہ اشارہ تھا کہ تم کو ایسی جگہ دکھوں گا جس جگہ کا ن لوگوں کی صحبت سے پاک کروں گا۔ یہ اشارہ کہ انجیل میں لکھا ہے کہ ''میں آسان پر اخلیا گیا'' اور میچ خود بھی فرمات ہیں کہ 'میں

اور مرزا قادیانی نے خود بھی لکھا ہے ''سو حضرت مسیح تو انجیل کو ناقص چھوڑ کر آسانول پر جا بیٹھے۔'' (دیکھو براین احدید ص ۳۱۱ خزائن ج اص ۳۳۱ حاشیہ) مُتُوَقِيْکَ کے معنی بھی مارنے والا غلط کیے ہیں کیونکہ تونی کا مادہ دَفَّا ہے اور دَفَّا کے معنی موت ہر گر نہیں صرف بطور مجاز موت کے معنی لیے جاتے ہیں کیونکہ موت کے وقت خدا تعالیٰ روح کو اپنے قیضہ میں کر لیتا ہے۔ اس واسط مجازی معنی موت کے ہیں۔ حقیقی معنی تو فی کے پورا پورا لینے یا دینے کے ہیں۔ دیکھو ٹہمؓ تُوَقَّلی کُلُ نَفُس مَّا کَسَبَتُ وَهُمُ لاَ يُظُلَمُوُنَ يُعنی زاہم تمام نفس پورا پورا بدلہ دیے جا سی کے اور دہ ظلم نہ کیے جا سی گے۔'' افسوں مرزا قادیانی نے خود ہی تو فی کے معنی پورا پورا لینے کے کیے ہیں۔ (دیکھو براہین احمدیں 10) جو مرزا قادیانی کی الہا می کتاب ہے۔

حکیم نور الدین صاحب خلیفہ اوّل نے بھی ای آیت یَا عِیْسَلٰی اِنِّیْ مُتَوَقِیْکَ الآیة کے پورا لینے کے لیے ہیں۔ سنو حکیم صاحب کا ترجمہ''جب اللہ نے فرمایا اے عیلی میں لینے والا ہوں بتھ کو اور بلند کرنے والا ہوں اپنی طرف'' (تقد مقر باہن ص ۸ ھاشہ)

اس میں کچھ شک نہیں کہ پہلے مرزا قادیانی مسلمان تھے اور ان کے عقائد جمہور اہل اسلام والے تھے وہ حضرت میں میں کے اصالاً نزول اور حیات کے معتقد تھ مگر بعد میں جب ان کو خود عیلی بن مریم بننے کا خیال ہوا تو پھر سب کچھ بھول گئے اور حضرت علیٰ کی دفات کے ثابت کرنے میں قرآن شریف میں تحریف شرد کر دی اور برائے نام میں آیات لکھ کر اپنے من مانی تفسیر و معانی کیے اور ان کے مرید حکیم خدا بخش نے اپنی کتاب عسل مصف میں بے کل ساتھ آیتیں لکھ دیں یہ اپنے مرشد مرزا قادیاتی سے ہو کہ حضرت علین پر موت وارد ہو گئی ہے۔ پس اس آیت سے دفات کا وارد ہوجاتا ہر کر تابت نہیں کیونکہ مُتو فید کی کے معنی میں نہیں کہ مار دیا۔ مرزا قادیاتی نے خود لکھا ہو کہ مارتے والا ہوں۔ جس کا صحیح مغہوم ہی ہے کہ ابھی مارانہیں آ کندہ کسی زمانہ میں مارنے والا ہوں۔

اس آیت کو دفات میں کے ثبوت میں پیش کرنا علم عربی سے ناداقف ہونے کی سند ہے کیونکہ مُتَوَقِیْکَ کے معنی مارنے والا ہے نہ کہ مار دیا۔ اسم فاعل کے صیغہ کو ماضی کا صیغہ سمجھنا عربی سے جاہل ہونے کی ایک کافی دلیل ہے۔ پس اس آیت سے دفات میں ہرگز ٹابت نہیں بلکہ حیات ثابت ہے کیونکہ اس آیت کے نازلہونے تک میں کی موتِ دارد نہ ہوئی تھی اور مُتَوَقِیْکَ کے صحیح معنی سے ہیں

کہ اے میچ میں بچھ کو کمی آئندہ زمانہ میں مارنے والا ہوں اور یہ معنی مرزا قادیانی کے غلط معنی مارنے والالشلیم کر کے لیے ہیں ورنہ تو فی کے معنی آخلہ شنیء وَافِیَّا بن کے ہیں۔ جیہا کہ تمام مفسرین کا اتفاق ہے کسی مفسر نے اس کے معنی ''مرنے والا'' نہیں کیے۔ شاید کوئی مرزائی کہہ دے کہ ابن عبائ نے اس کے معنی مُصِیْتُک کے کیے ہیں۔ تو اس کا جواب سے سے کہ حضرت ابن عباس بعد مزدول وفات میں کے قائل میں جسیا کہ سابقا ای كتاب مي لكها جا چا ب-قوله..... دومری آیت جو سیح ابن مریم کی موت پر دلالت کرتی ہے یہ بَلُ دَفعَهُ اللَّهُ الَّيْه ب- لَعِنی سیح این مریم مقتول ومصلوب ہو کر مردود اور ملعون لوگوں کی موت ہے نہیں مرا جیسا کہ عیسائیوں ادر یہودیوں کا خیال ہے بلکہ خدا تعالٰی نے عزت کے ساتھ اس کو اچی طرف المحالیا۔ ''جاننا چاہیے کہ اس جگہ رفعہ سے مراد وہ موت ہے جو عزت کے ساتھ ہو۔'' الخ (ازالد ادبام ص ۵۹۹ فزائن ج سو ۳۲۳) اقول: رفع مسيح عليه السلام كى مفصل بحث ذيل مين ملاحظه مور وموبدار



نحمده و نصلي على رسوله الكريم ناظرین! رفع عیلیٰ شاخ یا جزو یا فرع ہے۔ واسطے نزول عیلیٰ کے۔ جس کا زول مخبر صادق خاتم النبین فخر موجودات محد يك في في مت كى علامات مي ي حضرت عيسى كا نزول بهى ايك علامت قيامت بيان فرمائي اور نزول عيسى ير ايمان لانا ايها بى ب جیسا کہ قیامت اور حشر بالا جساد پر اور یوم القیامت پر جو دن جزا و مزا کا ہے کیونکہ جو محف قیامت پر ایمان نہیں رکھتا وہ ہرگز سچا مومن نہیں کیونکہ سب سے پہلے جو مومن ے اقرار کیا جاتا ہے یامومن کو تعلیم دی جاتی ہے۔ وہ یہی ہے کہ اللہ تعالی اورائے فرشتوں ادر کمآبوں اور یوم آخرت پر ایمان لاتا ہوں ادر یہ اقرار نہ صرف زبانی اقرار کرتا ہوں بلکہ اس کی تصدیق قلب یعنی دل سے بھی کرتا ہوں اور کوئی مسلمان نہیں جو اس بات کونه جامتا جو ۔ مگر تا ہم میں ایمان کی صفت بیان کرتا ہوں جس پر تمام امت کا اجماع ب اور کی ایک کو بھی انکار نہیں اور وہ یہ ہے۔ امنت بالله و ملائکة و کتبه و رسله واليوم الاخر والقدر خيره وشره من الله تعالى والبعث بعدالموت. ليني مي ایمان لایا الله پر فرشتول پر اور آسانی کتابول پر یعنی توریت زبور انجیل قرآن پر اور تمام رسولوں پر اور قیامت کے دن اور نیکی اور بدی کا مقدر ہونا اللہ تعالی کی طرف سے اور ج اٹھتا موت کے بعد قیامت کے دن ۔ پس جو محف اس اقرار پر قائم ب اور ول ے اس کی تقید تق کرتا ہے وہ مومن ہے اور جو محف ان امور کا منگر ہے وہ غیر مومن اور کافر ب- اس صفت ایمان کو مد نظر رکھتے ہوئے اصل مسلد رفع پر جب غور کرتے ہیں تو ثابت ہوتا ہے کہ رفع کا انکار نزول کا انکار ہے اور نزول عیلیٰ کا انکار علامات قیامت کا انکار ب كيونكه جس قدر علامات قيامت بي - سب كى سب مافوق الفهم بي اور عقل انسانى ان

کی حقیقت کے دریافت کرنے سے عاجز ہے۔ ای واسطے ان پر ایمان لانے والا مبارک گروہ یؤمنون بالغیب میں شامل ہوتا ہے اور چون و چرا کرنے والا اور محالات عقلی و خلاف قانون قدرت کے عذر اور اعتر اض پیش کرنے والامن گھڑت تاویلات کرنے والا ہرگز ہرگز اس قابل نہیں کہ وہ یؤ منون بالغیب کی فہرست میں داخل ہو سکے۔ پس ثابت ہوا کہ مومن و غیر مومن میں یہی فرق ہے کہ مومن محالات عقلی کے اعتراضات نہیں کرتا اور فرمودہ خدا تعالی اور اس کے رسول پاک پر ایمان لاتا ہے اور غیر مومن خدا اور اس کے رسول کے فرمودہ پر ایمان نہیں لاتا اور اپنے حواس پر دھوکہ خوردہ ہو کر دولت ایمان ے بے ہبرہ رہتا ہے۔ پہلے کلام ربانی کی تاویلات این عقل کے مطابق کرتا ہے اور جب ای کی عقل نظارہ قدرت میں نحو ہو کر حیران ہو کر عاجز ہوتی ہے۔ تو پھر انکار کر دیتا ہے اور کھرا خاصہ دہریہ و کافر بن جاتا ہے۔خواہ کی مصلحت کے باعث منافقانہ طور پر زبان سے اقرار بھی کرے کہ جی ہاں میں تمام سادی کتابوں کو مانتا ہوں مگر آ سانی کتابوں میں جو مضامین لکھے ہوئے ہیں ان کے معنی سلف صالحین نے جو کیے ہیں چونکہ وہ موجودہ زمانہ کی مفتول کے مطابق تہیں اس واسطے تادیلی معنی کرتا ہوں۔ دراصل دہ منگر ہوتا ہے۔ صرف مومنوں کے ڈر سے زبانی اقرار کرتا ہے مگر یہ اقرار مومنین کماب اللہ میں شامل نہیں ہونے دیتا۔ اس مختصر تمہید کے بعد اصل مسئلہ رفع کی طرف رجوع کرتا ہوں اور ثابت کرتاہوں کہ یہ سنلہ رفع و مزدول عیسیٰ قرآنی مسئلہ نہیں بلکہ انجیلی مسئلہ ہے جس کی تقیدین محمد تلطیق نے فرمانی۔ کیونکہ وہ عیسائیوں کے مشرکانہ عقیدہ کی اصلاح کے واسط تشريف لائ تص - اكر بدعقيده مشركانه تعاتو حضور عليه السلام كايبلا فرض تعاكه اس كى تردید فرماتے۔ مگر جب تصدیق فرمائی تو یہ بالکل غلط ہوا کہ رفع جسمانی کا مسئلہ مشرکانہ ب- اس اعتقاد فاسد ب تو محمد رسول الله ير (معاذ الله) الزام آتا ب كد الحول ف جان يوجد كراين امت كومشرك بنايا اور كيون نه اس عقيده نزول و رفع كو باطل فرما ديا جبیها که این الله ادر ستلیث وغیره عقائد کی تر دید فرمائی ادر مثایا اس مسّله رفع ونزول کوبھی مٹاتے، مگر بجائے مثانے کے تقدریق فرمائی اور جان بوجھ کر اپنی امت کو ابتلاء میں ڈالا۔ جب محمد معطفًا يتلينه في نزول عيسى ك عقيده كو بحال ركها اور مناسب طريق ير اس كى تصدیق فرمائی تو پھر اس عقیدہ ے انکار کرنا تھ رسول اللہ تلکی کے انکار کرنا ہے اور چونکد نزول فرع ب- اصل رفع کی لینی رفع ازم ب اور نزول مزدم یا یون مجموکد بیل رفع ب اور بعد نزول جب رفع ے انکار ہو گا تو نزول ے ضرور انکار ہو گا اور یہ كفر ب کہ علامات قیامت اور یوم آخرت سے انکار کیا جائے۔ اب دیکھنا چاہے کہ انجیل میں اس منلد کی نسبت کیا بیان ہے؟ اور قرآن نے تصدیق قرمائی یا نہیں؟ چونکہ قرآن مجید دوسری سادی کتایوں کا مصدق ہے۔ اس لیے ضروری ہے کہ پہلے منلد رفع علیمیٰ کی نسبت انجیل میں دیکھیں کہ انجیل میں رفع علیمیٰ کس طرح مذکور ہے کیونکہ مسلمانوں کو عکم ہے کہ فاسندلوا اهل الذکو ان کنتم لا تعلمون. (انحل ۲۳) لیتی اہل کتاب ہے دریافت کرو جو کچھ کہ تم نہیں جانتے۔ جب قرآن مجید کا دعویٰ ہے کہ میں مصدق تو رات وانجیل ہوں۔ اتینہ الا نحیل فیہ ہدی ونود (ماندہ ۲۳) لیتی ہم نے علیمیٰ کو انجیل دی دریافت کر جو کچھ کہ تم نہیں جانتے۔ جب قرآن مجید کا دعویٰ ہے کہ میں مصدق تو رات جس میں (ہر طرح کی) سوجھ اور نور ہدایت ہے اور آ کے قرمایا وانز لنا الیک الکتاب اللہ ولا تتبع آ ہواء ہم النہ: (ما کہ ۲۰) ترجمہ اور (اے پیغیر) ہم نے تم ای لیک الکتاب اللہ ولا تتبع آ ہواء ہم الخہ (ما کہ ۲۰) ترجمہ اور (اے پیغیر) ہم نے تم ای طرف اللہ ولا تتبع آ ہواء ہم الخہ (ما کہ ۲۰) ترجمہ اور (اے پیغیر) ہم نے تم از کر طرف ال یہ کی کتاب کرتی ہے اور ان کی محافظہ میں جو تو جو چو خوا ہے کہ ای ای کتاب ال کہ ولا تہ ہوں۔ اتینہ میں میں جو تو ہوں ہیں جہ اور ان کے قربایا وانز لنا الیک الکتاب اللہ ولا تتبع آ ہواء ہم الخہ (ما کہ ۲۰) ترجمہ اور (اے پیغیر) ہم نے تم ای طرف (بھی) کتاب برحق اتاری کہ جو کتا ہیں (اس کے اتر نے کے وقت) پہلے ہے موجود ہیں ان کی تصد یتی کرتی ہے اور ان کی محافظ بھی ہے تو جو کچھ خدا نے تم پر اتارا ہے تم بھی ای کے مطابق ان لوگوں میں تھم دو اور جو تی بات تم کو خدا ہے پیچی ہے اس کو چھوڑ کر ان کی خواہ شوں کی بیردی نہ کرو۔

قرآن مجید نے رفع عیلی کی تصدیق تو فرمائی کہ ماقتلوہ یقیناً بل دفعہ الله الله یعنی حفرت عیلی یقیناً تل مزیس ہوئے اور نہ صلیب دیئے گئے بلکہ الله تعالیٰ نے ان کو اپنی طرف الله اليا تحر رفع کی کیفیت مفصل تحریز نہیں فرمائی کہ کس طرح حضرت عیلیٰ نے ان مرفوع ہوئے یعنی الله اليا تحر رفع کی کیفیت مفصل تحریز نہیں فرمائی کہ کس طرح حضرت عیلیٰ موفوع ہوئے یعنی الله اليا تحر رفع کی کیفیت مفصل تحریز نہیں فرمائی کہ کس طرح حضرت عیلیٰ موفوع ہوئی کہ مول حضرت عیلیٰ موفوع ہوئے یعنی الله اليا تحر رفع کی کیفیت مفصل تحریز نہیں فرمائی کہ کس طرح حضرت عیلیٰ موفوع ہوئے یعنی الله اليا تحر رفع کی کیفیت مفصل تحریز نہیں اگر اس کی تصد یو قرآن اور الجیل مطابق آخیل سے اس مسئلہ رفع کی حقیقت کو دیکھیں اگر اس کی تصدیق قرآن اور الجیل سے ہو جائے تو چکر کسی موٹن کا کام نہیں کہ اس مسئلہ سے انکار کرے جا ہے اس کی عقل کے سے ہو جائے تو چکر کسی موٹن کا کام نہیں کہ اس مسئلہ سے انکار کرے جا ہو ان کی عقل کے سے ہو جائے تو چکر کسی موٹن کا کام نہیں کہ اس مسئلہ سے انکار کرے جا ہے اس کی عقل کے سے ہو جائے تو چکر کسی موٹن کا کام نہیں کہ اس مسئلہ ہے انکار کرے جا ہے اس کی عقل کے سے ہو جائے تو چکر کسی موٹن کی تعریف موٹن کا کام نہیں کہ اس مسئلہ ہے انکار کرے جا ہے اس کی عقل کے سے ہو جائے تو پھر کسی موٹن کا تعریف ہو ہے کہ فرمودہ خدا پر بلا دلیل عظی ایکان لائے۔ یہ ہو جو تم میں پیدا ہوں تو ایل کتا ہے کہ طرف رجوع کر دو اور ان کی کتابوں کے دافتات ، نہ ہو جو تم میں پیدا ہوں تو ایل کتا ہی کہ طرف رجوع کر داور ان کی کتابوں کے دافتات ، ہو پر نظر ڈالو تا اصل حقیقت تم پر منکشف ہو جائے گ۔'' (بلفظ از الہ او ہم میں الا خرآن نے میں میں ا

پر طردانوتا اس سیفت م پر سکسف ہو جانے گی۔ (بلفظ ازالہ ادہام من ۹۱۴ خزان ج سامن ۹۳۳) پس مرزا قادیانی کا بھی اتفاق ہے کہ مسائل متنازعہ فیہما میں جس مسئلہ کی تفصیل قرآن میں بیان نہ ہو تو اہل کتاب کی کتابوں ہے دیکھنا چاہے اور ان کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔ اب چونکہ رفع عیسیٰ میں تنازعہ ہے۔ ایک فریق ۱۳ سو ہرس کے بعد کہتا ہے کہ روحانی رفع ہوا۔ اب طریق انصاف یہ ہے کہ انجیل کی طرف رجوع کریں کیونکہ انجیل چشم دید شہادت حواریان حضرت عیلیٰ ہے اور معتبر ہے۔ جس سے مرزا قادیانی نے حضرت ایلیا کا قصہ اور حضرت یونس علیہ السلام کا قصہ اور حضرت عیلیٰ علیہ السلام کا فرمانا کہ حضرت یحیٰ علیہ السلام ایلیا ہے، قبول کیا تو اب انجیل کے معتبر ہونے میں مرزا قادیانی کو کچھ شک نہیں۔ پس ان کے مریدوں کو بھی شک نہیں کرنا چاہے اور انجیل کا بیان قبول کرنا چاہے۔ یہ نہیں ہو سکتا اور نہ انصاف ہے کہ مرزا قادیانی اور مزائیوں کے واسطے انجیل جب ان کے مطلب کی کہے تو معتبر ہواور جب وہ انجیل ان کے خلاف مطلب کے تو محرف و مبدل اور غیر معتبر ہو جائے انجیل معتبر ہے تو دونوں کے واسطے ہے۔ اب ہم مرزا قادیانی کے ارشاد کے مطابق انجیل کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ رفع جسمانی پر انجیلی دلائل

حوالہ اوّل: ''درتب وہ (لیعنی عیسانیؓ) انھیں وہاں سے باہر بیت عدیا تک لے گیا اور اپنے ہاتھ اللھا کے انھیں برکت دی اور ایسا ہوا کہ جب وہ انھیں برکت دے رہا تھا۔ ان سے جدا ہوا اور آسان پر اللھایا گیا۔ (اُبجیل لوقا باب۳ آیت ۵۰ تا ۵۳ ص ۱۰۹) ناظرین! ہاتھ اللھا کر دعا کرنا اور ای حالت میں اللھایا جانا رفع جسمانی ثابت

کرتا ہے کیونکہ روح کے ہاتھ نہیں ہوتے اور نہ روح دعا کر سکتا ہے۔ بغیر جسم کے۔ حوالہ دوم: ''اور دہ یہ کہہ کے ان کے دیکھتے ہوتے او پر اٹھایا گیا اور بدلی نے اے ان کی نظروں سے چھپالیا اور اس کے جاتے ہوئے جب دہ آسان کی طرف تک رہے تھے دیکھو دو مرد سفید پوشاک پہنے ان کے پاس کھڑے تھے اور کہنے گئے کہ اے جلیلی مردد تم کیوں کھڑے آسان کی طرف دیکھتے ہو۔ یہی یہوع جو تھوارے پاس سے آسان پر اٹھایا گیا ہے۔ ای طرح جس طرح تم نے اے آسان پر جاتے دیکھا کچر آئے گا۔'

لیا ہے۔ ای طری جس طری م نے اسے اسان پر جانے دیکھا چر اسے ۵۔ (اٹال باب ا آیت ۹ تا الاص ۱۳۳۳)

ناظرين! غور فرما نميں كه سب طرح رفع جسماني اور نزول جسماني تابت ہے۔

حوالہ سوم: "غرض خدادند (عیلیؓ) انھیں ایسا فرمانے کے بعد آسان پر اتھایا گیا۔ (انجل مرض آیت ۱۶ باب ۱۹ص ۲۷)

ناظرین! کیا صاف صاف شبوت ہے کہ آسان پر رفع جسمانی ہوا کیونکہ فرمانے کے بعد اللهایا گیا لکھا ہے مذکورہ بالا حوالجات الجیل سے ثابت ہوا کہ مطرت عیلیؓ آبکٹی پر اللهائے گئے اور آسان کا لفظ ہر ایک انجیل میں موجود ہے اور جسد عضر کی کے ساتھ الٹھایا جانا ثابت ہے کیونکہ بدلی کا لفظ انجیل میں جو ہے۔ بتا رہا ہے کہ رفع جسمانی ہوا اور اگر رفع ردحانی ہوتا تو بدلی کے ذریعہ اٹھایا جانا انجیل میں مذکور نہ ہوتا کیونکہ روح کے اٹھانے کے واسطے بدلی کی ضرورت نہیں ہے اور نہ کوئی نظیر ہے کہ روحانی رفع کے واسطے بادل آتے تھے اور ان کو اٹھا لے جاتے تھے اگر کوئی نظیر ہے تو کوئی مرزائی بتا دے۔ مگر نہ بتا سکیں گے۔ چاہے تمام مل کر زور لگا نمیں اور کوشش کریں۔ ان لمہ تفعلوا ولن تفعلوا الآیة.

حوالیہ چہارم: انجیل لوقا باب ۲۳ آیت ۳۹ میں لکھا ہے۔ ''میرے ہاتھ یاؤں کو دیکھو کہ میں بی جوں اور مجھے چھوؤ۔ اور دیکھو (۴۰) کیونکہ روح کوجسم اور بڈی نہیں جیسا جھ میں و کیمتے ہو۔ (۳۱) اور مد کہد کے انھیں اپنے ہاتھ پاؤل دکھائے اور جب دے مارے خوشی کے اعتبار نہ کرتے اور متعجب تھے۔ اس نے ان ے کہا کہ یہاں تمحارے پاس کچھ کھانے کو ہے (۳۲) تب انھوں نے بھونی ہوئی مچھلی کا ایک ٹکڑا اور شہد کا ایک چھتا اس کو دیا۔ (۳۳) اس نے لے کر ان کے سامنے کھایا۔'' اس انجیل کے مضمون نے روز روثن کی طرح بتا دیا ہے اور بعبارت النص خابت کر دیا ہے کہ حضرت عیسیٰ نے روحانی رفع کی خود تر دید فرما دی ہے کیونکہ صاف صاف فرمایا کہ روح کوجسم اور بڈی نہیں۔ جیسا کہ مجھ میں دیکھتے ہوادر پھر حوار یوں کی تسلی کے داسطے بھونی ہوئی مچھلی کا نکڑا اور شہد کھایا۔ حالانکہ روح کھانے پینے سے پاک ہے۔ اب ثابت ہو گیا کہ حضرت میں بجسد عضری آسان پر اٹھائے گئے کیونکہ پہلے شاگردوں کو دکھائی دینے اور ای حالت میں آ سان پر الخلائے گئے اور قرآن مجید نے اس مضمون انجیل کی تصدیق بھی فرمائی جیسا کہ قرآن مل ب- وما قتلوه يقيناً بل دفعه الله اليه اور پم تاكيد ك طورير دوباره فرمايا کہ مراجیس بلکہ اللہ نے اس کو اپن طرف اٹھا لیا۔ اس جگہ فور طلب امر یہ ہے کہ قرآن محید کا جو دون ، ب که میں انجیل و دیگر کتب سادی کا مصدق ہوں۔ یہ دعویٰ تب ہی سچا ہو سکتا ہے جب قرآن نے بھی جسمانی رفع کی تصدیق فرینائی اور یہ کسی آیت قرآن میں نہیں ہے کہ مفرت ملین کا رفع روحانی ہوا اور رفع جسطانی کی تردید کی ہے جس طرح ستلیٹ واہن اللہ اور الوبیت سی تردید ہے بلکہ انتخبل وقت آن رفع جسمانی عیلیٰ میں بی**تنق بیں۔** اب کی مسلمان کا کام نبیں کہ انکار کرے۔ اب ہم ذیل بیں زیادہ **تیلی** کے واسط عقلى ولاكل بيش كرت بي تاكد كى مرزائى كوجائ كلام باقى تدرب-

ديل اوّا قتل اور صليب كافعل جسم پر وارد ہوتا ہے نہ كہ روح پر ' كيونكه روح إيك جوہر اطيف ب جو كذ ندمحسوس در خارج ب ادر ندجهم ب ندجسماني ب- اس كاقل مونايا صليب ديا جانا ممكن نبين \_جم بى قتل كيا جاتا ب اورجم بى صليب ديا جاتا ب - اب الله تعالى في جو فرمایا كه حضرت عيسى في فتل ہوت اور نه صليب ديے گئے بلكه الله ف ان کو اپنی طرف اٹھا لیا ہے تو ثابت ہوا کہ جسم ہی کا رفع ہوا کیونکہ قمل جسم نے ہونا تھا اور صلیب پر بھی جسم نے بی لاکایا جانا تھا۔ جب ای چیز کا رفع ہوا جس نے قُتْل ہونا تھا تو ثابت ہوا کہ جسم ہی مرفوع ہوا۔ جس یرقتل و صلب کا فعل دارد ہونا تھا نہ کہ روح کیونکہ روح کو نہ کوئی قتل کر سکتا ہے اور نہ کوئی مولی دے سکتا ہے۔ جب قتل وصلیب ےجم بجایا گیا تو ضرور جسم کا ہی رفع ہوا اور یہی مقصود تھا اس جگہ مرزا قادیاتی اور ان کے مرید اعتراض کرتے ہیں کہ قرآن میں آسان کا لفظ نہیں لکھا اور بدتح رف ب کہ خدا کی کلام میں کوئی لفظ زیادہ یا کم کیا جائے۔ اس کا الزامی جواب یہ بے کہ یہ تحریف تو آ ب کرتے ہیں کہ روح کا لفظ اپنے پاس سے لگا کر رفع روحانی کہتے ہیں۔ اگر رفع روحانی کیں تو يم يدالفاظ زياده كرني يرْت بي \_ وما قتلوه يقيناً بل رفعه الله اليه وصلب جسدة و رفع روحه ادریمی تحریف والحاد ب\_ پس جیسا آسان کا لفظ نبیس ویدا بی روح کا لفظ بھی نہیں۔ مگر انجیل میں آسان کا لفظ موجود ہے۔ اس لیے قرآن کی تغییر انجیل کے مطابق کرنا تحریف نہیں ہے کیونکہ حضرت عیسانی نے خود فرمایا کہ میں ای جسم کے ساتھ آ مان پر جاتا ہوں اور بدلی کا لفظ ای واسط بے تا کہ ثابت ہو کہ جسم اٹھایا گیا کیونکہ ردح مادی جسم نہیں ہے کہ اس کے اٹھانے کے واسط بادل کی ضرورت ہو۔ بادل مادی جسم کو بی اٹھاتا ہے۔ روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ سینکڑوں ہزاروں من یانی کا بوجھ بادل اللائ بھرتے ہیں اور جگہ جگہ میں پانی برساتے پھرتے ہیں۔ حفزت عیسیٰ کا بحکم ربی المايا جانا كچم محال نبيس - موائى جبازوں كو ديكھو سيتكروں من لوما س طرح موا المائ پھرتی ہے۔ انسان میں تو اس قدر طاقت ہو کہ ہزاروں من بو تھ کرہ ہوا پر لے جائے۔ مگر خدا تعالی ایک من یا ڈیڑھ من کا آ دمی ہوا پر نہ لے جا سکے۔ ایسے عاجز خدا کو تو کوئی خدانہیں مان سکتا جو حکمت اور قدرت میں انسان اپنی مخلوق سے کم ہو۔

دوسرا تحقیقی جواب یہ ہے کہ قرآن مجید میں جو مضامین لبطور قصہ بیان ہوتے ہیں وہ اختصار سے ہوا کرتے ہیں کیونکر پہلی کتابوں میں ان کی تفصیل موجود ہے اوراع واسط عظم ہے کہ اہل کتاب سے سوال کرو اگر تم پورا قصہ نہیں جانتے۔ کپل یہ خدا تعالٰی کا فرمانا کہ ہم نے اس کواپنی طرف اٹھا لیا انجیل کی تصدیق کے لیے کانی ہے۔ خدا تعالٰی آ سانوں پر کا جواب

اس جگہ مرزا تادیانی اور مرزائی ایک اور اعتراض کیا کرتے ہیں کہ خدا آ سان یر ہی ہے اور زمین پر نہیں۔ اس اعتراض کا جواب اوّل تو یہ ہے کہ مرزا قادیانی اور مرزائی تو یہ اعتراض برگز نہیں کر سکتے کونکہ ان کا خدا آ مان پر ب۔ جس فے مرزا قادیانی کا نکاح آ سان پر پڑھا۔ جیسا کہ ان کی پیشگوئی تھی۔ اگر چہ یہ پیشگوئی تھونی نگل۔ گر یہ ثابت ہوا کہ مرزائی خدا آسان پر ہے اور وہاں ہے تحدی بیکم کا نکاح مرزا قادیاتی ے باندھا۔ نیز مرزا قادیانی نے علاء کو مخاطب کر کے جو کہا ہے کہ ہمارا اور ان کا مقدمہ آسان ير دائر ب\_ مرزا قادياني كا البام ينصروك رجال نوحى اليهم من السماء. (ہیتہ الدحی من ۲۲ خزائن ج ۲۲ ص ۷۷) ترجمہ: مرزا قادیاتی تیری مدد وہ لوگ کریں گے جن کے دلوں میں ہم این طرف ے الہام کریں گے۔ اب مرزا قادیانی نے ساء اورخدا کے ایک ہی معنی کیے ہیں۔ پس اپنی طرف اٹھانا آسان پر اٹھانا ثابت ہوا۔ پھر مرزا قادیانی کا الہام''آ سان سے کنی تخت اترے پر تیرا تخت سب سے اور بچھایا گیا ہے۔'' (دیکھو هیت الوی ص ۸۹ فزائن بر ۲۲ ص ۹۳) اس ب بھی ثابت ہوا کہ مرزائی خدا کا کارخاند آ سان یہ ہے۔ پھر الہام مرزا قادیاتی ینزل علیک اسرار من السماء. ہم آ سان ت تیرے پر کنی پوشیدہ باتیں نازل کریں گے۔'' (هیفة الدحی ص ۸۹ خزائن ج ۲۲ ص ۹۲) اس ے ثابت ہے کہ خدا آسان پر ہے اور آسان سے مرزا قادیانی پر پوشیدہ باتیں نازل کرتا ہے۔ پھر الہام مرزا قادیانی "کان الله نزل من السماء گویا آسان ے خدا اتر کا" اس ب بھی خدا کا آسان پر ہونا ثابت ہے۔ (هیعة الوقی ص ۹۰ خزائن ن ۲۲ ص ۹۹) کچر البام قاديانى "لك درجة فى السماء. تيرا آسان يربرا مرتب ب-" (هية الدى م وفرائن ج ۲۲ ص ۹۳) اس سے بھی ثابت ہے کہ خدا آسان پر ہے اور وہاں مرزا قادیانی کا بڑا مرتبدائ پاس رکھا ہے۔ پھر "قال ربک انہ نازل من السماء ما يوضيک تيرا رب فرماتا ب کدایک امر آسان ے نازل ہوگا کہ تو خوش ہو جائے گا۔'' (هینة الوی ص ٢٢ خزائن ج ۲۴ ص ۷۷ ) غرض مرزائیوں کا خدا تو بیتک آ سان پر بے اور آ سان سے بی سب اسرار د احکام و مراتب تازل کرتا ہے۔ جب وہی خدا فرماتا ہے کہ ہم نے علینی کو اپن طرف الله اليا تو ثابت ہوا كہ حضرت عيسى آسان پر اللهائے كئے كيونكہ خدا آسان پر ہے۔

ں دوسرے مسلمان اعتراض کریں تو ان کا جواب یہ ہے کہ خدا تعالی ہر جگہ حاضر ناظر ے اور ہر جگہ زمینوں و آ سانوں میں موجود ہے۔ اس کی حکومت سب جگہ ہے اور اس کا جلوہ ہر اجسام اور اجرام میں ہے۔ لیعنی تمام موجودات ارضی و ساوئ کا خالق و مالک ہے ادر ہر ایک میں اس کا تصرف ہے بیہ اس کی مرضی ہے کہ کسی وجود کوخواہ آ سان پر رکھے خواہ زمین پر رکھے اس کی ذات پاک ہر جگہ موجود ہے۔ مگر یدمحاورہ کتب البی کا ہے کہ آ سانی بادشاہت اور آ سانی صحائف جب کہا جائے تو اس ہے مراد خدا کی بادشاہت اور ندا کی کتاب ہوتی ہے اور اس کے عکس جب کہا جاتا ہے کہ خدا کی کلام نازل ہوئی ہے تو مراد ہوتی ہے کہ آسان سے آئی ہے۔ غرض خدا تعالی کا تعلق زیادہ انسانی مغہوم نے واسطے آسان ے بی اور شد استوی علی العوش نص قرآنی اس کی شاہد ہے مگر بلا کیف کند مینی خدا تعالی مرش پر ہے۔ تکر بلاکیف وکنہ کے معنی کیونکر اور س طرح مرش پر مقیم ہے۔ بیٹبیں کہ تکتے جب گوئی گہتا ہے کہ میرا انصاف آسان پر ہو گا تو اس سے یکلم کی مراد خدا تعالی ہوتی ہے۔ پس ای محادرہ کے لحاظ سے قرآن مجید میں اللہ تعالی رفعہ اللہ الیہ کی تغییر محمد رسول اللہ ﷺ نے خود فرما دی ہے۔ جس کے مقابل کسی خود غرض اور مدمی کی تاویل و تغییر قابل اعتبار نہیں کیونکہ وہ اپنے مطلب کے واسطے غلط تغییر کرتا ب\_ عن عبدالله بن عمرٌ قال قال رسول الله ﷺ ينزل عيسٰي ابن مريم الي الارض فتزوج ويولد له ويمكث خمساً و اربعين سنة ثم يموت فيدفن معي في قبري فاقوم انا و عيسي ابن مريم في قبر واحد بين ابي بكر و عمر رواه ابن جوزى في كتاب الوفا. (منكوة ص ٢٨٠ باب زول ميليّ ) ترجمه روايت ب عبدالله بن عمر ے راضی ہو اللہ تعالی دونوں باب بیٹا ہے کہا فرمایا رسول اللہ ﷺ نے اتریں کے علیلی بینے مریم کے طرف زمین کی لیس نکاح کریں گے اور پیدا کی جائے گی ان کے لیے اولاد ادر کلمبر س کے ان میں ۴۵ برس۔ پھر مری کے عیسی پس دفن کیے جائیں گے تج قبر میری کے درمیان ابوبکر اور عمر کے اس حدیث سے ثابت ہے کہ حضرت عیسیٰ کا رفع بسمانی آسان پر ہوا اور حیات بھی ثابت ہوئی اور اس حدیث کو مرزا قادیانی نے مانا ہوا بھی ہے۔ (دیکھو زبول میں من ما حاشیہ خزائن ج ۱۸ص ا۸۶ حاشیہ ) اگر اہل دنیا اس بات کو جانتے کہ اس کے کیامعنی میں کہ اسمہ کائلی دید فن معنی کمی قبری تو دہ شوخیاں نہ کرتے اس حدیث ے کوئی مرزائی انکارنبیں کر سکتا۔ کیونکہ مرزا قادیانی تشلیم کر گئے ہیں۔ پس

تمام حدیث کے مضمون سے رقع جسمانی ہی ثابت ہوا اور حیات میں بھی ثابت ہوئی اور یه بلحاظ حفاظت کامل کیا، تا که یہود حضرت عیسیٰ کو تکلیف نہ دیں باقی رہا یہ اعتراض کہ کیا زمین پر خدا قادر ند تھا کہ حفاظت کرتا۔ کیوں آسان پر حضرت عیلی کو اٹھایا۔ اس کا جواب ہیہ ہے کہ خدا تعالٰ قادر بیٹک ہے مگر وہ کبھی کبھی اپنے خاص ہندوں یعنی انہا، ملیہم السلام كى حفاظت ك واسط خاص خاص كرشمد قدرت دكھا تا ربتا ب تاكد معلوم بوكد وه قادر مطلق ہے۔ کسی قانون قدرت کا پابند نہیں دیکھو حفزت آ دم کی نسبت خاص کر شمہ قدرت دکھایا که بغیر مال باب پیدا کیا۔ حضرت ابراہیم پر آگ سرد کر دی۔ حضرت موئ کے واسطے لکڑی کا سانپ بنایا اور اس کی جسمانی حفاظت جادوگروں ہے کی حضرت عیسیٰ م کو بغیر باب بیدا کیا۔ حضرت محمد رسول اللہ عظیقہ کی حفاظت کی خاطر کفار حرب کو اند ها کر دیا که وه حضور عظیمه کو غار میں نه دیکھ سکھ اور تدنی و سامی و اکبی علوم بغیر استاد تعلیم فرمائے۔ حضرت رب العزت کی عادت ہمیشہ ے چلی آئی ہے کہ دہ اپنے نبیوں ادر رسولوں کے ساتھ خاص معاملہ رکھتا ہے۔ اور خاص طور پر ان کی حفاظت جسمانی و روحانی كرتا ب- خدا تعالى قادر تها كد نمرود ك دل پر تصرف فرما كر حضرت ابراتيم كى خلاصى کرا دیتا مگر اس نے ایپانہیں کیا بلکہ نمرود کو اس بات پر آمادہ کیا کہ حضرت ابراہیم کو جلتی آگ میں ڈالے ادر اس طرف خاص کرشہ قدرت دکھانے کے واسطے آگ کو تھم کیا که ابراہیم پر سرد ہو چنانچہ وہ آگ حضرت ابراہیم پر سرد ہو گئی۔ ایسا کیوں کیا؟ اس واسطے تا کہ آئندہ نسلول کے واسطے میری قدرت لامحدود کا نشان رہے۔ ایہا ہی فرعون ے حضرت موی \* کو بچا سکتا تھا مگر کرشمہ قدرت دکھانے کے داسط اور آئندہ نسلوں کی عبرت کے داسطے فرعون کو سمندر میں ای جگہ جس جگہ سے حضرت مولی صحیح سلامت بمعہ امت کے گزرے تھے۔ غرق کیا۔ ایہا ہی حضرت خلاصہ موجودات محمد مصطف ﷺ کی حفاظت خدا کر سکتا تھا۔ مگر کرشمہ قدرت دکھانے کے داسطے عار میں حفاظت فرماتی ادر لطف بیہ کہ کفار نزدیک ہیں اور دیکھ نہیں کیتے۔ ایہا ہی مصلحت ربی نے جنوبہ نمائی اور مجز نمائی حضرت علی کی حق میں دکھائی کہ آسان پر اٹھا لیا۔ تو کوئی بات مشکل ؟ ہے بلکہ یہ علام الغیوب کو معلوم تھا کہ مرزا غلام احمہ قادیانی اور اس کے مرید میری قدرت کا انکار کریں گے اور بچھ کو اپنی طرح عاجز متجھیں گے کہ میں آ سان پر کسی کونہیں لے جا سکتا ای واسط خدا تعالی نے بد کرشمہ قدرت دکھایا تا کہ ثابت ہو کہ خدا تعالی بر ایک بات پر قادر ہے۔ حضرت عینیٰ کی دلادت و رفع بطریق معجزہ کر کے اور رفع جسمانی کر کے

ے جہل کا باعث ہے۔ یہ لوگ جن کی عرفان کی آتھ اندھی ہے خدا تعالیٰ کو بھی اپنی مانند ایک ناچیز انسان خیال کرتے ہیں اور اپنی ذات پر قیاس کر کے جس چیز پر اپنی طاقت عاجز پاتے ہیں۔ خدا تعالیٰ کو بھی عاجز بیختے ہیں۔ حالانکہ قرآن مجید نے ای واسطے پہلے انبیاء علیہم السلام کے قصے بیان قرمائے ہیں تا کہ مومنین کتاب اللہ خدا تعالیٰ کی قدرتوں اور طاقتوں کو محدود نہ سمجھیں گر آج کل علوم جدیدہ کے اثر ہے کتب سادی کے مضامین تاکار ای واسطے کیا جاتا ہے کہ محال عظی ہیں۔ جو مدتی ہیں وہ خود خالی پنارہ ہیں۔ اس داخل انبیاء کیہم السلام کے قصے بیان قرمائے ہیں تا کہ مومنین کتاب اللہ خدا تعالیٰ کی قدرتوں اور طاقتوں کو محدود نہ سمجھیں گر آج کل علوم جدیدہ کے اثر ہے کتب سادی کے مضامین اصط پہلے انبیاء کے معجزات سے منظر ہوتے ہیں کیونکہ خود معجزہ دکھانے سے عاجز ہیں کیا واسطے پہلے انبیاء کے معجزات سے منظر ہوتے ہیں کیونکہ خود معجزہ دکھانے سے عاجز ہیں کیا خالی تقص باتوں باتوں سے دعویٰ تو یہ کرتے کہ میں تمام انبیاء علیم السلام کا نمونہ ہوں۔ مر معجزہ ایک بھی نہ دکھایا۔ رمل سے پیشکو نیاں ہی کرتے اور وہ بھی موت کی کرتے جب کہ دو بھی جھونی نطق تو باتیں بنا کر نال ویتے۔ یہ بھی بیاروں کو اچھا کیا؟ آگ میں کودے؟ مر معجزہ ایک بھی نہ دکھایا۔ رمل سے پیشکو نیاں ہی کرتے اور وہ بھی موت کی کرتے جب کر معون نظتی تو باتیں بنا کر نال ویتے۔ یہ بھی بیاروں کو اچھا کیا؟ آگ میں کودے؟ مر محقون کلی تو باتیں بنا کر خال ویتے۔ یہ بھی بیاروں کو اچھا کیا؟ آگ میں کودے؟ محمودی نظتی ہوں خود خالی تھے۔ پہلوں کو بھی جھو ایا۔ میں کی کی معدیت کی کی کر ہوں میں کر کی اوں کی تو میں کی میں کی ہوتا کی کی تو ہوں کی کی کے دور ہوں کی کر تے ہیں کہ محمودی دیل کی ہی ہی خود خالی تھے۔ پہلوں کو بھی جھو ایا۔

رفع جسمانی کی بیہ ہے کہ عیلیٰ جسم و روح مربکی حالت کا نام ہے صرف روح کوعیلیٰ نبیس کہتے اور نہ صرف جسم کو عیلیٰ کہ یہ کیلے ہیں پس اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمانا کہ حضرت عیلیٰ نہ فوت ہوئے اور نہ قتل ہوئے بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف اللھا گئے تو ثابت ہوا کہ رفع جسمانی تھا نہ کہ رفع روحانی ہوا۔ ثابت ہوتا ہے کہ تمام انبیاء علیہم السلام اور ان کی امتوں کے بزرگان مونین سے صرف حضرت عیلیٰ کا ہی رفع ہوا یا حضرت اور کیں کا باتی کسی کا رفع روحانی نہیں ہوا کیونکہ ان کا ذکر نہیں۔ اگر کہو کہ سب کا رفع روحانی ہوتا ہے جونجات یافتہ ہوتا ہے تو پھر بیہ کلام ربانی پایۂ فصاحت سے گر جاتی ہے کہونکہ فضول کلام ہونیات پا دحضرت عیلیٰ کو اپنے رفع روحانی میں شک تھا کہ خدا تعالیٰ نے ان کے رفع روحانی کا دعدہ فرمایا اور رفع روحانی کر کے دعدہ پورا کیا ہرگز نہیں۔ انبیاء علیہم السلام تو ہوا ہے حضرت عیلیٰ کو اپنے رفع روحانی میں شک تھا کہ خدا تعالیٰ نے ان کے رفع

ثابت کر دیا کہ ہم جسد عضری کو آسان پر لے جانے کے لیے عاجز نہیں ہیں۔ یہ تو جہالت کے سوال ہیں کہ زمین پرخدا حفاظت نہ کر سکتا تھا۔ یہ صرف خدا تعالٰی کی قدرت کہ جو صلیب دیا جائے اس کا رفع روحانی تنہیں ہوتا۔ یہ بالکل غلط ہے اور انصاف خداوندی کے برخلاف ہے کہ ایک طرف تو کفار ایک بنی درسول کو قتل کریں ادر صلیب دیں ادر خدا تعالیٰ ان کے ساتھ یہ بے انصافی کرے کہ ان کا ردحانی رفع بھی نہ ہو۔ اصل میں مرزا قادیانی ایسے مطلب پرست تھے کہ اپنے مطلب کے داسط طبع زاد بات بنا لیتا عیب نہ بچھتے تھے بلکہ آ دھی عبارت کت ساوی کی پیش کر کے عوام کو مغالط میں ڈال کر اپنا الو سیدها کیا کرتے تھے۔ یہ جوعام شور کیا رکھا ہے کہ چونکہ کا تھ پر ایکایا جانالعندی ہونے کا نشان تھا۔ اس لیے حضرت علیلی کی جان صلیب پر نہ نگلی تھی۔ بالکل غلط ہ کرونے کا نشان تھا۔ اس لیے حضرت علیلی کی جان صلیب پر نہ نگلی تھی۔ بالکل غلط ہ کیوں ایس کے اعضاء میں تھو کتے ہیں خون زختوں سے جاری ہے اور طرح طرح کے عذاب ہو رہے ہیں۔ مگر یہود کا طرفدار خدا حضرت علیلی کی جان بھی نہیں نگلے دیتا ہیں خوب انصاف خداوندی ہے کیونکہ اگر صلیب پر مر جائے تو خدا اس کا رفع روحانی نہیں کر سکتا۔ کس قدر افغ ج ایسا عذاب تو دورخیوں کے واسط مقرر جا کہ تو خدا ہی کا روحانی تھیں کر

لقل تورات: استثنا باب ۲۲۔ آیات ۲۲ و۲۲۔ ''اور اگر کمی کے کچھ ایسا گناہ گیا ہو۔ جس سے اس کا قمل واجب ہو اور وہ مارا جائے اور تو اے درخت پر لفکائے تو اس کی اش رات بحر ورخت پر لفکی نہ رہے بلکہ تو ای دن اے گاڑ دے کیونکہ جو پیمانی دیا جاتا ہے خدا کا ملعون ہے۔ اس لیے چاہیے کہ تیری زمین جس کا وارث خداوند تیرا خدا بتھ کو کرتا ہے ناپاک نہ کی جائے۔''

اب ناظرین کو معلوم ہوا کہ مرزا قادیانی صرف آیت ۲۳ کا مضمون تھوڑا سا پیش کر کے ہر ایک کتاب میں لکھتے ہیں کہ کاٹھ پر مرنا چونکہ لعنتی ہو نیکا نشان تھا۔ اس لیے حضرت عیسی کی جان صلیب پر نہ تکلی تھی۔ صلیب کے عذابوں سے بیبوش ہو گیا تھا۔ اور ایها بیبوش کہ مردہ اور زندہ میں فرق نہ ہو سکا یہ بات کوئی ذی ہوش تو تسلیم نہیں کر سکتا کیونکہ ایسی کوئی بیہوشی اور غشی نہیں کہ تنفس بند ہو جائے لیے میں سانس کا آنا جانا بند ہو جائے۔ اگر سانس بند ہو گیا اور جسم بے حس ہو گیا تو پھر ای کا نام موت ہے۔ یہودی ایسے بے عقل نہ تھے کہ جس کام کے واسطے انھوں نے ہمیشہ کی ذلت اور لعنت کی دہ کا اور دوروں چیوڑ کر مطمئن ہو جانے حالانکہ ان کو یہ بھی علم تھا کہ یہ شخص پیشکوئی کر چکا ہے کہ میں پھر زندہ ہو جاؤں گاتو پھر بھی موت کی تھد یق نہ کرتے مگر دہ چشم دید شہادت انجیل

عزیزی میں زینون کی تغییر میں لکھا ہے کہ ام الموشین حضرت صفیہ کہ ازواج مطہرات

ے اس کی پنگی چھیدی جس سے لہو اور پانی نگاا۔ (دیکھو انجیل یو حناباب ۹۔ آیت ۱۳۔ ۲۰۰) انجیل کے مقابل اور چیٹم وید شہادت کے سامنے مرزا تادیانی کی طبع زاد کہانی جو انھوں نے اینی غرض کے لیے ۱۹ سو برس کے بعد بنائی کہ جان نہ نگلی تھی اور رفع اردحانی ہوا۔ کیونکر تسلیم ہو سکتی ہے؟ یہودیوں کا میہ ہرگز اعتقاد نہیں کہ اگر کوئی ہے گناہ بھی پھانی دیا جائے تو ملعون ہوتا ہے کیونکہ تو رات میں صاف لکھا ہے کہ اگر کوئی بے گناہ تھی ان کا رفع روحانی نہ ہونا خدا کاظلم ہے۔ پس یہ ذھکونسلا غلط ہے کہ رفع روحانی ہوا۔ دوم یہ لوفعل ہے کہ رفع روحانی کر کے خدا تعالیٰ حضرت عیسیٰ کی صاف کتھا ہے کہ ایر کوئی نے ایسا گناہ ان کا رفع روحانی نہ ہونا خدا کاظلم ہے۔ پس یہ ذھکونسلا غلط ہے کہ رفع روحانی ہوا۔ دوم یہ یوفعل ہے کہ رفع روحانی کر کے خدا تعالیٰ حضرت میں کی صداقت ثابت کرے کیونکہ یہ تو خیل کا رفع روحانی کر کے خدا تعالیٰ حضرت میں کی صداقت ثابت کرے کیونکہ روحانی نہ ہوئی مرنے کہ بعد رفع روحانی کی تصدیق نہ نوت میں کام کی تعلی رفع روحانی کے معد تو نہ وہ کا کام کر سکتے تھے اور نہ تصدیق کی کام کی تعلی اور نہ روحانی کے معد تو نہ وہ نوت کا کام کر سکتے تھے اور نہ تصریق کی کام کی تھی اور نہ ہودوانی کے معد تو نہ وہ نوت کا کام کر کتھ جھے اور نہ تعدی کی کی کام کی تھی اور نہ موجانی کے موجد تو نہ وہ نہوت کی کی اور نہ تعدیم کی تو روحانی کی تو ہوت کی کام کی تعلی اور نہ میں درحانی کی موجد تو نہ ہوں کا کام کر سکتے تھے اور نہ تصریق کی کام کی تھی اور نہ یہودیوں جت تھی کیونکہ یہودیوں کو رفع روحانی کا علم نہ ہوا جب رفع روحانی محسوں نہ ہوا تو یہودیوں پر جست نہیں اور خصول ہے اور خدا کی ذات فضولیات سے پاک ہے۔ پس روحانی کا خیال ردی ہے اور بطل عقیدہ ہے۔

ا بجل میں صاف صاف لکھا ہے کہ حضرت عیسیٰ زیتون کے پہاڑ پر اپن شاگردوں کے حق میں دعائے برکت دیتے ہوئے الٹھائے گئے۔ (دیکھو بخیل متی باب ۲۴ آیت ۲ دلیل رفع) ''اور جب وہ زیتون کے پہاڑ پر بیٹھا تھا۔ اس کے شاگردوں نے خلوت میں اس پاس آ کے کہا ہم ہے کہو کہ یہ کب ہو گا ادر تیرے آنے کا ادر زمانہ کے آ خر ہونے کا نثان کیا ہے۔'' انجیل کے اس مضمون سے بروزی نزول بھی باطل ہوا کیونکہ اصالاً آنا لکھا ہو خیر یہ بحث الگ ہے فی الحال یہ ثابت کرنا تھا کہ شاگردوں سے باتیں کرتا ہوا جنرت عیسیٰ مرفوع ہوا اور یہ مشاہدہ ہے کہ جسم و روح دونوں کی تر کمپی حالت سے باتیں ہو سمانی تھا نہ کہ روحانی چنا نچہ ذیل کی حدیث نے اس کی تصدیق تھی کی ہے۔ دیکھو تغییر

میں موجود ہے کہ دارونہ نے آ کر دیکھا کہ سی مرچکا ہے مگر تاہم ایک سیاہی نے بھالے

ے آنخصرت سلطنہ کے بیں بیت المقدس کو تشریف لے گئیں اور مجد اقصیٰ میں نماز پڑھ کر فارغ ہو میں تو مجد نے تکل کر طور زیتا پر تشریف فرما ہو میں اور وہاں پر بھی نماز پڑھی پھر اس پہاڑ کے کنارے کھڑے ہو کر ارشاد کیا کہ بیدو ہی پہاڑ ہے کہ حضرت علیلیٰ یہاں سے آسان پر تشریف لے گئے تھے۔ (تغیر عزیزی ص ۲۵) پس ثابت ہوا کہ رفع جسمانی کا عقیدہ از دان مطہرات میں بھی مروج تھا۔ چوتھی دلیل

ما قتلوہ یقیما بل رفعہ الله الیہ ے ثابت ب کہ قُل کا ارادہ ہوا ادر قُلّ وتوع میں ند آیا بلکه رفع ہوا تو ضروری تھا کہ زمانة قمل و زماند رفع میں فاصلہ ند ہو يعنى جس وقت مصلوب قمل سے بیجایا گیا ای وقت اس کا رفع ہوتا کیونکہ بل کا اضراب بتا رہا ب کہ قُل نہیں ہوا بلکہ اٹھایا گیا۔ کپس ثابت ہوا کہ جس وجود عضری نے قتل ہونا تھا۔ اس کا رفع ہوا۔ مثال کے طور پر سمجھو کہ جب کوئی کہے کہ زید کو سزائبیں دی گئی بلکہ انعام دیا گیا اب اس واقعہ سزا اور انعام کے زمانہ میں فاصلہ ہرگز جائز نہیں، یعنی یہ نہیں ہوسکتا قتل کی گفی اب ہو ادر رفع ۸۷ برس کے بعد ہو۔ اس فاسد عقیدہ ے تو قرآن میں تح دیف ہوتی ہے پھر قرآ ن کی آیت یوں چاہے۔ ماقتلوہ یقینًا بل حفظ الله من ایدیھم ثم مات و رفع روحه ممَّر بيتر يف الباد اور يهوديت ہے۔ ددم! حفزت محمَّد رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ حضرت عیسیٰ ۱۲۰ برس تک دنیا میں رہے اور ۱۲۰ برس کی عمر کے بعد ان کا رفع ہوا۔ یہ حدیث مجدد وقت و تحقق بے غرض نواب سید صدیق انحن خاں صاحب دالے ریاست بھویال نے اپنی کتاب بحج الکرامہ فی آثار القیامہ پر تقل کی ہے۔ وہو ہذا '' گویم رفع او لیتن عیسیٰ میمر یکصد وبست سال بست چنانچه طبرانی و حاکم در متدرک (عائشه آ ورده اندكه قال في مرضه الذي توفى فيه لفاطمة ان جبريل كان يعارضني القرآن في كل عام مرة وانه عارضني بالقران العام مرتين واخبرني. ان عيسيٰ بن مريم (بحج الكرامة في آثار القيامة ص ٣٢٨) عاش عشرين ومائته سنة. یا نچویں دلیل

وعدہ خدادندی حضرت عیسیٰ کی دعا پر ان الفاظ میں ہوا تھا کہ یا عیسلی انبی متوفیک و دافعک کہ اے عیسیٰ میں تیری حفاظت کروں گا اس طریق ے کہ پورا پورا تم کو اپنے قبضہ میں کرلوں گا کہ کفار کے شرے تو محفوظ رہے گا۔ چنانچہ مطہرک کا لفظ بتا رہا ہے۔ لیتنی تین وعدے میں ایک! اپنے قبضہ میں کرنا۔ ددم! المحا لینا۔ سوم! پاک کرنا۔ اب ظاہر ہے کہ مخاطب عیسیٰ ہے جو کہ جسم و روح دونوں کا نام ہے۔ دونوں کا تونی اور دونول کا رفع ہونا چاہے اور دونوں کو پاک ہونا چاہے کیونکہ روح اور جسم دونوں کے ساتھ دعدہ ہے ادر بیہ بالکل لغو بات ہے کہ ایک شخص فریاد کرے کہ حضور دشمن مجھ کو مارتے ہیں تو حضور بھی وعدہ کریں کہ بال میں تم کو ماروں کا پس متوفیک کے معنی میں تم کو ماروں گا اس جگہ غلط میں کیونکہ جس خطرہ ے ڈر کر حضرت عیشی علیہ السلام نے دعا کی جب وہی خطرہ خدانے اس کو دلایا تو بیڈسلی کا باعث نہیں ہے۔ تسلی تو تب ہے جبکہ اس خطرہ سے سائل کو بچایا جائے۔ جس سے وہ ڈرتا ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے الفاظ یہ ہیں کہ روح تو تیار ہے مگر جسم کمزور ہے جس سے ثابت ہے کہ جسمانی حفاظت کی بن دعامتمی اور وبن وعدہ پورا ہوا۔ پس حضرت عیسی کوصلیب کے زخموں اور عذابوں ے خوف تھا ورنہ نبی اللہ کی شان ہے بعید ہے کہ موت ہے ڈرے پس ڈر جو تھا تو یہی تها که صلیب پر نه لفکایا جاوَل اور مجهه کو ذلت و رسوانی نه ہو۔ گر مرزا قادیانی اور مرزائی حضرت عیسی علیہ السلام کوصلیب پر چڑھاتے ہیں اور طرح طرح کے عذابوں ب اس کی ذلت قبول کرتے ہیں تو غور اور انصاف ے کہو کہ مطہرک کا دعدہ اور متوفیک کا دعدہ بورا ہوا؟ دعدہ تو تب ہی بورا ہوتا ہے جبکہ یہود کے شر سے ایس طرح سے محفوظ کیے جا تمیں که ان کا ہاتھ حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک نہ پہنچ اور یہود مں تک نہ کریں۔ پس رفع جسمانی لازمی امر تھا تا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام صحیح سلامت اٹھا نے جا تیں اور ان کی حفاظت پوری پوری ہو اور کسی کافر کو ان تک پہنچ نہ ہو۔ اس لیے رفع جسمانی ہوا اور سب دعدے پورے ہوئے۔ لیعنی پہلے اللہ تعالیٰ نے علینی کو اپنے قبضہ میں کر لیا اور پھر رفع کر کے کافروں کی گندی صحبت اور شرارتوں اور تکلیف رسانی سے پاک فرمایا جیسا کہ واذکففت عنک بنی اسرائیل سے ثابت ہے۔ اس جگہ مرزائی کہا کرتے ہیں کہ حفزت ابن عبائ فے ممينک کے معنی کیے ہیں جس کا جواب یہ ہے کہ حضرت ابن عبائ نقدیم و تاخیر کر کے بیہ معنی کرتے ہیں کہ اے عیلیٰ میں پہلے تیرا رفع کروں گا اور بعد نزدل مارول گا۔ اگر ابن عباس کے سمعنی تشکیم کرتے تو پھر جو معنی انھوں نے فلما توقیقنی کے رفعتنی کیے ہیں۔ دہ بھی شلیم کرد۔ اگر ابن عبائن کے معنی فعلتنی نہیں مانتے تو پھر ابن عبائ کی سند کول پیش کرتے ہو؟ العنومنون بعض الکتاب کے مصداق بنتے ہو؟ بر کسی کا مذہب نہیں کہ رفع جسمانی نہیں ہوا اور موت کے بعد رفع روحانی ہوا۔ جب موت نابت نہیں تو رفع بعد موت کے روحانی بھی غلط ہوا۔

چېځې د لیل

ہر ایک نبی کی حفاظت خدا تعالی روحانی و جسمانی بطور معجزہ خرق عادت و محال عقلی کے طور پر کرتا رہا ہے۔ چنانچہ حضرت ابراہیم کی حفاظت جسمانی فرمائی اور آگ کی عادت جو جلانے کی تھی۔ اسکو سردی ہے بدل دیا یہ خلاف قانون قدرت نہیں ہے کہ آگ یانی کا کام دے اور سرد ہو جائے۔حضرت نوٹ کی بھی حفاظت جسمانی فرمائی اور بذریعہ کشتی طوفال سے بیچایا۔ حضرت یونس کی حفاظت بھی جسمانی فرمائی ادر خلاف قانون قدرت مچھلی کے پیٹ میں ہضم اور بول براز نہ ہونے دیا۔ حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کی حفاظت بھی جسمانی فرمائی اور غارتور میں باوجود کہ کفار وہاں پینچ بھی گئے خلاف قانون قدرت غار کا منہ ایک جانور کے جالے سے ایسا بند فرمایا کہ کفار کو وہم بھی نہ ہوا کہ کوئی اس غار کے دروازہ ہے گز را ہے۔ جب سنت اللہ تعالیٰ یہی ہے کہ وہ اپنے خاص بندوں کی حفاظت جسمانی فرماتا رہا ہے تو حضرت عیسیٰ کے حق میں وہ کیوں خلاف سنت کرتا؟ اور جسمانی عذاب دلوا کر یہود کو خوش کر کے تمام جہاں میں حضرت عیسیٰ علید السلام کو ذلیل و رسوا کر کے صرف روحانی رفع دیتا جو کہ کوئی ججت نہ تھی ردحانی رفع کا کیا خبوت خدا تعالی نے دیا کیا یہود نے تشلیم کر لیا کہ حضرت علیہ السلام کی جان صلیب یر نہ لگی تھی اور اس کا رفع ردھانی ہوا؟ یا ۱۹ سو برس کے عرصہ میں سوا مرزا قادیانی کے جن کی اپنی غرض اس تاویل میں ہے۔ کسی نے سلف ے کی ہرگز نہیں۔ تو پھر کس قدر ردی دلیل ہے کہ حضرت عیسیٰ کی جان نہ تکلی تھی اور اس کا رفع روحانی ہوا اور اس رفعہ روحانی ے کمی کو عبرت کیا ہو سکتی تھی؟ لیں یہ بالکل غلط اور خانہ زاد من گھڑت قصہ ہے جو مرزا قادیانی نے اپنے مطلب کے واسطے بنا لیا ہے اور افسوس ہے ان مسلمانوں پر جو الجیل ادر قرآن ادر احادیث ادر اجماع امت کو تو نہیں پانتے ادر مرزا قادیانی کی بات کو بلاچون و چراکتلیم کرتے ہیں یہ خدا اور اس کے رسول سے متسخر نہیں تو اور کیا ب؟ اور کتب سادی اور احادیث نبوی کی تکذیب نہیں تو ادر کیا ہے؟ اگر رفع جسمانی نہ ہوتا تو رسول متجول يتلك اس كى تصديق ند فرمات بلكه ترديد كرت بهم ذيل ميں وہ حديثيں لكھتے ہیں جن میں حضرت عیسیٰ کا آسان پر جانا تصدیق کیا گیا ہے۔ بیکی حدیث

عن ابي هريرةٌ قال قال رسول الله ﷺ كيف انتم اذا انزل ابن مريم من السماء فيكم وامامكم منكم ررواه بيهقي في كتاب الاسماء وا لصفات. ص ٢٢٣) ترجمہ ابو ہریدة ت روایت ب كه فرمایا رسول خدا يظيف نے كيا حالت ہو گى تمہارى جب ابن مريم عينى تمھارے ميں آسان ت اتريں كے اور تمہارا امام مبدى بھى تم ميں موجود ہو گا۔ دوسرى حديث

عن ابن عساکر قال قال رسول الله ﷺ فعند ذالک ینزل اخی عیسنی ابن مویم من السماء ( تزالیمال ن ۱۳ ما مدین نبر ۳۹۷۲) ترجمه ابن عساکر نے ابن عبالؓ ے روایت کی ہے کہ رسول خدا ﷺ نے فرمایا جب میرے بھائی عیسی ابن مریمؓ آسان ے اتریں گے۔ اٹی کا لفظ صاف صاف بتا رہا ہے کہ بی ناصری علیہ السلام کا نزول اصالاً ہوگا کیونکہ مرزا قادیانی حضرت تحمہ ﷺ کے بھائی نہ تھے اسمی و غلام تھے۔ تیسری حدیث

فاند کم یمت الی الان بل رفعہ اللّٰہ الی هذالسما. (فوّحات کیہ ن<sup>ح</sup> ۳ ص (محمد! فی الواقعہ حضرت عیسیٰ اس وقت نہیں مرے بلکہ خدا نے آسان پر اللّا لیا۔ اس حدیث سے حیات بھی ٹابت ہے اور آسان پر جانا بھی۔ چوتھی حدیث

اخرج طبرانی وابن عساکر عن ابی هریرة ان رسول الله تل قال ینزل عیسلی ابن مریم (الی الارض) فیمکٹ فی الناس (اربعین) سنة (رمنتر بح م م ٢٣٢) ترجمه فرمایا آنخفرت تل فی نے عیلی ابن مریم اتریں کے زمین کی طرف اور چالیس برس رہیں گے آدمیوں، میں اس حدیث سے تابت ہوا کہ رفع آسان پر ہوا اور نزول زمین پر ہوگا۔ فی الناس کا لفظ یتا رہا ہے کہ حضرت عیلی اب انسانوں میں نہیں ہیں - آسان پر فرشتوں میں رہے ہیں اور اخیر زمانہ میں قیام کے قریب میں اتریں گے۔ یا نچول حدیث

و عائشه گفته که گفت رسول خدا ﷺ ينزل عيسلي بن مريم فيقتل الدجال ثم يمکٹ عيسلي في الارض اربعين سنة اماماً عدلاً و حکماً مقسطاً اخرجه ابن ابي شيبه واحمد و ابو يعلي وابن عساکر. (بح الكرامته م ۴۲۸) اس حديث ميں في الارض کا لفظ بتا رہا ہے کہ حضرت عيسلي آ مان ہے زمين پر اتريں گے۔ چھٹي حديث

يلبتْ عيسي بن مريم في الارض اربعين سنة الخ اس حديث مي تجي في

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

ان عيسي بن مريم كان يمشي على الماء ولوزاد يقيناً يمشي في الہواء رواہ الحکیم عن زافر ابن سلیم ترجمہ کیم نے زافر ابن سلیم ے روایت کی ب کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا عیسیٰ مریم کا بیٹا یانی پر چکنا تھا اور اگر زیادہ یقین میں ترقى كرتا تو جوا ير چل سكتا- (ديكمو كنزالعمال جمع الجوامع للسيوطي حديث ١٦٧٥ بحواله موسوعه اطراف الحديث ج م ٢٥٣) اس حديث س ثابت موتا ب كد حفرت عيالي ياني ير چل کتے تھے جو کہ انسانی طاقتوں نے باہر ہے لیعنی محال عقلی ہے۔ ددم۔ اس حدیث نے بد بھی ثابت ہوا کہ ہوا پر بھی حضرت عیسیٰ چل سکتے تھے۔ اگر ان میں یقین کی کمی نہ ہوتی جب ایک امر کا امکان ثابت ہوا اور پھر اس کا واقع ہونا بھی ثابت ہو جائے تو پھر کوئی عظمند اس واقعہ ے انکار نہیں کر سکتا چہ جائیکہ رسول خدا ﷺ خود ہی اس امر کے داقع ہونے کی شہادت دے دیں لیعنی پہلے رسول اللہ عظیم نے فرمایا کہ حضرت عیلی میں اگر یقین زیادہ ہوتا تو ہوا پر بھی جا سکتا اور پھر اس کے آسان پر جانے کی تصدیق بھی کر دى۔ ديكھو حديث تمبر ٣ جو كه فتوحات مكيد ميں ب بل دفعه الله الى هذا السماء يعنى اللہ نے اے آسان پر اٹھا لیا۔ اب طاہر ہے کہ حضرت عیسیٰ میں یقین زیادہ اللہ تعالیٰ نے کر دیا اور محمد رسول اللہ علی کا فرمانا کی ہو گیا کہ یقین کے زیادہ ہونے پر بقول انجیل یادلوں کے ذریعہ اس کا رفع ہوا۔ اس حدیث نے اس اعتراض ہتل څر رسول اللہ ﷺ کو بھی لغو اور باطل ثابت کر دیا کیونکہ جو بات محمد رسول اللہ ﷺ میں نہ تھی وہ سیسیٰ میں کیوں ہو؟ لیعنی یانی پر چلنا محمہ رسول اللہ ﷺ نے خود خصوصیت مسیح ظاہر فرما دی کہ وہ یانی پر چکنا تھا۔ نعوذ باللہ اگر خصوصیت میں باعث ہتک رسول مقبول ﷺ ہوتی تو ایسا ہر گز نہ فرماتے۔ امام جلال الدین سیوطی نے انبی متوفیک کی تغیر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حفرت عليلى عليه السلام ك انساني توى وجزيات سلب كر ديئ كف تھ تاكه آ سان پر جاتا ہوا نہ ڈرے۔ جب ایک امر اوّل انجیل سے اور پھر قرآن شریف سے اور پھر احادیث نبوی سے اور پھر اجماع امت سے ثابت ہو اس سے انکار کرنا سی مومن کتاب اللہ اور مسلمان کا تو ہرگز حوصلہ نہیں اور نہ کوئی مسلمان کمی خود غرض مدی کے من گھڑ ت تادیات جو دہ اینی دکان چلانے کے دائلے کرے شکیم کر سکتا ہے ہاں گلوق پرست ادر ناموری کے خواہاں ہمیشہ جس کی بیروی کا دم بھرتے رہے اس کی بات کو بلا چون و چا مانتے آئے میں۔ جب وہ کاذب مدعی ثابت ہوئے تو مرزا قادیانی بھی امت کے برخلاف چل کر کبھی تیج نہیں ہو گئے۔ رفع جسمانی و حیات سی سے انکار مرزا قادیانی اور ان کے مرید ای واسط کرتے ہیں کہ وہ بجھتے ہیں کہ اگر اصلاکا رفع و نزول حفزت عیسیٰ دوسرے مسلمانوں اور سلف صالحین کی طرح مانا جائے تو مرزا قادیانی کا مسیح موعود ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ اس لیے ہرایک آیت کے الٹے معنی کرتے ہیں اور لغات کی کتابوں سے غیر مشہور ادر غیر محل معنی کر کے مسلمانوں کو دعو کہ دیتے ہیں۔ ہم ذیل میں چند اعتراضات مرزائیوں کے رفع کے متعلق لکھ کر ان کا بھی جواب دیتے ہیں کہ مسلمان ان کو جواب دے طیس۔ يهلا اعتزاض

نمبر ار رفع کے معنی ہمیشہ رفع روحانی و بلندی درجات ہوا کرتے ہیں جیسا کہ قرآن کی آیات اور احادیث سے ثابت ہوتا ہے۔ جواب: یہ بالکل غلط ہے کہ رفع کے معنی ہمیشہ اور ہر جگہ بلندی مرتبہ اور درجہ کے ہوتے ہیں اور ہمیشہ جس جگہ رفع کا لفظ آئ۔ اس جگہ جم کو چھوڑ کر روح کے معنی کیے جائیں۔ دیکھو قرآن مجید و دفع ابوید علی العرش (یوسف ۱۰۰) لیعنی حضرت یوسف علیہ السلام نے اپنے والدین کو تخت پر اونچا بٹھایا۔ کیا حضرت یوسف کے والدین کا رفع روحانی تھا یا جسمانی تھا؟ یہ بھی رفع کا لفظ ب اور يمال معنى روحانى رفع كے برگز نبيس كيونك حفرت يوسف عليد السلام ك والدين کا رفع ان کے تخت پر جسمانی تھا نہ کہ ردحانی تھا۔

دوم: حفرت ایلیا کا رفع بجسد عضری آسان یرہوا دیکھو تورات سلاطین نمبر ۲ باب ۳ آیت ا۔ ''اور یول ہوا کہ جب خدادند نے جابا کہ ایلیا کو بگولے میں اڑا کر آسان پر لے جائے۔'' بیہ بخزلہ یا عیسٰی انی متوفیک و رافعک کے وعدہ تھا اور آگے آیت اا میں وعدے کا دفا اس طرح بذکور ہے اور ایما ہوا کہ جوبنی دے دونوں باتیں کرتے چلے جاتے تھے تو دیکھا کہ ایک آتی رتھ اور آتی گھوڑوں نے درمیان آ کر ان دونوں کو جدا کر دیا اور ایلیا بگولے میں ہو کے آسان پر جاتا رہا۔' بعد ای طرح حضرت عیسیٰ کے ساتھ جو دعدہ رافعک کا تھا بجسد عضری رقع کر کے خدا تعالٰی نے دعدہ رافعک یورا فرمایا اور جس طرح ایلیا بگولے کے ذریعہ ہے آسان پر اٹھایا گیا۔ ایہا ہی حضرت عیلیٰ بدلی کے ذریعہ شاگردوں کے دیکھتے ہوئے اٹھایا گیا۔ ایے بین ثبوت کے ہوتے ہوئے کی مومن کا کام نہیں کہ رفع جسمی عیسی ہے انکار کرے اور سے بالکل غلط اور دھوکہ دہی ہے کہ سنت اللہ نہیں ہے کہ کسی نبی د رسول کو آسمان پر لے جائے۔ زردشت پیغمبر کا

آسان پر جانا بجسد عضری مذکور ہے۔ (دیکھو دبستان مذاہب ص ۸۹) اصل عبارت یہ ہے "چوں زردشت بكنار آب آمد مروتن راچوں ول خوايش فردشت باجا مهائ پاك مشغول فماز گشت ہمدرال رور تہمین کہ بزرگ ترین ملائکہ است واہل اسلام اور اجیر ئیل نامند بیامہ باجامهائے نورانی از رزدشت نام پرسیدہ گفت از دنیاچہ کام جوئی۔ زردشت جواب داد کہ مراجز رضائے یزدان آرزوئے نیست دغیر از رائتی دل من نے پزدہد د گمانم کہ تو مرا بہ نیکی رہنمائی پس بہمن گفت برخیز تا نزد یزدان شوی وانچہ خواہی از حفزت اد سوال <sup>ک</sup>فی کہ از کرم ترایا سخ سود مند دہد۔ پس زردشت برخواست بفر مودہ بہمن یک لخطہ چثم فر دبت۔ چول چیتم بکشاد خودر اور روثن منیر یافت'' (دبستان مذاہب ص ۸۹) الخ میہ ہرگز درست نہیں کہ کتب ساوی کے مضامین سے انکار بھی کیا جائے اور کتب سادی پر اس کا ایمان بھی سلامت رب، باقی رہی عقل انسانی تو بی عقل انسانی ہر ایک کی نہیں مانتی کہ جسد عضری ے کوئی انسان آسان پر جائے۔ مگر خدا تعالی علی کل ٹی قد یہ خاص خاص آ دمیوں کو لے جا سکتا ہے۔ جس طرح ان کا معاملہ جوبہ نمائی انبیاء علیم السلام کے ساتھ خاص ہے وہ عام کے ساتھ ہیں۔ ایسا ہی آسان پر لے جانا اس کی مرضی ہے۔ بال عام قاعدہ نہیں۔ جیسا کہ آگ کا سرد ہونا اور لکڑی کا سانپ بن جانا اور چھلی کے پیٹ میں تین دن یا چالیس رات زندہ رکھنا۔محال عقلی ہونے کے باعث عام نہیں۔ ای طرح انسان کا آسان پر اٹھایا جانا عام نہیں خاص ہے۔ پس حضرت عیسیٰ کا رفع و نزول بھی خاص ہے اور علامات قیامت میں سے ایک علامت ہے کہ انسان اللہ تعالی کو عديز نہ سمجھ کہ وہ محالات عقل پر قادر نبيس يمي باتم كفار كتر تتم وقالو آاذا كنا عظاماً و دفاتا انا لمبعو نون خلقاً جدیدا (بن اسرائیل ۹۸) ترجمه کها کرتے تھے کہ جب ہم مرب پیچھے گل سز کر اہڈیاں اور ریزہ ریزہ ہو جائیں کے تو کیا ہم از سر نو پیدا کر کے اٹھا کر کھڑے کیے جائیں گے۔ جب دوس لوگ محال عقلی کا اور خلاف قانون قدرت کا عذر کر کے قیامت کے منظر ہو کر کافر ہو جاتے ہیں تو پھر مرزا قادمانی اور مرزائی محال عقلی اور خلاف قانون قدرت کی بنا ی خدا تعالی کے جوبد تمایاب سے انکار کر دیں تو دہ کافر کیوں نہ ہوں۔ کیا یہ انصاف ب ک ایک بات بک جب مرزائی کہیں تو مسلمان رہیں اور جب دوسر صحف وہی بات کریں تو کافر ہوں؟ اگر کافر ہوں کے تو دونوں اگر مسلمان ہوں کے تو دونوں۔ جس طرح ابن الله کا مسله **اگر موزا تادیانی** کو مرزانی خدا کا بینا تشلیم کریں تو مسلمان ادر اگر عیسانی <sup>حضر</sup>ت عیسیٰ کو خدا کا بیٹا کہیں تو کافر؟ یہ ہے قادیانی ایمان داری اور یہی قادیانی انصاف ہے۔

دوسرا اعتراض

یہ کرتے ہیں کہ محمد رسول اللہ ﷺ تو افضل الرسل ہو کر آسان پر نہ جائے اور حضرت مسی آسان پر جائے اس میں محد رسول اللہ تل کی جنگ ہے اور تسر شان ب ادر جاہلوں کو دھوکہ دینے کے واسط ایک آیت کا تکڑا پیش کر کے غلط بیانی کرتے ہیں کہ محد رسول الله عظ في فرمايا كديم تو صرف رسول مون آسان يرتبي جا سكتا اور اويرك آیات چھوڑ کر لوگوں کو دھوکہ دیتے ہیں۔ جس کا جواب یہ ہے کہ محمر رسول اللہ ﷺ کی هرگز ای میں سر شان و جنگ نہیں کیونکہ محمد رسول اللہ ﷺ تو سدرۃ المنتہٰی تک پنچے اور حضرت عیسی صرف دوسرے آسان تک رہے۔ مرزا قادیانی اور مرزائیوں کی بدیختی دیکھتے کہ این دکان چلانے کے واسط آنخصرت ﷺ کے معراج ہے بھی انکار کر دیا، کیونکہ جانتے تھے کہ تحد بلکتے کا آیان پر جانا اور دالیس آنا دوسرے مسلمانوں کی طرح مانیں گے تو حضرت عیسی علیہ السلام کا بھی رفع و نزول ثابت ہو جائے گا۔ اب ان سے نہایت ادب سے دریافت کرنا چاہے کہ قیامت کے دن کی علامت اور طلوع الشمس من المغرب. دابة الارض خووج دجال حشر و نشر عذاب قبر نامه اتمال و بل صراط دوزخ ، بہشت ہیہ بھی تو ای رسول مقبول ﷺ کا فرمودہ تھے۔ جیسے مزدول عیلیٰ بھی ایک قیامت کا نشان فرمایا اور یہ بھی محال عقلی ہے کہ خاک شدہ یوست و ہڈیاں ای جسم سے الحسی اور حساب کتاب دیں۔ جب دوسرے محالات عقلی پر ایمان ہے تو کچھر رفع عیسیٰ اور جسی معراج محمد ﷺ پر کیوں ایمان نہیں؟ اور دوزخ بہشت طلوع الفتس من المغر ب ودلبة الارض پر ايمان ب تو پھر اصالقاً نزول و رفع عيلي پر كيوں ايمان نہيں؟ كيا افتؤمنون ببعض الکتاب و تکفرون ببعض رعمل ہے۔ یعنی کچھ حصہ تو مجم ﷺ کے فرمودہ کا شلیم کرنا ادر کچھ فرمودہ ای یاک رسول ے انکار کرنا کونیا ایمان ادر مسلمانی ب? جب محد عظم في فود فرما ديا كه واي عيلي في ناصرى جس كا رفع موا اى كا نزول مو كا تو چراس ے انكار رسول الله كا انكار نيس تو اور كيا ب؟ جن طرح قيامت كى دوسرى علامات محالات عقلی بین اور مانوق الغهم بین۔ ای طرح رفع و نزول بھی محالات عقلی ہیں۔ جب ان کا انکار ہوا تو خود قیامت سے انکار ہوا اور یہی کفر ہے۔ اب ہم قرآن مجید کی وہ آیات لکھتے ہیں تا کہ مرزائیوں کی ایمانی حالت اور ختیہ اللہ کا پتہ لگے۔ جس میں مرزا قادیانی نے بالکل جھوٹ لکھ کر دھوکا دیا ہے کہ قحمہ

میں اللہ چک سے میں کر من کر ماریں کے باش جوت کھ کر دونا ہے کہ کر است کی گئی اور انھوں نے انکار کیا اور خدا

نے ان کو کہا کہ تو کہہ کہ میں صرف رسول ہوں۔ خدا جانے مرزا قادیانی نے کن الفاظ کے سیمتن کیے ہیں اور تریف س جانور کا نام ب؟ کیونکر مرزا قادیانی کو سیا مانا جائ وليمحو اصل الفاظ قرآ ن مجير اوتوقى في السماء ولن نؤمن لوقيك حتى تنزل علینا کتباً نقر ہ. اس کے جواب میں اللہ تعالی نے این رسول کو ہدایت فرمائی کہ ان کو كمد دو قل سبحان ربي هل كنت الابشرا رسولاً. (بن امرائيل ٩٢) كه بجان الله مي کیا چیز ہوں۔ ایک بندہ بشر خدا کا بھیجا ہوا ہوں۔ یہ بالکل غلط ب کد کافروں نے محد رمول الله على كو آسان يرج من ك واسط كما اور محد رسون الله على في ابنا بحر ظاير فرمایا۔ سے بات ہی اور ہے۔ جیسا کہ عام محاورہ ہے کہ جب انسان لاجواب ہوتا ہے تو غصے کی حالت میں کہتا ہے کہ اگر تو کوشش کرتا ہوا آسان پر بھی چلا جائے تو میں یہ بات قبول ند کروں گا۔ بعید یہ حالات کفار کے خدا تعالی نے بیان فرمائے میں کہ کافر لوگ كہتے ہيں كدائ محد ہم تو اس وقت تك ايمان لانے والے نبيل ميں ۔ كد يا تو مارے لیے زمین ے کوئی چشمہ نکالو اور مجوروں اور انگوروں کا باغ مو اور اس کے تی میں تم بہت ی نہریں جاری کر دکھاؤ۔ یا جیسا کہ تم کہا کرتے تھے آ سان کے عمر ب گراڈ۔ یا خدا اور فرشتوں کو جارے سامنے لا کر کھڑا کر دو یا رہنے کے لیے تمہارا کوئی طلائی گھر ہو یا آسان پر چڑھ جاؤ اور جب تک تم ہم پر خدا کے بال ے ایک کتاب اتار کر نہ لاؤ کہ ہم ای کو آپ پڑھ بھی لیس تب تک ہم ایمان لانے والے نہیں میں۔ (مورة بن ابرائل ركون • 1) بم ف صرف ترجمه كم ديا ب تاكه معلوم بوكه كفاركا مطالبه آ ان سے لکھی ہوئی کتاب لانے کا تھا کیونکہ وہ کہتے تھے کہ چاہے تو ہم پر آسان گرا دے یا سونے کے کل اور نہریں بھی بنائے یا آسان پر چڑھ جاتے۔ اس ساق وسباق ے تو معلوم ہوتا ہے کہ کفار کو معلوم تھا کہ شائد آسان پر تھر ﷺ چلا جائے کیونکہ دہ ایلیا اور عينى عليه السلام كى نظير ديم يح تح ادر معراج وحفور عظي كالجمى من ح تح - اس واسط انھوں نے یہ شرط لگائی کہ کتاب لکھی ہوئی لاؤ جس کو ہم پڑھ لیں اس کے جواب میں رسول تعبول عظ کو حکم ہوا کہ کہد دو میں ایک بشر رسول ہوں جو حکم ہوتا ہے وہی تم کو کہتا ہوں اور یمی کتاب بے کیونکہ ممکن نہ تھا کہ ہر ایک کافر کے واسط الگ الگ کتاب آتی۔ یہ کہار) لکھا ہے کہ کفار نے کہا کہ اے محمد علی آ سان پر چڑھ جا اور انھوں نے فرمایا کہ میں اُسان پر جانہیں سکتانہ سیہ سنت اللہ تعالیٰ ہمیشہ سے چلی آئی ہے کہ عجوبہ نمائی اور ماس رشہ قدرت اپنی مرضی ہے دکھاتا ہے۔ بیٹیس کہ جب بھی کوئی کافر جس قسم کا

کہ مجھ کو اگر خدا تعالی بھی آسان پر لے جانا چاہے تو نہیں لے جا سکتا۔ جب نظیریں موجود ہیں کہ حفزت ایلیا کو خدا آ سان پر لے گیا۔ حفزت عیسیٰ کو لے گیا حفزت تھ رمول الله ين كورب ب او يرعرش ادر كرى بلكه سدرة المنتمى تك ل كيا كه وبال تك جرئیل بھی ساتھ نہ جا کا اور بخز سے کہا۔ اگر برسر موتے برتر پرم فروغ تجلی بسوز د پرم۔ مگر دین کے اندھے اعتقاد کے سقیموں کو یہ فضیلت محد ﷺ کی نظر نہیں آتی اور ہتک ہتک کر کے مسلمانوں کو دھوکہ دیتے ہیں۔ حالانکہ جانتے ہیں کہ فحمہ سل کھ الی فضیلت ادر معجزه عطا ہوا جو کسی نی کو عطانہیں ہوا یعنی قرآن مجید جو ہمیشہ زندہ جادید کرامت و معجزہ ے اور پھر محد رسول اللہ ﷺ کو یہ تفوق عنایت ہو کہ کل عالموں کے واسط مبعوث ہوئے اور خاتم النبین کی خصوصیت عنایت ہوئی جو کسی نبی کو نہ ہوئی تھی تو کیا اس فضیلت کے سامنے وہ جزوی خصوصیت ولادت و رفع مسیح اگر محمد رسول اللہ عظی کو خدا نے نہیں دی تو اس میں جنگ ہر گزنہیں۔ یہ اعتراض تو ایے بیوتوف شخص کی مانند کا بے جو کہ بادشاہ کے دربار میں آ کر خدم وچشم کو دیکھتے اور باہر اشکروں اور فوجوں اور خزانوں اور محلوں کو دیکھے کر کیے کہ خدادند نے حضور کو سب کچھ دیا۔ مگر آپ کو بانس پر چڑھ کر بازی لگانی نہیں آتی اس میں تو آپ کی سراسر جنگ ہے۔ ایہا بی سے احتقافہ اعتراض ب کہ محد رسول اللہ عظیقہ کا آسان پر رفع نہیں ہوا۔ عینی کا کیوں ہوا؟ اس میں ہتک حضور تلی ہے۔ جب تمام جہان پر حضور تلی کو فضیلت حاصل ہوئی۔ مقام شفاعت عنایت ہوا۔ معراج حاصل ہوا۔ کل دنیا کے پیغیر مقرر ہوئے قرآن معجزہ جادید حاصل ہوا۔ خاتم النہین کا اعزاز مرحت ہوا اگر رفع نہ ہوا تو کیا حرج ب؟ کیونکہ جزوی فضیلت ہر ایک بشر میں ایس ہوتی ہے کہ دوسرے میں نہیں ہوتی۔ اگر زید جوتا سینا جانتا ب اور بکر لوہار ب تو زید کی بکر کے مقابلہ میں کوئی جنگ نہیں اور ند بکر کی زید کے مقابل كونى جتك ب- الركونى احق اوبار ب ب كدآب جوتا بنانا نبيس جات اس مي تمبارى ہتک ہے۔ پیالغو ہے کیونکہ اس میں کسی ایک کی ہتک نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت کیچیٰ کو ''حصور'' فرمایا ادر کی نبی کو حضور نہیں فرمایا۔ حضور اس کو کہتے ہیں کہ بادجود ہونے طاقت

کی الگ الگ ہوتی ہیں اور پیغیبر وقت ہر ایک کی خواہش کے مطابق معجزہ نمائی نہیں کرتا۔ یہ خدا تعالیٰ کی مرضی ہے کہ پیغیبر کا تفوق ظاہر کرنے کے واسطے جب چاہے بچو یہ نمائی کرے پس محد رسول اللہ ﷺ کا یہ فرمانا کہ میں ایک بشر رسول ہوں یہ ثابت نہیں کر سکتا مردی کے اپنے آپ کوشہوت سے رو کے اور عورت سے نزد یکی نہ کرے۔ کیا یہ خصوصیت کسی اور نبی کے حق میں اللہ تعالیٰ نے فرمانی ہے؟ ہر گر نبیس تو س قدر الملہ فریبی ہے کہ مسلمانوں کو دھوکہ دیا جاتا ہے کہ رفع و نزول و درازی عرصیلیٰ کے شلیم کرنے سے حضرت خلاصہ موجودات محمد رسول اللہ یہ تک کی جنگ ہے۔ اگر رفع عیلیٰ میں حضرت یہ تک کی ہتک ہے اور خصوصیت باعث اس ہتک کا ہے تو ذیل کے داقعات سے کیوں ہتک نہیں؟ اگر جنگ ہے تو کیوں ان سے انکار نہیں کیا جاتا؟ اور رفع میلیٰ سے کوں انکار کیا جاتا ہے؟ صرف اس واسطے کہ مرزا قادیانی کے مدعا کے برخلاف ہے۔ او ل خصوصیت

حضرت آدم ان کی عمر ۹۳۰ برس اور حضرت نوع (نوع کی عمر بزار برس ت اوپر) ان کو اس قدر عمر میں دراز دی گئیں کہ محمد رسول اللہ بینے کو ان کا دسواں حصہ بھی نہیں دیا گیا۔ حالانکہ محمد رسول اللہ بینے کل عالموں کے واسط مبعوث ہوئے تھے اور حضرت نوع کو صرف اپنی قوم کی تبلیغ کے لیے ایک بزار برس کی مہلت دی گئی۔ جیسا کہ قرآن سے ثابت ہے اور محمد رسول اللہ بینے کو صرف ۲۳ برس دیے گئے اس میں بھی محمد رسول اللہ بینے کی بہتک ہے؟ دوم خصوصیت

۔ حضرت عیسیٰ کنواری لڑکی کے پیٹ سے بغیر نطفہ مرد کے پیدا ہوئے ادر دیگر تمام انبیاء علیہم السلام باپ کے نطفہ سے پیدا ہوئے کیا اس میں بھی کل انبیا ادر محمد رسول اللہ علیظ کی ہتک ہے؟ کہ بید خصوصیت حضرت عیسیٰ کو کیوں ملی؟ سوم خصوصیت

حضرت مویؓ سے خدا تعالیٰ نے بلاداسطہ جبر ٹیل کلام کی ادر دوسرے سب انہیاء عیبم السلام ادر محد رسول اللہ ﷺ سے بواسطہ فرشتہ حضرت جبر ٹیل کلام کی۔ کیا اس میں بھی سب انہیاء ادر حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کی ہتک ہے؟ فتہ

چہارم حصوصیت حدیث شریف میں آیا ہے کہ آنخصرت سی نے فرمایا کہ قیامت کے دن جب سب لوگ بیہوش ہو جائیں گے تو سب سے پہلے میں اللہوں گا۔ گر مویٰ \* کو دیکھوں گا کہ وہ عرش کا پایہ کپڑے کھڑے ہیں۔ کیا اس میں بھی محمہ رسول اللہ سی تھ ک

جَكَ نَبِين؟ كه وه تو عوام لوكول كي مانند بيبوش بو جاكين اور حضرت موى \* كو وه خصوصیت ملے کہ کی نبی کو بلکہ محد رسول اللہ عظی کو بھی ند ملے کہ بیہوش ہوں گے۔ بيجم خصوصيت

حضرت یونس کو جو یہ خصوصیت ملی کہ محصل کے پیٹ میں تین دن رات اور بعض روایات کے رو سے چالیس دن رات زندہ رہے اور خدا تعالیٰ نے خاص کر شرمہ قدرت ان کی خاطر دکھایا جو رفع عیسیٰ سے بجیب تر ہے کہ حضرت یونس مجھلی کے پیٹ میں خلاف قانون قدرت زندہ رہے اور بول و براز ہوئے اس میں بھی محمد رسول اللہ سیکی کی ہتک ہے؟ اگر متذکرہ بالا انبیاء کی خصوصیات محمد رسول اللہ سیکی کی ہتک نہیں تو پھر حضرت میسیٰ نے رفع جسمانی سے محمد رسول اللہ سیکی کی ہتک کیونکر ہو سکتی ہے؟

یہ صرف مرزا قادیانی نے اپنی دوکان پیری مریدی کی خاطر یہ ڈھکوسلا تجویز کیا کہ اگر رفع و نزول عیلی تشلیم کیا جائے تو میری دوکان نہ چلے گی اور نہ سیح موعود ہو سکوں گا۔ اس واسط ہتک ہتک کر کے سید ھے سادھے مسلمانوں کو دھوکہ دیتے ہیں۔ پس مسلمانوں کو ان سے دریافت کرنا چاہیے کہ جب دوسرے انبیاء کی خصوصیات تم تشلیم کرتے ہو ادر ہتک محمد رسول اللہ بیک نہیں جانتے تو پھر حضرت علیٰ کی خصوصیات تم تشلیم کیوں ہتک محمد رسول اللہ بیک کہتے ہو؟ اس طرح تو ہم کہہ بے جی یہ کہ خوانہ کمال الدین کو خدا نے پلیڈری کے اعلیٰ احتحان میں پاس کیا اور مرزا قادیانی کو مختاری کے امتحان میں

دوم: مرزا قادیانی جو ہمیشہ سر درد ادر بول کی بیاری سے بیار رہتے تھے اس میں بھی مرزا قادیانی کی ہتک ہے کہ عام لوگ تو تندرست ہوں ادر مرزا قادیانی کو خدا نے صحت بھی نہ دی۔ اس میں بھی ان کی ہتک ہے؟ تنیسرا اعتر اض

یہ کیا کرتے ہیں کہ وجود عضری آسان پر نہیں جا سکتا۔

الجواب: یہ بھی علوم حکمت سے ناداقفیت کا باعث ہے وجود عضری کو صرف خاکی وجود پر حصر کرنا جہالت کا باعث ہے۔ جب چار عناصر' آب' خاک' آتش' ہوا تمام کا سُنات کامبدع دمنیع وجود انھیں چار عناصر کی اتنزاج پر ہے۔ آسان' آفتاب' مہتاب ستارے'

بارے بروج وغیرہ اجرام ساوی انھیں متاصر کی ملاوٹ سے بنے ہیں اور انھیں عناصر کی ملاوٹ سے اجسام سفلی لیعنی زمینی بن میں۔ اور ہر ایک عضر میں تھم ربی جاری ہے جس طرح تحکم ہوتا ہے۔ ای طرح وہ عضر ترکیب یا کر دوسرے عناصر سے وجود بذیر ہو جاتا ب تو پھر یہ غلط ہوا کہ وجود عنصری آسان پر نہیں جا سکتا۔ کیونکہ آسان خود عنصری وجود رکھتا ہے جب ہم کائنات پر نظر ڈالتے میں تو ہم کو یا جمادات نظر آتے میں یا نباتات یا حيوانات جمادات مين قوت نامية نبيس نباتات مين قوت ناميه ب- مكر قوت حركت ونقل مكانى نيي \_ حيوانات كى قمول يرنظر ڈالتے بي تو حسب استعداد تركيب عناصران يس جرارت پائی جاتی ہے۔ حشرات الارض میں کم جرارت ہے جو کہ سوراخوں میں رہتے ہیں بہائیم لیتن چارپاؤں والوں میں حرارت زیادہ ہوتی ہے۔ گر دہ سیدھانہیں چل کتے۔ انسان میں حیوانوں سے زیادہ حرارت ہوتی ہے اور وہ ود یاؤں سے چل سکتا ہے مگر ہوا میں پرداز نہیں کر سکتا۔ طیور میں انسان ے زیادہ حرارت ہوتی ہے جس ے ان میں قوت برواز ہوتی ہے۔ اگر برداز كرنا يا ہوا بر اثرنا فضيلت ہوتى تو ألو كوے باز شكرے وغيره انثرف المخلوقات مانے جانے اور انسان انثرف نه ہونا۔ مگر چونکہ بحکم کر منا بنہ آدم انسان کوفضیلت ب تو ثابت موا که آسان پر جانا اور آسان پر رمنا باعث فضیلت نہیں۔ شیاطین و جنات آسان پر جا کتے ہیں۔ گُر اشرف الخلوقات نہیں ہیں۔ چانڈ سورج ستارے سیارے وغیرہ بردج آسان پر ہیں۔ گر انسان ان سے افضل ہے۔ انسانوں کو اگر قوت پرداز نہیں تو اس میں ان کی کیا ہتک ہے؟

چونکه فضیلت نفس ناطقه میں تھی۔ اس لیے انسان کونفس ناطقہ عطا فرما کر کل کا تنات پر شرف بخشا گیا۔ اور خدا تعالی نے اس کو شرف مکالمہ بخشا۔ جب بی تسلیم ہو چکا ب کہ خدا تعالی نے سب کا منات بنائی اور ترکیب عناصر سے سب وجود بنائے بی تو اس کی ذات یاک کے آگے کیا محال ہے کہ ایک عضر کو دوسرے عضر پر غالب کرے۔ انسان کو آسان پر لے جائے پاکسی آسانی وجود یعنی فرشتہ کو تکم دے کہ فلال انسان کو اٹھا لاؤ اور وہ انسان کو اٹھا لے جائے روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ پرواز کرنے والا وجود دوسرے وجود کوجس میں قوت پرداز نہیں ساتھ لے جاتا ہے۔ جیسا کہ چیل کا چوہے دغیرہ حشرات کو اتھا لے جانا شاہد ہے۔ ایسا ہی تھم ربی سے فرشتہ انسان کو آسان پر لے جا سکتا ہے۔ مگر انسان کا اٹھایا جانا کچھ محال عقلی نہیں ہے۔ کیونکہ ہوا غالب عضر اڑنے والا ہے اور پانی ہوا کے ساتھ شامل ہو کر اڑ جاتا ہے جیسا کہ روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ ہوا پانی کو

اٹھائے پھرتی ہے۔ آگ پہلے ہی سے عالم علوی سے بے دیکھو دھواں او پر کو جاتا ہے روح بھی عالم علوی ہے ہے۔ باقی ایک خاک رہ گئی۔ جن کا اڑنا ظاہر میں نظروں میں محال معلوم ہوتا ہے مگر حقیقت میں خاک بھی امتزاج عناصر سے بنی ہوئی ہے۔ جب دوسر بحضر كالغلبه بوجائح تو مغلوب عضر دوسر غالب عضر ميل تحوجو جاتا ب جبيها ك حكمت كا مسلد ب كد مغلوب عضر غالب عضر مين تبديل جو جاتا ب لي اكر آنش وجود ہے مثلاً آفتاب تو یہ بھی عضری وجود ہے اور دیگر سیارے ستارے ہیں تو دہ بھی تر کیپ عناصر سے عضری وجود رکھتے ہیں۔ بلکہ خود آسان بھی عضری وجود رکھتا ہے ایک مضری وجود کا دوسرے عضری وجود پر جانا ادر زندہ رہنا کچھ مشکل نہیں ادر نہ محال ہے۔ ایک دفعہ ایک شہاب ثاقب کیپ کالونی میں جو زمین پر گرا اور کیمیائی تحقیق کی گئی تو مفصلہ ذیل اشیائے مادی اس میں ہے برآ مد ہوئیں۔ لوہا' کانسہ گندھک سلیکہ ' مکینشیا' يونا لائم الوميديا يوناس سودًا آ كسائيد آف ميكنز تانبه كاربن وغيره (ديمو مخد ٥٨ موز زائند جیانوتی مصنفہ ڈاکٹر سمنیل کیس ) کپس سے حاہلانہ اعتراض ہیں کہ آسان پر عناصر نہیں اور نہ انسان وبال زنده ره سکتا ب اور نه دبال جا سکتا ہے۔ خدا کی بادشاہت جب آ سانوں اور زمینوں پر یکسال ب تو پھر وہ جیما چاہے بجوبہ نمایاں کر کے اپنی قدرت اا محدود کا شوت دے کوئی امر مانع نہیں چونکہ اختصار منظور ہے۔ اس لیے ای پر اکتفا ہے تا کہ اصل مضمون نہ بڑھ جائے۔ کپل یہ غلط خیال ہے کہ جسد عضری آسان پر نہیں جا سکتا کیونکہ جتنے وجود آ تان پر ہیں وہ بھی تو عضری ہیں۔ پس یہ اعتراض حکمت ے جہل کا باعث ہے۔ جنوں کی پیدائش آگ ہے ہے کیا وہ وجود عضری نہیں فرشتے کے وجود نوری ہیں کیا وہ وجود عضری نہیں؟ یہ صرف لفظی بحث ہے۔ سب کا مُنات وجود عضری رکھتی ہے۔ خواہ خاکی ہویا آتی یا ہوائی سب وجود عضری ہیں۔ چوتھا اعتراض

یہ ہے کہ خدا تعالیٰ بنی نوع کو مخاطب کر کے فرماتا ہے کہ فیھا تحیون و فیھا تموتون . (اعراف ۲۵) ترجمہ تم زمین پر بی اپنی زندگی کے دن کائو گے اور زمین پر مرو گے ۔ اس سے نتیجہ نکالتے میں کہ انسان کے واسط مقرر ہے کہ زمین پر بی رمیں اور زمین پر بی فوت ہوں اور ایک دوسری آیت پیش کرتے میں کہ ہم نے زمین کو ایسا بنایا ہے کہ وہ انسان کو اپنی طرف تحقیقیٰ والی اور اس کو اپنے پاس روکنے والی ہے ۔ خواہ انسان مردہ ہو یا زندہ۔ الم نجعل الارض کھاتا احیاً وَامواتا. (مرسلات ۲۵-۲۱)

جواب: دونوں آیتیں قرآن مجید کی بے محل ہیں اور یحد فون الکلم عن المواضعه کے مصداق ہیں جو کہ مرزا قادیانی اور مرزائیوں کے اپنے قول کے مطابق الحاد اور يہوديت ہے۔ پہلى آيت كے مخاطب حضرت آدم وحواجي - ان كو خدا تعالى في آسان ے نکالا اور آسانی نعمتوں ے محروم فرمایا تو اس وقت ان کو عکم دیا کہ تم اب زمین پر اپن زندگی بسر کرو گے اور زمین پر ہی فوت ہو گے اس سے تو الٹا ٹابت ہوا کہ خدا تعالیٰ نے انسان کو پہلے آسان پر رکھا تھا اور ہبوط کے وقت میہ فرما دیا کہ اب تم زمین پر رہو گے۔ اس نے کیونگر ثابت ہوا کہ خدا تعالیٰ انسان کو آسان پر نہیں رکھ سکتا؟ بلکہ ثابت ہوا کہ اگر خدا جا ب انسان کو آسان پر رکھ یا زمین پر رکھے دونوں میں اکا اختیار ب یہ آیت تو النی رفع عینی ثابت کرتی ہے کہ جس طرح خدا تعالی نے پہلے آدم حوا اور سانے کو بجسد عضری آسان پر رکھا ہوا تھا۔ ای طرح ان کے اخراج کے بعد بھی اگر چاہے تو انسانوں اور حیوانوں کو آسان پر رکھ سکتا ہے۔ جس طرح ایک بج ایک قیدی کو کیے کہ تم كومر قيد بتم بميشه جيل خاند مين ربو ف - مراس حكم ب في كى ب اختيارى ثابت نہیں ہوتی کہ دہ اب کمی انسان کو بیل خانہ ہے باہر رہے نہیں دے سکتا۔ اس طرح خدا تعالی کا سی عکم حضرت آ دم اور حوا کو که تم بهیشه زمین پر رہو گے۔ خدائی قدرت اور طاقت کو سلب نہیں کرتا کہ اب خدا تعالی میں طاقت ہی نہیں رہی کہ سمی کو آ مان پر لے جائے۔ اگر چاہے اور اس کی مرضی بھی ہو یہ تو خدا کی معزولی ہے کہ آ دم کو نکا لنے کے وقت خود آسانی حکومت کھو بیٹھے۔ بلکہ اس آیت سے تو انسان کا آسان پر جا سکنا ممکن ہے کیونکہ حضرت آ دم کی نظیر موجود ہے اور کھانے پینے بول براز کا بھی اعتراض رفع ہو کیا کہ جس طرح حضرت آ دم کو رکھا ای طرح دوسرے انبیا، کو بھی رکھ سکتا ہے۔ جب پہلے خدا تعالی آ سان پر انسان بحسد عضری رکھ سکتا تھا تو اس کے بعد بھی رکھ سکتا ہے ی نیونکہ ہبوط آ دم کے بعد اس کی خدائی طاقتوں میں فرق نہیں آ گیا کیونکہ صفت اپنے موصوف کی ذات کے ساتھ ہمیشہ رہتی ہے۔ یہ اس کا اختیار ہے کہ چاہے اپنی صفت کو کسی مصلحت کے واسطے استعال منہ کرے۔ جیسا کہ زندہ اور مردہ کرنے کی صفت اللہ تعالیٰ میں ہے۔ جیما کہ فرماتا ہے۔ یحیی ویمیت وہو علی کل شی قدیر . نیخی ضرا تعالی زندہ کرتا ہے اور مارتا ہے اور وہ تمام چیزوں پر قادر ہے۔ کچی سے خدا کی خدائی ے لاعلمی کا باعث ہے کہ کہا جائے کہ خدا تعالی انسان کو آسمان پر نہیں لے جا سکتا ادر نہ وہاں زندہ رکھ سکتا ہے کیونکہ آ دم کی نظیر موجود ہے۔ یعنی جس طرح حضرت آ دم کو خدا

نے آ سان پر رکھا ای طرح حضرت عیسیٰ کو بھی رکھا ہوا ہے۔ دوم۔مسلمانوں کا اعتقاد ب- جبیا کہ صحیح حدیث میں آیا ہے کہ یدفن معی فی قبری. (مطلوۃ ص ۴۸۰ باب نزول عینی ) لیعنی حضرت عیسیٰ بعد نزول فوت ہو کر رسول اللہ ﷺ کے مقبرہ میں درمیان ابو بکڑ و عمرؓ کے دفن کیے جائمیں گے تو اس آیت کے رو ہے بھی مسلمان حق پر ہیں کہ حضرت عیسیٰ کو زمین میں ہی دفن کریں گے۔ اس میں قرآن کی کیا مخالفت ہوئی؟ یہ اعتقاد تو عین قرآن کے اور حدیث کے موافق ہے کہ حضرت عیسیٰ بعد نزول زمین میں مدفون ہوں گے۔صرف درازی عمر کا سوال ہو سکتا ہے جس کی نظیریں بھی موجود ہیں کہ حضرت آ دم و نوج و شیٹ ودقیان وغیرہ علیہم السلام کی عمریں ہزار ہزار برس کے قریب تھیں جو کہ آج کل کے زمانہ میں محالات عقلی سے ہیں۔ پس حضرت عیسیٰ کا آسان پر زندہ رہنا زیادہ عمرتک ناممکن ومحال نہیں۔ دوسری آیت بھی غیر محل ہے کیونکہ قیامت کے بارہ میں ہے۔ اور بے تمام آیات قیامت کے اثبات میں میں۔ خدا تعالی فرماتا ہے۔ تباہی ہے قیامت کے دن جھٹلانے دالوں کو۔ کیا ہم نے زمین کو جیتوں اور مردوں کو سمیٹنے دالی نہیں بنایا اپنی طرف کھینچنے والی غلط ترجمہ کیا ہے۔ کفا تا کے معنی سمینے والی درست ترجمہ ہے۔ مطلب سے ب کہ خدا تعالیٰ اپنی قدرت کا نمونہ بناتا ہے کہ ہم ایسے زبردست قدرت والے بیں کہ اتنا بڑا وجود زمین ہم نے اپنی قدرت کاملہ سے بنایا اوراس میں پہاڑ بنائے اور تمہاری خوراک پوشاک اور معاشرت کے سامان مہیا کیے۔ کیا ہم اس بات پر قادر نبیس میں کہ تم کو دوبارہ زندہ کر سکیں ادرتمھارے اعمال کا بدلہ جزایا سزا دی؟ اس آیت کا رفع علینی ے پھھ تعلق نہیں اور نہ امکان رفع غیسیٰ کے مخالف ہے بلکہ اس سے تو ثابت ہوتا ہے کہ خدا تعالی محالات عقلی پر قادر ہے اور ثبوت یہ دیتا ہے کہ جس طرح ہم نے زمین کو تمھارے سمینٹے والی بنایا ہے اور اس کے بنانے پر ہم قادر میں اور ہماری قدرت محدود تبین ہم ای طرح قیامت پر بھی قادر ہیں جو کہ تھارے نزد یک محالات عقلی ہے ہے اور اگر کھینچنے والی معنی لیس تو بھی درست معنی یہ ہیں کہ زمین انسان کو اپنی طرف کھینچتی ہے۔ یعنی جوں جوں عمر کم ہوتی جاتی ہے انسان قبر کے نزدیک ہوتا جاتا ہے۔ یہ خبیں کہ کوئی رسہ باندھا ہوا ہے کہ وہ انسان کو رسہ کے ذرایعہ سے صحیح رہی ہے۔ افسوس اس آیت کے پیش کرنے کے وقت وہ استعارہ و مجازد کنامیہ۔ جس پر تمام قادیانی مشن کا مدار ہے اور نبوت و رسالت کی بنیاد ہے بھول گئے اور حقیقی کشش کہتے ہیں۔ دوم! مسلمان تو اعتقاد رکھتے ہیں کہ حضرت عیلیٰ بعد زول زمین پر ہی مریں گے اور مدینہ منورہ میں حدیث نبوی کے

ب۔ اس آیت سے یہ برگز مفہوم نہیں ہوتا کہ خدا تعالی نے فرمایا ہے کہ ہم رفع الی السما انسانی سے عاجز میں یہ تج بحق ہے۔ خواہ مخواہ قرآن کی آیات کا تصادم کیا جائے جو کہ شریعت میں حرام ہے۔ لیعنی ایک آیت قرآن کی مخالفت کے داسطے دوسری آیت کوظمرانا اورائے مطلب کو ثابت کرنے کے واسط بے محل آیت بیش کرنا۔ رسول مقبول عظی ف قرمایا بے انما ہلک من کان قبلکم بھذا ضربوا کتاب اللَّه بعضه بعضاً. ( كنزالعمال بن اص ١٩٢ حديث نبر ٩٤٠ ) يعنى تم ي يهل لوك اس واسط تباه جو تحت كه اُنھوں نے خدا کی کتاب کو بعض ے بعض کولڑایا۔ شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی حجۃ اللہ البالغہ میں فرماتے ہیں کہ میں کہتا ہوں قرآن کے ساتھ تدافع کرنا جرام ہے اور اس کی شکل ہے ہے کہ آیت بے محل اپنے مدعا کے ثابت کرنے کے واسطے پیش کر کے دھوکہ دینا اور نص قرآن کا رد کرنا ہیہ حرام ہے اور حدیث میں بھی تدافع کرنا حرام ہے۔ مگر افسوس کہ مرزا قادیانی اور مرزائی تدافع کرنے ہے خوف خدانہیں کرتے۔ جب کوئی نص قرآنی یا حدیث نبوی پیش کی جائے تو حجت کوئی نہ کوئی بے محل ادر بے موقعہ آیت پیش کر دیتے ہیں۔ پس ان آیات کا رفع عینی کے ساتھ پچھ تعلق نہیں۔ غرض قرآن مجید میں بہت جگہ رفع کا لفظ آیا ہے۔ مگر سب جگہ یہ ہرگز معنی نہیں کہ مرکر ہی رفع ہو۔ جیسا موقع ہوتا ہے۔ ویے بی معنی ہوتے ہیں۔ ورفعنا فوقکم الطور . (بقرہ ٢٣) اس آیت کے بیے معنی درست ہو کہتے ہیں کہ طور کی جان نکال کر خدا نے اس کا روحانی رفع کیا تھا؟ یا رفع یدین جو بہت جگہ حدیثوں میں آیا ہے۔ اس کے معنی سہ ہیں کہ ہاتھوں کی جان نکال کر خدانے ان کا روحانی رفع کیا۔ یا رفع شک کے معنی یہ ہیں کہ خدانے شک کی جان نکال کر اس کا رفع روحانی کیا؟ ہرگز نہیں تو پھر یہ کیونکر درست ہے کہ حضرت عیلیٰ کا رفع صرف روحانی ہوا؟ حالانکہ وعدہ تھا کہ اے عیسیٰ میں تم کو اٹھاؤں گا اور خاہر ہے کہ عیسیٰ جم و روح تر کیبی حالت کا نام ب اور جسم بی قتل ، بیجایا گیا توجسم کا بی رفع ضروری تھا کیونکہ خدا تعالی نے حضرت ابراہیم یونس نوج محمد رسول اللہ عظی وغیرہم سب ک حفاظت جسمانی فرمائی تو حضرت عیلی کا کیا قصور تھا کہ اس کے جسم مبارک کو ذلیل کیا جائے کوڑے لگائے جانویں منہ پر طمانچے مارے جائیں اور لیے لیے کیل اس کے باتھ یاؤں میں تھوکے جائیں اور ان سے خون جاری ہو اور کاتھ پر لنکایا جائے اور اس عذاب پر خدا کو ذرہ رحم ندآئے اور بجائے اس کے بچاؤ کے اس کی جان بھی نکلنے ند پائے بد

حرت ظلم حضرت عیلی کے حق میں کیوں خاص ہو؟ پس میہ خلط ہے کہ رفع ردحانی ہوا تھا کیونکہ قرائن و بیاق قرآن کے برخلاف ہے۔ صحیح یہی ہے کہ حضرت عیلی صلیب سے بھی بچائے گئے اور قتل سے بھی بچائے گئے جسیا کہ انجیل برنباس میں لکھا ہے۔ ''پس ا برنباس معلوم کر ای دجہ سے مجھ پر اپنی حفاظت کرنا واجب ہے اور عنقریب میرا ایک شاگرد مجھے تمیں سکوں کے نکڑوں کے بالعوض نیچ ڈالے گا اور اس بنا پر مجھ کو اس بات کا یقین ہے کہ جو محض مجھے بیچے گا دہ میرے ہی نام سے قتل کیا جائے گا۔ اس لیے کہ اللہ تجھ کو زمین سے او پر اٹھائے گا اور بیوفا کی صورت بدل دے گا۔ یہاں تک کہ ہر ایک اس کو بہی خیال کرے گا کہ میں ہوں۔'' (دیکھوانچیل برناس فصل اا آیت ۱۱ دیا د

اس الجیل کے مضمون کی قرآن مجید نے بھی تصدیق فرما دی۔ ما قتلوۂ و ما صلبوهٔ وما قتلوهٔ یقیناً بل رفعه الله الیه اور شبه لهم ے مگر اب کہا جاتا ہے کہ اگر یہ معنی تسلیم کیے جا کیں تو مرزا قادیانی کی ددکان نہیں چل سکتی اس لیے تادیلات باطلہ کر کے اجماع امت کے برخلاف حضرت عیسیٰ کوصلیب دیا جانا اور عذاب دیا جانا ذلیل کیا جانا۔ کوڑے اور طمائیے اور مند پر تھوکا جانا، سب کے سب لعنتی ہونے کی باتیں اس میں تشلیم کر کے رفع ردحانی تشلیم کرانے کی کوشش کی جاتی ہے تا کہ کسی طرح مرزا قادیانی میچ موجود بن جائیں۔ جاہے قرآن و احادیث و اجماع کے برخلاف ہو .....گر ہم کہتے ہیں کہ کیا مصیبت پیش آئی ہے کہ ہم اجماع امت کے برخلاف ہو کر ہم من کو مصلوب مانیں اور رفع روحانی کا ڈھکوسلانشلیم کریں؟ جب قرآن مجید ے ثابت ہے کہ قتل و صلب کافعل تو ضرور واقع ہوا۔ گرمیچ مرفوع ہوئے اور ان کا مشبہ یعنی یہودا مصلوب ہوا تو پھر جوامر پہلے انجیل سے پھر قرآن سے پھر احادیث سے اور پھر اجماع امت سے ثابت ہو اور جس پر ۱۳ سو بری سے عمل امت چلا آیا ہو۔ اس سے ایک مسلمان کس طرح انکار کر سکتا ہے؟ جس کا دعویٰ ہے کہ میں اللہ تعالی اور اس کی کتابوں اور رسولوں پر ایمان لایا ہوں اور یو سون بالغیب کے پاک گروہ سے ہونا چاہے وہ تو ہرگز ایس دلیری نہ کرے گا۔ بال غیر مومن جو جاب تسلیم کرے۔ اس سے کچھ جد نہیں۔ يانجوان اعتراض

کرہ زمہ یہ سے انسانی وجود گزر نہیں سکتا۔ اس لیے انسان وہاں جانہیں سکتا۔ جواب: یہ بھی شرقی اعتراض نہیں۔صرف کی علوم حکمت کے باعث ہے۔ اس لیے ہم بھی علوم حکمت سے عقلی جواب دیتے ہیں۔ پہلے جسم کی تعریف کرتے ہیں تا کہ معلوم ہو کہ یہ اعتراض بالکل غلط ہے۔ جسم ایک جو ہر کو کہتے ہیں کہ اس میں طول اور عرض اور پہنا اور عمق ہو اور ہر جسم میں دو امر ہوتے ہیں کہ ان کے بغیر جسم پیدا نہیں ہو سکتا۔ ایک کو ہیولی اور دوسرے کو صورت کہتے ہیں اور ہر جسم جو ہے اس میں فلکیات و عضرات سے پچھ مقدار اور شکل سے حصبہ ہے کہ جس سے وہ مخصوص ہے اور ہیولی صورت خاربتی میں تعین کا محتاج ہوتا ہے اور صورت وجود خاربتی میں ہیولی کی محتاج ہوتی ہے۔ پس صورت اور ہیولی ایک دوسرے کے بغیر نہیں رہ سکتے۔

جسم دوقتم کا ہوتا ہے۔ ایک مرکب اور دوسرا بسیط بسجسم مرکب وہ ہے کہ اس کی ترکیب اجزاء ہے ملی ہوئی ہو۔ جیسا کہ سرکہ اور شہد ملا کر سلجبین بناتے ہیں۔ ایکے برعکس جسم بسیط مرکب نہیں ہوتا۔ جیسا کہ پانی یا ہوا یا آگ وغیرہ۔جسم بسیط کے پھر دو فتم بین ایک دہ کہ تبدیل ہو سکے۔ جیسا کہ عناصر دوسرا دہ جو تبدیل نہ ہو سکے جیسا کہ آسان۔ جو کہ دلاکل فلسفہ سے ثابت ہو چکا ہے کہ ان کو تغیر دفنا نہیں اور نہ یہ ایک شکل ے دوسری شکل میں بدل جاتے ہیں۔ ای داسطے فلکیات کو بسیط علوی کہتے ہیں اور عناصر کو بسیط سفلی۔ پس اجسام بسیط کا مقدم ہوتا ہے۔ مرکبات کے وجود پر۔ اب چونکہ جسم انسانی مرکب ہے عناصر ہے اور کوئی جگہ خالی نہیں ہے۔ آ سانوں پر بھی عناصر ہیں۔ چنانچہ دائش نامہ میں لکھا ہے کہ مکان آگ کا زیر فلک قمر ہے اور مکان ہوا کا آگ کے ینچے اور مکان پانی کا ہوا کے پنچے اور خاک کا پانی کے پنچے اور حکماء نے مقرر کیا ہے کہ لبعض عضر تعتل ہیں اور بعض خفیف۔ خفیف وہ عضر ہیں جو او پر کی طرف مائل ہوں اور تعیل وہ ہیں جو نیچے کی طرف مائل ہوں۔ آگ اور ہوا او پر کی طرف مائل ہیں اور خاک اور یانی نیچے کی طرف مائل ہیں حضرت عیسیٰ کا وجود عضری بطور مجمزہ خاص تھا۔ یعنی بغیر نطفہ باب کے پیدا ہوا تھا۔ پس ایسے لطیف ادر معجز نما وجود کا رفع محال عقلی ہر گزنہیں۔ کیونکداس کی پیدائش نطفہ سے نہ تھی اور بداس واسطے کہ علام الغیوب جانتا تھا کہ مرزائی ایک فرقہ ہو گا۔ جو رفع عینی پر معترض ہو گا۔ اس واسطے پہلے ہی ہے وہ عینی کو منتقیٰ کر د یا که ایها وجود بخشا که جو نطفه کا واسطه نه رکمتنا تھا جو که خلاف قانون فطرت و محالات عقلی ے تھا۔علم طب سے بید بات ثابت ہے کہ مرد کے خفد سے بڈی بنتی ہے اور عورت کے خون سے بدن بنآ ہے اور بدمحال ب کہ بڈی بغیر نطفہ کے پیدا ہو مگر اس قادر مطلق نے جو کسی قانون کا یابند نبیں۔ حضرت علین کے وجود میں بغیر مادہ مرد کے بڈی بھی پیدا کر دی اور علی کلی ثقہ تد ہد ہونے کا ثبوت د ے کر اس قانون فطرت کو جو آ دم سے لے کر

100

حضرت مریم تک چلا آتا تھا توڑ کر محالات عقلی کے تمام اعتراضوں کا رد کر دیا۔ جب سے کلید سلمہ ہے کہ روح جس جسم میں داخل ہوتا ہے۔ ای کی قابلیت کے مطابق کام کرتا ب تو ثابت ہوا کہ حضرت عیسیٰ کا جسم ایک خاص جسم عضری تھا۔ جس کا رفع ممکن تھا۔ عناصر کے طبقات مقرر بیں جس طرح کہ آسان بیں ای طرح عناصر کے طبقات بیں۔ دو آگ کے۔ ایک خالص جو کہ فلک قمر کے ساتھ ملا ہوا بے اور دوسرا دخاند جو کہ بخارات غلیظہ جو کہ زمین ے نطقہ بیں۔ اس آ گ کے جو کہ ہوا کے ساتھ ملی ہوئی ہے۔ متصل ہے۔ ایسا بی ہوا کے تین طبقے ہیں۔ پہلا طبقہ ہوا کا صرف یمی ہوا ہے جو کہ ہم محسوس کرتے ہیں جو کہ آگ کے ساتھ ملا ہوا ہے۔ دوسرا طبقہ ہوا کہ وہ ہے جس کو کرہ زمہر یہ کہتے ہیں اور یہ نہایت سرد ہوتا ہے۔ بسبب دوری سے زمین کے۔ تیسرا طبقہ ہوا کا وہ ہے جو زمین سے ملا ہوا ہے اور بد طبقہ گرم ہوتا ہے آ فتاب کے شعاع سے۔ اس سے معلوم ہوا کہ او پر بھی ہوا ہے اور کرہ زمہر یر کے او پر بھی ہوا اور دیگر عناصر ہیں۔ اسلیے انسان کا آسان پر جانا اور زندہ رہنا محالات عقل تنہیں کیونکہ کرہ زمہر سے تیزی ب گزر جانا محالات نے نہیں۔ جس طرح فرشتے گزرتے ہیں۔ حضرت عینی کو بھی ساتھ لے گئے۔ تیزی میں گزرنے سے سردی اثر نہیں کرتی۔ شائد کوئی مرزائی کہہ دے کہ یہ فلفد يونانى يرانا ب- بمنبي مات تو بم جديد فلفد - بھى ثابت كرتے بي كدا سان پر بھی کوئی جگہ ہولی سے خالی نہیں۔ پروفیسر آ رشٹ ہیکل آف جنایو نیورٹی جرمنی لکھتے ہیں کہ خلا کی دسعت غیر محدود و غیر معین ہے۔ اس کا ایک اچ بھی خالی نہیں ہر جگہ ہیول ب- اس کی نقش و حرکت مسلسل جاری ب مادہ اور انقلاب انگیز قوت کے عمل کا تشلسل جاری ہے۔ مادہ بتدریج فجم و ضخامت میں بڑھتا رہتا ہے۔ الخ (ادیب سغد ۱۷۳) دوم حرارت و روشی دو چیزیں جائداروں کے لیے لازم بڑی۔ ایں دجہ سے سورج منبع حیات ب (ادیب سخد ۱۷۲) سوم فرانس کا ایک نامور فاضل او أ چنگ اے۔ آ فتاب میں انسانی آبادی کے بارہ میں لکھتا ہے کہ جو مخص اس نظریہ ہ تائل ہے۔ جس کے حامی ہر شل ادر ہوات دغیرہ تھے۔ وہ تسلیم کرتا ہے کہ آفتاجب میں ایسے انسانوں کی کہتی ناممکنات سے نہیں جوہم سے قدرے مختلف ہیں۔ (ادیب سفہ ۲۱۷) چہارم طبقہ نور کی حرارت نشینی کرہ ہوا ے وہاں پینچ سکتی ہے اور جانداروں کی زندگی قائم رو سکتی ہے۔ اس طرح جو روشن صاف ہو کر جاتی ہے۔ آتکھوں کو تیرہ نہیں کرتی۔ اس میں ہم ایسے انسانِ زندہ رہ کیتے ہیں۔ دیکھو (ڈے افرز ڈیٹھ سفہ ۱۰۰) باتی رہائش زمین کا اعتراض کہ زمین کی کشش انسان کو او پر

جانے نہیں دیتی۔ اس کا جواب یہ ہے کہ زمین کی تشش کے اکثر حکما قائل نہیں کیونکہ جب مانا ہوا اصول ہے کہ زمین کی کشش اس قدر قوی ہے کہ آفتاب کو ساڑھ نو کروڑ میل ے اپنی طرف کھینچتی ہے۔ اگر بفرض محال ہم سلیم بھی کر کیں۔ تو پھر ناممکن ہے کہ کوئی جانور ہوا پر برداز کر سکے اور ہوائی جہاز زمین ے الگ ہو کر بلند پردازی کر سکیں۔ کیونکہ جب زمین 1.2-9 کروڑ میل ہے اپنے سے بڑے وجود لیتن آفتاب کو جو اس ے دس اا کھ حصہ سے زیادہ بڑا ہے صبیح کیتی ہے تو جانور اور ہوائی جہاز اس کی تخش کا مقابلہ کر کے غالب آ کر بلند پرداز ہول۔ پس یا تو ہوائی جہازوں اور جانوروں کی پرداز ے انکار کرنا پڑے گا۔ یا زمین کی کشش ہے۔ مگر چونکہ مشاہدہ ہے کہ ہزاروں منوں بوجھ والے جہاز اوپر چلتے ہیں اور کئی کٹی دن تک اوپر رہتے ہیں۔ اس لیے ثابت ہوا کہ زمین میں کوئی ایک تشش نہیں کہ کوئی وجود اس ے الگ ہو کر اور یہ جا ملک مادہ بران رسالد الممش الصحى مين لکھا ہے کہ ہم لوگ ذى روح بين اور ہم ميں ايك ايك طاقت ب کہ زمین کی کشش سے ہم اپنے تا عمیں روک سکتے ہیں۔ (از کتاب العقل سفد ۲۹۳) اور حصرت عیلیٰ بھی ذی روح تھے یعنی زندہ تھے۔ اس لیے ان کو زمین کی کشش آسان پر جانے سے نہیں روک سکتی اور نہ محال عقل ہے کہ حضرت عیسیٰ بجسد عضری آ سان پر جا سکیں۔ پس حضرت عیسیٰ کا رفع حکمت یونانی اور انگریزی ہے بھی ثابت ہے اور یہی مقصود تھا۔ چھٹا اعتراض

انسانی جسم آسانی آب د ہوا کے موافق نہیں اس لیے انسان دہاں زندہ نہیں رہ سکتا۔ جواب : یہ بھی بسبب نادا تقیت علوم جدیدہ کے اعتراض ہے۔ ذیئے عالم علم ہیئت آرگو صاحب اپنی کتاب (ڈے آفوڈ تھ کے صفحاا) پر لکھتے ہیں کہ انسان آ فاب میں زندہ رہ سکتا ہے۔ ترجمہ اصل عبارت کا یہ ہے۔''اگر مجھ سے پوچھا جائے کہ کیا سورج میں آبادی ہے تو میں کہوں گا کہ مجھے علم نہیں۔ لیکن مجھ سے یہ دریافت کیا جائے کہ آیا ہم ایسے انسان دہاں زندہ رہ سکتے ہیں تو اثبات میں جواب دینے سے گریز نہ کردں گا۔'' حضرت آدم اور حوا اور سانپ کا آسان پر قبل از ہوط اور قرآن آدم دیگر کتب سادی سے ثابت ہے۔ اگر مومن ہو تو مانو اور اگر غیر مومن ہو تو انکار کرد یا تاہ یل ساتواں اعتراض

حضرت عیلی وہاں بول و براز کہاں کرتے ہوں گے اور کھانا کہاں کھاتے

دوئم : قرآن مجید میں مائدہ کا اتر نا حضرت نیسیٰ کی دعا پر ثابت ہے تو آ سانی بادر چی خانہ بھی ثابت ہوا۔

سوئم: جب كل رزقوں كامنيع اوركل كائنات كى زندگى اور قوام كا باعث آسان اور اس كى گردش اور آ فتاب و مہتاب وغیرہ اجرام فلکی کی تاثیرات میں تو پھر ایک حضرت عیسی کے واسط رزق کا ند ملنا چد معنى دارد جب سب بچھ ولائت ، آ ناتشليم کيا جات تو پحر س قدر جہالت ہے کہ کہا جائے کہ زید واانت میں کیا کھاتا ہو گا۔ ایما بی جب سب رزق آ سان ہے آتے ہیں تو پھر جہالت نہیں توادر کیا ہے کہ کہا جائے کہ عیلیٰ وہاں کھاتے کیا ہوں 2؟ اللہ اكبر جبالت برى بلا ب- جب زمانہ حال ميں فلكيات كے عالموں ف ثابت کر دیا ہے کہ زمین ایک چھوٹا سا کرہ ہے اور تمام ستارے کرے ہیں اور سب میں آبادیاں میں۔ جب ایک چھوٹے سے کرہ زمین پر تمام حوائج انسان وحیوان و چرند و یرند کے پورے ہو بجتے ہیں اور خدا کر رہا ہے اور تمام رزقوں کا پیدا ہونا آسانی وجودوں کی تاثیرات سے بے۔ جیسا کد آفتاب و مہتاب وغیرہ کی تاثیرات سے کل دانے اور میوے پیدا ہوتے ہیں تو پھر ان کروں میں جو زمین سے کنی حصے زیادہ ہیں اور عناصر و مادہ سے بجرے پڑے ہیں۔ ان میں حضرت عیسیٰ کو نہ تو کھانا ملے اور نہ بول و ہراز کے واسطے جگہ ملے؟ ایسے جاہل معترض سے کیا بحث ہو جو کہ کوئیں کے مینڈک کی طرح اپنے جاہ کو بی دنیا مجھتا ہے اور خیال کرتا ہے کہ چاہ سے باہر نہ تو کوئی زندہ رہ سکتا ہے اور نہ جاہ کے باہر کوئی یانی کا قطرہ بے اور نہ ہوا ہے۔ ایسے نادانوں کو سوچنا جاہے کہ خدا تعالٰ نے قرآن مجید میں رب العالمین فرما کر ایسے ایسے اعتراضوں کو صاف کر دیا ہے۔ جب صرف ایک بی عالم نہیں بلکہ کن عالم بی اور سب کی پرورش ہوتی ب اور برستارہ میں آبادی ب تو پھر ید خیال جہات نبیں تو اور کیا ہے کہ رزق صرف زمین کے رہنے والوں کو ملتا ہے اور یاخانہ کے واسطے جگہ بھی صرف زمین والوں کو بی مل سکتی ہے۔ دوسری آبادیوں اور آسانی ہتیوں کا نہ تو خدا رازق ہے اور نہ ان کو رزق ملتا ہے۔مصرعہ بر ایں

جواب: یہ اعتراض کوئی مسلمان قرآن شریف کے ماننے دالاتو ہر گز نہیں کر سکتا کیونکہ قصہ آدم وحوا جو قرآن میں مذکور ہے اور دیگر کتب ساوٹ میں بھی مندرج ہے۔ صاف صاف بتا رہا ہے کہ حضرت آدم بمعدا پنی بیوی کے آسان پر رکھے گئے تھے۔ لیں حضرت

ہوں گے۔

عقل و دانش بہا کہ گریست۔ دوم مشاہدہ ہے کہ خدا تعالیٰ جس کسی کو جس جگہ رکھتا ہے۔ اس جگہ کی آب و ہوا کے مطابق اس کا مزاج بنا دیتا ہے۔ مرد ملکوں نے باشند خوراک و پوشاک میں گرم ملکوں کے باشندوں ہے بہت مختلف ہوتے ہیں۔ مگر سرد ملک کے گرم ملک میں اور گرم ملک کے سرد ملک میں آتے جاتے ہیں اور آب و ہوا کے موافق زندگی بسر کرتے ہیں۔ حضرت عینیٰ آ سان پر ابٹعائے گئے اور رکھے گئے تو آ سانی زندگی بسر کرتے ہو گے اور وہاں کی آب و ہوا بھی ایک ہے کہ دہاں کے سا کنان الطیف غذا کھاتے ہیں۔ شائد غذا اور رزق کے معنی آپ کنک کی روٹی اور چاول بھاجی سبجھتے ہوں گے اور یہ غلط ہے۔ خدا تعالیٰ انسان کو جس جگہ رکھتا ہے۔ اس کی حالت بھی ولی بی کرتا ہے اور ولی غذا ویتا ہے۔ آپ اپن حالت یاد کریں کہ مال کے پیٹ میں آپ کو غذا بھی ملتی تھی اور آپ کی پرورش بھی ہوتی تھی۔ مگر آپ کو بول و براز وہاں نہ آتا تھا۔ کیا آپ انسان نہ تھے؟ کیا آپ بجسد عضری نہ تھے؟ کیا آپ ذی روٹ نہ تھے؟ کیا آپ سانس ند لیتے تھے؟ سب کچھ تھا تو پھر اس صافع مطلق نے جب ماں کے چیٹ میں آپ کی جواظت کی۔ سانس کے واسطے ہوا کا بھی انتظام کیا۔ بول د براز کا بھی انتظام کیا گیا تو وہ قادر مطلق آسان پر جو کہ ماں کے پیٹ اور کرہ زمین ے اکھوں بلکہ لاتعداد درجہ زیادہ ہے۔ حضرت عیشیٰ کے رزق اور بول کا بندوبت بنہ کر سکے۔ ایسے عاجز خدا کو آپ علی کل ٹی قدر ہرگز نہیں کہہ کے اور نہ جس کو ایسے ایسے اعتراض پیدا ہوں عارف ادر خدا شناس کہہ کیتے ہیں۔ ایسا شخص تو خدا کی خدائی کا منگر اور اس کی قدرت ے بالکل بے خبر اور اس کے عرفان ے اندھا ہے۔ معمولی مسلمان بھی نہیں۔ میں موہد اور نبی رسول ہونا تو بڑی بات ہے۔ آ تقوال اعتراض

اب جو تنازعہ ہو رہا ہے تو مسلمانوں کو چاہے کہ سیح \* کو اتار لائیں اور ازالہ اوہام میں مرزا قادیانی شنخر کے طور پر یہ بھی لکھتے ہیں کہ''کوئی بیلوں ہے اتر نے والا مسلمانوں کو دھوکہ نہ دے۔'' (مخص)

جواب: یہ اعتراض بعینہ وہی ہے جو کہ کفار جواب دینے سے عاجز ہو کر پیفبر ہوگئے سے کہا کرتے سطح کہ قیامت کا ہونا برحق ہے اور ضرور قیامت آنی ہے تو ہم منگر ہیں۔ ہمارے دفت میں آ جائے تا کہ ہم جموٹے اور تم سیچ کابت ہو جا کیں۔ افسوں یہ لوگ اتنا نہیں سوچتے کہ حضرت عیسیٰ کا نزول جب علامات قیامت

> ں موضوع پر حزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائح یں http://www.amtkn.org

میں سے ایک علامت بے اور قیامت کا آنا اللہ تعالی کے علم و ارادہ میں وقت مقرر پر ب تو ای دفت آئے گی۔ یہ مطالبہ مرزائیوں کا تب درست ہو سکتا تھا جبکہ قیامت آ جاتی ادر نزول حفرت عليلي نه موتا، جب قيامت نبيس آكي اور دوسرى علامات قيامت ظاهر نبيس ہوئیں تو پھر حضرت عیسیٰ کس طرح اتر آئیں۔ کیا سورج مغرب ے فکا خروج دجال ہوا دایۃ الارض نگلا۔ یاجوج ماجوج ظاہر ہوئے؟ دغیرہ دغیرہ تو حضرت عیسیٰ <sup>ک</sup>س طرح اتر آئیں۔اگر کہو کہ مرزا قادیانی کی تادیلات کے موافق سب علامات ظاہر ہو چکیں تو اس کا جواب سے بے کہ جیسا کہ سیح موعود تادیلی و بنادٹی تھا۔ ایسے بل علامات بنادقی و قلط جین ۔ جس عقل ادرعکم سے غلام احمد قادیانی کوعیلی بن مریم نبی ناصری تسلیم کیا جاتا ہے اس عقل اور علم ے طلوع الفتس من المغر ب اور دابۃ الارض اور یاجوج و ماجوج کی تاویلات کو قبول کرتے ہو جو کہ بالکل غلط بے کیونکہ حضرت محمد رسول اللہ بلی کے وقت یادری بھی تھے۔ روس اور انگریز بھی تھے اسلام بھی تھا اور اس وقت حضور عظیم نے ان کو نہ تو دجال فرمایا اور نہ یاجوج ماجوج ہی کہا اور نہ اسلام کے ظہور کو طلوع الفٹس من المغرب فرمایا تو دوسر ی کسی امتی کا برگز منصب نہیں کہ اپنے مطلب کے داسطے خلاف عقل ونقل تاویلات کر کے اپنا الوسیدھا کرے۔ پس جبکہ ابھی دیگر علامات قیامت ظہور میں نہیں آئیں تو حضرت عیلی کے نزول کا بھی ابھی وقت نہیں آیا۔ اس لیے یہ اعتراض بھی غلط ہے۔

نوال اعتراض

آسان پر جانا کوئی فضیلت کی بات تھی تو کیوں سب نبیوں نے خواہش ظاہر نہیں کی کہ افعائ جا نمیں اور کیوں نہ افعائے گئے۔ حالانکہ ستائے گئے۔ چواب: یہ اعتراض بھی ناداقنیت دین کے باعث کرتے ہیں کیونکہ خدا تعالیٰ اپنے کرشمہ قدرت اپنی مرضی سے ظاہر فرماتا ہے اور جسیا موقعہ ہوتا ہے۔ بچوبہ نمائی کرتا ہے۔ اگر سب نبیوں کو آسان پر لے جاتا تو پھر خدا تعالیٰ کا بخز ثابت ہوتا کہ زمین پر وہ اپن خاص بندوں کی حفاظت نہیں کر سکتا اور نہ زمین پر اس کی حکومت ہے کیونکہ جس کو پناہ ذیتا ہے آسان پر نمی حیاتا تو پھر خدا تعالیٰ کا بخز ثابت ہوتا کہ زمین پر وہ اپن نہیں انعایا اور اپنی قدرت اور جروت اور علی کل شی قد پر ثابت کرنے کے داسطے اکثر انبیاء علیم السلام کی حفاظت زمین پر فرمائی جیسا کہ حضرت یونس اور حضرت ابرا بیم کی خاص کرشہ قدرت سے۔ ایک کو چھلی کے پیٹ میں ایک کو کفار کے ہاتھ میں دی ان ک

http://www.amtkn.org

مجوزہ تجویز آتش کو ہی حکم کر دیا کہ سرد ہو جا اور وہ سرد ہو گئی۔ بال اس بات کو خاہر کرنے کے واسطے کہ آ سانوں پر بھی داحد خدا کی حکومت ہے۔ «حضرت ادر کیں اور حضرت میسیٰ کی حفاظت آ سانوں پر لے جا کر کی۔ تاکہ دہر یہ اور لامذہب یہ استدال نہ کر سکیں کہ آ سانوں کا خدا الگ ہے۔ جو زمین کی مخلوقات کو آ سان پر جانے نہیں دیتا۔ فضیات و نیم فضیات کا سوال غلط ہے کیونکہ انہیا ، علیہم السلام کا رتبہ اور منزلت جو زمین پر ہے۔ وہ تر سان پر ہے کوئی نبی اگر آ سان پر بحکم رب العالمین چلا جائے تو دوسرے نبی پر جو زمین پر مامور ہے تو اس کو کوئی زیادہ فضیات نہیں۔ اس لیے دوسرے نبیوں نے آ سان پر جائے کی خواہش نہ کی۔

دسوال اعتراض

کیا امت محمد ﷺ کی اصلاح بجز حضرت عیسیٰ نہیں ہو تکتی تھی کہ حضرت میسیٰ بی دوبارہ نزول فرما تمیں اور اس میں امت محمدی کی جلک ہے کہ اس میں کوئی لائق اصلاح امت نہیں۔

جواب : یہ اعتراض بھی کم علمی کے سب سے بے یہ کی حدیث میں نہیں لکھا کہ حضرت عیلیٰ امت محمدی کی اصلاح کے داسطے تشریف اائیں گے۔ سب حدیثوں میں یہی لکھا بے کہ صلیب کو توڑے گا ادر خزیر کو قتل کرے گا اور دجال کو مارے گا یہ کی حدیث میں نہیں آیا کہ امت محمدی کی اصلاح کرے گا۔ کوئی حدیث یکس الصلیب ے خالی نہیں۔ طوالت کے خوف سے سب حدیثیں نقل نہیں ہو کتی ہیں۔ صرف ایک بخاری کی حدیث نقل کی جاتی ہے دہوبڈا عن ابی ہویرہ گال قال دسول اللہ ﷺ والذی نفسی بیدہ لیو شکن ان ینزل فیکھ ابن مریم حکما عد لا فیکسر الصلیب ویقتل الخنزیر و من الدنیا دما فیکھ اہم مال حتی لا یقبلہ احد حتی تکون السجدہ الواحدۃ خیر من الدنیا دما فیکھ اہم مال حتی لا یقبلہ احد حتی تکون السجدہ الواحدۃ خیر اور میں نہ قبل موتہ الایۃ منفق علیہ (مطلوۃ ان شنتم وان من اہل الکتاب الا لیومن بہ قبل موتہ الایۃ منفق علیہ (مطلوۃ ان شنتم وان من اہل الکتاب الا کی باتھ میں ہ، حقیق تم میں اتریں کے میلی بیٹے مریم کے درحالیہ حاکم عادل ہوں اور ہی تی مادل ہوں خوال کر ہیں تو دین اللہ ہواں میں کا ای کے باتھ میں ہ، حقیق تم میں اتریں کے میلی جو میں نے کر کو اور میں کی کا ای کے بی تو ہیں ہی صلیہ کو لیوں باطن کر دیں کے دین نہ ایہ کو اور کی کی میر کا ای

اس قرآن مجید کی آیت اور حدیث نبوی ہے جو کہ اس آیت کی تغییر ہے فطعی فیصلہ کر دیا ہے کہ مرزا قادیانی اور مرزائیوں کے تمام اعتراضات اور تادیات غلط ہیں اور ذیل کے امور قرآن اور حدیث یعنی خدا اور خدا کے فرمودہ سے ثابت ہیں۔ اوّل حضرت عیسیٰ کا اصالاً نزدول جو کہ فرع ہے۔ رفع عیسیٰ کی۔ دوم حیات عیسیٰ تبھی ثابت ہوئی اور قبل موت کا صمیر بھی حضرت محمد رسول اللہ ﷺ نے عیسیٰ بن مریم کی طرف راجع فرمایا تو اب کسی کا حق نہیں کہ نعوذ باللہ رسول اللہ ﷺ کی تردید کرے اور اپنا الو سیدها کرے اس میں ایمان سلامت نہیں رہتا کہ رسول اللہ ﷺ کی تردید کرے اور اپنا الو سیدها کرے اس میں ایمان سلامت نہیں رہتا کہ رسول اللہ ﷺ کی تردید کرے اور اپنا الو سیدها کرے اس میں ایمان سلامت نہیں رہتا کہ رسول اللہ ﷺ کی تردید کرے اور اپنا الو سیدها کرے اس علی ایمان سلامت نہیں دیتو دیا طلہ رسول خدا کی خالفت کی جائے۔ سوم حکماً و عدلا ہے مرزا تاریانی کی تمام تادیلات و دعادی باطل ہو گئے کیونکہ مرزا تادیانی انگریزدں کی رعیت تھے حاکم عادل تھے۔ چہارم سیر کہ اس کی ڈیوٹی کسر صلیب ہے اور کسر صلیب بہ حیثیت حاکم عادل ہونے کے ہو سم تی جہ نہ کہ تک کی ڈیوٹی کسر صلیب ہے اور کسر صلیب بہ حیث یت اس کی تو علامت میں ہو ختی داری کی ڈیوٹی کسر صلیب ہے دیکھ جاتے۔ خال الجزید خال کی رہ دیں کہ کہ کہ دور کی رعیت تھے خال کی دان کوں کی خال مور کے کیونکہ مرزا تادیا کی دیوٹی مر حکوم ہونے کی حالت میں۔ خیم می خیم الجزید خود مال لوگوں کو دے گا مگر مرزا قادیا تی ایے میں موعود ہیں کہ لوگوں سے مال ہو تر تھی

تھے۔ پس سیچ میتو وہی حضرت عیسیٰ میں جن کا رفع بجسد عضری ہوا اور نزدل بھی اصالاً بجسد عضری ہوگا۔ جھوٹے سیج اور مہدی تو بہت ہوتے رہیں گے کیونکہ حفزت عینی اور حضرت محمد رسول الله يتبينا كى بيشكونى ب كه بهت جمو في ميج اور نبى مول ك اور امتى بھی ہوں گے۔ کلھم یزعم انہ نبی اللہ حالانکہ میں خاتم النہیں ہوں چونکہ ممکن نہ تھا کہ دو الوالعزم پیغیروں کی پیشگوئی جھوٹی ہوتی۔ اس لیے پہلے زمانوں میں بھی تھوٹے مدی گزرے اور اس زمانہ میں بھی مرزا قادیانی اور آئندہ بھی جب تک اللہ تعالی کو منظور ہے ہوتے رہیں گے۔ سچامیح موعود تو وہی ہے جو کہ قیامت کی علامات سے ایک علامت ب ادر ای کے نزول کے بعد قیامت آ جائے گی۔ مگر مرزا قادیانی کے بعد بھی قیامت نہیں آئی۔ جیسا کہ پہلے کذابوں کے بعد قیامت نہ آئی تھی اور وہ جھوٹے ثابت ہوئ مرزا قادیانی بھی ہرگز ہرگز اپنے دعویٰ میسے موعود ہونے میں تیج نہیں ادر کسی مسلمان کا ایمان اجازت نہیں دیتا کہ صحیح طور پر جو امور پہلے قرآن شریف سے پھر حدیث نبوی۔ پر صوفیہ کرام اور اجماع امت سے ثابت ہوں۔ ان سے صرف ایک تخص جو کہ خود ہی مدی ہے اس کے کہنے سے انکار کر کے قیامت کا عذاب اپنے ذمہ لے اور حسرت دنیا و الاخرة كا مصداق بنے۔ اخیر میں ہم مجدد صاحب سرہندی و دیگر صوفیہ کرام مجدد ین كا عقيده ددباره نزدل عيسي لكصح بين تاكه مسلمانون كومعلوم ہو كه مرزا قادياني بالكل اجماع امت کے برخلاف کہتے ہیں جو کچھ وہ کہتے ہیں۔ اس کو ہرگز نہ ماننا چاہیے۔ وہو ہذا۔ ترجمه- اردو اصل عبارت مد ب- حضرت عيسى على نبينا و عليه الصلواة والسلام جارى شریعت کی متابعت کریں گے الح- ( مکتوبات امام ربانی م ص ۹۹ مکتوب نمبر ۱۷ دفتر سوم حصه بختم) ترجمه اردو و اصل عبارت قيامت كى علامتين جن كى نسبت مخبر صادق عليه الصلوة والسلام نے خبر دی ہے۔ سب حق بیں۔ ان میں کی قشم کا خلاف نہیں۔ یعنی آفاب عادت کے برخلاف مغرب کی طرف سے طلوع کرے گا۔ حضرت مبدی علیہ الرضوان ظاہر ہوں گے۔ دابۃ الارض نکلے گا اور دھواں آسمان نے ظاہر ہو گا۔ الح۔ ( مکتوبات ۲۰ ربانی ص ۲۲۰ مكتوب ٢ دفتر ددم) شيخ أكبر محى الدين ابن عربى كامد جب بهى لكها جاتا ب تاكد ثابت موكد مرزا قادیانی تمام امت کے برخلاف گئے ہیں۔ بداس داسطے کھا جاتا ہے کہ مرزائی بد نہ کہہ دیں کہ کسی صاحب کشف و الہام کی سند پیش ہونی چاہے کیونکہ مرزا قادیانی کو کشف و الہام ے معلوم ہوا کہ مہدی اور عیسیٰ ایک ہی شخص ہے اور وہ غلام احمد قادیانی ہے۔ اب بد مسلمه اصول ابل اسلام ب که جب دو دلیوں کا کشف و الہام متفق ہوتو

الاحاديث ينزل عيسًى حسماً و ردت بذالك الاحاديث المتواتو ." يعنى حفرت عيسيٌّ جسماً الزيل گے - جيسا كدمتواتر حديثوں ميں آيا ہے رفع جسمانی ثابت ہوا۔ امام ابو حذيفہ كا مذہب بھی تكھا جاتا ہے كيونكہ مرزائی مسلمانوں كو دهوكہ ديتے

امام ابو طلیعہ کا مدہب میں لکھا جاتا ہے یونکہ کرران مسلمانوں و دنولہ دیے ہیں کہ ہم حنفی ہیں۔ حالانکہ امام ابو حنیفہؓ کے برخلاف مذہب رکھتے ہیں کہ حضرت علینی مر گئے۔ بروزی رنگ میں نزول کریں گے۔ حالانکہ امام صاحب کا بھی میہ مذہب ہے کہ حضرت علینؓ اصالتاً نزول فرما نمیں گے۔

چنانچ شرح فقد اکبر میں فرماتے میں۔ خروج الدجال و یاجوج و ماجوج و طلوع الشمس من المغرب و نزول عیسیٰ من السماء و سائر علامات یوم القیامت علی ماور دت به الاخبار الصحیحة حق کائن. (شرح فقد اکبر ۲۳۱۔۲۱۷) یعنی امام ابو حذیفہ صاحب فقد اکبر میں فرماتے میں کہ نظنا دجال کا ادریا جوج و ماجوج ادر چڑھنا سورج کا مغرب کی طرف سے ادر اترنا حضرت میں کی کا آسان سے اور دوسری تمام علامتیں جو صحیح حدیثوں میں وارد میں حق میں۔ ظاہر ہے۔ اب انصاف کرو کہ می دہوکہ نہیں کہ کہتے میں کہ محقق میں حالانکہ مقیدہ یرطاف رکھ کے ساتھ نہ نمازیں پڑھتے میں ادر نہ جنازے میں شال ہوتے میں کچر میرختی کس طرح ہوئے؟ نہ نمازیں پڑھتے میں ادر نہ جنازے میں شال ہوتے میں کچر میرختی کس طرح ہوئے؟ فی امر المسیح عیسنی بن مریم علیه السلام فانه صعد الی السماء. لیخی انسان کا آسان پر ساتھ اس برن کے جانا ہو سکتا ہے جیسا کہ حضرت سیٹی کے بارے میں ثابت ہوا ہے کہ وہ چڑھا آسان پر۔

یشنج الاسلام احمد نفرادی المالکی نے فوا کہ دوانی میں لکھا ہے کہ علامات قیامت میں سے حضرت عیسیٰ کا آسان سے اترنا ہے اصالتا۔

علامہ زرقانی مالکی نے شرح مواہب قسطلانی میں بڑی بسط ے لکھا ہے۔ فاذا نزل سيدنا عيسى عليه الصلوة والسلام فانما يحكم بشر عتيه نبياء ﷺ . ( ﴿ نَ مواہب الان ایلار قانی بن ۵ ص ۳۴۷) یعنی جب سیدنا حضرت عیسی نازل ہوں گے تو ہمارے نی کی شریعت پر عکم کریں گے اور نیہ بالکل غلط ہے کہ امام مالک حضرت میں کی موت کے قائل اور بروزی ظہور کے تشلیم کرنے والے تھے۔ اگر امام مالک کا یہ مدجب ہوتا تو یہ ماکلی علماء اپنے امام کے برخلاف نہ جاتے اور اصالتا نزول کے قائل نہ ہوتے۔ اس بات یراجهاع امت ب اور ہر ایک ند جب والے نے بھی لکھا ہے کہ حضرت عیسیٰ بعد نزول ہاری شریعت یعنی شرع محمدی پر حکم کریں گے اس سے صاف ثابت ہے کہ آنے والا صاحب شریعت ہو گا۔ اس کی اپنی شریعت بھی ہو گی اور مرزا قادیانی امتی تھے کوئی شرایعت نہیں ساتھ لائے۔ پس ثابت ہوا کہ وہ میتے برگز نہیں ہو بچتے اور یہ بھی صاف ثابت ہے کہ اصالاً نزول ہو گا کیونکہ اگر کسی امتی کا بروزی رنگ میں ظہور ہونا ہوتا تو بیہ قید ہرگز نہ لگائی جاتی کہ وہ شریعت محدی ﷺ پر حکم کرے گا اور اپنی شریعت سے حکم ہرگز نہ کرے گا۔ جیسا کہ دومری حدیث میں آیا ہے کہ جب حضرت نیسیٰ کومسلمان کا امام کیے كاكه آب آگ ہوكر امامت كريں تو وہ كہ كاكہ نبيل ميں اس واسط امامت نبيل كراتا تا که میری امت کوشک نه بهو که میں اپنی شریعت عیسوی بر عکم کروں گا ادر شریعت محمد ی کو منسوخ کروں گا۔ اس حدیث نے فیصلہ کر دیا ہے کہ وہی عیسیٰ نبی ناصری اصالتاً ہزول فرما کمیں گے جن کا رفع بجسد عنصری ہوا اور جو صاحب شریعت تھے۔ گهار بهوال اعتراض

حطرت عیسلی اصالتاً نزول فرمائمیں گے تو مہر نبوت ٹوئتی ہے اور حطرت عیسل کی بھی ہتک ہے کہ نبوت سے معزول ہو کر امتی بنائے جائمیں۔ جواب: اوّل تو حصرت عائشہ صدیقہؓ نے جواب وے دیا ہے کہ نزول عیسلی خاتم النبیین کے برخلاف نہیں کیونکہ دہ پہلے نبی مبعوت ہو چکے تھے۔ دیکھو مجمع المحار صفحہ ۸۵ پر ان کا

قول درج ہے۔ قولو انہ خاتم الانبیا ولا تقولو الا نبی بعدہ ( مجمع بحار الانوار ج ص ۵۰۴) لعنی اے لوگو بیہ کہو کہ آنخضرت ﷺ خاتم الانبیا تھے مگر بیہ مت کہو کہ دنیا میں ان کے بعد کوئی نبی نہیں آنے والا۔ یہ حضرت عائشہ نے اس واسطے فرمایا کہ مسلمان حضرت سیسٹی کے نزول سے بھی منگر نہ ہو جائیں۔ حضرت عائشہ کا بھی یہی مذہب تھا کہ قرب قیامت میں حفزت عیلیٰ اصالنا نزول فرمائیں گے۔ جیسا کہ تمام صحابہ کرام و تابعین کا مذ*ب فحا۔ ای کتاب میں لکھا ہے کہ* فیبعث اللہ عیسنی ای ینزل من السما و حاکم بمشوعنا ( بحار الانوارين امن ١٩٦ بعث ) لعنی حضرت علیلی نازل ہوں گے آ سان سے اور حکم کریں گے ہماری شریعت پر۔ پس ثابت ہوا کہ حضرت میں کا نزول خاتم النہیں کے برخلاف نہیں کیونکہ حضرت عیلیٰ حضرت محمد رسول اللہ سالین سے پہلے مبعوث ہو کیے تھے۔ روسری بات ہے بے ایک اور حدیث بھی اس کی تغییر کرتی ہے۔ عن عائشة قالت قلت يارسول الله اين اري اعيش بعدك فتاذن لي ان ادفن الي جنبك فقال واني لك بذالک الموضع وما فیه الاموضع قبری و قبر ابوبکر و عمر و عیسٰی بن مریم. ( كنزالعمال ج ١٢ ص ٦٢ حديث ٣٩٧٢٨ و ابن عساكرج ٢٠ ص ١٩٣ عيلي ) يعنى حضرت عا تشرُّ فرماتی میں کہ میں نے عرض کی رسول اللہ علی کے کہ مجھ معلوم ہوتا ہے کہ میں آپ ملی کے بعد زندہ رہوں گی۔ اگر اجازت ہو تو میں آپﷺ کے پاس مدفون ہوں فرمایا آ تخضرت يعظ فے فرمايا ميرے پاس تو ابوبكر وعمر اور عيلى بيٹے مريم کے سوا ادر جگہ نہيں۔ تیری حدیث ای کی تغییر کرتی ہے۔ عن عبدالله بن عمر وقال رسول

اللَّهُ ﷺ ينزل عيسًى ابن مريم الى الأرض فتزوح ويو لدله و يمكث خمسا واربعين سنة ثم يموت فيدفن معى فى قبرى فاقوم انا و عيسى ابن مريم فى قبر واحد بين ابى بكر و عمر (رواه ابن جوزى فى كتاب الوفا <sup>مظلو</sup>ة <sup>من ٢٨</sup> باب زول مينى ) ترجمه ردايت بع عبدالله بيغ عمر ب راضى بو الله دوتوں باپ بيئا به كها قرمايا رمول خدا ظليَّة نے اتريں كے عيسى بيغ مريم كے طرف زمين كے پس نكاح كريں كے اور پيدا كى جائے گى ان كے ليے اولاد اور تخبر يں كے زمين عن پيتا ليس بن تعمر و ميں اور عيسى اور دفن كيم جائيں كے مير م مقبرہ ميں درميان ابو يكر و عمر كم ي اور سيسى بيئا مريم كا ايك مقبرہ ب الويكر و عمر كے درميان ابو يكر و عمر كے الحوں كا ميں اور بوزى نے كتاب وفا ميں اس حديث نے ذيل كے امور كا فيصلہ كر ديا ہوں كومرزا قاديانى نے بیمی قبول كيا ہے۔ ''اگر بولوگ بچھتے كہ يدفن معى فى قبرى كے يور معنی ہیں تو شوخیاں نہ کرتے۔'' (نزول اکمیج ص ۳ حاشہ خزائن ج ۱۸ ص (۳۸) کپس اس حدیث ے کوئی مرزائی انکار نہیں کر سکتا کیونکہ ان کا مرشد شلیم کر چکا ب اور یہ حدیث سیح ہے۔ پہلا! امراس حدیث ے ثابت ہوا کہ حضرت علینی آ سان پر زندہ اٹھائے گئے جیسا کہ الی الارض کے الفاظ ظاہر کرتے ہیں۔ دوسرا! امر یہ کہ ۳۵ برس زمین پر بعد نزول رہی گے۔ تیر ا! ام یہ کہ بول کرے گا کیونکہ جب اس کا صعود ہوا تھا۔ تو ت تک ہیوی نہ کی ہوئی تھی۔ چوتھا! امر یہ کہ حضرت عیسیٰ زندہ بجسد عضری اٹھائے گئے اور اصالنا بجسد عضری نزول فرمائیں کے پانچوان! امرید کہ بعد فوت ہونے کے مدید منورہ میں مقبرہ رسول اللہ میں مدفون ہوں گے۔ اس سے حیات میچ بھی ثابت ہوئی۔ چیواں! امر ید کہ مرزا قادیانی جو تادیل کرتے ہیں کہ میں روحانی طور پر محد ﷺ کے وجود مبارک میں دفن ہوا بالکل غلط ہے کیونکر میں ابوبکر وعمر کے الفاظ حدیث کے مرزا قادیانی کی تادیل کا بطلان کر رہے ہیں کیونکہ ابوبکر وعمر حقیقی طور پر رسول اللہ کے مقبرہ میں مدفون ہوئے نہ کہ روحانی اور مجازی طور پر۔ اور جو خالی جگہ ہے اس میں بھی حقیقی طور پر حضرت عیسیٰ بعد نزول و فوت ہونے کے ڈن ہوں گے۔ مرزا قادمانی کے اس من گھڑت تاویل کی تردید حفزت عائشہ کی درخواست بھی خاہر کرتی ہے کیونکہ انھوں نے بھی حقیقی و جسمانی طور پر مدفون ہونے کی درخواست کی تھی۔ نہ روحانی مجازی طور پر جیسا کہ مرزا قادیانی کہتے ہیں کیونکداگر بواسطہ محبت ردحانی طور پر دفن ہونا مقصود ہوتا تو یہ امر حفرت عائثتہ صد يقد كو حاصل تها جو كه رسول الله عظيمة من أن كو اور رسول الله عظيمة كو ان ب كمال محبت تھی جو کہ مرزا قادیانی میں برگز متصور نہیں۔ ددم اگر کمال محبت ے کوئی شخص محبوب ہو سکتا اور ظلی اور بروزی نبی کہلا سکتا تو سب ے پہلے حضرت ابو بکڑ نبی و رسول کہلات اور روحانی طور پر رسول اللہ علی کے بدن میں دفن ہو کر میں محد عظیف رسول اللہ عظی ہو کر مدمی نبوت ہوتے۔ مگر وہ تو مدمی نبوت کو کافر جانتے تھے لیس میہ اعتراض بھی غلط ہے۔ توقى كالمعخى

سمی مترجم نے میہ معنیٰ نہیں کیے کہ جب تو نے بھو کو مارایا وفات دی۔ جیسا کہ مرزا قادیانی نے کیے ہیں۔ ہرگز نہیں تو پھر ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی کے معنی کہ ''تونے بچھے دفات دی'' غلط ہیں۔ جب تک کوئی سند سلف صالحین سے نہیں تب تک ایک خود غرض کے معنیٰ بھی درست نہیں ہو سکتے بلکہ مرزا قادیانی خود مانتے ہیں کہ میں نے توفی کے معنی کرنے میں غلطی کی ہے۔ جب ایک شخص غلطی کرنے دالا ہے تو اب کیا ثبوت ہے کہ جو پہلے غلطی کر دِیگا ہے۔ اب صحیح معنی کرتا ہے اور غلطی نہیں کرتا مرزا قادیاتی کی اصل عبارت یہ ہے۔ ''اس جگد یاد رہے کہ میں نے برا بین احمد یہ میں غلطی سے توق کے معنی ایک جگہ پورا دینے کے لیے ہیں۔'' (دیکھو ایا مسلح س اسم خرائن ج سام س اے) مرزا قادیانی غلطی کرنے والے ثابت ہوئے تو ہم کہتے ہیں کہ اب جو معنی کرتے ہیں یہ بھی غلط میں بدورجہ اوّل یہ وجہ کہ معنی توقی کے پورا پورا لینے کے اجماع امت کے موافن ہیں۔ دوسرا یہ کہ براہین احمد یہ (بقول مرزا قادیانی) خدا کی کلام ہے اور الہا می کتاب تو الی علام الغیوب تو غلطی نہیں کرتا بعد ازاں جب مرزا قادیانی) خدا کی کلام ہے اور الہا می کتاب ہوا تو الیے اور غلط معنی کرتا بعد ازاں جب مرزا قادیانی کا صوفق ہو خون ہوا تو الیے اور غلط معنی کرتا بعد ازاں جب مرزا قادیانی کو مسی موہود بند کا شوق ہوا تو الیے اور غلط معنی کرتے گئے۔ پس تو فیتینی کے معنی وفتنی درست میں جو تفیر اور معنیہ کے مطابق ہیں۔ اب تعیر والے مختر طور پر توفی کے معنی الموت نوع مند فان اصله (1) تغییر بیغاوی میں کلھا ہے التو فی اخذ المندی وافیا و الموت نوع مند فان اصله قبض المنہ بتمامه.

(۲) تغییر ابوالسعو دیمیں لکھا ہے۔ التوفی اخذ شہی وافیا والموت نوع منہ. (۳) تغییر بمیر میں لکھا ہے۔ التوفی اخذ شیٰ وافیا والموت نوع منہ.

ایشا التوفی جنس تحته انواع بعضها بالموت و بعضها بالا اصعاد الی السماء لینی توفی کے معنی ہیں کی چیز کو پورا پورا لے لینا اور موت بھی ایک قشم کا توفی ہے اور ای تغییر میں لکھا ہے اور لیعض ان میں ہے آسان پر چڑھنے والے وجود پر بولے جاتے ہیں۔ (۴) تغییر ابو السعود میں ہے۔ توفی کا اصل قبض شے ہے پوری طرح سے اس کے الفاظ یہ ہی۔ اصلہ اخذ قبص شئی بتھامہ.

(۵) تغییر تسطلانی میں لکھا ہے۔ التوفی احد شی وافیا والموت نوع منہ یعنی تونی کے اصل معنی کمی چیز کا پورا پورا لے لینا ہیں اور موت بھی اقسام تونی کے معنوں میں سے ایک قتم ہے۔

(۲) تغییر حیفی میں لکھا ہے۔ کپس آن ہنگام کہ مرافرا گرفتی یعنی رفع کر دی بآ سان یا بمیر ایندی۔ (۷) تغییر صافی میں لکھا ہے۔ التو فسی اخذ مشی و افیا و الموت لوع مند. (۸) تغییر بحر مواج میں لکھا ہے۔ ''لپس آ نگاہ کہ مرا متو فی گردانیدی و بجائے دیگر

(۲٫) سیر بر کورل میں سک کے جب بنی است کر ایرا ایران کی معرف میں کر لیا اور رسانیدی ہم تو نگہبان بودی درکار و بار ایشان' یعنی جب تو نے مجھ کو اپنے قبضے میں کر لیا اور دوسرے جہاں میں پہنچا دیا تو پھر تو ان کے کاروبار کو دیکھنے والا تھا۔ پورالینا ہے۔ (۱۰) تغییر خازن فلما توفیتنی یعنی فلما رفعتنی الی السماء. فالمرادبه وفات و الرفع لاالموت. لیحی جب تو نے آ سمان کی طرف بچھ اتھا لیا۔ پس مراد اس اتھانے ے دفات ہے نہ کہ موت۔

(۱۱) مولوی محمد المعیل صاحب شہید نے فلکما تو فَیْتنیٰ کے یہ معنی کیے ہیں۔ پھر جب تو نے مجھ کو اپنی طرف پھیر لیا اور میں آسان پر گیا پھر مجھ کو خبر تبیں کہ انھوں نے میر ۔ بعد کیا گیا۔ (دیکھو سخہ ۱۳ تذکیر الاخوان بقیہ تقویہ ۱۱ میان مصنفہ مولوی محمد المعیل خبید ) ( ۱۲) تغییر حضرت شیخ اکبر محی الدین ابن عربی فلما تو فیت یی یعنی جب تو نے مجھ کو مجنوب کیا۔

ر ۲۰) یر سرے ۲۰ برن کلدین ۲۰۰ کربی قلما کو طیسی یک بلب و سے دھر و بوب نیا۔ (دیکھوفص اکلہ فص میسوی)

(۱۳۳) خود مرزا قادیانی۔ (دیکھو براہین احمد یہ حاشیہ در حاشیہ مں ۵۴ فزائن ن اس ۲۴۰) جس میں خود انھوں نے پورا لینے کے معنی ای آیت کے کیے میں۔

متذکرہ بالا تراجم اور تفاسیر سے معلوم ہوا کہ توفی کے معنی حقیقی طور پر تو قبض شے کے میں ۔ یعنی کمی چیز کو پورا لے لینا اور چونکہ موت کے وقت روح کو اللہ تعالیٰ کا ل اور پورے طور پر اپنے قبضے میں کر لیتا ہے۔ یعنی لے لیتا ہے اس واسط توفی کی تحسوں میں سے ایک قسم غیر حقیقی و مجازی موت بھی ہے مگر تعجب ہے کہ مرزا قادیانی یہ آ یت ناخن میں کر رہے ہیں۔ اس سے کس کو انکار ہے اور کون کہتا ہے کہ حضرت میں کی قیامت تک نیش کر رہے ہیں۔ اس سے کس کو انکار ہے اور کون کہتا ہے کہ حضرت میں خلی قیامت تک تہ مریں گے؟ مسلمان تو بالا جماع پکار پکار کہتے ہیں کہ حضرت میں کی بعد نزول ۳۵ بریں زمین پر رہ کر اور اسلام پھیلا کر فوت ہوں گے اور مقبرہ رسول اللہ تلین میں درمیان کا حضرت ایو کر ڈمٹر کے مدفون ہوں گے۔ تناز عد تو صرف دفات قبل از نزول میں ہے جس حضرت ایو کر ڈمٹر کے مدفون ہوں گے۔ تناز عد تو صرف دفات قبل از نزول میں ہے جس اعتاد ہے کہ مسلمان تو بالا میں ای اس کی میں مرید عاجز ہیں۔ یہ کس مسلمان کا حضرت ایو کر ڈمٹر کے مدفون ہوں الد تلین کے میں مرید عاجز ہیں۔ یہ کس مسلمان کا محضرت کر صادق محمد تعینی ہیشہ زندہ رہیں گے اور کمیں فوت نہ ہوں گے؟ مسلمان کا حضرت کم صادق محمد تعینی ہیں دیروں اللہ تولیقہ کی صرف دفات قبل از نزول میں ہے جس حضرت ایو کر والد اللہ ہوتی کی حدیث کے مطابق اعتاد رکھتے ہیں اور دو مدیت ہی ہے۔ عن عبداللہ ابن عمر قال قال رسول اللہ تیتی یہ میں ابن مدین ہی ہے۔ عن عبداللہ ابن عمر قال قال رسول اللہ تیتی یہ ہیں اور دو مدین ہی ہیں ایں الارض قتزوج ویولد لہ و یہ مکٹ خمسا و اربعین سند ٹم یموت فید فن معی فی قبری فاقوم انا و عیسلی ابن مریم فی قبرواحد بین ابو ہوں وایت فید ن درواہ ابن جوزی فی کتاب الوف متلوۃ س ۲۰۸۰ باب زدل میتی ) ترجمہ روایت ہے عبداللہ بن عمرؓ سے کہ کہا فرمایا رسول خدا ﷺ نے اتریں گے عیسیٰ بیٹے مریم کے طرف زمین کے پس نکاح کریں گے اور پیدا کی جائے گی ان کے لیے اولاد اور تظہریں گے زمین پر پنتالیس بری۔ پھر مریں گے اور دفن کیے جائیں گے نزدیک میرے مقبرہ میرے میں پس اٹھوں میں اور عیسیٰ ایک مقبرہ میں درمیان ابو بکر اور عمرؓ کے۔

سارا تنازعہ تو اس وفات میں ہے جو قبل نزول ہے۔ جس کے مرزا قادیانی مدع ہیں کہ علین بیٹا مریم کا نبی ناصری جس کے آنے کی خبر حدیثوں میں ہے دہ ایک سو میں برش کی عمر پا کر فوت ہو چکا ہے دہ اب نہیں آ سکتا میں اس کی جگہ آیا ہوں جو کہ بالکل غلط ادر حضرت تحد رسول اللہ عظیفہ کی تکذیب ہے کیونکہ تحد رسول اللہ عظیفہ چھ سو برس بعد حضرت عینی سے مبعوث ہوئے اگر حضرت علینی مر گئے ہوتے تو ان کو ضرور خبر ہوتی۔ جب حضرت رسالتمآ ب عظیفہ کو خبر نہ ہوئی تو امتی بن کر مرزا غلام احمہ قادیانی کو کس طرح خبر ہو سکتی ہے؟

مَّر مرزا قادیانی اس دفات قبل نزدل می کو تمام عمر کی کوشش میں ثابت ند کر سیکے۔ اس آیت فلما نوفیتنی سے دفات قبل از نزدل برگز ثابت نہیں ہوتی بید تو قیامت کا ذکر ہے۔ دیکھو قرآن مجید میں ای سورۃ کے ای رکوع کی ابتدا میں جس سے بیر رکوع شرد عموتا ہے۔ کلھا ہے۔ یوم یجمع الله الرسل فیقول ما ذا اجبتم قالو الاعلم لنا انک انت علام الغیوب. (مائدہ ۱۰۹) ترجمہ ''اور اس دن کو یاد کرد جبکہ اللہ تعالٰ پیغبروں کو جع کر کے پوچھ گا کہ تم کو ایتی امتوں کی طرف سے کیا جواب طا۔'' ای طرح مارا رکوع احوال قیامت کے دن کا ہے جس طرح اور نبیوں سے پوچھا جائے گا۔ ای میں دون الله. (مائدہ ۱۱) یعنی اے مریم کے بیٹے عیسیٰ! کیا تم نے لوگوں سے بی بات کہی میں دون الله. (مائدہ ۱۱) یعنی اے مریم کے بیٹے عیسیٰ! کیا تم نے لوگوں سے بیا بتہ کہی میں دون الله. (مائدہ ۱۱) یعنی اے مریم کے بیٹے عیسیٰ! کیا تم نے لوگوں سے بیا بھین میں دون الله. (مائدہ ۱۱) یعنی اے مریم کے بیٹے عیسیٰ! کیا تم نے لوگوں سے بیا بی کہی میں دون الله. (مائدہ ۱۱) یعنی اے مریم کے بیٹے عیسیٰ! کیا تم نے لوگوں سے بیا بی کہی مون کریں گے کہ ان کی دوردگار جب تک میں ان میں موجود رہا میں اس حال حال تم کو تک تر کہ ان کا گران حال تم کو خدا کے علاوہ مجھ کو اور میر کی ماں کو دو خدا مانو۔ اس کے جواب میں حضرت عیسیٰ تم کو تکھو تو این کی میں دون کا تب جس میں این میں موجود رہا میں ان کا گران حال تم کو تک تو تو نے مجھے کو اور میر کی ماں کو دو خدا مانو۔ اس کے جواب میں دھز ای علیٰ کو تو نے محکم کو رہا ہوں کا تو تو تو کو گو ان کا ایک گو ہو ہو میں ان کا گران حال تو ہی تھا خبر رکھا ان کی ۔۔۔۔۔ قالَ الله ہذا یو می ین کو ان کا الی ہے۔

اب ردز ردش کی طرح ثابت ہوا کہ بیہ سوال و جواب قیامت کے دن ہوں گے۔ کیونکہ اللہ تعالی نے خود دو جگہ فرمایا۔ اوّل! یوم یَجْمَعُ اللّٰہُ الرسلَ اور دوسری جگہ هذا یوم ینفع الصد قین صدقعہ پس اس صورت میں اگر تو میتی کے معنی مرزا قادیانی موت کے بھی کریں یا ہم مرزا قادیانی کی خاطر موت کے معنی مان بھی لیس تب بھی مرزا قادیانی کا دعویٰ وفات میسے قبل از نزدول یوم ولادت ے ١٢٠ برس کی عمر پا کر مرنا ثابت نہیں ہوتا۔ یہ قیامت کے سوال و جواب میں حضرت میسی کا عرض کرنا بارگاہ رب العالمین کہ جب تو نے جمعہ کو وفات دی تو تو ہی ان کا تحران حال تھا۔ وفات قبل از نزدل کی ہرگز ہرگز دلیل نہیں ہو گھتی کیونکہ بعداز نزدول مریں گے۔ اقول کما قال کا جواب

اس موقعہ پر مرزائی ایک حدیث بیان کر کے مسلمانوں کو دھوکا دیا کرتے ہیں کہ چند اصحاب کو قیامت کے دن دوزخ کی طرف لے جا ئیں گے اور میں کہوں گا کہ یے میرے اصحاب میں تو اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ انھوں نے تیرے بعد دین کو بدل دیا تھا۔ اس واسطے یہ ووزخی ہیں تو رسول اللہ سیکھنے فرماتے ہیں کہ میں بھی ایسا ہی کہوں گا۔ کیا قال عبدالصالح لیعنی جس طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام اپنی غیر حاضری کا عذر کریں گ میں بھی اپنی غیر حاضری کا عذر پیش کروں گا اور کہوں گا کہ یہ تیرے بندے ہیں چا چا عذاب کر اور چاہے تو معاف کر۔ اس حدیث سے استدال یہ کرتے ہیں کہ خلما توفیتنی دسول اللہ بھی فرما دیں گے تو تابت ہوا کہ حضرت عیسیٰ کی موت اور محمد رسول اللہ میکھنی کی موت ایک ہی قسم کی ہے۔

نجرا۔ گمر ان نادانوں کو اوّل تو داضح رہے کہ کما کا لفظ حدیث میں ہے جو کہ حرف تشبیہ ہے اور میہ ضروری نہیں کہ مشبہ و مشبہ بہ میں مماثلت تامہ ہو۔ اگر کمی کو شیر سے تشبیہ دی جائے تو ضرور نہیں کہ اس کی دم اور پنچ بھی شیر کی مانند ہوں۔ صرف وجہ شبہ میں اشتراک ہوتا ہے۔ پس اس جگہ وجہ شبہ غیر حاضری ہے اور غیر حاضری کی حالت میں جن لوگوں سے غیر حاضر رہا۔ ان کے چال چلن سے برات ہے۔ اس کما کے لفظ تشبہ سے بیہ برگز ثابت نہیں کہ محمد میں اور اللہ تلطیق کی وفات اور حضرت میں کی وفات لیک ہی قشم کی تھی۔ اوّل تو محمد رسول اللہ تلطیق کی وفات اور حضرت میں تک کی وفات کی حالت میں عرب میں اپنی حکومت قائم کر کے فتیاب اور الحمد کہ کہ دیند کم کی سند حاصل کر کے اس دارقانی سے تشریف لے گئے اس کے مقابل حضرت میں تا بقول مرز تادیانی مغلوب ہو کر دشمنوں سے طمانچ اور کوڑ کے علی کر اور ضلیب کے زخموں سے زخموں بھاگے اور برعم مرزا قادیانی تشمیر میں جادم لیا اور پھر یہودیوں سے ایسے خوف زدہ رہے کہ اپنا فرض رسالت ادا نہ کیا اور خامونتی سے یہودیوں سے ڈر کر زندگی کے دن پورے کر کے فوت ہوئے اور یہودیوں سے ایسے ڈرے کہ اپنی قبر بھی غیر کے نام سے مشہور کی۔ یعنی یوزآ سف کے نام ہے۔

آب بتاؤ کوئی عظمند تسلیم کر سکتا ہے کہ تحمہ سلطیت اور عیسیٰ کی موت ایک ہی قسم کی تھی۔ ہرگز نہیں اس جگہ تشید صرف غیر حاضری میں ہے۔ یعنی محمہ رسول اللہ سلطیت بھی حضرت عیسیٰ کی طرح اپنی غیر حاضری کا عذر پیش کریں گے اور بس۔ ای واسط مخبر صادق محمہ رسول اللہ سلطیت نے ماقال نہیں فرمایا کیونکہ آپ کو معلوم تھا کہ ایک غلام احمہ قادیانی میری امت میں مدعی نبوت ہو گا اور چونکہ میں نے فرمایا ہے کہ سے موعود ہی اللہ ہو گا۔ اس واسط مسیح موعود ہو کر کاذب نبی لیعنی امتی نبی کا مدتی بھی ہو گا۔ اور وہ اس حدیث ہے تھ ترک کر کے اپنے دعویٰ نبوت و مسیحیت جس کی بنا وفات مسیح پر رکھے گا۔ فسر اس واسطے آپ ملیت نہیں فرمایا کہ ہوں پڑی فرمایا۔ یعنی میں فرمایا کہ جو کچھ

حضرت عینی خدادند کریم سے جواب عرض کریں گے۔ وہی جواب میں عرض کروں گا۔ یس یہ نادانی کا خیال ہے کہ محمد رسول اللہ علیظی بھی دہی جواب دیں گے جو حضرت عینی دیں گے کیونکہ جواب ہمیشہ سوال کے مطابق ہوا کرتا ہے۔ جب سوال حضرت محمد رسول اللہ علیظی کا اللہ علیظی سے دوہ نہ ہو گا جو حضرت عینی سے ہو گا تو جواب حضرت محمد رسول اللہ علیظ کا کس طرح حضرت عینی کی مائند ہو سکتا ہے؟ جب کہ امت حضرت محمد رسول اللہ علیظ کو یا آپ علیظ کی والدہ کو امت عیسوی کی مائند خدا نہیں بتاتے تو پھر خدا تعالی کا ہرگز یہ سوال محمد رسول اللہ علیظ تو نے لوگوں کو کہا تھا کہ خدات واحد کو چھوڑ کر بچھ اور میری والدہ کو دو خدا مانو۔' ہرگز نہیں۔ کیونکہ خدا کے فضل و کرم سے امت محمدی نہ تو تھی خدات محمد میں کہ م مرتب کو دو خدا مانو۔' ہرگز نہیں۔ کیونکہ خدا کے فضل و کرم سے امت محمدی نہ تو حضرت م مرتب کہ رسول اللہ علیظ تو نے لوگوں کو کہا تھا کہ خدات واحد کو چھوڑ کر بچھ اور میری م والدہ کو دو خدا مانو۔' ہرگز نہیں۔ کیونکہ خدا کے فضل و کرم سے امت محمدی نہ تو حضرت م مرتب کہ رسول اللہ علیظ تو نے دوگوں کو کہا تھا کہ خدات واحد کو چھوڑ کر بچھ اور میری م میں نہ کی خدا تعالی علام الغیوب کا تحمد علیظ ہے ہے ہرگز سوال نہیں ہو سکتا جدیں کہ کہ تک ہے ہوں کہ کر ہو کر میں م میں نے لوگوں کو نہیں کہا کہ بچھ کو اور کو کہا تھا کہ خدات واحد کو چھوڑ کر بچھ اور میری م میں نے لوگوں کو نہ ہو کہ کہ کھر کو اور میری والدہ کو معبود مانو۔'' م میں نے لوگوں کو نہیں کہا کہ بچھ کو اور میری والدہ کو معبود مانو۔''

نمبر۲۔ اگر پچھتلق اس حدیث کا فلما توفیندی سے ہے تو صرف یہی ہے کہ جیسا حضرت عینی اپنی بریت خاہر کریں گے اس طرح میں بھی اپنی امت کے مشرکوں کی 101

برعنوانیوں اور باطل عقائد جو وہ احداث کریں گے۔ میں بھی ان ہے بریت چاہوں گا۔ تد حضرت عیلیٰ والا سوال ہو گا اور نہ حضرت عیلیٰ والا جواب اور یہ تو فیتندی کا لفظ ای واسطے قرین متجز بیان میں آیا ہے اس کے جو چاہو معنی کرو سب درست ہیں۔ اگر موت کے معنی کرو تو موت بعد نزدل مراد ہے اور اگر رفعتنی کرد تو دفع المی السماء قبل از فزول مراد ہے اگر قبض شئے وافیا کے معنی کرو تو حضرت عیلیٰ کو تمام حالتیں حاد مت موت ہوت ہوت ہیں۔ یعنی اپنی امت ہے جب غیر حاضر ہوا زدول سے پہلے اور طبعی موت ہوت ہوا اور مدینہ میں مدفون ہوا زدول کے بعد۔ دونوں حالتوں میں یہ سبب مقبوض الی اللہ ہونے کے اپنی امت سے جب غیر حاضر ہوا زدول سے پہلے اور طبعی کوئی اور لفظ ہوا جس کے خاص موت کے ہی معنی ہوتے جیسا کہ یہوتی یعنی موت دی۔ مقبوض الی اللہ ہونے کے اپنی امت سے غیر حاضر ہوا۔ اگر قرآن میں تو فیتین کے عوض کوئی اور لفظ ہوا جس کے خاص موت کے ہی معنی ہوتے جیسا کہ یہوتی یعنی موت دی۔ مقبوض الی اللہ ہونے کے اپنی امت سے خیر حاضر ہوا۔ اگر قرآن میں تو فیتین کے عوض کوئی اور لفظ ہوا جس کے خاص موت کے ہی معنی ہوتے جیسا کہ یہوتی یعنی موت دی۔ موت السلام ہوتی موت میں میں میں میں میں میں سر اسلام میں دیت ان کے نزد کی۔ حرف اس داس داخل کہ خود غرض پر میں مولا میں موار میں موئیں ہی موت دی۔ مرف اس داسط کہ خود غرض پر میں میں میں میں میں موٹ اسلام ہو تو میں میں مول موٹ میں میں موٹ ہوں۔

جب ہم مانتے ہیں کہ قیامت سے پہلے حضرت عیسیٰ کا نزول ہو گا اور وہ ۴۵ برس زندہ رہ کر پھر فوت ہوں گے اور مدینہ منورہ میں دفن ہوں گے اور ان کی چوتھی قبر ہو گی۔ درمیان ایو بکڑ وعمرؓ کے تو پھر س قدر کج بحثی ہے کہ ناحق اس حدیث کو پیش کیا جاتا ہوں نے فود اقبال کرلیا ہے کہ بیہ سوال جواب بعد حشر قیامت کے دن ہوگا۔ او اب تو مرزا قادیاتی کے حافظہ کو داد دد اور اب بھی دفت ہے تو بہ کرلو کہ مرزا قادیاتی کو دحی حضرت خداد ند علام الغیوب کی طرف سے نہ ہوتی تھی۔ اگر خدا کی طرف سے ہوتی تو تھاد نہ ہوتا۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے معیار بتا دی ہے۔ دیکھو قرآن نٹریف میں فرماتا ہے وَلَوُ کَانَ مِنُ عِنْدِ غَیْر اللَّهِ لَوَ جَدُوْا فِیْهِ اختلافاً کَثِیراً (نا،۸۲) یعنی اگر یہ کلام سی غیر کی ہوتی تو اس میں اختلاف ہوتا۔ پس یہ نص قرآنی سے ثابت ہوا کہ جس کلام میں تضاد ہو دہ بھی خدا کی طرف سے نہیں ہو عمق۔ مرزا قادیانی کی ذیل کی عبارت دیکھو۔ جس میں اقرار کرتے ہیں کہ قیامت کو سوال و جواب ہوں گے۔

اس جگہ اگر توفی کے معنی مع جسم عضری آ سان پر الطایا جانا تجویز کیا جائے تو یہ معنی تو بدیہی البطلان میں کیونکہ قرآن شریف کی انہی آیات ے طاہر ہے کہ یہ سوال حضرت عیسیٰ سے قیامت کے دن ہوگا۔ پس اس سے تو یہ لازم آ تا ہے کہ وہ موت سے سیلے اس رفع جسمانی کی حالت میں ہی خدا تعالیٰ کے سامنے پیش ہو جائیں گے اور پھر تجمعی نہیں مریں گے کیونکہ قیامت کے بعد موت نہیں اور ایسا خیال بالبداہت باطل ہے۔ علادہ اس کے قیامت کے دن سے جواب ان کا کہ اس روز ہے کہ میں مع جسم عضری آسان پر اٹھایا گیا۔ مجھے معلوم نہیں کہ میرے بعد میری امت کا کیا حال ہوا۔ یہ اس عقیدہ کی رو سرترکے دروغ بے فردغ تفہرتا ہے جبکہ یہ تجویز کیا جائے کہ وہ قیامت سے پہلے دوبارہ دنیا میں آئیں گے کیونکہ جو شخص دوبارہ دنیا میں آئے اور اپنی امت کی مشرکانہ حالت کو رکھے لے بلکہ ان سے لڑایاں کرے اور ان کی صلیب توڑے اور ان کے خزر پرکوفل کرے وہ کیونکر قیامت کے روز کہہ سکتا ہے کہ '' مجھے اپنی امت کی کچھ بھی خبر نہیں۔''

(هیت الوی ص ۲۱ خزائن ج ۲۲ ص ۳۳) مرزا قادیانی کا یہ اعتراض بالکل لغو ہے کہ عیلی بغیر موت قیامت کو پیش ہوں کے جبکہ حدیث میں ہے کہ عیلی بعد نزول فوت ہوں گے اور مدینہ منورہ میں دفن ہوں کے۔ '' توچہ دلاور است دزدے کہ بلف چراغ دارد کا مصداق ہے مرزا قادیانی نے مسلمانوں کو اس جگہ بخت دھوکے دیے ہیں اور بالکل جھوٹی با تیں اپنی طرف سے بطور افترا، مسلمانوں پر لگا کر خود ہی اپنی مرضی کے مطابق سوال بنا لیتے ہیں اور خود ہی جواب دیتے ہیں جو کہ ذیل کے دلاکل سے غلط ہیں۔

(۱) سوال: ''لازم آتا ہے کہ وہ موت سے پہلے اس رفع جسمانی کی حالت میں ہی خدا تعالٰی کے سامنے بیش ہو جائیں گے اور پھر بھی نہ مریں گے۔'' الخ۔

جواب: یہ دردغ بے فردغ ہے کہ قیامت کے دن حضرت عیسی پیش ہوں گے تو وہ اس جسد عضری سے ہوں گے جس کے ساتھ ان کا رفع ہوا تھا کیونکہ جب تھر رسول اللہ سیک خود فرماتے ہیں کہ حضرت عیسی بعد از نزول فوت ہوں گے اور ۵۵ برس تک زمین پر زندہ رہ کر دنیا پر اسلام پھیلا کر عقائد باطلہ کو تحو کر کے فوت ہوں گے اور مدینہ منورہ میں مدفون ہوں گے تو پھر کس قدر مرزا قادیانی کی دلیری ہے کہ رسول معبول سیک کی حدیث کے برخلاف اپنے طبع: اد اعتراض کی بنیاد پر کہتے ہیں کہ عیسیٰ قیامت کے دن ای جسم کے ساتھ ان کا رفع الی السماء ہوا تھا حالانکہ یہ بالکل غلط ہے افسوس مرزا قادیانی اپن مطلب کے واسط جھوٹی بات اپنی طرف ہوا تھا ادر نہ پھر کہما ہے کہ حضرت عیسیٰ ای جسم عضری سے چیش ہوں گے جس سے رفع ہوا تھا ادر نہ پھر تھی مریں گے؟ ایسا سفید

جهوٹ تو کوئی ایمان دارنہیں بول سکتا۔

تعجب ہے کہ مرزا قادیانی نے یہ کہاں سے مجھ لیا کہ اگر توقیقی کے معنی رفعتنی کیے جا کیں تو پھر حضرت عیسیٰ کا کبھی بھی فوت نہ ہونا ثابت ہوتا ہے۔ لہٰذا ہم توقیقنی کے معنی رفعتنی کر کے مرزا قادیانی کو اور ان کے مریدوں کو بتاتے ہیں کہ یہ ان کی اپنی غاط فہمی ہے کہ دہ رفعتنی کوکل اعتراض سجھتے ہیں اب سنوادرخوب غور ے سنو کہ حضرت میں ن جب ایل امت ے الگ ہوئے تو بتقاضائے بشریت ان کا لاعلم ہونا ضروری تھا کیونکہ پیہ خاصہ خدا تعالیٰ ہی کا ہے کہ حاضر و غائب ہو کر پکسان حالت میں نگران حال رہے لیں جب حضرت عیسیٰ آسمان پر المحائے گئے تو ان کو ساکنان زمین کا حال کیا معلوم : دِ سَلَّا تھا؟ اس لیے ان کا یہ فرمانا کہ جب میں اٹھایا گیا تو کچر میں ساکنان زمین اور اپنی امت کا گواہ نہیں ہوسکتا اور بیہ جواب بالکل صحیح بے کیونکہ روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ اگر ایک تخص ایک شہر ہے دوسرے شہر میں چلا جائے تواس کو اس شہر کی جس سے چلا جائے کچھ خبر نہیں ہوتی بلکہ ایک ہی شہر میں جب ایک محلّہ ے دوسرے محلّہ میں کوئی انقال کرے تو اس کو پہلے محلَّہ کی خبرنہیں ہوتی۔ چہ جائیکہ ایک شخص زمین ے آسان پر اٹھایا جائے اور پُھر یہ امید ہو کہ وہ تمام زمین کے حالات آسان سے معلوم کر سکتا ہے۔ بالکل ناسزا اور مشرکانہ عقیرہ ہے کیونکہ بدایو خدا کا ہی خاصہ ہے کہ دور و نزدیک کیسال دیکھ سکے۔ پس مرزا تادیانی کا یہ اعتراض کہ اس جگہ توفیقنی کے معنی اگر رفعتنی کیے جا گیں تو حضرت عیسیٰ کی کبھی موت ثابت نہیں ہوتی۔ غلط ہے کیونکہ رفع کے بعد نزول ہے ادر نزول کے بعد موت اور موت کے بعد قیامت اور یہ سوال جب قیامت کو ہو گا۔ تو ظاہر ہے کہ بعد وفات عیلی ادر تمام ساکنان زمین و آسان دغیرہ ے بروز قیامت ہو گا جیسا کہ خدا تعالى في فرمايا ب- كُلُّ من عَلَيْها قَانُ وَيَبْقَى وَجُهُ رِبِكَ ذوالجلال والاكرام. (ر من ۲۷'۲۱) يعنى كل چزين جو زيين پر بين ده فنا ،و جا كي كى صرف ذات بارى تعالى صاحب جلال و اکرام باقی رہے گی۔ کپس یہ اعتراض مرزا قادیانی کا بالکل غلط ہے کہ رفعتنی کے معنی سے عیلیٰ کی زندگی جادید ثابت ہو گی۔

۲) مرزا قادیانی کا بیداعتر اض کد اگر حضرت علیلیؓ جواب دیں گے کد بٹھ کو اپنی امت کی خبر نہیں تو بیہ دروغ بے فروغ ہو گا کیونکہ بعد از نزول وہ امت کے حالات سے خبردار ہوں گے اور ان کے ساتھ لڑائیاں وغیرہ کریں گے اور صلیب تو ڑیں گ اور کے روز کس طرح کہ یکھ بین کہ بھے اپنی امت کی خرمیں؟ یہ اعتراض بھی مرزا قادیانی کا بہتان و افترا ہے۔ مرزا قادیانی ایسے محو مطلب پر تی تھے اس جگہ بھی مرزا قادیانی نے حضرت علیمی پر افترا باندھا ہے کہ وہ کہیں گے کہ بھھ کو اپنی امت کی خبر نہیں اور جھوٹ کہیں گے کیونکہ ان کو بعد نزدول خبر ہو گی۔ حالانکہ نہ تو یہ سوال خدا کا ہو گا کہ تو اپنی امت کا حال جاننا ہے ا ر نہ حضرت علیمی کا یہ جواب ہو گا کہ میں اپنی امت کے حال ہے بے خبر ہوں۔ یہ مرزا قادیانی کا بہتان ہے جو خود ایجاد کر لیا ہے۔ لہذا ہم ماظر مین کی توجہ اصل الفاظ قرآن مجمد کی طرف منعطف کرتے میں اور مختصر طور پر پنچے سوال از طرف خدادند کریم و جواب حضرت علیمی کلھتے ہیں تا کہ مرزا قادیانی کا اپنا درد خ بے فروغ خارت ہو۔

سوال خدا تعالى

اب کوئی بتائے کہ کہاں سوال ہے کہ اے عیلیٰ تم کو اپنی امت کی خبر ہے اور کہاں حضرت عیلیٰ کا جواب ہے کہ مجھ کو خبر نہیں؟ جس پر مرزا قادیانی نے حضرت عیلیٰ پر دروغ بے فروغ کا فتویٰ جڑ دیا۔ افسوں دعویٰ نبوت کا ادرعمل یہ کہ خود جھوٹ لکھ دیتے میں ۔ حالانکہ سب آ سانی کتابوں نے اصول مقرر کر دیا ہے کہ حیونا شخص کبھی نبی نہیں ہو سکتا۔ مگر مرزا قادیانی کی خصوصیت ہے کہ کوئی بات بچ نہیں اور اس پر دعویٰ یہ کہ سے

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحر <u>http://www.amtkn.org</u>

خزیر وغیرہ قمل کریں گے تو ان کو اپنی امت کی خبر ہو گی اور جب خبر ہو گی تو پھر قیامت

اب ہم نمبردار جو اب کے ہر ایک فقرہ کو الگ الگ لکھتے ہیں تا کہ مرزا قادیانی کی ایمانداری معلوم ہو کہ وہ ہمیشہ اپنے مدعا ثبات کرنے کے داسطے جھوٹ لکھ کر مسلمانوں کو دھو کہ دیتے تھے اور افسوس ان کے مریدوں پر کہ وہ ہرگز غور نہیں کرتے کہ مرزا قادیانی کہاں سے لکھتے ہیں اور یہ ان کا لکھتا سچا ہے یا جھوٹا ہے؟ سب رطب و یابس وتی البی تسلیم کر کے آمنا وصد قنا کہتے ہیں۔

یہ قاعدہ کلیہ ہے کہ جو اب ہمیشہ سوال کے مطابق ہوا کرتا ہے۔ جب خدا تعالیٰ کا سوال یہ ہے کہ اے عیلیٰ تونے کہا تھا ان لوگوں کو کہ بچھ کو اور میری ماں کو معبود بناؤ تو حضرت عیلیٰ کا جواب یہی ہو سکتا تھا کہ میں نے نہیں کہا۔ سو یہی جواب حضرت عیلیٰ دیں گے۔ یہ مرزا قادیانی نے کہاں سے بچھ لیا کہ حضرت عیلیٰ کہیں گے کہ بچھ کو خبر نہیں۔ یہ مرزا قادیانی کا افتراء ہے کہ حضرت عیلیٰ کہیں گے کہ بچھ کو خبر نہیں اور یہ جواب ان کا دروغ بے فروغ ہو گا۔ ہم حضرت عیلیٰ کے جواب کے فقرے الگ الگ لکھ کر ان کا دروغ بی کہ مرزا قادیانی نے اپنے پاس سے افتراء باندھا ہے کہ حضرت میں

پہلا فقرہ ......حضرت عیسیٰ کے جواب کا یہ ہے۔'' تو نے جو بھھ کو عظم دیا تھا پس وہی میں نے ان لوگوں کو سنایا تھا کہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرد جو تمہارا ادر میرا رب ہے۔'' ناظرین! اس میں کوئی ایسا لفظ نہیں ہے کہ جس سے مرزا قادیانی بتا سکیں کہ عیسیٰ کہیں گے کہ مجھے کو خبر نہیں ادر ہیہ جھوٹ ہو گا۔

دوسرا فقرہ میں ہی ہے ''جب تک میں ان میں موجود رہا میں ان کا تگران حال رہا۔'' لیتن حاد مت فیصم جب تک ان میں رہا۔ اس سے صاف ثابت ہے کہ حضرت عیلی علیہ السلام اپنے رفع کی طرح اشارہ کر رہے ہیں۔ ورنہ صاف کہتے کہ جب تک میں ان میں زندہ رہا۔ مگر چونکہ بینییں کہا صرف حاد حت فیصہ کہا جس کا صاف مطلب یہ ہے کہ میرے ان میں رہنے کے دو حصے ہیں۔ ایک حصہ قبل از رفع اور دوسرا حاد حت فیصہ کا بعد از نزول کا ہے۔ اب انصاف سے بولو کہ حضرت میں کا کون سا دروغ ب قروغ جو اب ہو گا؟ وہ تو کہتے ہیں اور بہت تی کہتے ہیں کہ میں دہا تیں رہا یتھے؟ ہرگز نہیں تو یہ پھر جھوٹ کیوں کر ہو گا؟ یہ مرزا قادیانی کا اپنا بی افترا ہے۔ اگر روح کا رفع ہوتا اور عیسیٰ مر جاتے تو فرماتے جب تک میں ان میں زندہ رہا تگراں حال رہا اور جب تو نے بچھ کو مار کر میرے روح کو اٹھا لیا تو تو ہی تگران تھا۔ مگر مادمت فیھم فرمایا لیتی جب تک میں ان میں رہا۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ عیسیٰ کے رہنے کی دد جگہ ہیں تھیں ایک تو عیسائیوں اور یہودیوں میں رہنے کی جگہ اور دوسری ایک جگہ کہ جہاں یہود و نصاریٰ موجود نہ تھے اور نہ اس جگہ سے حضرت شیسیٰ ان کے تگراں حال تھے اور وہ رفع

تیسرا فقرہ سے بی ہے ''جب تو نے مجھ کو الله الیا تو تو ہی ان کا تکہبان تھا۔'' اس فقرہ سے صاف خابت ہوتا ہے کہ عرض کریں گے حضرت عیسیٰ کہ میں عالم الغیب نہیں۔ بچھ کو غیب کا علم نہیں۔ جب میں ان میں نہ تھا اور بچھ کو تو نے اپنی طرف الله الیا تو پھر میں ان پر گواہ کس طرح ہو سکتا ہوں؟ یہ تو خاص تیری ہی صفت ہے کہ تجھے ہر وقت ہر جگہ کا علم رہتا ہے۔ میرا برگز یہ مرتبہ نہیں کہ میں ان سے الگ بھی رہوں اور ان کے حال کا گران بھی رہوں۔ میں تو تب تک ہی گواہ تھا۔ جب تک ان میں تھا۔ اب بتاؤ اس جواب حضرت میسیٰ میں کیا تھوٹ ہو گا؟ واقعی جب وہ ان میں جس عرصہ تک نہیں رہے۔ اس عرصہ کی گواہی وہ س طرح دے سکتے ہیں؟

اس جگہ مرزا تادیاتی فرماتے ہیں کہ بعد زول ان کو خبر ہوگی۔ ہم بھی مانے بیں کہ ان کو خبر ہوگی۔ مگر خدا تعالیٰ کا کہاں سوال ہے کہ تم کو خبر ہے کہ تیری امت نے شرک دگناہ کیے اور حفرت عیلیٰ کہیں گے کہ مجھ کو خبر نہیں؟ بلکہ حفرت عیلیٰ کا جواب تو ظاہر کر رہا ہے کہ میری امت نے میری غیر حاضری میں مجھ کو اور میری ماں کو اللہ بنایا کیونکہ حضرت عیلیٰ کا یہ فرمانا کہ مادمت فیصر یعنی جب تک ان میں رہا، بتا رہا ہے کہ حضرت عیلیٰ اپنی امت کے برخلاف ان پر جمت قائم کر رہے ہیں اور دردگاہ خدادندی میں اقرار کے رنگ میں فرما رہے ہیں کہ میری امت نے قصور تو ضرور کیا ہے مگر تو ان کو بخش د یہ تو تیری تحلوق ہے اور تو ان کا خالق ہے چونکہ معافی مجرم کے واسطے ما کی جاتی ہے اور یہ ایک گو نہ اقرار جرم ہے۔ اس لیے ثابت ہوا کہ حضرت علیلی اپنی تعلید کی بنا پر جو د یہ تو تیری تحلوق ہے اور تو ان کا خالق ہے چونکہ معافی مجرم کے واسطے ما کی جاتی ہو اور یہ ایک گو نہ اقرار جرم ہے۔ اس لیے ثابت ہوا کہ حضرت علیلی اپنی تعلید کی بنا پر جو ان کو بعد نزول حاصل ہو گی۔ یہ کہیں گے کہ میری امت ہو تھو تو خبرت علیلی کی خبر کا حضری میں

فروغ کیے ہوا؟ غرض بیہ بالکل اور من گھڑت سوال ہے اور جواب بھی مرزا قادیانی نے مسلمانوں کو دھوکا دینے کے داسطے اپنے پاس سے بنا لیا ہے۔ قرآن کے تو کسی لفظ ہے یہ نہیں فکلنا کہ خدا تعالیٰ بیہ سوال کرے گا کہ اے عیسیٰ جھ کو خبر ہے کہ تیری امت بگڑی ہوئی ہے اور حضرت علیکی جواب دیں گے کہ بچھ کو خبر نہیں۔ وہاں سوال تو یہ ہے کہ اء نُتَ قُلُتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّي الْهُيْنَ مِن دُوُنِ اللَّهِ. لِعِنى الْصِيلى تونے ان لوكوں ے کہا تھا کہ مجھ کو اور میری ماں کو دو معبود بناؤ اللہ کو چھوڑ کر۔ یہ مرزا قادیانی نے کہاں ے مجھ لیا کہ خدا کا سوال میہ ہو گا کہ اے عیسیٰ بچھ کوخبر ہے کہ تیری امت بگڑی۔ <sup>جس</sup> کے جواب میں حضرت عیسیٰ کہیں گے کہ جھ کوخبر نہیں اور یہ جھوٹ ہو گا۔ جب سوال یہ ہے کہ تو نے کہا کہ بچھ کو اور میری ماں کو اللہ بناؤ تو جواب بھی یہی ہو گا کہ میں نے نہیں کہا کہ مجھ کو اور میری ماں کو اللہ بناؤ۔ کیں جب یہی جواب علیتی دیں گے تو پھر مرزا قادیانی نے قرآن میں تخزیف کر کے اپنی طرف سے بیہ سوال خدا تعالٰی کی طرف سے بنا لیا کہ بچھ کو معلوم ہے کہ تیری امت بگڑی اور عیٹی اگر کہیں گے کہ بچھ کو خبر نہیں تو دروغ بے فروغ ہو گا۔ جب تک کوئی مرزائی قرآن سے بید نہ بتا دے کہ خدا کا سوال بیہ ہو گا کہ بچھ کو معلوم ہے کہ تیری امت بگڑی۔ تب تک مرزا قادیانی افترا پردازی کے ا<sup>ن</sup>زام ے بری نہیں ہو بکتے۔ اب مرزا قادیانی کے مریدوں کا فرض ہے کہ وہ قرآن مجید کی وہ آیات دکھائیں جس میں اللہ کا بیہ سوال ہو کہ ''اے عیسیٰ ججھ کوخبر ہے کہ تیری امت جگڑی'' اور حضرت عیسیٰ جواب دیں گے کہ مجھ کو اپنی امت کی خبر نہیں حالانکہ ان کوخبر ہو گی کیونکہ بعد نزدل وہ اپنی امت بگڑی ہوئی دیکھیں گے اور سنیں گے۔ سارا دار و مدار آی بات پر ہے۔ اگر سوال بیہ ہو کہ اے عیسیٰ تیری امت بگڑی اور حضرت عیسیٰ بیہ جواب دیں کہ مجھ کو خرخبیں۔ تب تو اعتراض درست ہو گا اور اگر سوال یہ نہیں تو پھر مرزا قادیانی کا بہتان د افتراء حفزت عیسیٰ پر اور خدا پر ثابت ہے۔

جب مرزا قادیانی خود مانتے ہیں کہ سوال و جواب قیامت کے دن ہوں گے اور اس حدیث کو بھی تشلیم کرتے ہیں جس میں مخبر صادق نے خبر دی ہے کہ عیلیٰ بعد نزول فوت ہوں گے تو پھر چاہے تو فیتنی کے معنی رفعتنی کریں تب بھی درست ہیں اور چاہے مرزا قادیانی کی خاطر ہم برخلاف اجماع امت موت کے معنی بھی کر لیں تب بھی مرزا قادیانی وفات عیلیٰ قبل از نزول و بعد از صلیب ثابت کرنے میں کبھی کا میاب نہیں ہو سکتے۔ کیونکہ سے وفات جس کا ذکر قیامت کے دن ہوگا۔ بعد نزول حضرت عیلیٰ پر واقع ہو چک ہو گی۔ تنازعہ تو صرف قبل از نزول وفات کا ہے جو ان کی مایہ ناز دلیل (اس آیت) سے بھی ہرگز ثابت نہیں ہو تکتی۔ پس اس آیت سے بھی استدالل مرزا قادیانی وفات میں پر خلط ہے۔ باقی رہا مرزا قادیانی کا یہ فرمانا کہ' قال ماضی کا صیغہ اور''اذ'' جو خاص ماضی کے واسط آتا ہے اس کے اوّل موجود ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ یہ قصہ نزدل آیت سے وقت ایک ماضی قصہ تھا نہ کہ زمانہ استقبال کا پھر جو جواب حضرت میسیٰ کی طرف سے ہے یعنی فلماً تو فَیْنِسیٰ وہ بھی صیغہ ماضی ہے۔''

(ازاله اوبام ص ٢٠٢ خزائن ج ٢ ص ٢٢٥)

اس کا جواب اول تو یہ ہے کہ مرزا تادیانی نے اس ایخ ''ایجاد بندہ خیال گندو'' کا خود ہی رد کر چکھ میں۔ اصل عبارت مرزا قادیانی کی یہ ہے۔'' کیونکہ قرآن شریف کی انہی آیات سے ظاہر ہے کہ یہ حضرت میسی سے قیامت کے دن سوال ہوگا۔' ('قیف اوتی میں ا<sup>عراز</sup>انی نئا ۲۰ میں ('اب بتاؤ مرزا قادیانی نے پہلے بھی البام ربانی سے تلھا تھا کہ قال ماضی ہے اور اس آیت کے نزول سے پہلے کا قصب اور یہ سوال جواب ہو چکے میں اور اب دھیقة الوحی میں جو کہ مرزا قادیانی کے البام ربانی سے کہ می گا ہوا ہو جو بی مرزا قادیانی کا درست ہو کہ مرزا قادیانی کے البام ربانی سے کہ می گا کونیا البام مرزا قادیانی کا درست ہو آیا از الہ اوبام والا جس میں ماضی کا قصہ تھا کہ کہ مد تعیقة الوحی والا جس میں استقبال لکھا ہے؟ اس سے تو ثابت ہوتا ہے کہ مرزا قادیانی کو خدا تعالی کی طرف سے البام نہ ہوتے تھے۔ اگر خدا تعالیٰ کی طرف سے ہوتے او میں تضاد چرکز نہ ہوتا۔

دوم ..... مرزا قادیانی کو دعوی تو قرآن دانی کا بڑا ہے اور حال یہ ہے کہ اتنا بھی نہیں سبحت کہ قرآن مجید میں جب اذ ماضی پر آتا ہے تو استقبال کے معنی بھی دینا ہے۔ دیکھوتو اذ فذ غوا (سبا، ۵۱) اور اذ تنبو االذین اند خوا. (البقرة ۱۲۷۱) میں ماضی پر اذ آیا ہے مگر احوال قیامت کا ذکر ہے جو کہ آنے والا ہے۔ پس ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی کا پر خیال غلط ہے کہ بمیشہ ماضی پر جب اذ آئے تو زمانہ گذشتہ کا ذکر خاص ہوتا ہے کیونکہ قرآن کریم کی آیات محولہ بالا ہے ثابت ہے کہ اذ ماضی پر آیا اور استقبال کے واسطہ آیا۔ ہو ان کو بعینہ ماضی بر جب اذ آئے تو زمانہ گذشتہ کا ذکر خاص ہوتا ہے کیونکہ قرآن کریم کی آیات محولہ بالا ہے ثابت ہے کہ اذ ماضی پر آیا اور استقبال کے واسطہ آیا۔ ہو ان کو بھینہ ماضی بیان کیا جایا کرتا ہے۔ جس محض کوظلم قرآ نی ہے پچھ بھی مس ہے وہ تو اس سنت اللہ سے انگار نہیں کر سکتا۔ قیامت کا ذکر ہے جس کو جا جا یعند ماضی بیان کیا

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

گیا ہے جس کے میمتی میں کہ جس طرح واقعات گذشتہ کا کوئی شخص انکار نہیں کر سکتا ای طرح احوال قیامت میں کمی کو شک نہیں ہونا چاہے۔ لبذا قرآن کریم میں جہاں قیامت کا ذکر ہے وہاں ماضی کا صیغہ استعال ہوا ہے۔ اذا زلز لت الأرض زلز اللها و احوجت الأرض اثقالَها و قال الأنسان مالَها (زلزال ۲۰۱۱) میں سب ماضی کے صیفے ہیں جو کہ واقعات سب قیامت کو ہونے والے ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ اذ قال اللَّه يغينسي سوال اور فَلَمَّا تُوفَيَّتَنَىٰ جواب بروز قیامت ہونے والے ہیں نہ کہ و بقول مرزا تادیانی زمانہ ماضی میں ہو چکے ہیں کیونکہ سے رکوع یوم یہ جمع اللَّه الرَّسْل ے شروع ہوتا ہے۔ یعن جبکہ اللہ تعالی تمام رسولوں کو جع کرے گا اور رسول بروز قیامت ای جع ہوں گے ت توفَیْتَنَیْ جواب دیں گے۔

اور پھر ای سورة کے اخیر میں ہے قال اللّه هذا يوم ينفع الصدقين صدقهم. (مائدة ١٩٩) يعنى اللّه تعالى فرمائ كا كه يد دن صادتوں نے نقع حاصل كرن كا ہے۔ اس سے صاف ظاہر ہے كه يد قيامت كا ذكر ہے اور سوال حضرت ملينى پر قيامت کے دن ہو كا اور فلَمَّا تَوَقَيْتَنَى جواب بھى حضرت عينى قيامت کے دن ديں گا اور اس سے كمى مسلمان كو انكار نہيں كه حضرت علينى بعد نزدول فوت ہوں گے۔ پس يد آيت فلما توقَيْتَنِي وفات علينى قبل از نزدول پر جرگز دلالت نہيں كرتى كيونكہ جواب و سوال ابھى تك نہيں ہوتے۔ قيامت كو ہوں كے لي وفات مي جم بھى ابھى اخمى تكى ہوں را الله موت كا مي حرار ہونا اس آيت كے كمى لفظ سے ثابت نہيں تو پھر اس آيت سے وفات كا وارد ہو جانا ميں \* پر جرگز ثابت نہيں اور استدلال غلط ہے۔

جب حضرت محمد رسول الله ﷺ سے بیہ سوال ہی نہ ہو گا کہ آانت قُلْت للنَّاس

اتُبِحِدُونِنَ وَأَمِنَ اللَّهِينَ تَوْ كَبَر ان كَا وہى حضرت عين دالا جواب س طرح ہو سَكَّا بَ؟ دوم ......حديث عين حَما قَالَ لَكُها بَ نه كه ماقال - اگر ماقال ہوتا تو كبه سيحتے تھے كہ حضرت محمد رسول اللہ يک بھى وہى جواب ديں گے جو حضرت عينى ديں گ

گر جب سوال ایک جنس کانہیں تو پھر جواب بھی ایک جنس کا ہر گزنہیں ہو سکتا۔ سوم ...... تکھاحرف تشبیہ ہے اور مشبہ و مشبہ بہ میں وجہ شبہ ادنی اشتراک میں ہوتی ہے نہ کہ من کل الوجوہ عیدیت۔ پس محمد رسول اللہ تلطیقت یہ فرما کیں گے کہ چاہے تو عذاب کر اور چاہے تو رحم و بخشش کر یہ تیرے بندے ہیں۔ کیونکہ امت خمدی کے افراد صرف بدئتی ہوں گے نہ کہ مشرک۔ اور حضرت عیسیٰ کے امتی مشرک ہوں گے۔ پس حضرت عیسیٰ سے الگ سوال ہو گا اور ان کا جواب بھی سوال کے مطابق الگ ہو گا اور محمد رسول اللہ ﷺ کے امتی چونکہ صرف بدعتی ہوں گے لہٰذا آپ ﷺ کا جواب بھی حضرت عیسیٰ کے جواب سے الگ ہو گا۔

چہارم ..... حضرت شخ اکبر محی الدین ابن عربی نے فصوص الحکم میں لکھا ہے کہ ایک رات حضرت محمد رسول اللديتي عشاء ، مح تک بار باريمي ير هت رب ادر تجد كرت رے كہ انْ تُعَذِّبُهُمْ فَانَهُمْ عِبَادُكَ وَإِنَّ تَغْفِرُلُهُمْ فَانَّكَ انْتَ الْعَزِيْزُ المحكيم، يس محمد رسول الله عظيمة كا جواب بعينه انبى الفاظ مين نه بوكا جن الفاظ مين حضرت عیلیٰ کا ہو گا اور نہ تونی کے لفظ ہے جو رسول اللہ ﷺ اپنی ذات کی نسبت استعال فرمائیں گے اس کے وہ معنی ہوں گے جو تونی کا لفظ حضرت علیک اپنی نسبت استعال کریں گے کیونکہ رسول اللہ علی ووسرے انبیاء علیہم السلام کی طرح باپ کے صلب ے پیدا ہوئے ادر انہی کی طرح فوت ہوئے۔ اس لیے یہ توقیٰتینی ان کی ذات کی نسبت وفات کا عکم رکھتی ہے۔ مگر چونکہ حضرت عیسیٰ بخلاف دیگر انبیاءعلیہم السلام بغیر باب كنوارى لرك كے بيف سے بيدا ہوت اور ان كا پيدا ہونا بطور معجزہ تھا۔ اس ليے ان کا رفع بھی بخلاف قانون قدرت بطور مجزہ ہوا تو ان کے حق میں بھی وہی لفظ تو فیتنگ موت کے معنوں میں ہرگزنہیں آ سکتا۔ کیونکہ محمد رسول اللہ عظیم کی وفات نسبت کے معنی دیتا ب اور حضرت عیسی کا زماند مادمت فیهم دو دفعه ب- ایک قبل از نزول دوسرا بعد زول۔ اس لیے حضرت عیلی کے حق میں تو فیتنی کے معنی دفعتنی ہی درست ہول گے کیونکہ رفع فبض روح ہے بھی ہوتا ہے اور جید عضری ہے بھی۔ اگر جسم کو بکار چھوڑ دیا جائے تو قبض شی وافیا جو تونی کے حقیقی معنی ہیں صادق نہیں آتے۔

پس اس حدیث میں مماثلت حضرت عیسیٰ کے جواب اور محمد رسول اللہ سلطنی کے جواب میں یہی ہے کہ جس طرح غیر حاضری کی حالت میں اپنی امت کے شاہد حضرت عیسیٰ نہ تھے اور انھوں نے اپنی غیر حاضری کا عذر کیا تھا۔ ای طرح میں بھی غیر حاضری کا عذر کروں گا۔ یہ ہرگز وجہ مماثلت نہیں کہ حضرت میسیٰ اور حضرت محمد رسول اللہ ملطنی کی وفات ایک ہی قسم کی تھی کیونکہ تو قُضَیتی کے معنی نیند اور غشی کے بھی ہیں اور حضرت میسیٰ پر بقول مرزا قادیانی غشی مشاہہ مرگ وارد ہوئی جو کہ تو ٹی تھا اور دوسرا تو قُنی بقول مرزا قادیانی کہ برس کے بعد کشمیر میں حضرت میسیٰ پر وارد ہوئی تو اب مرزا

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائم یں http://www.amtkn.org

141

تادیانی کے اتوال سے صاف ثابت ہے کہ محمد رسول اللہ علیظ کے تو فی میں فرق ہے لیے حضرت عیسیٰ کا تو فی دو دفعہ ہوا۔ ایک صلیب پر اور بقول مرزا تادیانی دوسرا کشمیر میں اور محمد رسول اللہ علیظ کا تو فی صرف ایک ہی دفعہ مدینہ منورہ میں ہوا تو مرزا تادیانی کے اپنے ہی اقرار کے مطابق ثابت ہوا کہ حضرت عیسیٰ کا فکھا تو فیت کی کہنا اور معنوں میں ہو گا اور حضرت محمد رسول اللہ علیظ کا تو فیت کی کا فکھا تو فیت کی کہنا اور معنوں میں ہو گا۔ اللہ علیظ کے تو فی میں مجازی موت وغشی درمانا دوسرے معنوں میں ہو گا۔ یعنی محمد رسول اللہ علیظ کے تو فی میں مجازی موت وغشی د میند یا صلیب کے عذابوں سے بیوش ہونا شائل اللہ علیظ کے تو فی میں مجازی موت وغشی د میند یا صلیب کے عذابوں سے بیوش ہونا شائل مندیں اور حضرت عیلیٰ کے تو فی میں نیند وغشی د بیوش کا زمانہ بھی ثائل ہے۔ یہ ذرا دقیق میں بولا جاتا ہے۔ مثلا امیر یا خلیفہ جس کا ملک اور بادشاہت د نیادی ہوں کو ایک معنی میں بولا جاتا ہے۔ مثلا امیر یا خلیفہ جس کا ملک اور بادشاہت د نیادی ہوں کو ایک معنی المعنی ہے۔ مر جبکہ بادشاہت کے معنوں میں ہی محدود نہ ہو گا۔ جس کا لی معنی میں بولا جاتا ہے۔ مثلا امیر یا خلیفہ جس کا ملک اور بادشاہت د نیادی ہوں کو لفظ صرف ایک معنی المعنی ہے۔ مر جبکہ بادشاہت کے معنوں میں ہی محدود نہ ہو گا۔ جس جبگہ ایر اللہ علیف میں بیط ہو یا دولا ہو تا ہے۔ معنوں میں ہی محدود نہ ہو گا۔ جس جبگہ ایر کا لفظ مر کے معنوں ہی معرف ہوں کے کہیں ایں ای تو فی میں ہی معدود نہ ہو گا۔ جس جبگہ ایر کا لفظ ہوا ویسے ہی لفظ امیر کے معنی ہوں گے کہیں ایں ای تو فیسینی کے معنی بھی دونوں پنی ہوں کے حوالات کے مطالت ہوں گے۔

محمد رسول الله يلطنه كى امت آپ يلطنه كو اور آپ يلطنه كى والده مرمد كو معبود اور خدا نہيں کہتی نه خدا كا ان پر بير سوال ہو گا۔ يس تحمد رسول الله يلطنه كا الية حق ميں توفيقنی فرمانا ان معنوں ميں ہرگز نه ہو گا۔ جن معنوں ميں حضرت عينی كا درگاہ خداد ندى ميں عرض كرنا ہو گا كيونكه تحمد رسول الله يلطنه كا دوبارہ نزول نه ہو گا اور چونكه حضرت ميں كا دوبارہ نزول ہو گا اس ليے سوال بھی مغائر اور جواب بھی مغائر ہوں گے۔ جب جواب مغائر ہو گے تو فلشا توفيلينى بھی معنوں ميں مغائر ہو گا كيونكه تحمد رسول الله يلطنه كا مغائر ہو گے تو فلشا توفيلينى بھی معنوں ميں مغائر ہو گا كيونكه تحمد رسول الله يلطنه كا مذہ نہ فرمانا صرف موت نے معنوں ميں ہو گا اور حضرت ميں كا توفيلينى فرمانا رفع اور نزدل اور پھر موت نے معنوں ميں ہو گا اور حضرت ميں كا توفيلينى فرمانا رفع اور نزدل اور پھر موت نے معنوں ميں ہو گا۔ يعنى ماذمت فيلھم بتا رہا ہے كہ حضرت ميں اپنى امت ميں دو دفعہ رہ اور پھر ان كو توفيلينى كہنے كا موقعہ ملہ تحمد رسول اللہ يلطن كا ماذمت فيلھ م كا چونكه زمانہ حضرت ميلى كی ماذمت فيلھم بتا رہا ہے كہ حضرت ميں ماذمت فيلھ م كا چونكه زمانہ حضرت ميلى كی ماذمت فيلھم بتا رہا ہے كہ حضرت معنى ماذمت فيله م كا چونكه زمانہ در اور كان كو توفيلينى كر مانا موقع اله م موجد رسول اللہ علين كر نعوذ باللہ اگر یہ مان لیں کہ محمد رسول اللہ ﷺ کا تونی اور عیلیٰ کا تونی ایک ہی قسم کا ہے تو اس میں محمد رسول اللہ ﷺ کی سخت جنگ ہے کیونکہ بقول مرزا خادیانی اور عیسائیوں کے حضرت عیلیٰ بعد کوڑے پنوانے اور طمانچ کھانے کے ذلت کے ساتھ صلیب پر لفکائے گئے اور لیے لیے کیل ان کے اعضاء میں تھو کیے گئے جن سے اس قدر خون جاری ہوا کہ حضرت عیلیٰ بیہوش اور ایسی عشی کی حالت میں ہو گئے کہ دہ فوت ہو گئے اور پھر تیسرے دن زندہ ہو کر آسان پر چلے گئے جس پر انا جیل اربعہ کا اتفاق ہے۔ یہ تونی تو حضرت عیلیٰ کا ہوا۔ اس کے مقابل حضرت محمد رسول اللہ تلیف کا تونی نہایت کامیابی کے ساتھ شاہنتاہ عرب کا لقب یا کر طبق موت ہے تونی ہوا۔ جس سے ثابت ہے کہ دونات میں خان میں جادر استدلال غلط ہے۔ تول یہ چوتھی آ بیت

جو سیح \* کی موت پر دلالت کرتی ہے وہ یہ آیت ہے کہ وان من اَهْلِ الْکِتَابِ اِلَا لَيُوْمِنَنَ بِهِ قَبُلَ مَوْتِهِ. (نماء ١٥٩) اور ہم ای رسالہ میں اس کی تغییر بیان کر یکے ہیں۔''

مغرين كا اختلاف صرف اس واسط تما كمه ليومنن جو آيا ب كه تمام ابل

کتاب عیسیٰ کے ساتھ ایمان لائیں گے تو وہ ایمان عیسائیت کا ہو گا۔ اس واسط بہ کی صغیر حضرت محمد رسول اللہ تلاظیق کی طرف راجع ہے ککھی۔ اور بعض نے لکھا ہے کہ بد کی صغیر اور قبُلَ مَوْدَیہ کی صغیر قرآن اور اہل کتاب کی طرف پھرتی ہے اور مرزا قادیانی نے اس اختلاف سے الثانتيجہ نکالا کہ'' حضرت عیسیٰ فوت ہو گئے' جے کوئی باحواس انسان ہر گز باور شیس کر سکتا۔ یہ قاعدہ کلیہ ہے کہ جس امر میں تنازعہ اور اختلاف ہوتا ہے وہ امر آخیں متعلقین میں سے کسی کے جق میں فیصلہ پاتا ہے نہ کہ فریقین کے اختلاف سے فائدہ اللہ کر ایک اجنی شخص اپنی مطلب براری کے لیے الفاظ کے من گھڑت معانی تر اش کر اس امر متنازعہ فیہ کا خود مدمی ہو کر سچا بھی ہوسکتا ہے۔ مغسرین کا اختلاف تو صرف ایمان میں ہے کہ کس بات پر ایمان لائیں گ

مصرین کا اختلاف کو صرف ایمان میں ہے کہ ک بات پر ایمان کا یں سے حضرت عیلی سے مزدول کے بعد۔ اس واسط بعض نے خیال کر کے کہ عیلیٰ پر ایمان ال تو مسلمان نہ ہوئے اس واسط انھوں نے ببہ کی عنمیر قرآن کریم اور حضرت محمد رسول اللہ علیقہ کی طرف راجع بتائی اور موڈیہ کی صغیر خواہ واحد کی ہو خواہ جع کی اہل کتاب کی طرف بچیری مرزا قادیانی نے نہ معلوم اس سے وفات عیلیٰ کیسے نکال کی؟ اوّل تو جب عبارت میں مرجع صغیر کا مذکور ہو چھر کسی کا حق نہیں رہتا کہ کوئی

ودسرا مرجع جوعبارت مين مَذكور ند بومقرر كرب جيبا كدان تمام آيات مين ب-قَوْلِهِمُ إِنَّا قَتَلُنا الْمَسِيْحَ عِمْسَى ابْنِ مَوْيَمَ وَسُوْلَ اللّهِ وَمَا قَتَلُوْهُ وَمَا صَلَبُوُه وَلِكِنُ شُبَهَ لَهُمُ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِيْهِ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مَالَهُمُ بِهِ مِنْ عِلْمِ الاَ اتَبَاع

ولكن شبة لهم وإن الدين المحلفوا بيد في لحي المحلفوا بيد في المحلفوا بيد في المحلفوا بيد في المحلفوا بيد في الم الطَّنَ وَمَا قَتَلُوُهُ يَقِينًا بَلُ رَفَعَهُ اللَّهِ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا حَكِيْمًا وَإِنَّ مِنُ الْهُلُ الْكَتَاب اللَّ لَيُوْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوُمُ الْقِيمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمُ شَهِيُداً. (نساء ٥٤ ١٩٩١) ان آيات كے ترجمہ ميں بجائے ضميروں كے اصل مرجع كا نام لكھا جاتا ہے

ان آیا ہے تک سے کر جمعہ یک بلباط میر کونی کے مصطوف کے کوئی۔ تا کہ آ سانی سے معلوم ہو جائے کہ موتہ کا ضمیر کس کی طرف درست ہے؟ ترجمہ: قول ان (یہود) کا کہ ہم نے قتل کر دیا۔ سے علیلی بیٹے مریم کو جو اللہ کا

رسول تھا حالانکہ نہ یہود نے میں \* کوقتل کیا اور نہ میں \* کوسولی دیالیکن یہود کے لیے رسول تھا حالانکہ نہ یہود نے میں \* کوقتل کیا اور نہ میں \* کوسولی دیالیکن یہود کے لیے تشہہ کیا گیا (میں کی خطک دوسر صحفص سے بدل دی گٹی) اور یہودی جو اختلاف کرتے میں اس میں (یعنی میں \* عیسیٰ کے قتل کے بارہ میں) وہ پڑے ہوئے ہیں شک میں اور وہ بیردی کرتے ہیں اپنے ظن کی۔ حالانکہ میں \* عیسیٰ یقدینا قتل نہیں ہوا بلکہ اٹھا لیا میں عیسیٰ کو اللہ نے اپنی طرف اور اللہ عالب حکمت والا ہے اور اہل کتاب میں سے کوئی نہ ہو گا۔ مگر کہ ایمان لائے گا ساتھ سیح \* عینی کے پہلے مرفے عینی \* کے اور قیامت کے دن ہو گا سیح عینی \* اس پر گواہ۔''

ان آیات میں نو ضمیریں واحد کی میں وہ سب تو حضرت عیلی کی طرف پھرتی میں پھر یہ کیو کر درست ہو سکتا ہے کہ پہلی سات ضمیریں تو میچ کیطرف راجع ہوں اور پھر بعد کی نانویں سخیر بھی میچ عیلی کی طرف راجع ہوجس کا پہلے ذکر ہو چکا ہے۔ یعنی انا قتلنا اللہ سیک عینسلی ابن مزیم دسول اللہ. جب سارے ضمیر واحد کے میچ ابن مریم رسول اللہ کی طرف راجع ہیں اور اخیر کی ضمیر یکوڈ کی بھی میچ ابن مریم رسول اللہ کی طرف راجع ہے جو کہ قیامت کے دن اہل کتاب پر گواہ ہوگا تو پھر کیا وجہ ہے کہ قبل موت ہم کی رسی میچ عیلی ابن مریم رسول اللہ عظامت کی طرف نہ چھیری جائے جس کا ذکر ہو رہا ہے۔

باقی رہا یہ سوال جس کی بنا پر مفسرین رجم اللہ علیم نے اختلاف کیا ہے کہ کیوں بعض مفسرین نے قرآن اور حضرت محمد رسول اللہ عظیق کی طرف ان دو ضمیروں کو پھیرا ب؟ تو اس کا جواب بد ب کدان مفسرین رحمهم الله علیهم نے اس خیال سے بد کی صغیر کو حضرت تحد يظيفه كى طرف يجيرا ب كه بعد تحد يظيفه ك جو خاتم النبين وآخر الرسلين بي عیلی مسیح پر ایمان لانا کافی نہیں۔ جب تک آخری ہی پر ایمان نہ لایا جائے اس واسط انھون نے بی ضمیر قرآن شریف یا محمد تلا کی طرف چرتی لکھا ہے۔ مگر بید دونوں ضميري جب محد يتك في خود حفرت عيسى كى طرف چمير وي اور حفرت الوجريرة اس كر راوى ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے اصالتاً نزول حضرت عیسیٰ کا فرمایا کہ اگر تم کو شک ہو اصالتاً نزول ابن مريم عيليٌّ ميں تو قرآن كي آيت وَإِنْ مِّنُ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا لَيُوْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مؤتد بڑھویعنی ہر ایک اہل کتاب جو اس وقت ہو گا حضرت عیسیٰ پر ایمان لائے گا۔عیسیٰ کی موت سے پہلے۔ جب رسول اللہ علی فضی خود فیصلہ کر دیا اور ساتھ ہی یہ فیصلہ کر دیا کہ وہ لیعنی حضرت عیسی بعد مزدول میرے دین اور شریعت کے تابع ہو گا اور شریعت محمد ی یر خود عمل کرے گا اور کرائے گا تو وہ شک و اعتراض جو بعض مفسرین کو ہوا تھا وہ بھی رفع ہو گیا کیونکہ اسوقت حضرت عیسیٰ پر ایمان لانا حقیقت میں محمد سی پڑ ایمان لانا ہے۔ اگر بغض محال مرزا قادیانی کی خاطر یہ شلیم بھی کر لیں کہ بہ ادر مؤتبہ کی ضمیر قرآن شریف ی طرف یا حضرت محمد بین کی طرف پھرتی ہے اور مؤتبہ کی صمیر کتابیوں کی طرف پھرتی ے۔ پھر بھی حفزت عیلی کی دفات ہر کر اس آیت سے مابت نہیں ہوتی۔ یہ صرف مرزا قادیانی کی این ایجادتھی کہ جس آیت کو حیات میں پر دال جانتے تھے اس کو اپنے دعوے کے خبوت میں پیش کر دیتے اور بلا دلیل کہہ دیتے کہ اس ہے میں کی دفات ثابت ہے۔ کوئی مرزائی بتا دے کہ اس آیت میں کون سے الفاظ میں جن سے دفات میں ثابت ہوتی ہے۔ اختلاف مفسرین تو صرف ایمان میں ہے نہ کہ حیات میں میں دہ سب متغق میں کہ وہی میسیٰ میٹا مریم کا نبی ناصری اصالنا قرب قیامت میں نازل ہوں گے اور ان کا نزول آثار قیامت میں سے ایک اثر (علامت ہے) کہی سے آیت بھی دفات میں \* پر جرگز دلالت نہیں کرتی۔

قولۂ پانچویں آیت

" جو وفات میں پر دلالت کرتی ہے یہ ہے۔ ما المسینے ابن مزیم الا ڈشون قَدْ حَلَتُ مِنُ قَبْلِهِ الوُسُلُ وَأَمُهُ صِدِيْقَةٌ كَانَايَا كلان الطَّعَام. (مائد ۵۵) لینی آت صرف ایک رسول ہے اس سے پہلے نمی فوت ہو چکے ہیں اور ماں اس کی صدیقہ ہے جب وہ دونوں زندہ تنے تو طعام کھایا کرتے تنے۔ "یہ آیت بھی صرح نص حضرت میں کی موت پر ہے کیونکہ اس آیت میں بتصرح بیان کیا گیا ہے کہ اب حضرت عیلی اور ان کی والدہ مریم طعام نہیں کھاتے۔ ہاں کسی زمانہ میں کھایا کرتے تنے جس کا کہ کانا کا لفظ اس پر دلالت کرتا ہے۔ جو حال کو چھوڑ کر زمانہ گذشتہ کی خبر دیتا ہے۔

(ازاله ص ٢٠٢ فزانن ج ٢ ص ٢٢ ٢٥ ٢٢)

اقول: حق بات تمجمی حجب نبیس علق۔ مرزا قادیانی کے اگر چہ تمام رگ و ریشہ میں میں ملح کی وفات سائی ہوئی تھی۔ مگر قرآن کی آیت اور اس آیت کے الفاظ نے مجبور کر دیا کہ وہ خود ہی اپنے ہاتھ مبارک سے حیات میں خابت کر دیں۔ اگر چہ اس نے اس آیت کا ترجمہ حسب عادت غلط و محرف الفاظ میں کیا ہے مگر اس تحریف کے وقت کچھ ایسے بے خود ہو گئے کہ کلمہ حق کو نہ روک سکے۔ دیکھو وہ لکھتے ہیں۔ '' یعنی میں صرف ایک رسول ہے اس سے پہلے نبی فوت ہو چکے ہیں۔'' (حوالہ ندگور)

مسلمانو! یہ خدا کی قدرت کا تماشہ ہے کہ مرزا قادیانی نے غلط معنی بھی کیے اور کچھ عبارت تحریف کے طور پر اپنے پاس سے بھی ملا دی یعنی یہ بات اپنے پاس سے لکھتے ہیں کہ''اس سے پہلے سب نبی فوت ہو چکے ہیں۔' حالانکہ قرآن کا کوئی لفظ نہیں۔ جس کے یہ معنی ہوں کہ اس سے پہلے سب نبی فوت ہو چکے ہیں۔ مگر خدا کی قدرت و جروت و یکھئے کہ میچ کو خود موت سے نکال دیا ہے۔ یعنی اس سے پہلے سب نبی قوت ہو چکے ہیں تو ثابت ہوا کہ میچ فوت نہیں ہوا کیونکہ وہ میچ سے پہلے سب رسول فوت ہوئے لکھتے ہیں جس سے حضرت میسیٰ صاف صاف متنتیٰ ہو گئے۔ لیعنیٰ اس سے پہلے سب نبی فوت ہو گئے گر وہ فوت نہیں ہوا۔

مرزا قادیانی پر اس وقت وہی مثال صادق آئی کہ چلے تھے شکار کرنے گمر خود شکار ہو گئے۔ مرزا قادیانی وفات مسح ثابت کرتے کرتے خود حیات مسح \* ثابت کر گئے کیونکہ رسولوں کی موت ہے مسح کو الگ کر لیا۔ گویا اس آیت شریف کے نازل ہونے تک حضرت عیسیٰ بقول مرزا قادیانی زندہ ثابت ہوئے۔ والمحمد للہ کیا لطف جو غیر . یردہ گھولے

جادد وه جو م چ چره کے بولے آ کے لکھتے میں کہ "جب وہ زندہ تھے تو طعام کھایا کرتے تھے۔" اس عبارت میں بھی مرزا قادیانی نے اپنے یاس سے عبارت جوڑی ہے کہ جب وہ زندہ تھے۔ حالانکہ کوئی افظ آیت میں نہیں جس کے بید معنی ہوں کہ جب وہ زندہ تھے۔ بال کانا یا کلان الطَعام ب يعنى وہ دونوں مخلوق تھے اور جس طرح دوسرى مخلوق كو غذاملتى ب اى طرح وہ بھی غذا کھایا کرتے تھے۔ اس آیت میں الوہیت میں کی تردید ہے یعنی میں معبود وخدا نہ تها مخلوق ومحتاج غذا تها اور ایسا بی اس کی مال مریم تھی۔ یہاں وفات و حیات کا کوئی ذکر نہیں۔ مرزا قادیانی نے یہ کیونکر سمجھ لیا کہ ایک غذا کے بدلنے بے فوت ہونا لازم آتا ہے روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ تمام حیوان مال کے پیٹ میں خون سے پرورش پاتے ہیں اور خون ہی ان کا طعام ہوتا ہے۔ جب مال کے پیٹ سے باہر آتے ہیں تو صرف دودھ ان کی غذا طعام اور دجہ پردش ہوتی ہے اور جب اس سے بھی بڑے ہوتے ہیں تو اناج و لگھاس و میوہ جات ان کا طعام و غذا ہوتے ہیں۔ کیا کوئی باحواس آ دی کہ سکتا ہے کہ مال کے پیٹ سے باہر آ کر انسان یا دیگر حیوان فوت ہو جاتے ہیں۔ عمیونکہ تکاماً بکامین بھ کلان الطعام نہیں ریتے اس لیے کہ خون کی غذا بند ہو جاتی ہے اور صرف دودھ بی ملتا بے۔ جب دودھ ملتا ہے تو کیا مر جاتے ہیں۔ یا دودھ کا موقوف ہونا وفات کی دلیل ب؟ ہر گزنہیں کیونکہ مشاہدہ ب کہ غذا کے بدلنے سے کوئی فوت نہیں ہوتا۔ جب یہ امر ثابت ب کہ غذا کے بدلنے سے موت لازم نہیں ہوتی تو حضرت عیلیٰ کی غذائے زینی سے غذائے آسانی کیونگر باعث وفات ہو سکتی ہے اور یہ کیونگر مرزا قادیانی کو معلوم ہوا کہ آ سان پر طعام و غذانہیں؟ حالانکہ آ سان ہے ہی زمین والوں کو غذا ملتی ہے۔ امام جاال الدين سيوطي أين تغسير مين لكھتے ہيں كه حضرت عيسيٰ كي غذا ذكر اللي

ہے۔ پس حضرت عیسیٰ کی غذا جب ذکر الہٰی ہے اور ذکر الہٰی میں اس قدر سرور وقوت ہے کہ زمین پر بھی اس کی تاخیر ہے اولیاء اللہ کی کی مہینے کچھ کھاتے پیٹے نہیں اور زندہ رہتے ہیں۔ تو حضرت عیسیٰ کا آسان غذا ہے آسان پر زندہ رہنا نیقیٰ ہے وہ خالف کو کیوں چہمتا ہے؟ کیونکہ کل غذاؤں رزقوں کا منبع آسان ہے۔ تمام رزق اور غذائیں آسان سے ہی نازل ہوتے ہیں۔ جسیا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ وَیُنَوَّ لُ لَکُمْ مَنَ السَّمَاء رِزْقًا (مون ۱۳) وَفِی السَّمَاء رِزَقَکُمُ وَمَا تُوْعَدُوْنَ. (الذاریات ۲۲) ترجمہ۔ ''اور اتارتا ہے تحصارے لیے آسان سے رزق۔ اور آسان میں ہے روزی تہاری جو وعدہ دی گئی ہے۔'

شائد کوئی جلد بازید کہہ وے کہ ایسی غذائیں آسان پر نہیں جیسی کہ زمین پر ہوتی ہیں تو اس کو قرآن کی آیت کے ساتھ جواب وے دیا ہے۔ جس میں لکھا ہے فَوَدَبِّ السَّمَاءِ وَالأَدُضِ لِعِنی پرورش کرنے والا ہے آسانوں اور زمینوں کا۔ جس ے ثابت ہے کہ جیسا کہ رب العالمین زمین پر ہے ایسا ہی آسانوں پر ہے۔

افسوس! ایک طرف تو خدا انحالی کو قادر مطلق مانا جاتا ہے۔ (هیفة الومی ۲۵۵ خزائن ج ۲ ص ۲۹۷) گمر جب دوسرا محض قرآن سے شوت دے کر کہے تو فلسفی دلائل سے کلام الہی کی تردید کی جاتی ہے حالانکہ آسانوں کا علم حاصل نہیں۔ جب قرآن کو مانا تو جو کچھ اس کے اندر لکھا ہے اس کو بھی ماننا چا ہے اور اگر من مانی تاویل کی، تو یہ بھی ایک قشم کا انکار ہے۔ جب قرآن سے ثابت ہے کہ لگا لگا یا خوان آسان سے بنی اسرائیل کی درخواست اور حضرت عیسیٰ کی دعا سے اترا تو پھر مومن قرآن تو انکار نہیں کر سکتا۔ دیکھو قرآن میں سم طرح مفصل ذکر ہے۔ صرف ترجمہ لکھا جاتا ہے۔

" کیا تھھارے پروردگار ہے ہو سکتا ہے کہ ہم پر آسان سے کھانے کا ایک خوان اتارے حضرت عیسیٰ نے کہا کہ اگر تم خدا کی قدرت اور میری نبوت پر ایمان رکھتے ہو تو خدا سے ڈرو اور ایسی بیبودہ فرمائش نہ کرو۔ جس میں ایک طرح کا امتحان معلوم ہوتا ہے۔ وہ بولے ہم کو امتحان منظور نہیں ہے بلکہ ہم چاہتے ہیں کہ وہ تبرک سمجھ کر اس خوان میں سے پچھ کھا کمیں اور ہمارے دل آپ کی رسالت سے پورے پورے مطمئن ہو جا کمیں اور ہم تجربہ سے معلوم کر لیں کہ بیشک آپ نے ہمارے آگ سچا دعویٰ کیا تھا اور ہم آپ کے اس خوان کے گواہ رہیں۔ اس پر عیسیٰ این مریم نے وعا کی اتر ای ہمارے لیے۔ یعنی ہمارے الحکظ بچھلوں سب کے لیے عید قرار پائے۔ یہ تیری طرف سے ہمارے حق میں تیری قدرت کی ایک نشانی ہو اور ہم کو اپنے دستر خوانِ کرم سے روزی دے اور تو سب روزی دینے دالوں سے بہتر روزی دینے دالا ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا بہت خوب۔ بیٹک ہم وہ خوان تم لوگوں پر اتاریں گے۔ مگر جو شخص بھر تم میں سے ہماری خدائی کا انکار کرتا رہے گا تو ہم اس کو ایسے سخت عذاب کی سزا دیں گے کہ دنیا جہاں میں کسی کو بھی دلی سزا شہیں دیں گے۔'' (مائدہ 10-10)

افسوس مرزا قادیانی اپنے مطلب کے واسطے ایس ایس باتیں بنا لیتے ہیں کہ ادنی طالب العلم بھی ہنگی اڑاتے ہیں۔ آپ لکھتے ہیں کہ ''تحاماً ماضی کا صیغہ ہے اور اس بات کی دلیل ہے کہ اب چونکہ وہ کھانا نہیں کھاتے لہذا فوت ہو گئے ہیں۔'' بیہ ایس ہی نامعقول بات ہے جو کوئی مرزا قادیانی کو ان کی زندگی میں کہتا کہ آپ دودھ پیتے تھے اور کی وفات کی دلیل ہے۔

اب ذرا'' کانا'' پر بحث بھی ضروری ہے تا کہ مرزا قادیاتی کا منطق معلوم ہو کہ وہ اپنے مطلب کے واسطے من گھڑت قاعدہ بنا لیتے ہیں۔ حالانکہ قرآن کے برخلاف ہوتا اور لطف بیہ کہ پھر اس کا نام حقائق و معارف رکھتے اور افسوس مرید شلیم کرتے۔ مرزا قادیانی لکھتے ہیں کہ حکامًا چونکہ ماضی کا صیخہ ہے اور ماضی کے سوا اور

معنوں یعنی مضارع و حال و استقبال کے معنوں میں نہیں آتا اس لیے اس آیت سے وفات سیح ثابت ہے۔ یہ بالکل غلط ہے۔ دیکھو قرآن مجمد کی آیات ذیل۔ یغہ درمہ این

مثال (۱) مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِيْنَ الْمَنُوْا. (التوب ١١١) لَعَنَى ''مسلمانوں اور يَغِبر كو لازم نہيں۔'' كيا مرزا قادياتى اس جگہ بھى يد معنى كريں گے كہ يغجبر اور مسلمانوں كو لازم نہيں تھا۔ ہرگز نہيں تو پھر انكا كہنا غلط ثابت ہوا كہ تحان صرف ماضى كے واسطے آتا ہے اور اس بے وفات مسح ثابت ہے۔

مثال (۲) مَا تَحانَ اللَّه لِيُصِلَّ قَوْمًا بَعُدَ إِذْهَدَاهُمُ. (التوبه ۱۱) يعنى الله كَلَ شان ے بعيد ہے كہ ايك قوم كو ہدايت دے اور ييچے گمراہ قرار دے۔ يہاں بھى تحانَ آيا ہے۔ مگر ماضى کے صيغہ کے معنى نہيں ديتا جس ہے وفات مسيح باطل اور استدلال مرزا قاديانى غلط ثابت ہے۔

مثال (٣) وماكانَ الْمُؤْمِنُونَ لينفروا كَافَةُ (التوبة ١٢٢) يعنى مناسب تبين

کہ مسلمان سب کے سب نگل گھڑے ہوں۔ یہاں بھی تحان ماضی کا صیغہ ہے اور معنی ماضی کے نہیں حال اور استقبال کے ہیں۔ پس مرزا قادیانی کا یہ لکھنا بالکل غلط ہے کہ کان سے وفات میح تابت ہے کان سے تو صرف یہ مطلب ہے کہ حضرت میں اور ان ک والدہ مریم دونوں مخلوق تھے اور عاجز انسان تھے۔ خدا اور خدا کی جزو نہ تھے۔ دوسری مخلوق کی طرح طعام کھایا کرتے تھے۔ حالانکہ خدا کھانے پینے سے پاگ ہے۔ یہ کہاں لکھا ہے کہ دونوں ماں میٹا وفات پا گھے؟ یہاں تو تر دید الوہیت و خالف خلانہ ہے نہ کہ تر دید حیات ہے۔ یہ مرزا قادیانی نے کہاں سے سمجھ لیا کہ اب سی طعام نہیں کھاتے اور وہ طعام کے کیا معنی سمجھتے ہیں اگر گندم کی روٹی اور گوشت وغیرہ کو ہی طعام نہیں تھاتے اور بہت انسان اور حیوان مردہ خابت ہوں کے کیونکہ بہت انسان صرف دودھ پر گزارہ کرتے

خلت کا جواب

اب ہم اس بڑے بھارے مغالطہ کی تردید کرتے ہیں جو مرزا قادیانی یہ آیت پیش کر کے مسلمانوں کو دیتے ہیں۔

طلتے ہیں۔ یہ خُلوُ جو مادہ ہے خَلَتُ کا خاص زندوں کے حق میں استعال کیا گیا ہے۔ یعنی جب منافق لوگ مسلمانوں کے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم مسلمان ہیں اور جب اپنے شیطانوں کی طرف جاتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم شخصنے کرتے ہیں۔ کیا یہ منافقین کا آنا جانا زندہ ہونے کی حالت میں تھا یا مردہ ہونے کی حالت میں اور خَلَوْا زندوں کے داسط مستعمل ہوا یا مرددں کے واسط صاف ظاہر کہ زندوں کے داسط مستعمل ہوا۔ پس ثابت ہوا کہ خُلَتُ کے معنی موت ہی نہیں زندوں کے داسط بھی خُلَتُ بولا

(دوم) ...... سُنْتَهُ اللَّهِ الَّتِي قَدْ حَلَتُ فِي عِبَادِهِ. (مومن ٨٥) يعنی اللَّه كا دستور ہے جو اس کے بندوں میں جاری ہے۔ کیا یہاں سنتہ اللّٰہ فوت ہو گئی معنی کرو گے ہرگز نہیں تو پھر یہ غلط ہوا کہ خَلَتُ کے معنی موت ہے۔

(سوم) ..... وَإِذَا حَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ الأَنَّامِلُ مِنَ الْغَيْطِ. (آل عمران ١١٩) يعنى جس وقت الحلي ہوتے ہیں تو مارے غصے کے بتھ پر اپنی انگلیاں کاٹے ہیں۔ اس جگہ بھی حلوا زندوں کے واسط بولا گیا ہے کیونکہ مردے تو غصے سے انگلیاں نہیں کاٹے۔ (مدارہ) ۔ قَدَرَ مَدْرُدُو وَ مُدْسِعَةً مَدَرَةً مُو

(چہارم)..... قَالَ ادْحُلُوا فِنْ أَمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ مِّنَ الْحِنَ وَالْأَنْسِ فِي النَّادِ . (اعراف ٢٨) يعنى قيامت كے دن الله تعالى فرمائے گا۔تم بھى داخل ہو جاؤ مَكر جن النَّادِ . (اعراف ٣٨) يعنى قيامت كے دن الله تعالى فرمائے گا۔تم بھى داخل ہو جاؤ مَكر جن اور انسانوں كى امتوں ميں جوتم ہے پہلے گزرى تعييں آگ ميں۔ يعنى دوزخ ميں۔

اب ظاہر ہے کہ یہاں بھی خَلَتُ کے معنی موت کے نہیں صرف گزرنے کے میں قدیمہ میں جو

بیں۔ علاوہ برآں قرآن مجید میں کثرت سے سنت اللہ کے ساتھ قلہ حَلَّتُ کا لفظ آیا ہے جس کے معنی سنت اللہ کے موت کے نہیں صرف گزرنے کے میں اور گزرنے کے واسطے موت لازم نہیں زندگی کی حالت میں بھی گزرنا ہوتا ہے۔ جیسا کہ روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ چاہب میں یا اور کسی ملک میں بھی دستور ہے کہ جب بھی کوئی تبدیل ہو جائے اور نیا حاکم آئے تو بولا جاتا ہے کہ کئی حاکم آئے اور گزر گئے۔ اس کا مفہوم یہ ہرگز نہیں ہوتا کہ سب حاکم فوت ہو گئے کیونکہ زندگی میں بھی گزرنا ہوتا ہے۔ زید دبلی جا ہوا امر سر لدهیانہ جالند حر اور انبالہ سے گزر جاتا ہے۔ حالا نکہ فوت نہیں ہوتا۔ پس میہ بالکل غلط اور دہو کہ دہی ہے کہ قلہ خطت مین قبابیہ الر سُل سے دفات میں تابت ہے بلکہ اس سے تو حیات ثابت ہوتی ہے کیونکہ میں زیمیں جو این پر چلا گیا۔ جیسا کہ درندہ آ دمی امريکہ ہے گزر کر انڈيا ميں آنے والے کے واسط موت لازم نہيں ہے۔ ای طرح حضرت عليلی کے واسط فوت ہونا لازم نہيں اور خلت کا لفظ حيات کم خابت کر رہا ہے۔ ورنہ اگر کم فوت ہو گيا تھا تو صاف موت کا لفظ ہوتا۔ ليتی قَدْ مَات ہوتا گر قَدْ خَلْتُ اس واسطے فرمايا ہے کہ چار نبی گزر بھی گئے اور زندہ بھی ہیں جو اس واسطے ايسا لفظ قر آن ميں ذکر فرمايا جس سے دونوں معنی نگل سکيس اس ليے خَلَتُ کا لفظ استعال فرمايا تا کہ جو رسول فوت ہو کر گزرے ہيں ان پر بھی صادق آئے اور جو ابھی تک نہيں مرے ان پر بھی صادق آئے لیس اس آیت سے بھی وفات میں ہر کر خابت نہيں ہوتی بلکہ حيات خابت موادق آئے کہیں اس آيت سے بھی وفات میں ہر کر خابت نہيں ہوتی بلکہ حيات خابت موادق آئے کہیں اس آيت سے بھی وفات میں مرکز خابت نہيں ہوتی بلکہ حيات خابت خلّت کے معنی موت کر نيں ہیں۔

یہ بتا دینا بھی ضروری ہے کہ ما المسِیْح ابْن مَوْيَم اللَّ رَسُوُلٌ قَدْ حَلَتْ مِنُ قَبْلَهِ الرُسُلُ كا اصل مطلب كيا ہے؟

وَمَا جَعَلْنَاهُمُ جَسَدًا الا يَاكُلُونَ الطَّعَامَ. (انباء ٨) درهيقت يمي اكلي

آیت کافی طور پر میچ کی موت پر دلالت کر رہی ہے کیونکہ جب کوئی جسم خاکی بغیر طعام کے نہیں رہ سکتا یہی سنت اللہ ہے تو پھر حضرت میچ کیونکر اب تک بغیر طعام کے زندہ موجود ہیں اور اللہ جل شایۂ فرما تا ہے وَلَنْ تَحِد لِسُنَةِ اللَّهِ تَبَدِیلاً. اور اگر کوئی کیے کہ اصحاب کہف بھی تو بغیر طعام کے زندہ موجود ہیں تو میں کہتا ہوں کہ ان کی زندگی بھی اس جہاں کی زندگی نہیں ۔ مسلم کی حدیث سو برس والی ان کو مار چکی ہے۔ بیشک ہم اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ اصحاب کہف بھی شہداء کی طرح زندہ ہیں۔''

(ازاله ادیام ص ۲۰۵ فرائن ج ۳ ص ۳۲۷) اقول: مرزا قادیائی خود غرضی ہے کچھ ایسے تو حیرت تھے کہ خود ہی اصول بناتے اور جب انہی کا موضوعہ اصول ان کے خلاف مطلب ہوتا تو اس سے بھی انکار کر کے اپنا الوسیدها کرنے کی کوشش کرتے۔ اس مذکورہ بالا عبارت میں جب دیکھا کہ اصحاب کہف کا قصہ قرآن مجید میں ہے ان کے مدعا کے برخلاف ہے تو حجٹ قرآن کی تردید مسلم کی حدیث سو برس والی ہے کر دی۔ مگر ساتھ ہی ایک مہمل تقریر کر دی کہ بیشک اصحاب کہف زندہ ہیں۔ گر شہدا کی طرح ان کی زندگی ہے۔ سجان اللہ! امام ادر مسیح موعود ہونے کا د مولی اور ایسی فاش غلطی که کوئی پرائمری جماعت کا طالب علم بھی نہیں کر سکتا کل ونیا جانتی ب کہ شہید پہلے جنگ کرتے تھے اور کفار کے ہاتھ تحق ہو جاتے تھے اور قبروں میں مدقون ہو جاتے تھے تب ان کوشہید کہا جاتا تھا۔ مرزا قادیاتی نے جو صریح قرآن مجید کے برخلاف کہہ دیا کہ ان کی لیعنی اصحاب کہف کی زندگی شہیدوں کی ج ۔ کس قدر غضب کی بات ہے۔ کہاں قرآن میں یا کسی حدیث میں یا کسی تاریخ میں لکھا ہے کہ اصحاب کہف کفار کے ہاتھ سے مارے گئے اور ان کو شہیدوں کی مانند زندگی عطا ہوئی۔ اگر کوئی مرزائی نہ دکھائے تو پھر مرزا قادیانی کی دروغ بافی اور کذب بیانی اظہر من کشمس ہو گی۔ ہم ذیل میں قرآن مجید کی آیت لکھتے ہیں۔ جس سے ثابت ہے۔ اصحاب کہف ۳۰۹ برس تک غار میں زندہ رہے دیکھو قرآن فرماتا ہے۔ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْکَ نَبَأَهُمُ بِالْحَقِّ الن ي قصه شروع موتا ب اور آ ك صاف لكها ب- قَالَ قَائَلُ الآية. يعنى ان مي ي ایک بولنے والا بول اتھا۔ بھلا اس غار میں تم کتنی مدت تھبرے ہو گے؟ وہ بولے ہم ببت رب ہول گے ۔ کہا کہ تمہارا رب جانتا ہے کہ تم اس غار میں کتنی مت رہے۔ اپنے میں ے ایک کو اپنا روپید دے کر شہر کی طرف بھیجو تا کہ وہ جا کر دیکھے کہ کس کے بال اچھا کھانا ہے اور اس میں سے بقدر ضرورت کھاناتمحمارے لیے لے آئے اور چیکے یے لے

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

دوم! قرآن شریف فرماتا ہے ایک کو کھانا لانے کے واسطے شہر میں روانہ کرو۔ کیا کوئی مرزائی اپنے مرشد کی حمایت کر کے بتا سکتا ہے کہ شہید کھانا مول لینے کے واسطے آیا کرتے میں اور روپیہ ساتھ لاتے میں جیسا کہ اصحاب کہف میں ے ایک شخص لایا تھا اور اس کو پھر معلوم ہوا کہ تین سونو برس ہم غار میں سوئے رہے۔ دیکھو قرآن شریف کی آیت ولیٹوا فی کھفھم ٹلٹ مائنة سنین واز داد واتسعاً. (اللبف ۲۵) لینی اصحاب کہف اپنی غار میں تین سو برس رہے اور نو برس اس کے او پر۔ اب مرزا قادیانی قرآن شریف کی تر دید کر کے کہتے ہیں کہ اصحاب کہف شہید

اب کوئی پو بیھے کہ حضرت کلام اللہ کے مقابل آپ کا کہنا کیا وقعت رکھتا ہے؟ اور آپ کا کہنا جب کسی سند شرعی سے نہیں کہ اصحاب کہف مر گئے تھے اور بعد موت غار میں پوشیدہ ہوئے اور اب ان کی زندگی شہیدوں والی ہے۔کوئی سند بھی ہے یا یوں ہی جو دل میں آیا لکھ مارا؟ سنو خدا تعالی فرما تا ہے کہ اگر غار والوں کی خبر کفار کو ہو گی تو سنگسار کریں گ

مرزا قادیانی بتا دیں کہ شہیدوں کو بھی تلکسار کیا جاتا ہے۔ مرکز تو شہید ہونا ہوتا ہے اور

مرزا قادیانی کی عقل اور فلسفی عقل دیکھتے کہ کہتے ہیں شہیدوں کی زندگ ہے۔

میں کہ''میں کہتا ہوں کہ ان کی زندگی بھی اس جہان کی زندگی نہیں۔مسلم کی حدیث سو برس والی ان کو مار چکی۔'' ا \_ کو بکی یو چھر کہ حضریہ کاام اللہ کے مقابل آ ب کا کہنا کیا وقعت رکھتا ہے؟

اب مرزا قادیانی کی دلیری دیکھتے کہ کس طرح قرآن مجید کے مقابلہ میں کہتے

کر چلا آئے اور سی کو تمہاری خبر نہ ہونے دے اگر تمہاری قوم کے لوگ تمہاری خبر پا جائیں گے تو يَرْ جُمُوْ حُمْ تم کو سَلَمار کر دیں گے۔ اَوْ يُعِيدُوْ حُمْ فِی ملْتِهِمْ يا تم کو النا پھر اپنے دین میں کر لیں گے اور ایہا ہوا تو پھر تم کو بھی فلاح نہ ہو گی۔ ان آیات سے (جن کا بخوف طوالت فقط تر جمد لکھ دیا گیا ہے) صاف ثابت

ہے کہ اصحاب کہف کفار کے خوف سے غار میں پوشیدہ ہوئے اور اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی خاص قدرت سے ایسی نیند عطا کی کہ وہ کھانے پینے سے بے پرداہ ہو گئے۔ اس حالت نیند میں نہ ان کو بھوک گلی نہ پیاس۔ جب جاگے تو بھوک پیاس محسوں ہوتی اس نص قرآنی سے ثابت ہوا کہ نیند کی حالت میں بھوک پیاس نہیں ہوتی۔ اسواسطے تو فی کے معنی نیند کے درست ہیں کہ حضرت میسی ٹنیند کی حالت میں ہیں اور تانزول ای حالت میں رہیں گے۔

121

واسطے گئے کہ کفار کے باتھ سے مارے نہ جائیں اور شہید نہ کہلائیں تو پھر انھوں نے شہادت کس طرح سے پائی؟ جب کفار کے ہاتھ میں بھی نہ آئے اور نہ قل ہوئے تو شہید غار میں بیٹھے بیٹھے کس طرح ہوئے؟ مگر یہ شہادت شائد قادیانی شہادت ہے کہ کاذب اپنے کذب کے ذریعہ سے جس طرح اپنے آپ کو شہید بلکہ اس سے بھی زیادہ بنا لیتا ہے۔ ای طرح قادیانی شہادت اصحاب کہف کو بھی دے دی۔ سنو مرزا قادیانی لکھتے ہیں ۔ گر بلا است سیر جر آنم ز

(درمين ص ١٤١) لیعنی ہر وقت میں کربلا جیسے صدمات اٹھا رہا ہوں اور ایک حسینؓ کیا بلکہ سو حسین میرے گریبان میں ہے۔جس کا مطلب سد ہے کہ قادیان کربلا ہے ادر میں ایک سو حسین کا مجموعہ ہوں۔ لیعنی جو کچھ تکلیف کر بلا میں حضرت حسین کو ہوئے اس سے سو درجہ زیا . ہ جھ کو تکلیف ہوتے ہیں اور حسین ؓ سے سو درجہ شہادت مجھ کو ہوتی ہے بلکہ ہر ان کر بلاکی سیر کرتا رہتا ہوں یعنی کر بلا جیسے عذاب ہر وقت برداشت کرتا ہوں۔ اب کمی باحواس آ دمی کو شک رہتا ہے کہ مرزا قادیانی جھوٹ و افتراء اور خلاف واقعد بات کر دین میں اول درجد کے ڈگری یافتہ تھے۔ حضرت حسین تین ون کے پاے دشت کر بلا میں شہید ہوئے او رجسد مبارک تیروں سے چھد گیا تھا اور سر مبارک تن اطہر سے جدا کیا گیا اور کاذب مدعی کیوڑے اور خس کی نڈوں میں عیش و آرام سے زندگی بسر کرتا تھا اور عورت کے زیور سونے کے اس قدر کہ کسی امیر دنیا پرست کو نصیب نہ ہوئے ہوں اور متقویات اور لذیذ غذاؤں کی وہ کثرت کہ حلق مبارک سے دوسری غذا کا اتر نا ایما ہی محال تھا جیسا کہ حضرت عیلیٰ کا نزول اور خاہر ہے کہ مرزا قادیانی کے جسم کو ان کے گذب بھرے سر ہے تھی نے سبکدوش نہیں کیا۔ یعنی تھی نے مرزا قادیانی کو قتل نہیں کیا۔ تیروں کے بدلہ میں ایک سوئی کا زخم نہیں لگا۔ خود اپنی موت مرض ہیف ب فوت ہوا۔ مگر کذب بیانی یہ کہ سو حسینؓ کا عذاب آپ کو ہر دفت ملآ ہے۔ خیر یہ قصہ طول ب اصل مطلب کی طرف آتا ہوں کہ اصحاب کہف نہ تو کفار کے باتھ آتے اور نہ شہید ہوئے خدا تعالی نے حضرت عیلی کی ماننداین قدرت نمائی سے جیب کام کیا کہ کفار غار تک ند بینی سکے اور سیج وسلامت ۳۰۹ برس تک سوئے رہے۔ یہ بالکل فاسد اور غلط عقیدہ مرزا قادیانی نے تراشا ہے کہ اصحاب کہف کی زندگی شہیدوں والی زندگی ہے اور صرت ک

قرآن شریف کا انکار کیا ہے۔

پس قرآنی نص سے ثابت ہوا کہ جسمانی جسم بغیر طعام کے زندہ رہ سکتا ہے۔ جیسا کہ اصحاب کہف کا قصہ شاہد ہے کیونکہ نظیر موجود ہے جس خدا نے اصحاب کہف کو این خاص بلحو یہ نمائی قدرت سے ایسی نیند سے سلایا کہ ۳۰۹ برس تک بھوک پیاس سے مستعفی رہے وہی خدا قادر ہے کہ حضرت عیسیٰ کو ایسی نیند عطا کر دی ہے کہ تا نزدل دہ انسانی حوائج سے برداہ رہے اور اکثر مغسرین نے لکھا ہے کہ حضرت میسیٰ بحالت نیند اٹھائے گئے اور تا نزول ای حالت میں رہیں گے اور تو فی کے معنی نیند کے بھی ہیں اور بھوک پیاس نیند کی حالت میں نہیں لگتی۔

اب ہم مسلم والی حدیث کی بابت بحث کرتے ہیں۔ (۱) مرزا قادیانی نے خود اپنا اصول توڑا ہے کیونکہ قرآن نثر یف جس امر کو سچا معاملہ بتا کر فرما رہا ہے کہ اصحاب کہف ۳۰۹ برس تک زندہ سوئے رہے۔

ادر بعد میں ایک ان میں ے کھانا مول کینے آیا۔ مرزا قادیانی قرآن ک تردید مسلم والی حدیث ے کرتے ہیں۔ جب میہ مسلمہ اصول ہے کہ اڈل قرآن بعدۂ حدیث پھر قرآن کے مقابل حدیث ہیں کرنی مرزا قادیانی کی غلطی ہے۔

(۲) مسلم والی حدیث میں کہاں لکھا ہے کہ اصحاب کہف مر گئے۔ یہ مانا کہ مرزا قادیانی این مطلب کے واسطے جھوٹ استعال کیا کرتے ہیں مگر ایسا جھوٹ کہ مسلم والی حدیث اصحاب کہف کو مار رہی ہے۔ حدیث میں اگر کوئی مرزائی دکھا دے کہ اصحاب کہف مر گئے تصویق ہم اس کوسوروپیہ انعام دیں گے۔ مرد میداں بنیں اور حدیث مسلم والی ہے دکھا دیں یا اب تو کاذب مدگی کا پلہ چھوڑیں۔ کیونکہ ثابت ہے کہ دہ قدم قدم پر جمعوث ہوتا ہے تو دعویٰ دحی والہام میں کیونکر سچا ہو سکتا ہے؟ اور ایسا درد غ گو پیشوا ہونے کے ال تی نہیں۔ مرزائی محل والی حدیث کا خوالہ بالکل غلط ہے کیونکہ حضرت محمد علیف اور حضرت مسلم محمد رسول اللہ میں کیونکر سچا ہو سکتا ہے؟ اور ایسا درد غ گو پیشوا ہونے کے ال تی نہیں۔ محمد رسول اللہ میں کیونکر سچا ہو سکتا ہے؟ اور ایسا درد غ گو پیشوا ہونے کے ال تی نہیں۔ محمد سول اللہ میں کیونکر سچا ہو سکتا ہے؟ اور ایسا درد غ گو پیشوا ہونے کے ال تی نہیں۔ محمد سول اللہ میں کیونکر سچا ہو گر رے ہیں اور حضرت محمد منظیقہ نے اصحاب کہف اور ہو میں اور حضرت میں خور ہو ہو سکتا ہے؟ اور ایسا درد غ گو پیشوا ہونے کے ال تی نہیں۔ محمد سول اللہ میں کیونکر سچا ہو گر رے ہیں اور حضرت محمد منظیقہ نے اصحاب کہف اور کا محمد خود خرضی ہے کہ اس نے اند معا کر دیا ہے۔ جب قر آن میں حضرت نو ح کو تور خود خرضی ہے کہ اس نے اند معا کر دیا ہے۔ جب قر آن میں حضرت نو ح کی تورات سے ثابت ہے تو کس قدر دھو کہ دہی ہے کہ میاز میں وہ ہو س اور تخلوق کے واسطے بتائی جائے یہ این ہی جہالت کی بات ہے کہ کوئی جاہل کیے کہ حضرت ابراہیم و مویؓ نے قرآن پر عمل نہیں کیا تو جس طرح اس جاہل کو سمجھایا جائے گا کہ اس وقت تو قرآن شریف نہ تھا۔ ای طرح مرزا قادیانی کو بتایا جاتا ہے کہ اصحاب کہف کے دقت نہ حضرت محمد رسول اللہ علاقے تھے ادر نہ مسلم والی حدیث تھی۔ یہ تو ایس بات ہے کہ ایک بادشاہ ایک امرکی ممانعت تو کرے کیم جنوری ۱۹۱۸ء کو اور جن جن لوگوں نے اس حکم سے پہلے جنوری ۱۸۹۹، یا ۱۸۵۱ء میں وہ کام کیے ان کو بھی ساتھ ہی شامل کر لے۔ ایسا ہی مرزا قادیانی کا حال ہے کہ رسول اللہ علاقے فرما کمیں تو چھ سو ترش کے بعد کے زمین پر سو برس سے زیادہ کوئی نہ جنے گا اور مرزا قادیانی حضرت میں تو اور احصاب کہف کو بھی اس حدیث میں شامل کر لیں۔ یہ زیردتی اور غرضی خمیں تو اور کیا ہے۔

ہف و کی اس حدیث یک سال کر یک ہے یہ ربردی اور کر کی بیل تو اور کیا ہے۔ (۳) یہ حدیث تو زمین کے ساکنان کی بابت ہے اور بحث حضرت میسیٰ کی دراذی عمر کی ہے جو کہ آسان پر ہے۔ زمین کی بات آسان والوں پر کیوں کر صادق آسکتی ہے؟ بلکہ اس تابت ہوا کہ جو آسان پر ہے وہ اس حدیث کی رو نے زندہ ہے اور موت ہے بچا ہوا ہے۔ (۵) اب ہم مرزا تادیانی کے اپنے قول سے اس حدیث کا ایسے موقع پر بیش کرنا غلط ثابت کرتے ہیں۔ مرزا تادیانی نے خود ایک کتاب جس کا نام راز حقیقت ہے۔ اس میں لکھا ہے کہ حضرت عیسیٰ ایک سومیں برس کی عمر پا کر فوت ہو کر کشمیر میں مدفون ہوئے۔ اصل عبارت بہت طویل ہے خلاصہ بیہ ہے۔

''حدیث کیلج سے ٹابت ہے کہ حضرت عیسیٰ کی ایک سو میں برس کی عمر ہوئی تھی۔'' (راز حقیقت ص۲ حاشیہ خزائن بن ۱۹ م)

جب حضرت عیسیٰ کی عمر ایک سومیں برس کی مرزا قادیانی کے اقرار سے ہوئی تو یہ حدیث مسلم والی درست نہیں رہتی اور جب حضرت عیسیٰ نے اس حدیث کے قاعدہ کو ایک سومیں برس کی عمر پا کرتوڑ دیا تو اصحاب کہف بھی توڑ سکتے ہیں۔ جن کی عمر کا ذکر قرآن شریف میں ہے تو ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی جان بوجھ کر دھوکہ دبتی کی غرض سے مسلم والی حدیث کا ذکر کرتے ہیں۔ جب ان کو خود معلوم تھا کہ میچ کی عمر میں خود ہی ایک سومیں برس کی قبول کر چکا ہوں تو یہ کیوں کہتا ہوں کہ مسلم والی حدیث اصحاب کہف کو مار رہی ہے۔ یہ دھوکہ دبتی نہیں تو اور کیا ہے؟ (1) جب حدیث خواہ کیسی ہی تو قرآن کے متعارض ہو تو حدیث کو ترک کرنا پڑتا ہے۔ پس جب قرآن شریف اصحاب کہف کی مدت نیند ۳۰۹ برس بیان کرتا ہے اور سلم والی حدیث سو برس سے کسی کی زیادہ عمر ہونے نہیں دیتی تو حدیث کی تادیل کرنی ہو گی یا بالکل ترک کرنا ہو گا اور یہ وہی اصول ہے جس کو مرزا قادیانی اپنی کتابوں میں بار بار ذکر کرتے ہیں۔ گر جب اپنا مطلب نہیں لکتا تو خود ہی اس کے برخلاف جاتے ہیں اب مسلم والی حدیث جو کہ صریح قرآن شریف کے متعارض ہے کیوں پیش کرتے ہیں؟ کیا ان کے اعتقاد میں حدیث قرآن سے مقدم ہے؟

(2) مرزا تادیانی د ل اور نزدل عیلی کی بخت میں لکھتے ہیں کہ ''جو حدیث عقل اور واقعات کے برخلاف ہو اس کو مجاز واستعارہ پر عمل کرنا چاہے۔'' (ازالہ ادہام ص ٣٣٣ خزائن ج ۳ ص ٢١٧) اب مرزا تادیانی اپنے مطلب کے واسطے مجاز و استعارہ کیوں بھول گئے۔ کیا یہ عقل کی بات ہے کہ رسول اللہ تلیف نے فرمایا ہو کہ سو برس سے کی شخص کی عمر زمین پر متجاوز نہیں ہو گی؟ بھلا یہ ممکن ہے کہ رسول اللہ تلیف کے وقت میں کسی شخص کی عمر زمین برس کی یا سو سے زیادہ کی نہ ہو۔ تاریخ کی کمایوں سے اس کی تر دید واقعات سے پائی چاتی ہے۔ دور نہ چاؤ مسیلہ کذاب کی عمر سوا سو برس کی تھی اور مرتے وقت ڈیڑھ سو برس کی تھی ہو رازہ الانہام حصہ اذال میں اس

آج تک کثرت سے لوگوں کی عمریں ایک سو برس سے زیادہ ہوتی آئی ہیں ادر کٹی ایک اب بھی موجود ہوں گے۔ پس اس حدیث مسلم والی کی تادیل کرنی پڑے گ درنہ اسلام کو ایک مصحکہ خیز مذہب دنیا کے سامنے پیش کرنا ہو گا۔ اب ہم مرزا قادیانی کے اصل مطلب کی طرف آتے ہیں کہ چونکہ کوئی جسم بغیر طعام کے زندہ نہیں رہ سکتا اس لیے عیلیٰ بھی فوت ہو چکے ہوں گے۔ اس کا جواب ذیل میں دیا جاتا ہے۔

یے یک کل وی او چہ ہونی سے یہ کل کو بوب ریل میں ریو یہ ہے۔ (۱) مرزا قادیانی کو طعام میں دھوکہ لگا ہوا ہے کہ وہ طعام اسی کو کہتے ہیں جو انسان ہے اور اسی سے بقائے جسم ہے۔ ورنہ کوئی جسم قائم نہیں رہ سکتا۔ یہ مرزا قادیانی کا اپنا قیاس ہے اور بالکل غلط ہے اور نہ قر آن شریف کی اس آیت کا یہ منشاء ہے۔ یہ آیت تو انبیاء علیم السلام کی فطرت انسانی بتاتی ہے کہ وہ بھی انسان سے اور این کے جسم ایسے بنائے ہیں ہو ہو کہ یہ کیسا نبی ہے کہ ہماری طرح کھانے پینے والا بنایا ہے اور ان کے جسم ایسے بنائے ہیں ہو ہو کہ یہ کیسا نبی ہے کہ ہماری طرح کھانے پینے والا بنایا ہے اور ان کے جسم ایسے بنائے دوم۔ اس نے کسی طرح بھی وفات مسیح کا استدلال نہیں ہو سکتا کیونکہ مرزا

قادیانی کو س طرح علم ہوا کہ حضرت عیسیٰ کو آسان پر طعام نہیں ملتا؟ کیا مرزا قادیانی آسان پر گئے ہیں اور دہاں کے جغرافیہ سے واقف ہو کر آئے ہیں کہ آسان پر طعام نہیں؟ اگر کہو کہ جدید علوم سے معلوم ہوا ہے کہ آسانوں پر طعام نہیں تو یہ غلط ہے کیونکہ علم ہیت کا ایک فرنچ عالم آرگو صاحب اپنی کتاب ڈے آفز ڈیٹھ'' کے صفحہ تا پر لکھتے ہیں:۔ علم نہیں لیکن بچھ سے یو چھا جائے کہ کیا سورج میں آبادی ہے تو میں کہوں گا کہ بچھے

اثبات میں جواب سے گریز نہ کروں گا۔' مرزا قادیانی خود قبول کر چکے ہیں کہ ''علوم جدیدہ سے ثابت ہے کہ چاند و مربع وغیرہ ستاروں میں آبادیاں ہیں۔'' (سرمہ پہٹم آریہ ص ۵۷ حاشہ خزائن بن ۲ ص ۱۳۵) جب آسان پر آبادیاں ہیں تو پھر عیلی بغیر طعام کیوں کر مانے جا کتے ہیں؟ اصل میں مرزا قادیانی کو طعام میں غلطی گلی ہوئی ہے۔ وہ ہچھتے ہیں کہ طعام وہی ہے جو انسان خود آگ پر دیکا کر تیار کرتا ہے۔ اور اس طعام کے بغیر زندگی محال ہے حالا تکہ سے غلط ہے۔ مولانا ردم نے فرمایا ہے ن

کار پاکال بر قیاس خود مکیر مرزا قادیانی این نفس پر قیاس کر کے زعم کرتے ہیں کہ چونکہ میں لذیذ ادر مقویات اور برف و کیوڑہ و گوشت مرغ و روغن بادام والی غذا کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا شائد عبادالرحمن میں سے بھی کوئی بغیر ایسے طعام کے زندہ نہیں رہ سکتا۔ سے ان کی غلطی ہے۔ حضرت بادا فرید شکر شنج کے حالات میں تاریخ فرشتہ میں لکھا ہے کہ آپ ڈیلے جو ایک جنگلی درخت کا کچل ہے کھایا کرتے تھے اور یہی ان کا طعام تھا۔ حضرت عائشہ ہے بخاری میں حدیث ہے کہ آخضرت مذات کا کنبہ حرف تھودوں اور پانی پر گزارہ کرتا تھا۔

موم! اولیائے اللہ کے حالات میں لکھا ہے کہ چالیس روز تک پکھ نہ کھاتے اور نہ پیتے مگر ان کی طاقت اور زندگی بحال رہتی کیونکہ پاد البی ان کی غذا ہو جاتی ہے اور ذکر البی کا سروران پر ایسا غالب آتا ہے کہ بھوک پیاس بالکل مفقود ہو جاتی ہے۔ چہارم! سیہ قاعدہ ہے کہ ہر ایک ملک اور ہر باشندگان کی غذا و طعام الگ الگ ہوتا ہے۔ بعض دن رات میں آتھ دفع کھاتے ہیں اور بعض چار دفعہ اور لعض صرف دو دفعہ اور بعض ایک ہی دفعہ اور بعض عاشطان خدا ہمیشہ ہی روزہ رکھتے ہیں اور یاد خدا ان کی غذا ہوتی ہے۔ رسول متعبول سلطن نے روزہ طی کی حدیث میں فرمایا ہے۔ و ایک ممثلی انی بیت یطعمنی رہی و یسقینی (متفق علیہ بخاری ج ۲ ص ۱۰۱۲ باب النو یہ والادب) لیتن میں تمہاری طرح شہیں میں رات کا ثما ہول اور میرا خدا بڑھ کو طعام کھلا دیتا ہے اور سیراب کردیتا ہے۔ مطلب ہی کہ میری زندگی تہباری طرح ماکولات کی محتاج نہیں تو ثابت ہوا کہ انہیا بطیہم السلام کو جو روحانی طعام خدا کی طرف سے عطا ہوتا ہے وہ دوس موام کو

حاصل نہیں ہوتا۔ مگر مرزا قادیانی چونکہ اس کوچہ ے واقف نہیں بقول شخص ن

لتحن شناس دلبرا خطا ايخاست

مرزا قادیانی کا طعام بھی اگر مانا جائے جو وہ خود استعال کرتے تھے تو بہت کلوق خدا جو خشک روٹی اور صرف دودھ یا نباتات پر زندگی بسر کرتے ہیں سب کے سب فوت شدہ میں۔ کیونکہ ان کو مرزا قادیانی جیسا مرغن و ملذ دومقوی طعام نہیں ملتا۔ یا اقرار کرو که طعام صرف ای گوشت روثی و دال جهاجی و پلاؤ کلیه وغیره کا نام نبیس بلکه جو چیز بدل ما حلل ہو کرجزو بدن ہو وہی غذا اور طعام ب اور یہ جب حسب فطرت اجسام ارضی و اجسام سادی سب کو درجہ بدرجہ مختلف اقسام اور گونا گوں رنگ ے ملتی ہے میہاں زمین میں بن و کم او کہ بعض حیوانات کی کٹی دن تک پانی سبیں پیتے۔ حشرات ااارض کی خط ت الی واقعہ ہوئی ہے کہ وہ پانی ہر کزشیں پیتے۔ بغض انسان صرف گوشت کھاتے ہیں اور اناج کو چھوتے تک نہیں۔ شالی لینڈ میں جو لوگ لام پر گئے تھے ان کا بیان ہے کہ اس ملک کے لوگ اناج نہیں کھاتے۔ روٹی سونگھ کر پھینک دیتے ہیں۔ صرف گوشت کھاتے ہیں اور طاقت در ایسے ہیں کہ گھوڑا اور اونٹ ان کا تعاقب کر کے بکڑ نہیں سکتا اور دور بے وقت وہ ہانیتے نہیں ان کا طعام صرف گوشت ہی ہے۔ قطب ثالی کے لوگ صرف مجھلی کھاتے ہیں ان کو بھی نہ اناج ملتا ہے اور نہ ان کا طعام اناج بے اہل ہنود میں بہت لوگ دودھ پر زندگی بسر کرتے ہیں۔ روٹی ہرگز نبیس کھاتے اور یہ لوگ دودھاری کہاات ہیں۔ جب زمین پر اس احسن الخالقین ادر احکم الحاکمین کا یہ انتظام ہے کہ ہر ایک تلوق کو مختف اقسام سے طعام ملتا بے تو آی علی کل منبی قدیر کی قدرت کاملہ کے آگ یہ ناممکن ہو سکتا ہے کہ آسانی مخلوق کے واسط جو کہ الطف و اکمل ہے کوئی ابتطام اس کے بدل مأحلل ند ہو؟ كيا تمام اجرام ساوى جو كه بر ايك زمين سے برا ب اور اين اندر آبادیاں رکھتا ہے اور جاندار مخلوق اس میں رج میں سب کو طعام نہیں ملتا اور ب فوت

شدہ ہی۔ ہرگز نہیں تو پھر حضرت علیکی کے واسطے آسان پر طعام کا نہ ملنا ایک ایسا امر ے جس کو گور باطنی ہے تعبیر کر کیلتے ہیں جب انسان اپنی اپنی مجائبات قدرت سے تو واقف شہیں۔ آئے دن جدید ایجادات اس کے محالات عقلی اور خلاف قانون قدرت کا بخیہ ادھیر رہی ہیں اور جن جن امور کو آج سے پہلے کئی سال محال عقلی اور خلاف قانون قدرت کہا جاتا تھا آج وہ صرف انسانوں کی قدرت ے ممکن ہی نہیں بلکہ مشاہدہ میں آ رہے ہیں۔ مثلاً ہوائی جہازوں کی ایجاد بغیر تار تاروں کی خبر رسانی ' آ گ اور یانی کا ایک جًد جع ہو کر لوے کو جو کہ ایک غیر متحرک دھات ہے اس کا اس قابل ہو جانا کہ سینکڑوں ہزاروں منوں یوجھ کو سینگزوں اور ہزاروں کوئ تک لے جانا وغیرہ وغیرہ۔ باوجود اس مشاہرہ کے پھر این محدود عقل پر جو کہ ہر زمانہ میں ناقص ثابت ہوتی ہے خدا تعالٰی کی قدرت ے انکار کرنا اور عقلی ڈھکو سلے لگانا اور آسانی کتابوں کا انکار کرنا ادر ان کی بیہودہ تاديلات كرمًا عدم معرفت خدا كا ثبوت نبين تو ادركيا بي جفرت عزيرً كا قصه جوقراً ن شریف میں ہے مرزا قادیانی کی یوری تر دید اور عدم معرفت باری تعالٰی ثابت کر رہا ہے۔ شخ ابن مربی نے فصوص الحكم فص عريزى ميں لكھا ہے كد حضرت عزيز ف الله تعالى كى درگاہ میں عرض کی کہ یہ محال عقلی ہے کہ مردے زندہ ہوں۔ اس پر جواب عمّاب کے ساتھ ہوا۔ چنانچہ شیخ ابن عربی لکھتے ہیں''اور حدیث ے جو ہم لوگوں کو روایت آگی ہے کہ اللہ تعالی نے حضرت عزیز کے پاس وی بھیجی کہ لئن لم تنته لامحون اسمک عن دیوان النبوۃ اگرتم اس تعجب کے کہنے سے لیعنی یہ محال عقلی ہے کہ مردے زندہ ہوں گے تو تمہارا نام نبوت کے دفتر ہے منا دوں گا۔

تو اس کے بید معنی ہیں کہ میں وحی نے خبر دینے کا طریقہ تم سے اٹھا دوں گا اور امور بجلی سے دوں گا اور بجلی ہمیشہ تمہاری استعداد کے موافق ہوا کرے گی جس سے تم کو ادراک ذاتی حاصل ہو۔ الخ۔

یشخ اکبر کی عبارت مذکورہ سے صاف ظاہر ہے کہ انبیاء علیم السلام کو جو علم بذریعہ وحی دیا جاتا ہے وہ اعلیٰ ہوتا ہے اور جو امور ادراک ذاتی سے بذریعہ عقل انسانی سمجھے جاتے ہیں وہ ادنیٰ درجہ کے ہوتے ہیں۔ جیسا کہ حضرت عزیرؓ نے جب بذریعہ ادراک معلوم کرنا چاہا کہ خداوندا تو مردے کس طرح پر زندہ کرے گا تو اس کو عتاب ہوا کہتم اس بات کے کہنچ سے باز نہ آؤ گے تو تمہارا نام نبیوں کی فہرست سے کاٹ دیا جائے گا اور پھر تم کو ہر ایک وہ امر جو تحصارے مشاہدہ میں آ جائے دیا جائے گا۔ کپ

ثابت ہوا کہ خدا تعالیٰ کے احکام میں چون و چرا کرنا جائز نہیں اور ہر ایک امر میں ادراک عقلی طلب کرنا درست نہیں۔ حضرت عزیرؓ ایک سو برس تک مردے پڑے رہ اور پھر اللہ تعالیٰ نے زندہ کر کے پوچھا کہ کتنا عرصہ گزرا؟ حضرت عزیرؓ نے کہا کہ ایک دن یا زیادہ خدا تعالی نے فرمایا کہ ایکو برس تک تم مرے رہے اور مارى قدرت دیکھو کہ تمہارا کھانا بگرانہیں اور دیکھوانے گدھے کی طرف کہ کس طرح اس ک ہڈیوں پر گوشت پہنایا جاتا ہے۔ مرزا قادیانی میں قصہ کو مانتے ہیں گر ساتھ ہی ی کہتے ہیں کہ '' حضرت عزیز کا دوبارہ دنیا میں آنا لیعنی زندہ ہونا ایک کرشمہ قدرت تحا-' (ازاله ادبام ص ۳۶۵ فزائن ج ۳ ص ۲۸۷) لیس ہم بھی حضرت عیسیٰ کی پیدائش بغیر باب اور رفع اور نزول اور مرددن کا زندہ کرنا اور دیگر معجزات کرشمہ قدرت یقین کرتے ہیں کیونکہ خدا تعالی کا رسولوں اور نبیوں کی فضیلت دنیا پر ظاہر کرنے کے واسطے اور ان کی صداقت فاہر کرنے کے واسطے خاص کرشمہ قدرت سے مجزے دکھایا کرتا ہے۔ جو کہ بظاہر محالات عقلی و خلاف قانون قدرت معلوم ہوتے ہیں مگر حقیقت میں محالات میں سے نہیں ہوتے کیونکہ جن لوگوں نے خدا تعالی کو مانا ہے انھوں نے اس کو اپنی صفات میں بھی کاٹل مانا ہے اور جب ابتدائے عالم میں کچھ نہ تھا اور صرف امرکن سے سب کا سنات بنا دی اور اس کی قدرت لامحدود کے آگے کوئی بات ان ہوتی دغیر ممکن نہیں تو پھر جو امور عقل انسانی میں نہیں آ کے بیعقل انسانی کا قصور ہے کہ وہ ناقص ہے نہ خدا تعالٰی عاجز وجود ہے کہ وہ ایسے امور نہیں کر سکتا جو کہ مافوق الفہم انسانی ہیں۔ انسان تو خود عاجز ہے اور محدود ب- ایک محدود وجود غیر محدود و قدرتوں والے وجود برمحیط یا حادی ہو سکتا ہے؟ جب ادراکات انسانی لامحدود وقدرت پر محط نبیس ب تو چراس کا به کهنا که به امر محالات ے بے غلط بے کیونکہ میہ خود ناقص بے اور خدا کی قدرت جو کہ محدود نہیں ہے اس پر ا حاطہ نہیں کر سکتا اور اس کا جہل ہے جو کہ اس سے بیہ کہلاتا ہے کہ بید امر نامکن محال عقلی ب- حالاتکه بد امر خدا تعالی علی کل شی قدر کی طرف منسوب ب- پس وہ خدا تعالی جو کہ ذرہ سے لے کر آفتاب تک اور ماہ سے لے کر ماہی تک ہرایک وجود مری وغیر مری اور عناصر ادر کل کائنات ارضی و سادی کا خالق و مالک ہے۔ ایک حفزت عیلیٰ کیا ہزاروں اور لاکھوں عیسیٰ کو اینے امر کے ماتحت بلا خوردد نوش بھی زندہ رکھ سکتا ہے۔ یہ صرف ولائل کی طرف ماکل ہونے کی خرابی ہے کہ خدا تعالیٰ کا وجود مان کر اور پھر اس کو انجا قدرت، حدمه مل الله في كرح مراك ام ممكن وغر ممكن م ٥٠٠ لغد. كا

اور نبیوں سے کیے ہیں اور ان کے جسموں کو بے حرمتی اور ذلت اور عذاب سے بچایا۔ پن حضرت عیسیٰ کو بھی رفع جسمانی دے کر بچایا۔ درنہ حضرت عیسیٰ کے حق میں ظلم ہو گا کہ اس کے جسم کو تو عذاب خدا تعالیٰ نے دلوائے اور صرف روح کو اٹھایا جو کہ بلا دلیل و بلا جوت ہے۔ روح کا اٹھایا جانا میہود پر جب ظاہر نہ ہوا اور میہودیوں نے جو حایا حضرت عیسیٰ رسول اللہ کو عذاب دیا اور تمام خلقت موجودہ نے دیکھا اور یقین کیا کہ سب عذاب اور ذلتیں حضرت مسیح کو دی گئیں اور یہودی اب تک کہتے ہیں کہ ہم نے عیسیٰ رسول اللہ کو مار ڈالا اور طرح طرح کے عذاب دے کر مار ڈالا تو پھر خدا کی حفاظت اینے رسولوں کے حق میں کیا ہوئی؟ بلکہ مرزا قادیانی کی تاویل ہے جو کہ وہ لکھتے ہیں کہ جان نہ نکلی تھی۔ زیادہ عذاب دیا جاتا ثابت ہوتا ہے کیونکہ میہ بدیجی مشاہدہ ہے اور ہر ایک فد ہب کا اتفاق ب بلکہ دہر یہ وغیرہ بھی یقین کرتے ہیں کہ موت عذابوں اور تکلیفوں کے ختم کرنے والی ب ای داسطے اکثر بڑے بڑے مدبر و فلاسفر و عقلاء نے خود کشیاں کیس اور عذاب ب نجات پائی۔ مگر مرزا قادیانی بیہ خدا کاظلم حضرت عیسیٰ کے حق میں ثابت کرتے ہیں کہ ادهر تو يبودى حفرت عيسى كو عذاب ديت تھ ادر اس طرح خدا تعالى كا غضب حفرت عیلیٰ کے حق میں یہ تھا کہ صلیب پر جان نہ نکلی تھی کیونکہ اگر جان نکل جاتی تو صلیب کے عذابوں سے رہائی ہو جاتی۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ خدا تعالٰی یہود کا طرفدار تھا اور اپنے رسول کا دشمن تھا کہ دیکھ رہا ہے کہ اس کے رسول کو عذاب دیے جا رہے بیں اور وہ بجائے امداد کرنے اور بچانے کے النا اپنے رسول کی جان بھی نہیں نکلنے دیتا اور پھر لکھتے ہیں کہ سیج ایسا عذابوں سے بے ہوٹن ہوا کہ مردہ تصور ہو کر اتارا گیا اور دفن کیا گیا مگر افسوس کوئی خیال نہیں کرتا کہ جب مسح ایما بے ہوش تھا کہ مردہ متصور ہوا اور اس کی نبض بھی بند ہو گئی اور محافظان صلیب و یہودیوں موجودہ نے د کچھ بھی لیا بلکہ ایک سابھی نے مصلوب کی پہلی چھید کر امتحان بھی کر لیا کہ مصلوب میں کوئی نشان زندگی باقی نہیں اور مرچکا ہے اور پھر لاش کو خسل دیا گیا اور دفن کی گئی۔ جس کے ساتھ اس قدر معاملات ہوتے اگر وہ مردہ نہ تھا تو مرزا تادیانی اور مرزائی خود ہی بتا کمیں کہ مردہ ہونے کے کیا نثان باتى تھے جواس وقت مصلوب مي ميں ند بائے كے اور كس وليل ے انيس سو برس ے بعد دھوکہ دیا جاتا ہے کہ جان باقی رہی تھی؟ اگر جان باقی تھی تو قبر میں دم گھٹ کر مر جانا ضروری تھا؟ غرض سے بالکل غلط بے اور خود غرضی کی تادیل ہے کہ سیج صلیب دیے

چر بلادلیل د ہریہ و فلاسفہ کی تقلید میں کہ دنیا کہہ یہ خدانہیں کر سکتا۔ خدا کی معرفت ے سادہ اور لاعلم ہونے کی دلیل ہے۔

اب رہا مرزا قادیانی کا یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ کی سنت نہیں بدلتی اس کا مطلب اگر وہ صحیح سبیحظ تو ہرگز خدا تعالیٰ کی ذات میں قادر مطلق ہونے کا شک نہ کرتے گر مرزا قادیانی تو دفع الوقتی کیا کرتے تھے۔ جیسا موقعہ ہوتا! کہہ دیتا اگر چہ اپنی تر دید خود ہی کر دیتے۔ ہم ذیل میں مرزا قادیانی کی ایک عبارت نقل کرتے ہیں۔ جس میں انھوں نے خود ہی اپنی قلم مبارک سنت اللہ اور قانون قدرت و محالات عقلی پر پانی پھیر دیا ہے۔ سنوحق الیقین والوں کی بابت لکھتے ہیں۔

"عباد الرحمن اور اس قدر زور ے صدق و دفا کی راہوں پر چلتے ہیں کہ ان کے ساتھ خدا کی ایک الگ عادت ہو جاتی ہے۔ گویا ان کا خدا ایک الگ خدا ہے جس یے دنیا بے خبر ہے اور ان سے خدا تعالیٰ کے وہ معاملات ہوتے ہیں جو دوسرے سے وہ ہرگز نہیں کرتا۔ جیسا کہ ابراہیم ۔ چونکہ صادق اور خدا تعالیٰ کا وفادار بندہ تھا۔ اس لیے ہر ایک اہتلاء کے وقت خدا نے اس کی مدد کی جب کہ وہ ظلم سے آگ میں ڈالا گیا۔ خدا

نے آگ کو اس کے لیے سرد کر دیا۔'' (هیمة الوی می ۲۹، ۵۰ فزائن ن ۲۲ می ۵۹) مرزا قادیانی نے اگر میتح ری صدق ول سے لکھی ہوتی اور میہ ان کا اپنا اعتقاد ہوتا تو پھر حضرت عیسیٰ کے معاملہ میں جو کچھ قرآن میں لکھا ہے سب درست سبجھتے کیونکہ مفصلہ ذیل امورات کا فیصلہ مرزا قادیانی نے خود کر دیا ہے۔

(۱) رسولوں اور نبیوں سے خدا کی ایک الگ عادت ہو جاتی ہے۔ مرزا قادیانی کی اس تحریر سے ثابت ہوا کہ خدا تعالیٰ کی عادت عوام سے اور ہے اور رسولوں اور نبیوں اور ولیوں سے الگ ہے۔ جب خدا کی اپنے خاص بندوں سے الگ عادت ہے تو پھر آپ کا سی اعتراض غلط ہے کہ حضرت عیلیٰ آتی مدت تک بغیر طعام نبیں رہ سکتے۔ مرزا قادیانی کو کیا علم ہے کہ حضرت عیلیٰ کو کس قسم کا طعام ملتا ہے؟ جب بقول مرزا قادیانی حضرت عیلیٰ سے خدا کی الگ عادت ہے کیونکہ وہ رسول ہے تو پھر خدا تعالیٰ حضرت علیٰ کو الگ عادت سے طعام بھی کھلاتا ہے اور الگ عادت سے تا نزول دراز عمر بھی دے رکھی ہے۔ آپ کا کیا عذر ہو سکتا ہے؟

جب اقرار کرتے ہیں کہ خدا تعالی جو رسول و نبی سے معاملہ کرتا ہے وہ دوسرے سے نہیں

کرتا تو پھر یہ اعتراض کیونکر درست ہو سکتا ہے کہ عیلی بغیر طعام نہیں رہ سکتا؟ جب خدا کا ان سے لیعنی عیلیٰ سے الگ معاملہ ہے تو پھر اس کو طعام بھی الگ دیتا ہے جو کہ عوام کو دہ طعام نصیب نہیں ہوتا۔ پس عوام کا خیال و قیاس جو مرزا قادیانی نے کر کے حضرت عیلیٰ کی حیات پر اعتراض کیے ہیں کل کا رد ہو گیا کیونکہ ہر ایک کا یہی جواب ہے کہ حضرت عیلیٰ کے ساتھ خدا کی الگ عادت ہے۔ (۳) جب حضرت ابراہیم آگ میں ڈالے گئے ایک ظالم کے حکم ہے تو خدا تعالیٰ نے

(۲) جب حکرت ابراہیم آگ یک ڈالے کئے ایک طام کے سم سے تو خدا تعالی نے آگ کوان پر سرد کر دیا۔

اب کوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ مرزا قادیانی کا قانون قدرت کہاں گیا؟ اور سنت اللہ تبدیل ہوئی یا نہ جب سے کرہ نار خدانے پیدا کیا تب سے اس میں جلانے ک خاصیت رکھی اوراب تک بھی سنت اور عادت اللہ میں ہے کہ جو چیز آ گ میں ڈالی جائ جل جاتی ہے اور آگ سی پر سرد نہیں ہوتی۔ حضرت ابراہیم کے واسطے جو آگ سرد کی مٹن اور جس خدانے آگ پر یہ قدرت نمائی فرمائی اور اپنے رسول کی حفاظت جسمانی ک غرض سے آگ کو عظم دیا کہ سرد ہو جا ہی خدا حضرت عیلیٰ کی حفاظت کے وقت کیوں کر عاجز ہو سکتا ہے کہ اپنے رسول کی حفاظت جسمانی نہ کرے اور اس کے جسم لو کوڑے پیٹنے دے اور صلیب کے عذاب اس قدر دلا دے کہ بے گناہ بے ہوش جائے۔ ایہا بے ہوش اور عثی کی حالت میں کہ مردہ سمجھ کر دفن کیا جائے اور باوجود قادر ہونے کے پھر یہود کے سرد کر دے کہتم جو عذاب جاہو دے لو میں پھر اس کا رفع روحانی کروں گا۔ خدا ک عادت اور سنت کے خلاف ہے یا مرزا قادیانی کا خیال غلط ہے؟ کیونکہ اس نے جس طرح حضرت یونس کو تچھلی کے پید میں جگہ دے کر قدرت نمائی فرمائی۔ ای طرح حضرت عیسی کو بھی یہود کے ہاتھ سے بچایا اور جس طرح حضرت ابراہیم کے دشمنوں اور حفزت یوٹس کے دشمنوں سے ان کی جسمانی حفاظت کی ای طرح حفزت عیلیٰ کی بھی حفاظت جسمانی فرمائی ادر جسم کو اور اٹھا لیا تا کہ یہود کسی طرح کا قابو نہ یا کر ایک رسول کی ذلت اور عذاب پر قادر ند ہوں۔

آگ کے سرد ہونے اور تچھلی کے پیٹ میں بول براز نہ ہونے سے حضرت عیسیٰؓ کا آسان پر اٹھایا جانا کچھ زیادہ بجیب تر نہیں۔ کیونکہ انجیل میں لکھا ہے کہ بادلوں اور فرشتوں کے ذریعہ سے میتح آسان پر اٹھایا گیا۔عیسیٰؓ کا اٹھایا جانا محال عقلی نہ رہا کیونکہ نظیریں موجود ہیں۔ خدا تعالیٰ نے رفع عیسیٰ سے عجیب تر معاملات اپنے رسولوں کئے کیونکہ اس میں خدا اور اس کے رسول کی سخت ہتک ہے۔ معمولی انسان کی غیرت بھی یہ نبیس جاہتی کہ اس کے کسی دوست کو اس کا کوئی دشن کوڑے مارے۔ کیل اس کے اعطا میں معمود کے اور طرح طرح کے عذاب دے اور وہ چیکا کھڑا تماشہ دیکھے۔ چہ جائیکہ نود خدا قادر مطلق علی کل شی قد ہر۔ عزیز انھیم ہو اور ہر ایک طرح کی قدرت نمائی کی طاقت رکھنے کے باوجود اپنے ایک رسول کی بے حرمتی دیکھے اور اس کو عذاب ہوتا دیکھے اور کوئی تفاظت اور امداد نہ کرے۔ حالانکہ وعدہ کر چکا ہو کہ اے عیلی میں بتھ کو بچا لوں گا اور پھر عام وعدہ بھی ہو کہ میں اور میرے رسول ہیشہ غالب رہتے ہیں۔ پھر میتی کو بچا لوں گا اور پھر عام حوالے کر دے بیہ خدا کی ہتک نہیں تو اور کیا ہے؟ اور ساتھ ہی ان دلاک ے مرزا قادیانی کی سنت اللہ کے بدل جانے کا بھی شوت مل گیا ہے کیونکہ جب ہمیشہ سنت اللہ یہی رہی کی سنت اللہ کے بدل جانے کا بھی شوت مل گیا ہے کیونکہ جب ہمیشہ سنت اللہ یہی رہی کی سنت اللہ کے مدل کی سنت کا تبدیل ہونا اور وعدہ خلاف ہونا ثابت ہو گا دور پار کر تا اس کے واسطے صلیب کے عذاب تبویز کیے گئے۔ پس یا تو میتے کا رفع جسمانی تسلیم کرنا تا اس کے واسطے صلیب کے عذاب تبویز اور وعدہ خلاف ہونا ثابت ہو گا چونکہ باقرار مرزا تا دی کرنا ہو ہو کہ میں اور دیر کا ہوں اور دین ہے گئے۔ پس یا تو میتے کا رفع جسمانی تسلیم کرنا کہ اپن رسولوں کو بچاتا آیا ہے تو پھر حضرت عیلی کی کے واسطے کیوں سنت بدلی جا دار کی میں کی دین کا رزد وی دیر ایک تبدیل ہونا اور وعدہ خلاف ہونا ثابت ہو گا چونکہ باقرار مرزا قادیانی سنت اللہ نہیں بدلتی۔ لبندا ثابت ہونا اور وعدہ خلاف مونا ثابت ہو گا چونگہ ہو اور درباں زندہ ہیں اور دہ تازوں زندہ رہیں گے لبندا ہوں بھی دفات میں پر دلی نیں۔ قولہ ساتو پی آ بیت

وما محمد الا دسول قد خلت من قبلهٔ الرسل افنن مات او قتل القلبة م على اعقابكم. (آل عران ١٣٣) لين تحد عظي ايك في بي بي ان ي سل س في فوت مو مح بي - اب كيا اكر ده محى فوت مو جاكي يا مار ح جاكي تو ان كى نبوت مي كوكى نقص لازم آئ كا - جس كى وجد ت تم دين س يكر جاد - اس آيت كا ماحس ي ب كه اگر في بح لي بميشد زنده ربنا ضرورى ب تو كوتى اييا في سل نيون مي س بيش كرو جو اب تك زنده موجود ب اور ظاہر ب كه اگر متح اين مريم زنده ب تو في مر بي ديل جو خدا تعالى فول: بي آيت بعين موكى - ' (ازالد م ٢٠١ خزائن ج ٢٠ م ٢٠٢). مرف مح كى جگه تعليم كا نام آيا ب ورندا تاديانى پانچوي آيت مي بيش كر حكم بي -مرف مح كى جگه تعليم كا نام آيا ب ورندا اور تمام الفاظ وتى بي ما نظرين كى توجه مرف مح كى جگه تين جاتى جاتى بي ان مريم الفاظ وتى بي ما ترين كى توجه مرف مح من جل مين ما ترين مي از مرد تا دور تمام الفاظ وتى بي مان كر تي ترد مرف مح كى جگه تولين كان م آيا ب دور در اور در ما الفاظ وتى بين - نظرين كى توجه

"ما المسبح ابن مريم الارسول قد خلت من قبله الرسل".

یعنی می مرف ایک رسول ہے جیسا کہ اس سے پہلے رسول گزر گئے۔ ایسا بی حضرت محمر رسولها الله عظيمة كحت ميل فرمايا كه وما محمد الارسول قد خلت من قبله الرسل اور ظایر ب که بیآیت اس وقت نازل ہوئی جب کہ تھ اللہ زندہ تے جس ک تفصيل يدب كل جلك احد مين رسول كريم علي ذخى مو كے اور اس كش مكن ميں شيطان نے بکار دیا کہ محمد بی مر گئے۔ بد سنتے ہی مسلمانوں کا تمام الشکر (بجز خاص اصحابوں کے ) بھاگ نکا۔ اس وقت کے تقاضا سے اللہ تعالی مسلمانوں کو مجھاتا ہے کہ بیضروری نہیں کہ تم میں رسول ہمیشہ رب تو تم راہ خدا میں استقلال سے جنگ کرد اور جب رسول فوت یا قل ہو جائے تو تم بھاگ جاؤ۔ اس آیت سے نہ تو کی کی وفات کا ذکر ہے اور نہ تیج ے اس آیت کا پچھ تعلق ہے۔ اگر بقول مرزا تادیانی اس آیت کا تعلق حفزت سی \* ے جوڑا جائے تو میچ " کی حیات ثابت ہوتی ہے۔ کیونکہ مرزا قادیانی خود وما اس ابن مریم الارسول قد خلت من قبلہ الرسل کے ترجمہ میں مسیح کو فوت شدہ نبیوں سے الگ شلیم کر چکے یعنی لکھ چکے ہیں کہ سیج سے پہلے سب نبی فوت ہو چکے ہیں۔ جب پہلے سب نبی فوت ہو بھی میں تو وہ مرزا قادیانی کے اقرار بے زندہ رہے۔ اب سے آیت وما محمد الارمول قد خلت من قبلہ الرسل بھی سیج کو زندہ ثابت کر رہی ہے۔ الف لام الرسل کا اگر استغراق ليس يعنى تمام في اس خلت من شامل بي تو نعوذ بالله تحد عظه في ورسول نبيس ست کونکه من قبله الرس مي شال نبيس اور اگر محد على كى رسالت تسليم كريں تو پحر سب بنی و رسول فوت شده تسلیم نبین مو کے اور حضرت عیسی و ادر لین و خضر و الیاس متعنی بی -بن اس آیت سے بھی حیات سے \* ثابت ہوتی ہے کیونکہ جس طرح الرس سے محمد عل جن پر بحالت زندگی بیآیت نازل ہوئی الرسل سے متلق تھے۔ ای طرح حضرت عینی قبلہ الرس کی وفات سے منتقی میں کیونکہ جس طرح محد تلقہ الرس میں وفات میں شال نہیں۔ ای طرح حضرت مح مجی وفات میں شائل نیں۔ ای آ من مرجد کرتے ہوتے مرزا قادیانی نے حسب عادت خود بہت فقرات ابن بال ت معاد بے ای جو كم نبردار ذيل من لكم كر برايك كاجواب ديا جاتا ب-(1) ان سے پہلے سب بی فوت ہو گئے ہیں۔ الجواب: سب بي فوت موجات تو حضرت عيسي كا نزول خدا ادر ادر اس كا رسول شافر ال كونكه مردب دوباره دنیا من نيس آت\_ يس ثابت موا كه ميسى فوت نيس موت مجلم

طرح دوسرے کی نبی و رسول کا دوبارہ آنازکور نہیں۔ پس یہ غلط ہے کہ سب نبی فوت ہو کٹے ۔ صحیح ترجمہ یہی ہے جو کہ سلف صالحین نے کیا ہے کہ سب نبی و رسول گزر گئے اور خلت کے معنی موت کے کسی نے نہیں لکھے نہ کسی لغت کی کتاب میں خلت کے معنی موت کے ہیں کیونکہ خلت کا مادہ خلا و خلو ہے جس کے معنی گزرنے کے ہیں اور گزرنے کے واسطے ضروری نہیں کہ فوت ہو کر ہی گزرنے والا گزرے واذا خلوالی شیطینھم نص قرآنی شاہد بے کہ منافق بحالت زندگی گزرتے بتھے۔ پھر دیکھو سنت اللّٰہ التی قد خلت من قبل یعنی اللہ کی سنت پہلے ہے گزر چکی کیا یہاں بھی اللہ کی سنت فوت ہو گئے معنی کرو گے؟ جو کہ بدیمی غلط میں کیونکہ مرنے سے تغیر وت بدل ہو جاتا ہے۔ اگر سنت اللہ بھی قوت ، و جائے تو تبدیل ، ونا لازم آئے گا جو کہ ولن تجد لسنة الله تبدیلا کے برخلاف ب- قد خلت من قبله الرسل كاتعلق صرف ان كى رسالت اور زمانه نبوت کے متعلق ہے جس کے معنی صرف گزرنے کے ہیں۔ عربی کا محاورہ ہے۔ خلت یا خلومن شہر رمضان لیتن رمضان کی فلال تاریخ گزر گئی۔ پنجاب ہندوستان میں یہی محاورات ہیں۔جیسا کہ بولتے ہیں میں دبلی جاتا ہوا آپ کے شہر ہے گزر گیا۔ یا کنی تحصیلدار اس محصیل سے گزر گئے یا کٹی لاٹ صاحب آئے اور گزر گئے۔ آپ کو دخن چھوڑے کتنا عرصه گزرا، غرض خلت کا تعلق زماند ے بے اور مقصود خداوندی ان آیات میں بھی نبی د ر سول کے زمانہ کی رسالت اور احکام شریعت کا گزرنا ہے۔ نہ کسی کی موت خلت کی مغصل بحث پہلے یا نچویں آیت کے جواب میں گزر چکی ہے۔ پس یہ آیت حضرت میں کی دفات یر ہرگز دلالت نہیں کرتی کیونکہ خلت کے معنی موت کے نہیں اگر خلت کے معنی موت کے ہوتے تو خدا تعالی بھی بجائے فاین مات اؤل کے فائن خلت فرماتا گر چونکہ خلت کے معنى موت کے نہ تھے اس لیے خدائے مات وقل کے الفاظ فرمائے جس سے ثابت ہے کہ خلت کے معنی صرف موت کے نہیں۔ زندہ ہونے کی حالت میں خلو دخلت ہو سکتا ے۔ جیسا کہ حضرت عیسیٰ کا ہوا۔ (٢) دلیل مرزا قادیانی۔ اگر سی این مریم زندہ ہے تو یہ دلیل جو خدا تعالی نے پیش کی ے میں ہوگی۔ الجواب: خدا تعالى نے كوئى دليل پيش نہيں كى۔ بال مرزا قادياتى نے خود ہى خدا كى طرف ے دلیل بنا لی ہے اور خود بی جواب دے دیا ہے۔ اگر دوسرا شخص ایسا کرتا تو مرزا قادیانی حجٹ اس کو یہودی او لعنت کا مورد قرار دے دیتے اور زور سے کہتے کہ خدا کی

کلام میں اپنی طرف سے عبارت ملاتے ہو۔ کوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ مرزا قادیانی نے بیہ کس عبارت کا ترجمہ کیا ہے۔''اگر نبی کے لیے ہمیشہ زندہ رہنا ضروری ہے تو کوئی الیا نبی پہلے نیوں میں سے پیش کرد جواب تک زندہ موجود ہے۔'' الخ ناظرین! مرزا قادیاتی اینا مطلب ادا کرنے کے داسطے من گھڑت سوال بنا کر

خود بی جواب این مطلب کا دینا شروع کر دیتے ہیں۔ آیت تو صرف یہ ت وما محمد الارسول قد خلت من قبله الرسل. يه خدا نے کہاں فرمايا ہے کہ پہلے نيوں میں کوئی بیش کروجو ہمیشہ زندہ رہے۔ یہ ایک راستباز کی شان سے بعید ہے کہ خدا یہ ببتان باند ھے۔ خدا تعالی علام النیوب تو ایس دلیل تبھی پیش نہیں کر سکتا کیونکہ وہ مرزا قادیانی کی طرح خود غرض خلاف واقعہ بات بنانے والانہیں اس کوعلم ہے کہ جار نبی میری مرضی اور تقدیر ہے جب تک میں جاہوں زندہ رکھے ہوئے ہیں۔ وہ تو ایس دیل پیش کر کے عاجز انسان کی طرح جہل کا الزام اپنے او پر شبیں لے سکتا۔ یہ مرزا قادیانی کا اپنا اقراء خدا پر ہے کہ خدا نے دلیل بیش کی کہ کوئی ہمیشہ زندہ رہے والا نبی بیش کرو۔ ہمیشہ زندہ رہنے کا الزام بھی مسلمانوں پر مرزا قادیانی کی اپنی من گھڑت عنایت ہے۔ ورنہ مسلمان تو پکار پکار کہہ رہے ہیں کہ حضرت عیسیٰ ابھی بعد نزول فوت ہو کر مدینہ منورہ میں رسول اللدين الله عليه على درميان الويكر عمر ك مدفون جول ك ادر يدان ك پوتس قرر ہو گی۔ مگر مرزا قادیانی خود ہی سوال کر لیتے ہیں اور خود ہی جواب اپنے مطلب کا دے دیتے ہیں جو کہ اتقاء اور راستبازی کے برخلاف ہے۔ یہ آیت تو صرف حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کی مماثلت رسالت میں ماقبل کے رسولوں کے ساتھ ظاہر کرتی ہے۔ جس کا صرف اتنا بی مطلب ب که جس طرح پیل رسول انسان تھے ایما بی محد رسول اللہ عظ ب ند حضرت من \* كا ال آيت تعلق ب اور ندان ك ذكر مي بد آيت مذكور ب جو آیت حفزت تحد ﷺ کے حق میں ہو اس کو حفزت میں کی وفات پر پیش کرنا ان کا كذب تبين تو اوركيا ب؟ اور يدقرآن شريف كوخود رائي اور مطلب يري كا جواد نكاه بنانا منیں تو اور کیا ہے؟ لیس یہ آیت تکہ ﷺ کے حق میں ہے اور دفات سی پر اس کے ساتھ استدلال بالكل غلط ب-قوله آٹھویں آیت

وما جعلنا لبشر من قبلک الخلدا فائن مت فهم الخلدون. (١١ نيا،٣٣) يعنى بم نے تم ے پہلے کسی بشرکو ہميشہ زندہ اور ايک حالت پر رہنے والائهيں بنايا پس اگر تو مر گیا تو بدلوگ باقی رہ جا کمیں گے۔ اس آیت کا مدعا یہ ہے کہ تمام لوگ ایک ہی سنت اللہ کے پنچ داخل میں اور کوئی موت سے بچا نہیں اور نہ آئندہ بچے گا اور لغت کے رو سے خلا کے مغہوم میں بیہ بات داخل ہے کہ ہمیشہ ایک ہی حالت میں رہے۔'' (ازالہ ادہام ص 201 خزائن بن ۳ ص 202)

عن عبدالله بن عمرٌ قال قال رسول الله ﷺ ينزل عيسي ابن مريم الى الارض فتزوج و يولدله ويمكث خمساء اربعين سنة ثم يموت فيدفن معى فى قبرى فاقوم انا عيسى ابن مريم فى قبر واحد بين ابوبكر و عمر . (رواه ابن جوزى فى كتاب الوفا متكرة ص ٣٠٠ باب نزول ميل )

یعنی روایت ہے عبداللہ بن عمر ے راضی ہو اللہ تعالیٰ دونوں باپ بیٹا تے کہا۔ فرمایا رسول خدا ﷺ نے اتریں کے عسیٰ بیٹے مریم کے طرف زمین کی پس نکاح کریں گے اور پیدا کی جائے گی ان کے لیے اولاد اور تضہریں گے ان میں پنتا لیس بری۔ پھر مریں گ عسیٰ بیٹے مریم کے پس دفن کیے جائیں گے۔ بیچ قبر میری کے درمیان ابو بکر وعمر کے۔ اس حدیث ے ثابت ہے کہ مسلمان حسب فرمودہ رسول مقبول علیک کے اعتقاد رکھتے ہیں کہ حضرت علیکیٰ آسان سے اصالاً زمین پر نزول فرمائیں گے اور پھر

نکاح کریں گے اور ۳۵ برس زین پر رہ کر پھر فوت ہوں گے اور رسول اللہ کے مقبرہ میں در میان ابوبکر وعمر راضی ہو اللہ تعالیٰ دونوں کے دفن کیے جا کمیں گے۔ افسوس مرزا قادیانی نے بیہ کہاں سے مجھ لیا کہ مسلمان حضرت عیسیٰ کے حق میں اعتقاد خلود کا رکھتے ہیں جس کے داسطے مرزا قادیانی نے بیہ آیت پیش کی۔

دوسری حديث

عن عبدالله بن سلام قال يدفن عيسى ابن مريم مع رسول الله ﷺ و صاحبيه فيكون قبور ه رابعا.

(اخرج ابخاری فی تاریخہ والطم انی مجمع الزوائد بن ۸ص ۲۰۹ الاشاعة سراط الساعة للمرا تجی ص ۳۰۹) یعنی بخاری نے اپنی تاریخ میں اخراج کیا ہے اور طبرانی نے عبدالله بن سلام ہے روایت کی ہے کہ دفن کیے جا میں گے عیلی ابن مریم مقبرہ رسول الله تلافی میں اور ان کی قبر چوتھی قبر ہو گی۔ اس حدیث کی رو سے بھی مسلمانوں کا یہ اعتقاد ہرگز نبیں کہ عیلیٰ ہیشہ ایک حالت پر رہیں گے۔ یہ مرزا قادیانی کی اپنی طبعزاد بات ہے جو اپن مطلب کے واسطہ بنائی ہے۔ کل مرزائی جمع ہو کر مسلمانوں کی کسی کتاب سے بتا کیں کہ مسلمان علیٰ کو ہمیشہ ایک حالت پر مانتے ہیں اور نہ تسلیم کریں کہ اس آیت سے بھی استدال غلط ہے۔ قولہ نویں آیت

تلک امه قد خلت لها ماکسبت ولکم ما کسبتم ولا تسنلون عماً کانوا یعملون. (البقره ۱۳۱) یعنی اس وقت ے پہلے جلتے پیغیر ہوئے یہ ایک گروہ تھا جو فوت ہو گیا۔ ان کے اتمال ان کے لیے اور تمہارے اتمال تمحارے لیے اور ان کے کاموں ہے تم نہیں یو بیچھ جاڈ گے۔' (ازالہ اوہام ص ۲۰۷ خزائن ج ۳ ص ۲۳۸) اقول: اس آیت میں بھی عیکی کی وفات کا کوئی ذکر نہیں اور نہ یہ آیت حضرت عیکی کی وفات پر دلیل ہے کیونکہ تلک امد اشارہ ہے اور اشارہ ہمیشہ مشارا الیہ کے ذکر کے بعد آیا کرتا ہے اب قرآن تجید میں او پر کی آیت دیکھو کہ ان میں اگر حضرت عیکی کا ذکر ہے تو مرزا قادیانی کا اس آیت سے وفات میں پر استدادال درست ہو گا۔ ورنہ بالک علط اب تلک امد کے پہلے اللہ تعالیٰ قرماتا ہے۔' ام تقولون ان ابر اہیم و اسما حیل و اس خق و یعقوب والا سباط کانوا ہوڈ او نصاریٰ تلک امد یہ یہ تی جن کا ک ذکر ہے اور تلک کا اشارہ آتھیں پنجبروں کی طرف ہے۔ مرزا قادیانی کے مرید حضرت میں کا نام تلک امد میں دکھا نمیں۔ ورنہ مرزا قادیانی کی دھوکہ دہی ظاہر ہے کہ ذکر دوسرے پیغبروں کا ہے اور دہ حضرت علیٹی کو خواہ مخواہ شامل کر کے قرآن میں ایک پیغبر کا نام زیادہ کر کے تحریف لفظی قرآنی کے مرتکب ہوتے ہیں کہاں علیٹی کا نام ہے؟ وہاں تو صرف ابراہیم و الطعیل و الحق و لیعقوب والاسباط ہے۔ وعلیٹی مرزا قادیانی نے خود بنا لیا ہے جو کہ تحریف ہے اور تحریف مرزا قادیانی کے اپنے اقرار سے یہودیت والحاد ہے۔ ہرنے اور گزرنے میں فرق ہے۔ افسوس مرزا قادیانی خلت کے معنی غلط کرتے ہیں۔

افت مرب ومحاورات مرب کرتے میں اور کوئی سند نہیں دے سکتے۔

اس وقت سے پہلے بھی اپنے پاس سے کلام البی میں اضافہ لگا لیا ہے جو کہ تحریف ہے۔ گمراس قدر زور لگایا تحریف کے مرتکب بھی ہوئے مگر پھر بھی یہ آیت دفات میتح پر ہرگز دلالت نہیں کرتی۔ قدر

قوله دسوي آيت

" و اوصانی بالصلواة والز کوة مادمت حیا. (مریم ۳۱) اس آیت کا ترجمہ مرزا قادیانی نے نیس کیا۔ شائد کوئی مصلحت ہو ہم ذیل میں پہلے ترجمہ لکھتے ہیں تاکہ معلوم ہو کہ مرزا قادیانی نے وفات تے کی اس آیت سے جو کہتے ہیں بالکل غلط ہے ترجمہ سے ہوار بچھ کو تکلم دیا گیا کہ جب تک زندہ رہوں نماز پڑھوں اور زکوۃ دوں۔ آگ مرزا قادیانی ان الفاظ سے خدا اور خدا کے رسول سے منتخر اڑاتے ہیں۔ "اس سے ظاہر ہے کہ انجیلی طریق پر نماز پڑھنے کے لیے حضرت میٹی کو وصیت کی گئی تھی اور دہ آ سان پر عیدا نیوں کی طریق پر نماز پڑھتے ہیں اور حضرت یکی ان کی نماز کی عالت میں ان کے پاس یوں ہی پڑے رہتے ہیں۔ مرد ہے جو ہوئے۔ جب دنیا میں حضرت علیا آ کیں گوتو ہر خلاف اس وصیت کے اس کی تر مسلمانوں کی طرح نماز پڑھیں گے۔"

اقول: یہ تحریر مرزا قادیانی کی ایسی دل آ زار اور بے سند ہے کہ کوئی بے دین بھی ایسی گستاخی اور تکذیب حصرت محمد ریپول اللہ ﷺ کی نہیں کر سکتا۔

یہ رسول اللہ علیظتے پر متسخر اڑایا ہے کہ حدیث شریف میں جو آیا ہے کہ حضرت عیسیٰ بعد نزدل شریعت محدی پر عمل کریں گے اور کرا نمیں گے ادر یہ بھی رسول اللہ علیظت نے ہی فرمایا ہے کہ میں نے شب معراج میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام ادر لیجیٰ علیہ السلام کو دوسرے آسان پر دیکھا۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں۔ فلما خلصتُ اذا یحییٰ و عیسنی و هما ابنا خالیته قال هذا یحییٰ و هذا عیسنی فسلم علیُهما فسلمتُ. (مطّلوة ص ٤٢٢ باب المراج) یعنی جب میں دوسرے آسان پر بُنچا نا گہاں سینی علیہ السلام اور کینی علیہ السلام کھڑے تھے۔ کہا جرائیل علیہ السلام نے کہ یہ یحیٰ علیہ السلام ہیں اور یو سینی پس سلام کر ان کو پس سلام کیا میں نے ان کو۔

اب مرزا قادیانی کو کس طرح معلوم ہوا کہ عیسانی عیسا ئیوں کیطر ن نماز پڑھتے ہیں اور حضرت کیچکی پاس یوں ہی فارغ ہیٹھے ہیں۔ یہ مرزا قادیانی کا دروغ بے فروغ این ایجاد ہے اور ذیل کی دلائل سے باطل ہے۔

(اول) .....مرزا قادیانی کو س طرح معلوم ہوا کہ لیجی یوں بی بیٹھے ہیں۔ اس سے مرزا قادیانی کا آسان پر جانا ثابت ہوتا ہے اور مرزا قادیانی چونکہ آسان پر جانبیں گئے اور نہ ان آنکھوں کے ساتھ آسان کے حالات دیکھ کتے ہیں۔ اس لیے بیہ من گھڑت افتراء ثابت ہوا جو مرزا قادیانی نے حضرت یکی پر باندھا ہے کہ وہ یوں بی بے نمازی کی حالت میں پڑے ہیں۔

(دوم).....رسول اللذين اور حضرت جرائيل کی شبادت کے مقابل مرزا قاديانی کے جاہلاند اعتراضات اور خود غرضی کے استدلات چونکہ کچھ وقعت نہيں رکھتے اس لیے مرزا قاديانی کا يہ کہنا بالکل غلط ہے کہ دہ عيسائيوں کی نماز پڑھتے ہيں يہ جبالت کی وجہ ت اعتراض ہے اور عيسائيوں کا نام لے کر حضرت عيلی کے زول نے نفرت دلا کر اينا الو سيدها کرنا مقصود ہے ورنہ وہ خود جانتے تھے کہ حضرت محمد رسول اللہ تلافت کے پہلے اور کماز پڑھيں تو کيا حرج ہے۔

(سوم).....قرآن میں صرف نماز و زکوۃ کا ذکر ہے۔ عیسائی طریق مرزا قادیانی نے خود اپنے پاس سے لگایااور تحریف کے مرتکب ہوئے جو کہ بقول ان کے الحاد و کفر ہے۔ (چہارم) مرزا قادیانی کو معلوم ہے کہ جو احکام قابل اطاعت امت ہوتے ہیں۔ وہ اس امت کے نبی کی طرف منسوب ہوتے ہیں اور حقیقت میں وہ تمام افراد امت کے داسطے ہوتے ہیں۔ حضرت عیسیٰ کا یہ فرمانا کہ بھھ کو وصیت کی گئی ہے کہ میں جب تک زندہ رہوں نماز ادا کرتا رہوں اور زکوۃ دیتا رہوں مرزا قادیانی کا اس آیت سے دفات کی بال بخ

کرما اور زکوۃ کے لائق ہوما حرام ہے کوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ حضرت عیلیٰ اس زندگی میں جو داقعہ صلیب سے پہلے تھی جس میں کسی کو اختلاف خبیں صاحب زکوۃ تھے اور انھوں نے زکوۃ دى؟ تو چر ان كا آسان پر جانا اور مال جمع كرنا اور زكوة نه دينا مرزا قادياني كو كيول كر معلوم ہوا۔ مرزا قادیانی کے پاس کوئی سند ہے۔ جس کی چشم دید شہادت ہو کہ حضرت عیسیٰ نے آسان یر مال تو جمع کیا صاحب نصاب ہوئے اور زکوۃ شیس دیتے۔ جب کوئی مرزائی مرزا قادیانی کی حمایت میں ہمیں بتا دے گا کہ سی نے آسان پر مال جمع کیا ہوا ہے اور زکوۃ نہیں دیتے تو ہم ان کوئیج کا زکوۃ دینا بتا دیں گے بلکہ وہ مساکین بھی بتا دیں گے جن کو ز کو ۃ دی جاتی ہے۔ ایسا ہی نماز کا حال ہے کہ حضرت علیلی تانزول نماز پڑھتے ہیں۔ جس نے ان کو تارک الصلوۃ دیکھا ہے۔ اس شخص کو بیش کرو۔ جس طرح ہم محمد رسول اللہ ملک کو بیش کرتے ہیں کہ انھوں نے حضرت لیچکی علیہ السلام اور عیسیٰ علیہ السلام کو دوسرے آسان یر دیکھا اور حفرت جرائیل علیہ السلام مقرب فرضتے کی شہادت ہے۔ جنھوں نے آ تخضرت عليه كو بتايا كمه بيعيلى عليه السلام بين اور بيديجي عليه السلام بين- ان كوسلام كرو اور حضور عظی فرماتے ہیں کہ میں نے سلام کیا۔ جیسا کہ او پر حدیث کا عکر انقل کیا گیا ب- اگر مرزا قادیانی اور مرزائی این دعویٰ میں سے بیں- کد سی اب ند نماز پڑ هتا ب اور نہ زکوۃ دیتا ہے۔ کوئی سند وشہادت پیش کریں۔ بلا دلیل بات ایک جاہل سے جامل بھی بتا سکتا ہے۔ یہ کوئی دلیل نہیں کہ چونکہ سے اب زکوۃ نہیں دیتے اور نماز نہیں بڑھے جس کا خبوت فی بطن القائل ہے۔ اس دلیل سے دفات ثابت ہو سکے۔ یہ الیک جاہلانہ دلیل ہے کہ کوئی مرزا قادیانی کو ان کی زندگی میں کہتا کہ آب خدا کی طرف کے ج 2 واسط مامور ہیں۔ چونکہ آپ نے اب تک ج نہیں کیا۔ آپ فوت شدہ ہیں۔ اگر مرزا قادیانی اس جاہلانہ اور احتفانہ دلیل سے فوت شدہ اثابت ہو جاتے تو مرزا قادیانی کی اس دلیل ہے میں بھی فوت شدہ ہو سکتا ہے اور اگر مرزا قادیانی ایس دلیل سن کر اس کو اپنے دربار سے پاگل کر کے نکال دیتے تو کیا وجہ ہے کہ مرزا قادیانی کی کی بھی اس دلیل کو دیہا ہی ردی شمجھا نہ جائے۔ جیسا کہ جو مرزا قادیانی کو ان کے جج نہ کرنے سے مردہ تصور کرتا تھا۔ ایسا ہی مرزا قادیانی کی اس دلیل کو ردی شمجھا جائے۔ ( پنجم)...... الني منطق صرف مرزا قادياني كا بي خاصه ب كداكركوني نماز نه پر مصق مردہ ہو جاتا ہے۔ جب سے دنیا بن ہے اور انبیاء علیم السلام تشریف لاتے رہے ان ک امتیں اور وہ خود نماز کے داسطے مامور تھے۔ مگر کوئی باحواس آ دمی تسلیم کر سکتا ہے کہ نماز نہ پڑھنا کمی امت کے فرد کے لیے موت کی دلیل ہو سکتی ہے؟ دور نہ جاؤ۔ اپنی امت میں د کچھ لو ہزاروں لا کھوں ای ملک پنجاب میں ہوں گے کہ جو نماز نہیں پڑھتے ۔ کیا وہ بھی مرزا قادیانی کی اس دلیل سے مردہ میں اور ان کا نماز نہ پڑھنا ان کی موت کی دلیل ہے۔ مرزا قادیانی خود جب نابالغ تھے اور نماز کے لیے ملاف نہ تھے اور نہ نماز پڑھتے تھے۔ کیا وہ مردہ تھے؟ ہرگز نہیں تو پھر اظہر من اشتمس ثابت ہوا کہ یہ بالکل غلط استدلال ہے کہ سمج کا نماز نہ پڑھنا اور زکاد تہ دینا جو کہ خود بلا دلیل ہے اور کوئی شبوت شرعی ساتھ نہیں رکھتا۔ صرف زا قادیانی کا اپنا ڈھکوسلا ہے۔

(مششم) ...... مادمت حیاً سے تمام حیاتی کا زمانہ کیساں تجھنا اور نماز و زکوۃ کے واسطے دلیل حیات گرداننا بالکل غلط ہے۔ بید فرمانا حضرت عیسیٰ کا اس دقت کا ہے۔ جس وقت مال کی گود میں انھوں نے کلام کی تقلی اور ای وقت فرمایا تھا کہ میں اللہ کا رسول ہوں اور عبداللہ ہوں۔ دیکھو قرآن شریف کی آیت۔

قال انی عبدالله آتانی الکتاب و جعلنی نبیاء و جعلنی مبار کا این ماکنت آگ او صافی با الصلوة و الز کوة <sup>یع</sup>نی <sup>حضرت عیر</sup>ی مال کی گود میں بطور معجزه یول اٹھا کہ میں اللہ کا بندہ ہوں۔ اس نے مجھ کو کتاب (انجیل) عنایت فرمائی ہے اور مجھ کو حکم دیا ہے کہ جب تک زندہ رہوں۔ نماز پڑھوں اور زکوۃ دوں اور اپنی ماں کا خدمت گار بنایا اور مجھ کو تخت گیر اور بدراہ نہیں کیا۔

اب فلاہر ہے حضرت علیک شیرخوارگی کی حالت میں نماز نہ بڑھتے تھے اور نہ زکوۃ دیتے تھے۔ مگر زندہ تھے۔ پھر سن شعور کی حالت میں زندہ تھے۔ مگر زکوۃ و نماز نہ پڑھتے تھے۔ س شعور بے بالغ ہونے کے زمانے تک زندہ تھے۔ مگر نماز گزار و زکوۃ دہندہ نہ تھے۔ اگر کوئی جامل یہودی صفت کہہ دے کہ علیلی تو ماں کی گود میں مردہ تھے کیونکہ نماز نہ پڑھتے تھے اور نہ زکوۃ دیتے تھے تو مرزائی صاحبان شلیم کر لیں گے کہ ت شیر نوشی کی حالت اور نابلغی کی حالت میں مردہ تھے۔ ہرگز نہیں تو پھر خدا کے داسطے خدا کو حاضر و ناظر سمجھ کر ایمان سے بتا دیں کہ یہ آیت میچ کی دفات پر س طرح دلیل ہو سے آسان پر جا کر نماز گزار نہیں اور زکوۃ دہندہ نہیں تو نعوذ باللہ اس کی نافر مانبرداری اس کی وفات کی دلیل سم طرح ہو کہتی ہے؟

مرزا قادیانی نے خود بہت احکام شریعت کی نافر مانبرداری کی۔ مثلاً ج کونہیں

شریعت کے تابع علم کریں گے۔ یہ مرزا قادیاتی کی غرض مبارک کے موافق نہیں۔ اس واسطے کہ ان کے منج موعود ہونے کو حارج ہے اس واسطے میسا نیوں اور آریوں کی مانند فلسفی اعتراض کرتے ہیں کہ وہ شریعت محدی کے تابع ہو کر اس وصیت کے برخلاف کریں ا بحس ب مرزا قادیانی کا ید مطلب ب که ید جو رسول الله عظ ف فرمایا ب که عین ایک امت کا امام ہوگا۔ غلط بے اور خدا کی وصیت کے برخلاف ب اگر جد ید اعتراض اس قابل نہیں کہ جواب دیا جائے کیونکہ رسول اللہ تا اللہ عن فرمانے کے مقابل مرزائی و محکوسلوں کی کچھ وقعت نہیں اور یہ وہی باتیں میں جو پہلے کذابون کرتے آئے میں اور می موجود ہونے کے مدعی ہو گزرے ہیں اور کامیاب بھی ایسے ہوئے کہ سلطنتیں قائم کر

ر دل میں تو تیل جر بھی نہیں جائے محمد ﷺ کیا سی مسلمان کا حوصلہ بڑتا ہے کہ ایسے تھل فظوں میں محد رسول اللہ عظی کی حد يون يرمنى ازاد اور رسول الله عظي كى جنك كرب اور صريح رسول الله عظي كى

ہر گر نہیں۔ تو پھر اس آیت سے بھی استدلال وفات میں غلط ہے اور باقی جو مرزا قادیانی نے رسول اللہ عظیقة کی حدیثوں پر مخول و مستحر اڑایا ہے۔ اس سے ان کی متابعت تامہ اور جوعظمت رسول اللہ عظیف کی ان کے دل میں ہے۔ اس کا پورا پنہ لگتا ہے که رسول اللہ کی محبت اور عشق کا دعویٰ صرف زیانی تھا 🛯

بے نام محمد ﷺ کا فقط تیری زباں پر

بحذیب کرے۔ رسول اللہ ﷺ تو فرمائیں کہ عیلی میری متابعت کرے گا مگر مرزا قادیانی فرماتے ہیں کہ "جب دنیا میں حضرت عیلی آئیں گے تو برخلاف اس دسیت کے امتی بن كر مسلمانون كى طرح نماز يرمعين المحد " كويا رسول ألتد يتفي كا فرمانا غلط ب كد عينى ابن مریم جس کے اور میرے درمیان کوئی نبی نہیں۔ وہی دوبارہ آئیں گے اور میری

مرزا قادیانی کچھ ایے خود غرض تھے کہ اپنے مطلب کے واسطے صریح قرآن شریف کے برخلاف اعتراض کر دیتے تھے۔ چاہے وہ اعتراض ان کی شرمساری کا باعث ہو۔ مگر وہ اعتراض کے وقت من گھڑت ذھکو سلے لگانے میں در ایغ نہ کرتے۔

جواب ديتا مول-

لیں۔ گر اس خیال سے کہ کوئی مسلمان مرزا قادیانی کی دروغ بیانی پر دھوکہ نہ کھا جائے

ے پڑھتے رہے تو کیا ان کی اس حالت کو ان کی وفات کی دلیل کر تکتے ہیں؟

194

مرزا قادیانی کے مذہب میں اسلامی نماز اور اسلامی طریقہ باعث نجات نہیں۔ کیونکہ سیج پر اعتراض کرتے ہیں سے کہ اگر وہ اسلامی طریقہ پر نماز پڑھیں گے۔ تو خدا کی دمیت کے برخلاف ہو گا۔ تگر افسوں۔ مرزا قادیانی نے یہ نہ بتایا کہ س قشم کی نماز اور س طریقه کی نماز کاحکم حضرت منیسی علیه السلام کو ہوا تھا۔ یوں ہی اختراض کر دیا کیونکہ صرف او صائبی بالصلوفة قرآن میں آیا ہے۔ آگے بقول ایجاد بندہ مرزا قادیانی نے خود اینے پاس سے وہ نماز تصور کر کی جو اسلامی طریقہ کے برخلاف ہوتی ہے۔ کوئی مرزائی بتائے کہ وہ کون ی نماز ہے جو حضرت علیلی علیہ السلام کو پڑھنی چاہے تھی کیونکہ تحد ﷺ ک نماز اور تابعداری تو مرزا قادیانی کو پند نہیں اور نہ وہ ذرایعہ نجات ہو علق ہے۔ جب کوئی مرزائی کسی سند شرع سے بتائے گا کہ فلال قشم کی نماز حضرت عیلیٰ کو پڑھنی جاہے۔ پھر ہم ثابت کر دیں گے کہ وہ وہی نماز پڑھتے ہیں۔ اب ہم مرزا قادیاتی کو قرآن ے ناداتف تو ہرگز نہیں کہد کیتے کیونکہ وفات میچ کے مسلہ کا اس قدر ان پر احسان ہے کہ انھوں نے ہر ایک آیت کو مدنظر رکھا ہوا ہے مگر تعجب سے کہنا پڑتا ہے کہ انھوں نے عمدا مسلمانوں کو دهوکه دینا چاہا ہے کہ سیح بعد نزدول اگر شریعت محدی رعمل کرے گایا محمد ﷺ کی تابعداری کرے گا تو اس کی اینی نبوت جاتی رہے گی۔ جس کا جواب قرآن کی آیات ذیل خود دے رہی ہیں۔ جن کو مرزا قادیانی نے چھیایا جو کہ ایک راستباز کی شان کے برخلاف بے۔ قرآن تو فرماتا ہے کہ سب نبی و رسول حضرت خلاصہ موجودات محمد ﷺ خاتم النبین پر ایمان لانے کے واسطے عہد لیے گئے ہیں اور یہ شان محدی دنیا پر طاہر کرنے کی فرض ہے

واذ اخذ الله ميثاق النبيين لمااتيتكم من كتاب و حكمة ثم جاء كم رسول مصدق لما معكم لتؤمن به و لتنصون." (آل عران ٨١) ترجمد جب خدا في نبيول كا اقرار ليا كه جو كچھ ميں في تم كو كتاب اور حكمت دى ب پھر جب تمبارى طرف رسول آئ جوتمهارى سچائى ظاہر كرے گا تو تم ضرور اس پر ايمان لانا اور شرور اس كى مدد كرنا۔

اس آیت قرآن نے مرزا قادیانی کے تمام اعتراضوں کا جواب دے دیا ہے اور خدا تعالی نے خود تر دید فرما دی ہے۔

اعتراض میہ ہے کہ حضرت عیسیٰ کا کیا قصور کہ اس کو امتی بنایا جائے؟ اس کا

جواب خدائے تعالیٰ نے خود دے دیا ہے کہ ہم نے تمام نیوں سے عہد لے لیا تعا کہ جب خاتم النیین آئے اور تمہاری تصدیق فرمانے تو تم سب اس پر ایمان اانا اور اسکی امداد کرنا۔ جب حکم خداوندی کی تعمیل میں حضرت عیسیٰ متابعت شریعت محمدی کر کے اسلامی طریقہ پر نماز پڑھیں گے تو پھر خداکی وصیت کے برخلاف کس طرح ہوا۔ اسلامی طریقہ پر حضرت عیسیٰ کا بعد نزول نماز پڑھنا عین حکم خداوندی کے موافق ہے۔ پس اگر ایک نبی دوسرے نبی کی متابعت کرے تو اس کی اپنی نبوت میں کوئی فرق نہیں آتا۔ حضرت خاتم النہین کی تابعداری کرو اور حضور علیظہ نے ملت ابراہیم کی جو تابعداری فرمائی تو کیا ان کی اپنی نبوت جاتی رہی ہر گر نہیں تو پھر حضرت عیسیٰ کی نبوت خاتم النہین کی تابعداری سے اس کی ایوں جاتی رہے گر

حضرت خاتم النبین ﷺ نے جو فرمایا کہ اگر مویٰ \* زندہ ہوتے تو میری پیروی کے سوا ان کو چارہ نہ ہوتا۔ اس حدیث ے ثابت ہے کہ ایک نبی کی دوسرے نبی کی تابعداری ے نبوت نبیں جاتی رہتی۔ یہ مرزا قادیانی کا اپنا ڈھکوسلا ہے جو کہ ایک مسلمان دیندار کی شان ہے بعید ہے۔

باقی رہا زکوۃ کا دینا۔ اس کا جواب اوّل تو یہ ہے کہ مرزا تادیاتی کو یہ کس طرح معلوم ہوا کہ حضرت عیلیٰ زکوۃ نہیں دیتے اور صاحب نصاب ہیں؟ افسوس مرزا تادیاتی کو حق بات چھپاتے ہوئے خوف خدا نہیں آتا۔ حضرت عیلیٰ اس دنیا میں تو صاحب نصاب نہ ہوئے اور نہ کبھی زکوۃ مال جمع شدہ ادا کی۔ ہمیشہ بے خان و مان مسافرت میں رہے اور رسالت کا کام انجام فرماتے رہے۔ جب اس دنیا میں ان کے داسطے زکوۃ فرض نہ تھی کیونکہ مال وارد نہ تھے تو اس دنیا میں جس جگہ دنیاوی مال نہیں۔ مس طرح زکوۃ دے سکتے ہیں۔ اب یہ سوال ہو سکتا ہے کہ پھر اللہ تعالیٰ نے کیوں فرمایا؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ایک نبی کو جو تھم اس کی امت کے داسطے ہوتا ہے۔ دہ نبی ابنی طرف منسوب کرتا ہے۔ جب یہود نے آ کر پوچھا تو حضرت میلی نے ماں کی نبی مقرر فرمایا کہ انا عبدالللہ یعنی میں اللہ کا بندہ ہوں خدا نے بھی کو کہا ہو نبی مقرر فرمایا ہے اور جھ کو احکام دیئے ہیں۔ ان حکم ان کی امت کے داسطے ہوتا ہے۔ دہ نبی مقرر فرمایا ہے اور جھ کو احکام دیئے ہیں۔ ان حکم ان کی امت کے داسطے ہوتا ہے۔ دہ نبی مقرر فرمایا ہے اور جھ کو احکام دیئے ہیں۔ ان حکموں خدا نے بھی کو کہ کو کہ کر نبی مقرر فرمایا ہے اور جھ کو احکام دیئے ہیں۔ ان حکموں میں سے یہ تھم معلی ہوا کہ دنماز تم محمد رسول الله علی کا زکوة دینا ثابت کر دیں گے درنہ جو احکام شرایعت امت کے واسطے خاص ہوتے ہیں اور بعض صورتوں میں نبی ان سے مشتلیٰ ہوتے ہیں۔ ان کے واسطے ضروری نہیں کہ خود بھی ضرور کریں۔ زکوۃ کی فلاسفی کیا ہے کہ مساکین نادار دین داروں کو امداد دی جائے۔ جب آسان پر مساکین نہیں تو زکوۃ کا مسلد دہاں کس طرح جاری رو سکتا ہے؟

مگر تنجب تو یہ ہے کہ وفات میں جا اس آیت کا کیا تعلق مرزا قادیانی نے وفات میں ثابت کرنے کا دعویٰ کیا تھا اور بلا دلیل با تیں جہلا کو بہکانے کے داسطے بلا سند طبع زاد شروع کر دیں۔ یہ کہاں لکھا ہے کہ سی فوت ہو گئے ہیں بلکہ اس آیت سے پہلے فرمایا گیا ہے۔ جعلنی مبار کا این ماکنت یعنی مجھ کو برکت دالا کیا ہے چاہے کہیں بھی رہوں۔ اس این ماکنت سے سکونت آسانی ثابت ہے۔ کیونکہ جب بھی کوئی کی بلا اور مصیبت سے خلصی پاتا ہے اور سلامتی کی جگہ پنچ جاتا ہے تو اس کو مبارک مقام کہتے ہیں۔ یہ مبارک ہرگز نہیں کہ کوڑ کے مارے جا کیں لیے لیے کیل صلیب کے ٹھو کے جا تیں اور خون جاری ہو اور عذاب الذی زیادہ اس پر یہ ہو کہ بقول مرزا تادیانی جال نہ نظے ہیں اور میں مبارک ای میں تھی کہ اللہ تعالی نے حسب وعدہ انی دافعک حضرت میں کو حصلیب کے عذابوں سے بیچا کر آسان پر بینچا کر بے خطر فرما کر مبارک فرمایا۔ این ماکنت ہیں تا ایوں سے بیچا کر آسان پر بینچا کر بے خطر فرما کر مبارک فرمایا۔ این ماکنت ہیں

پس اس آیت سے بھی حیات میں ثابت ہے نہ کہ دفات۔ یہ کہاں اس آیت میں لکھا ہے کہ عینی فوت ہو گئے یا اللہ تعالیٰ نے حضرت عینی کو مار ڈالا جیسا کہ بل دفعہ اللہ الیہ سے مراد اٹھایا جانا اور جسم کا بچانا ثابت ہے۔ نصوص شرعی کے مقابل من گھڑت باتیں پچھ وقعت نہیں رکھتیں پس اس آیت سے بھی استدلال دفات سے پر خلط ہے۔ قولہ گیار ہویں آیت

سلام علّی یوم ولدت و یوم اموت و یوم أبُعَث حیاً. (مریم ۳۳) اس آیت میں واقعات عظیمہ جو حضرت مسیح کے وجود کے متعلق شخے صرف تین بیان کیے ہیں حالانکہ اگر رفع د نزول واقعات صححہ میں ے ہیں تو ان کا بیان بھی ضروری تھا۔ کیا نعوذ باللہ رفع اور نزول حضرت مسیح کا مورد اور تحل سلام الہی نہیں ہونا چاہے تھا۔ سو اس جگہ پر

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org خدا تعالیٰ کا اس رفع اور نزول کوترک کرنا جو سیح کی نسبت مسلمانوں کے دلوں میں بسا ہوا ہے صاف اس بات پر دلیل ہے کہ وہ خیال بیخ اور خلاف واقع ہے بلکہ وہ رفع یوم اموت میں داخل ہے اور نزول سراسر باطل ہے۔ (ازالہ اوہام ص ۱۰۸ خزائن ج ۲ ص ۳۲۰) اقول: اس آیت کو پیش کر کے مرزا قادیانی نے اپنے تمام مذہب کی تر دید کر دی۔ (اوّل).....صلیب دیا جانا جو مرزا قادیانی کا مذہب ہے کہ میچ صلیب دیے گئے اور صلیب کے عذاب اس کو اس قدر دیئے گئے کہ بے ہوش ہو گئے اور ایسی عندی کی حالت میں ہو گئے کہ مردہ متصور ہو کر اتارے گئے اور دون کیے گئے وغیرہ وغیرہ و دور ایسی عندی کی حالت (دیکھواز الدادیام ص ۲۹ خزائن ج سرمر)

اس آیت سے تمام مذہب اور قیاس مرزا قادیانی کا غلط ہوا گیونکہ اس آیت میں خدا تعالیٰ میچ کی سلامتی کی تصدیق فرماتا ہے کہ میچ کو یوم ولادت سے یوم موت تک سلامتی ہے تو ثابت ہوا کہ میچ ہر گز صلیب نہیں دیئے گئے اور سلامت رہے۔ کوئی مرزائی میں لغت کی کتاب یا قرآن و حدیث سے دکھا سکتا ہے کہ سلامتی کے معنی پہلے کوڑے مارے جانے جن کے صدمات اور ضربوں سے گوشت پارہ پارہ ہو جائے اور چر ہاتھوں کی ہتھیلیوں اور پاڈں کے تلوذن میں لیے لیے کیل ٹھوتے جائیں اور ان سے خون جاری ہو اور اس کثرت سے عذاب دیئے جائیں کہ تمام دیکھنے والے چشم وید شہادت دیں کہ جو اور اس کثرت سے عذاب دیئے جائیں کہ تمام دیکھنے دوالے پیشم وید شہادت دیں کہ جن کتا کہ میں سلامتی کے معنی صلیب خوں جائیں کہ تا کوئی کتاب پیش نہ کریں جس میں لکھا ہو کہ سلامتی کے معنی صلیب عذاب کے ہیں۔ تب تک کوئی کتاب پیش نہ کریں جس میں کرتا کہ میچ سلامت بھی رہے اور صلیب کے عذاب بھی ان کو دیئے گئے ۔ پس صلیب کی تردید اور رفع جسمانی کی تصدیق اس آیت میں ہے کہ میں کوئی جائیں کرتا کہ ہوں ایں اور بال بچائے

(دوم) ….. مرزا قادیانی نے جو رفع روحانی کا ذھکوسلا ایجاد کیا تھا غلط ثابت ہوا کیونکہ اس آیت میں صاف صاف مذکور ہے کہ سیح کو اپنی سلامتی کا علم تھا کہ جھ کو یوم ولادت سے یوم دفات تک سلامتی ہے اس لیے ثابت ہوا کہ ان کی دعا رفع روحانی کے واسطے نہ تھی بلکہ صلیب کے عذابوں سے جن کو انھوں نے اپنی آ تکھ سے دیکھ لیا تھا ان سے بچنے کی دعا کی تھی اور دہی دعا قبول ہو کر اندی دافعک کا وعدہ دیا گیا تھا کہ ہم تجھ کو صلیب سے بچا لیں گے۔ یہ تو ہرگز معقول نہیں کہ سیح کو اپنے رفع روحانی شک تھا۔ جب رفع روحانی حاصل تھا تو پھر دعا سلامتی جسم کے واسطے تھی جو قبول ہوئی اور رفع روحانی نہیں بلکہ جسمانی ہوا کیونکہ عذاب جسم کو دیے جاتے تھے نہ کہ روح کو۔ (سوم).....مرزا قادیانی کا یہ ند جب بھی اس آیت سے باطل ہے کہ حص صلیب سے فتاک کر تشمیر میں پنچ اور وہاں ۸۷ برس زندہ رہ کر فوت ہوئے کیونکہ دشمنوں کے خوف سے چھپ کر زندگی بسر کرنے کا نام سلامتی کی زندگی کوئی باہوش نہیں کہہ سکتا کہ سلامتی ای حالت میں ہو سکتی ہے کہ بے خوف و خطر اپنی زندگی پوری کرے۔ جب میج اپ دشنوں کے ڈر سے اپنی رسالت کا کام نہ کر سکا تو خاک سلامتی ہوئی کیونکہ تشمیر میں کوئی عیسائی نہ ہوا۔ ایسا جینا مرنے سے برتر ہے۔

(چہارم)......مرزا قادیانی کا ید ند ب کہ سیح ایک سو برس کی عمر میں اپنی موت سے فوت ہو گیا تھا۔ اس آیت سے غلط ثابت ہوا کیونکہ یوم اموت صاف آیت کے الفاظ بیں اور اموت کے معنی مات کے ہرگز کوئی عربی دان نہیں کر سکتا۔ جب قرآن کی اس آیت کے نزدل کے وقت تک سیح \* کو اموت کہا گیا یعنی مروں گا تو ثابت ہوا کہ ابھی تک فوت نہیں ہوا۔ یعنی اس آیت کے نازل ہونے کے دقت تک جو چھ سو برس سے زیادہ عرصہ ہے۔ حیات ثابت ہوئی۔ کوئی تقلند کہہ سکتا ہے کہ جو تحض فوت ہو دکھ او دہ اپنے آپ کو اموت کہتا ہے ہرگز نہیں؟ بلکہ زندہ کے حق میں اموت آتا ہے۔ یعنی جس دن میں مردل گا۔ لی اس آیت سے بھی حیات ثابت ہے۔

(پنجم).....مرزا قادیانی کا بید دعولیٰ کہ میں میچ موعود ہوں غلط ہوا کیونکہ اس آیت کی تشریح میں مرذا قادیانی نے خود اقرار کر لیا ہے کہ رفع اور نزول کا ذکر اس آیت میں نہیں۔ چونکہ ایس آیت میں رفع و نزول کا ذکر نہیں۔اس لیے بیہ خیال مسلمانوں کا پنچ ہے اور نزول سراسر باطل ہے۔ جب بقول مرزا قادیانی نزول باطل ہے تو مرزا قادیانی کا اپنا دعویٰ بھی باطل ہوا۔

(ششم) ..... نزول میچ سے مرزا کا انکار حضرت خلاصہ موجودات تحد مصطف ﷺ کی تحذیب ہے۔ (معاذ اللہ) کیونکہ مسلم کی حدیث عن نواس بن سمعان میں چند بار سے الفاظ آئے بیں۔''یحضر نبی الله عیسٰی و اصحابہ فیر غب نبی الله عیسٰی و اصحابہ ثم یحبط نبی الله عیسٰی و اصحابه. (مسلم ن٢ من ٢٠٠٠ باب ذکر الدجال) پس حضرت عیسٰی علیہ السلام کے اصافاً نزول ہے انکار رسول اللہ تلقیق کا انکار اور تحکہ یب ہے کیونکہ عیسٰی نبی اللہ بیں اور غلام احمہ تادیانی جو ۱۹ سو برس کے بعد پیدا ہوا ہو جرگز نبی نہیں ہو سکتا۔ اسم علم تبھی نہیں بدلنا۔ غلام احمہ تادیانی سے غلام احمہ کی ذات مراد ہو گی نہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

http://www.amtkn.org

کی غیر کی۔ پس غلام احد کو عیسیٰ نبی اللہ سمجھنا رسول اللہ علی کی تکذیب ہے۔ افسوس مرزا قادیانی وفات می کے ثابت کرنے کے داسطے ایسے ایسے ردی دلائل پیش کرتے ہی كدكوني ابل علم ايبانبين كرسكتا آب لكصة بين كه "اس آيت مين خدا تعالى كا رفع ادر نزول ترک کرنا اس بات پر دلیل ہے کہ وہ خیال بیج اور خلاف واقعہ ہے' سجان اللہ سیج موعود ہونے کا مدعى سلطان القلم کے معزز لقب سے ملقب اور بد جاہلاند استدلال كد چونكد اس آیت میں رفع ونزول ترک کیا گیا ہے۔ اس واسطے رفع ونزول باطل خیال ہے۔ بد ایہا بی استدال بے جیما کہ ایک جاہل اجہل قرآن شریف کی آیت یا یہا الذین آمنوا کتب علیکم الصیام پیش کر کے مرزا قادیان کی طرح کہ دے کہ چونکہ اس آیت میں نماز و زکوۃ مج کا ذکر نہیں آیا اور قادیانی منطق کی رو ہے جب ایک آیت میں کوئی امر ترک کیا جائے تو بچ اور خلاف داقعہ ب اس داسطے نماز و زکوہ و ج بچ و سراس باطل خیال ہے۔مسلمانو! غور کرو کہ وفات میچ کے عشق نے مرزا تادیانی کو کہاں تک پہنچا دیا که اگر قرآن کی ایک آیت میں سارے قرآن کا مضمون نه ہوتو سارا قرآن و دیگر احکام قرآن بیچ و سراسر باطل ہو جاتے ہیں یہ ہیں قادیانی حقائق و معارف۔کوئی مرزا قادیانی ے پو یہ یہ طریقہ استدلال آپ نے کہاں سے سیکھا ہے اور س علم ے یہ من گھڑت ایجاد بندہ اگرچہ سراسر خیال گندہ لیا ہے۔ کیا یہ بھی الہامی دلیل ہے کہ اگر ایک تحکم یا امر ایک آیت میں مذکور نہ ہوتو دوسری آیات نعوذ باللہ بقول مرزا قادیانی سراس باطل بین؟ اس طرح تو اس آیت کے سوا تمام قرآن شریف نعوذ ناللہ ردی ہوا کیونکہ جس طرح مرزا قادیانی نے لکھ مارا کہ رفع اور نزول چونکہ اس آیت میں مذکور نہیں۔ اس واسط رفع ونزول باطل براور قرآن مجيدكى آيات بل دفعه الله اليه وان من اهل الكتاب الاليؤمنن به قبل موته كى طرف اشاره نه ديكها بلك يهال تك خود غرضي ف مو حرت كرديا كديد آيات خود بى يسل اى كتاب من ييش كرائ بي - عمر يمال لكف میں کدر فع و نزدل اس آیت میں ترک کرنا دلیل ہے۔ رفع اور نزول کے باطل ہونے کی اگر کوئی کہے کہ اس آیت میں میچ کا بغیر باپ پیدا ہونا مذکور نہیں اور یہ واقعہ عظیمہ تک ترك كيا مميا ب- اس في يد خيال كد مي بغير باب پيدا موا سراسر خيال غلط ب تو جواب مرزائی اس معترض کو دیں گے۔ دہی جواب ہمارا ہو گا۔ غرض مرزا تادیانی نے اس استداال ، ابنا سلطان القلم مونا اور مجمز بیان مونا ثابت کر دیا ہے کیا مرزا قادیانی کا بد مطب ب که جس قدرتمام و کمال واقعات قرآن مجید میں مختلف مقام اور آیات میں سیح

کیونکہ ترک کرنا باطل کرنے کی دلیل بے تو اس طرح تمام مذہب اسلام باطل بے کیونکہ ہرایک مسلمان جانتا ہے۔ کسی آیت میں والدین کے ساتھ احسان کرنے کا ذکر ہے۔ کس آیت میں تیبوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کا ذکر ہے۔ کسی آیت میں نماز کا ذکر ہے اور کسی آیت میں جج کا ذکر ب اور کسی آیت میں زکوۃ کا ذکر بو پھر مرزا قادیانی کے مذہب میں اگر ج والی آیت پر عمل ہوتو نماز روزہ اور فیموں کے ساتھ سلوک اور والدین ے احسان وغیرہ وغیرہ سب احکام سراسر باطل ہیں کیونکہ خدا تعالی نے ان کا ذکر پیش کردہ آیت میں ترک کیا ہے۔ افسوس مرزا قادیانی کی حالت پر جو خیال ان کے دل میں پدا ہوتا خواہ وہ کیا ہی نامعقول ہوتا اس کولکھ مارتے اور افسوس ان کے مريدوں پر جو ب چون و چوالتليم كر ليت - كوئى بتا سكتا ب كه مرزا قاديانى كا استدلال س طرح درست موسكما ب؟ اور بدأيت وفات من يركس قاعده اورطريقد الل علم ب ولالت كرتى ب، مرزا قادیانی برے زور شور سے اعتراض کرتے ہیں اور ان کے مرید بھی کہتے ہیں کہ سے آسان پر طعام کہاں سے کھاتا ہو گا۔ بول و براز کہاں کرتا ہو گا اور دیگر حوائج انسانی س طرح یوری کرتا ہو گا؟ دغیرہ دغیرہ تو ان کا جواب ہم مرزا تادیانی کے قاعدہ اسرال ب بد دیے بین کہ چونکہ اس آیت وسلام علی يوم ولدت و يوم اموت و يوم ابعث حياً من كمان يي بول براز اور واقعات عظيمه كا ذكرترك كيا كي بي ال واسط سے کے کھانے پینے بول براز کے خالات باطل بی جس طرح اس کے رفع ونزول ے خیالات ترک ذکر سے باطل بیں۔ اگر مرزائی جاری اس دلیل کو تسلیم کر لیس کے تو ہم بھی مرزا قادیانی کی اس دلیل کوتشلیم کر لیں گے۔ ورنہ یہ شعر ہم مرزا قادیانی اور مرزائٹوں کى نذركري گے۔ بر قول ترا اے بت خود کلام غلط

کی نسبت مذکور ہیں سب کے سب ایک ہی جگہ جمع ہو جاتے اور اس آیت میں آرجاتے؟

دن غلط رات غلط <sup>صبح</sup> غلط شام غلط شام مع کیونکہ مرزا قادیانی دفات مسیح کے ثابت کرتے وقت سب مسلمات دین و لغات ومحاورات بھول جایا کرتے تھے۔ نادان سے نادان آ دمی بھی جانتا ہے کہ جب یوم ولادت دیوم وفات ذکر کیا جائے تو تمام وسطی حالات کی تصدیق ہو جاتی ہے۔''اوّل ما بآ خرنسیتے ہست'' کا مشہور مقولہ شاہد ہے۔ لپس بید آیت بھی حیات مسیح پردلیل ہے نہ کھ وفات مسیح پر۔ کیونکہ اس سے رفع جسمانی ثابت ہے۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

قوله بارہویں آیت

وَمَنْتُحُمْ مَنْ يَنُوفَى وَمِنْتُحُمْ مَنْ يُرَدُّ الَّى أَدُذَلَ الْعُمْرِ لَكَيْلاَ يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْنَا. (نَحْ ۵) اس آیت میں خدا تعالیٰ فرما تا ہے کہ سنت اللہ دو ہی طرح سے تم پر جاری ہے بعض تم میں ے مرطبعی سے پہلے ہی فوت ہو جاتے ہیں اور اس حد تک نوبت پیچی ہے کہ بعد یہاں تک کہ ارذل عمر کی طرف رد کیے جاتے ہیں اور اس حد تک نوبت پیچی ہے کہ بعد ملم کے نادان تحض ہو جاتے ہیں۔'' (ازالہ دوبام س ۲۰۶ خزان ج م صرمان) اقول: یہ آیت بھی دفات میں پر برگز دلالت نہیں کرتی اور نہ میں سے میں متعلق ہے۔ مسلمانوں کو قرآن مجید کا کا پارہ رکوع ۶ دیکھنا چاہیے۔مرزا قادیانی نے اس آیت میں

یہ آیت قیامت کے منظر کفار کو سمجھا رہی ہے کہ وہ خدا جس نے تم کو مٹی ہے پیدا کیا پھر نطفہ سے پھر علقہ بنایا پھر مضفہ بنایا اور پھر ماں کے پیٹ میں جگہ دی اور پھر اپنے ارادہ سے دہاں طفل بنا کر نکالا اور پھر جوان کیا پھر تم میں سے کوئی تو مر جاتا ہے اور کوئی بڑھاپ کی طرف لونا کر لایا جاتا ہے کہ پھر اس کو کوئی علم نہیں رہتا۔ یہ خلا صہ ترجمہ کا ہے اوپر کی آیت کا اور آیت متدلہ کا۔ یہ آیت خدا تعالیٰ کی قدرت اور جو بہ نمائی پر دلالت کرتی ہیں اور خدا تعالیٰ ان لوگوں کو جو محالات عقلی کے دلائل سے قیامت کا انکار کرتے ہیں ان کو سمجھاتا ہے کہ تم قیامت کے محالات عقلی پر کیوں جاتے ہو؟ پہلے اپنی بڑ جہ کا ہے اوپر کی آیت کا اور قیامت کے محالات عقلی پر کیوں جاتے ہو؟ پہلے اپنی انکار کرتے ہیں ان کو سمجھاتا ہے کہ تم قیامت کے محالات عقلی پر کیوں جاتے ہو؟ پہلے اپنی بڑ جہ کا ہے مالات اور محملاتا ہے کہ تم قیامت کے محالات عقلی پر کیوں جاتے ہو؟ پہلے اپنی ہو ہو کہ کہ من کی مند کہ تو اور خدا تعالیٰ ان لوگوں کو جو محالات عقلی کی دلائل سے قیامت کا ترجمہ کا ہے اوپر کی ہی اور خدا تعالیٰ ان لوگوں کو جو محالات عقلی پر کیوں جاتے ہو؟ پہلے اپنی من کو معالات اور خدا تعالیٰ ان لوگوں کو جو محالات عقلی پر کیوں جاتے ہو؟ پہلے اپنی ہو ہو جالات عقلی پر قادر ہے تو اب تمہارا دوبارہ زندہ کرنا کیا مشکل ہے؟ جب ترد کی محالات عقلی پر قادر تھ تو اب تھی ہم تم کو قبروں سے انھا کی خین ہو تھا رہے ہی ہو تا ہے کہ تم تو اب ترمی کر ترہ کرنا کیا مشکل ہے؟ جب ترد کی محالات عقلی ہیں ہے ہے۔

اس آیت کا وفات مسیح کے ساتھ کچھ تعلق نہیں۔ اگر مرزائی صاحبان اقرار کریں کہ یہ آیات حضرت مسیح کے حالات پر حاوی ہیں اور حضرت مسیح بھی ای سنت اللہ اور قانون فطرت اور قدرت کے تالع ہے تو ہم زور ہے کہتے ہیں کہ ان کی حالت اس شکار کی طرح ہو گی جو خود شکاری کے آگ آ جائے اور شکاری بآ سانی اس کو اپنے دام میں پینسا دے۔ پہلے اس نے کہ کوئی مرزائی اپنے مرشد کی حدیث کرے اور شیخ کو قانون قدرت کے ماتحت لائے ہم خود ہی مفصلہ ذیل دلائل پیش کر دیتے ہیں۔ جس سے ثابت ہو گا کہ یہ آیت دفات مسیح پر دلالت نہیں کرتی اور مرزا قادیانی کا استدلال اس آیت

ے بھی غلط ہے۔

(اوّل) .....خدا تعالی نے ان آیات میں قانون فطرت بتایا ہے کہ انسان کی پیدائش نطف سے ب۔ مگر سی \* باتفاق فریقین بغیر نطفہ باپ کے پیدا ہوا۔ جب پہلے ہی سی اس قانون فطرت سے مشقیٰ کر کے بغیر مس مرد کے صدیقہ مریمؓ کے پیٹ میں خلاف قانون فطرت متذکرہ بالا آیات جو اس آیت سے پہلے ہیں پیدا کیا تو پھر یہ آیت می \* کے حق میں ہرگز صادق نہیں آ سکتی۔

(دوم) ..... یہ نطفہ انسان کی صفت ہے کہ وہ عمر کی درازی سے ضعیف ہو جاتا ہے اور مادی ہونے کے باعث زمین کی تاثیرات سے متاثر ہو کر ضعیف ہو جاتا ہے۔ مگر آسان کی تاثیرات ایسی ہیں کہ اجرام فلکی کا بدل ما یتحلل ساتھ دی ساتھ ہوتا جاتا ہے اور وہ ضعیف نہیں ہوت۔ پس میتح بھی تاثیرات فلکی سے ارذل عمر کے ضعف سے بچا، ہوا ہے جیسا کہ مشاہدہ ہے کہ فرشتے 'ستارے' آفاب' مہتاب وغیرہ ایک بی حالت پر رہتے بیں۔ لہذا میتح بھی آسان پر درازی عمر سے کمانییں ہو سکتا اور نہ زمین کی آب و ہوا ک طرح 'سان کی آب و ہوا ہے کہ میچ کو ارذل عمر ملے۔ چونکہ میچ \* کی پیدائش نفخ روح سے تحقی اور روح درازی عمر سے ضعیف نہیں ہوتا صرف جسم ہوتا ہے۔ اس لیے میچ کے واسطے ارذل عمر کا ضعیف لازم نہیں کیونکہ وہ روح تھا۔

(سوم) .....جب خدا تعالی قرآن مجید میں حضرت مسیح کے حق میں قرماتے ہیں کہ وہ نہ صلیب دیا گیا اور نہ قتل کیا گیا بلکہ اللہ نے اس کو اپنی طرف اللها لیا تو ثابت ہوا کہ وہ ارذل عمر اور وفات وضعف پیری سے ایسا ہی مشتی کیا گیا جیسا کہ اپنی ولادت میں قانون فطرت سے مشتی کیا گیا تھا کہ بغیر نطفہ مرد کے پیدا ہوا اور جموبہ نمائی قدرت خدا تعالی کی ظہور میں آئی کیونکہ علم طب سے ثابت ہے کہ ہڈی نطفہ مرد سے بندی ہے اور گوشت خون چیض سے بندا ہے ۔ تگر میسے میں ہڈی تھی اور نطفہ مرد سے پیدا شدہ نہ تھا۔ ای طرح تازول اس کو جمر دراز عطاکی گئی اور ارذل عمر کے اثر سے خاص کرشہ قدرت سے محفوظ ہے۔

و اب ہم مرزا قادیانی کی وجہ استدلال کا جواب ویتے میں اور ثابت کرتے میں کہ وجہ استدلال کا جواب ویتے میں اور ثابت کرتے میں کہ وجہ استدلال بھی غلط ہے۔

(اوّل).....مرزا قادیانی کا بید کھنا کہ سنت اللہ دو ہی طرح سے تم پر جاری ہے۔ بعض مرطبعی سے پہلے فوت ہو جاتے ہیں۔ الخ۔

مرزا قادیانی نے دو ہی طرح سے سنت اللہ کا جاری ہونا کن الفاظ کا ترجمہ کیا ب- آیت میں تو دو کا کوئی لفظ نہیں اور نہ طبعی موت کا لفظ ہے۔ الفاظ''دو طریق'' اور " طبعی موت" مرزا قادیانی نے اپنے پاس سے لگائے میں جو کہ مشاہدہ سے بھی غلط ہے کیونکہ بعض بچے ماں کے پیٹ سے پیدا ہوتے ہی مرجاتے ہیں جو کہ مرزا قادیانی کے دو طریق کے حصر کو توڑ رہے ہیں۔ بعض کا ا۔قاط حمل ہو جاتا ہے اور پیدا ہوتے ہی مرجاتے ہیں۔اس سے بھی مرزا قادیانی کا حصر کہ دو ہی طریق سے سنت اللہ جاری ہے غلط ہے۔ (دوم).....مرزا قادیانی لکھتے ہیں کہ بعض عمر طبعی کو پہنچتے ہیں مگر عمر طبعی کا عرصہ نہ بتایا کد کمتی عمر کوعرطبعی کہتے ہیں اور جب اس حد ہے عمر گزر جائے تو عمر ارذل ہے۔ افسوس مرزا قادیانی فلاسفہ کی تقلید تو کرتے ہیں۔ مگر ساتھ ہی ڈر جاتے ہیں اور بودی دلاکل سے جہلاء کو دھوکہ دینے کی کوشش کرتے ہیں۔ حکمائے یونان کا مقولہ ہے کہ عمر طبعی انسان ک ایک سومیں برس مقرر ہے۔ اس سے اگر پہلے مرجائے توبیہ موت طبقی نہیں بلکہ کسی حادثہ ے ہے جد ا کہ چراغ میں تیل بھی ہو، بتی بھی ہو، مگر ہوا کے جھو ککے ے گل ہو جائے۔ ای طرح انسان عمر طبعی سے پہلے مرجاتے میں مگر اہل اسلام بلکہ کل اہل مذاہب کا اتفاق ہے کہ کمی جاندار (انسان ہو یا حیوان) کی عمر طبعی مقرر نہیں جبیہا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے علم میں مقرر کر رکھا ہے۔ اس کے مطابق موت آتی ہے خواہ کوئی جوان ہوخواہ بوڑھا خواہ شر خوار بچہ خواہ جنین یعنی وہ بچہ جو مال کے پیٹ میں ہے۔ مرزا قادیانی کا استدلال تب

درست ہوسکتا تھا کہ مم طبعی قرآن با کی حدیث ہے ثابت ہوتی۔ مگر قرآن اور تورات ے تو ثابت بے کہ اصحاب کہف ۳۰۹ برس اور حضرت آ دم کی عمر ۹۳۰ برس اور نوع کی عمر ۱۲۰۰ برس کی تھی۔ شاہنامہ فردوی طوی میں لکھا ہے کہ ''رستم کی عمر ایک ہزار ایک سو تیرہ برس کی تھی۔ ع'' ہزار صد و سیزدہ سالہ مرد۔'' مرزا قادیانی نے عمر طبعی کی کوئی حد مقرر نہیں کی کہ جب اس حد ے گزر جائے تو اردل عمر ہے۔ جب موت کا وقت مقرر خبیں اور یہ ایسا مسلمہ امر ہے کہ جس میں موافق و مخالف سب متفق میں اور صرف اتفاق ہی نہیں بلکہ رات دن کا مشاہدہ ہے کہ اچا تک موت آ جاتی ہے۔ طبعی موت کی کوئی حد مقرر نہیں جب خدا تعالیٰ کسی کو اپنی طرف بلاتا ہے تو وہ فوراً چلا جاتا ہے۔ اذا جاء اَجَلْهُمُ لاَيَسْتَاحِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ نَص قَرآ في شابد ب ادر اكر اخر مر 2 حصہ کو ارذل کہا جائے تو اس سے کوئی انسان خالی نہیں کیونکہ جو چیپ برس کی عمر میں فوت ہوا اس پندرہ برس کی عمر کے مقابل میں بچیس برس کا زمانہ ارذل عمر ب اور جو سو برس کی عمر میں فوت ہوا اس کا اردل زمانہ نوے برس ہوا اور جس نے ہزار برس کی عمر یائی اسکا زمانہ اردل عمر تو سو برس کے بعد ہوا۔ علیٰ بذا القیاس میچ کا زمانہ اردل عمر نزول کے بعد ہو سکتا ہے۔ تب بھی مرزا قادیانی کے ہاتھ کچھ نہ آیا۔ پس اس آیت سے بھی استدلال غلط ہے کیونکہ طبعی عمر کی کوئی حد مقرر نہیں۔ اگر ہے تو کوئی مرزائی بتا دے۔ دور نه جادً- مرزأ قادیانی اور سحیم نور دین کا آخری حصه عمر اگر اردل تفا تو چر وه تمام علم بجول کے تصر ادر نادان بچوں کی طرح باتیں کرتے تھے؟ ہر گز نہیں تو چر مرزا قادیانی کا ید قاعدہ بالکل غلط ثابت ہوا اور ایے ایے دلاکل شاید ای ارذل تر کا خاصہ ب۔ جس کا کوئی اعتبار نہیں کیونکہ ان کا ارذل زمانہ ۲۰ و ۷۰ برس بے جس کے درمیان فوت ہو گئے یا بد شلیم کرنا پڑے گا کہ مرزا قادیانی نے جو قرآن میں تحریف کر کے "طبعی عر" این طرف سے بد حالیا بے غلط ہے اور سد آیت وفات می پر برگز دلیل نہیں۔ قولہ تیرھویں آیت

یہ ب و لَکُمْ فِی الأَرُّضِ مُسْتَقَرَّو مَتَاعٌ اللی حِنْن (البقر ٣٦) یعنی تم اب جسم خالی کے زمین پر بی رہو گے یہاں تک اپنے تمتع کے دن پورے کر کے مر جاؤ گے۔ یہ آیت جسم خاکی کو آسان پر جانے ہے روکتی ہے۔ کیونکہ لَکُمْ جو اس جگہ فاکدہ تخصیص کا دیتا ہے اس بات پر بھراحت دلالت کر رہا ہے کہ جسم خاکی آسان پر نہیں جا سکتا۔'' الْخ (ازالہ ادہام ص ٢٠٩ خزائن ج ۲ ص ٢٢٨) اقول: یہ آیت بھی سیح کے متعلق نہیں یہ تو سیدنا آدم ادر شیطان تعین کے حق میں ہے۔ ویکھو اس سے پہلی آیت وَقُلْنَا الْمُبطُوُّا بَعْضُكُمُ لِبَعْضِ عَدُوٌّ وَ لَكُمُ فِی الأَرْضِ مُسْتَقَوَّہُ. آیہ یعنی اتر جاؤتم ایک دوسرے کے دشمن ہو ادر زمین میں تمھارے لیے ایک وقت خاص تک ٹھکانا ہے۔

اب روز روشن کی طرح ثابت ہے کہ یہ آیت حضرت آدم اور البیس (شیطان) کے حق میں ہے اور اس دقت ابھی منیح کی پیدائش بھی نہ ہوئی تھی تو یہ آیت میچ کے حق میں ہر گزنہیں۔ یعنی جب حضرت آ دم سے لغزش ہو گی، اور شیطان کے بربکانے میں آ گیا۔ تو خدا تعالی نے ان کو فرمایا کہ آسان سے بیٹیے زمین پر اتر جاؤ ادر وقت مقرر تک وہاں ہی رہو۔ حضرت مسیح کی وفات کا اس میں کہاں ذکر ہے؟ اور حضرت مسیح کا آسان پر جانا جو صریح نص قرآنی اور شہادت انجیل سے ثابت ہے کیونگر ناممکن ب، بلکداس آیت بو ثابت ہوتا ہے کد انسان آسان پر جا سکتا ہے کیونکد انسان کا جد امجد معفرت آدم آسان ے اترے۔ جب آسان ے اترنا ای آیت ے جو مرزا قادیانی نے خود پیش کی ہے تابت ہے تو آسان پر جانا بدرجہ ادلی ممکن اور ثابت ہوا کیونکہ آ سان پر انسانی سکونت پہلے تھی اور اس کے طعام آ سائش کے سامان بھی مہیا تھے۔ جب سبلا انسان آسان پر سکونت پذیر تفا اور سمی جرم کی سزا میں زمین پر اتارا کیا تو اس آیت ے آسان پر جاناممکن ہوا کیونکہ جو شخص ایک جگہ ہے آئے اس جگہ واپس بھی جا سکتا ہے۔ ( دوم ) ..... الفبطوا کے حکم ے معلوم ہوا کہ آسان ے زمین پر اتر نا ہوا۔ جب انسان آسان پرنہیں رہ سکتا تھا تو آ دم س طرح رہا؟ کیونکہ بعد میں اترا پہلے تو رہتا تھا اور کھا تا پتیا تھا اور طعام اس کو ملتا تھا کیونکہ بہشت میں سب اسباب معیشت موجود ہیں۔ اس سے تو مرزا قادیانی کے تمام اعتراضات اڑ گئے کہ عیسیٰ کو آسان پر طعام نہ ملکا ہو گا دغیرہ وغیرہ کیونکہ آدم کی نظیر موجود ہے۔ مرزا قادیانی لکٹہ کو مخصیص کے فائدہ کے داسطے کہتے ہیں۔ یعنی لَکُمُ کا مرجع خاص شیطان ادر آ دم ہیں۔ مرزا قادیانی کا بیدفر مانا کہ لَکُمُ کا مرجع خاص آدم و شیطان میں مرزا قادیانی کے مدعا کے برخلاف ہے کیونکہ جب شیطان اور آ دم کو بیه خطاب خاص ہے تو حضرت عیسیٰ اور دیگر انبیاء علیهم السلام مشتیٰ رہے۔ یعنی بیہ خاص تکم کہ اتر جاؤ اور تہمارا ٹھکانا زمین ہے خاص آ دم اور شیطان کے واسطے ہے۔ میچ کا اس آیت سے پچھ تعلق نہیں پس اس آیت سے بھی وفات میچ کا استدلال غلط --

(ازاله ادبام ص ۱۱۰ خزائن ج ۳ ص ۳۲۹) اقول: اس آیت میں بھی کہیں نہیں لکھا کہ سی فوت ہو گئے ادر ندید آیت دفات سی پر دلالت کرتی ہے۔ مرزا قادیانی کی جو وجہ استدلال ہے وہی درست نہیں کیونکہ جب زیادتی عمر کی کوئی حد مقرر نہیں کہ جب انسان اس حد تک پینچ جائے تو پیرفرنوت ہو جاتا ہے۔ لیعنی ایہا بوڑھا کہ اس کے حواس قائم نہ رہیں۔ انسان کی فطرت مختلف طاقتوں اور قوتوں والی بنائی گئ ب اور یہ مشاہدہ ب کہ کن لوگ بچاس برس ے زیادہ عمر کے ہوئ اور ان کی طاقتیں بالکل سلب ہو جاتی ہیں اور بچین کا زمانہ عود کر آتا ہے۔ مگر بعض ایے طاقتور ہوتے ہیں کہ ای نوے برس کی عمر میں بھی ان کی نظر قائم رہتی ہے اور حواس بجا رہتے ہیں اور ایمی صائب رائیں دیتے ہیں کہ جوانوں کو بھی دہ باتیں نہیں سوجھتیں جو ان کوسوجھتی ہیں۔مسلمہ کذاب کی عمر ڈیڑ ھ سو برس کی تھی ادر جب مسلمانوں ہے مقابلہ تھا تو ایسی ایسی تدبیر س اس کو سوجیتی تھیں کہ بہت جوانوں کو نہ سوجیتی تھیں۔ زیادتی عمر نے اس کی قوتوں میں کچھ کمی نہ کی۔ پنجاب میں ایک مشل مشہور ہے کہ فلاں شخص سرّ ا بہترا گیا ہے۔ یعنی بے وقوفی کی باتیں کرتا ہے حالانکہ ہزاروں اشخاص کے حق میں یہ مثال غلط ہوتی ہے۔ حکیم نور دین قادیانی کی عمر زیادہ ہو گئی تھی مگر ان کو قادیانی مشن ک ترقی کے وہ وہ دجل سویضتے تھے کہ کسی جوان مرزائی کو نہ سوجھتے تھے۔ پس جب عرک طاقتوں کی کوئی حد نہیں تو پھر یہ قیاس ہی غلط ہے کہ حضرت عیسی زیادتی عمر کے باعث نكما ہو گیا ہو گا۔ كيونكہ مرزا قادياني تشليم كر ڪي ميں كہ اللہ تعالى كا انبيا عليهم السلام ت خاص معاملہ ہے اور سی مجھی نبی و رسول تھا۔ اس لیے اس کے ساتھ بھی خاص معاملہ ہے که وه تا نزول زنده رب گا اور درازی عمر کا از اس پر برگز نه مو گاجس طرح که اصحاب کہف پر ہاوجود گزر جانے عرصہ دراز ۳۰۹ سال کے وہ جس عمر اور طاقت کے ساتھ سوئے تھے ۲۰۹ بری کے بعد ای طاقت اور عمر کے ساتھ اٹھے اور زمانہ کے اثر ے محفوظ رہے جب نظیریں موجود میں کہ حضرت نوع کی عمر ۱۳۰۰ برس کی تھی اور زمانہ کے اثر ت وہ محفوظ رہے۔ حضرت شیٹ کی عمر ۱۳ برس کی تھی اور ان کی طاقتوں میں فرق بنہ آیا تو

آیت ہے وَمَنُ نُعَمِّرہ نُنَكِّسۂ فِی الْحُلُقِ. (یلین ۲۸) یعنی جس کو ہم زیادہ عمر دیتے ہیں تو اس کی پیدائش کو النا دیتے ہیں یعنی انسانیت کی طاقتیں اور قوتیں اس ہے دور ہو جاتی ہیں۔حواس میں فرق آ جاتا ہے عقل اس کی زائل ہو جاتی ہے۔'' (ازالہ ادمام میں ۱۱ خرائن یے ۲ میں ۱۹

ٹابت ہوا کہ مرزا قادیانی نے اس آیت کے سمجھنے میں غلطی کھائی ہے کہ وہ اے قاعدہ کلیہ بناتے ہیں۔ اور جو امر اللہ تعالیٰ نے اپنی مرضی پر منحصر رکھا ہوا ہے۔ اس کو اپنے قیاس سے خلاف منشاء خدا تعالی کایہ قاعدہ بتاتے میں حالاتکہ خدا تعالی نے کوئی طبعی عمر مقرر خبیں فرمائی اور نہ ہی کوئی پیری وغیرہ کا زمانہ مقرر فرمایا ہے تو پھر یہ غلط خیال ہے کہ حضرت عیلیٰ پر تغیر کا زماند آ گیا ہو گا جبکہ خوت موجود ہے کہ آ سانی مخلوق بہ نسبت زینی مخلوق کے الطف اور اکمل ہے اور زمانہ کا اثر ان پر کم ہوتا ہے یا بالکل ہی نہیں ہوتا۔ جب ے دنیا بنی ہے چاند و سورج و ستارے وغیرہ بروج اپنے اپنے کام میں جگم ایز د متعال لگے ہوئے ہیں کوئی بوڑھا نہیں ہوا۔ کوئی ارذل عمر تک پنچ کر ردی نہیں ہوا فر شتے بوڑھے ہو کر پاگل نہیں ہو گئے۔ حاملان عرش نے بوڑھے ہو کر اور کم طاقت ہو کر عرش رب العالمين كو تيجيئك نہيں ديا تو حضرت عيسىٰ آسان پر كس طرح زمانہ كے اثر فت ترم ہو کر نکھ ہو گیتے ہیں۔ بیصرف اللہ تعالی کی قدرت و جروت سے لاملمی کا باعث ہے اور اس چی و قیوم خدا کی قدرت اامحدود ے ناواقفیت کا سبب ب کد مرزا قادیانی کو ایے ایے دہم اور قیامی سوجھتے ہیں۔ ورنہ جسکا یہ اعتماد ہو کہ خدا تعالٰی قادر مطلق ہے جو حابتا ب كرتا ب اور جس في صرف أيك امر خن ت تمام كانكات كو ايك دم بنا كمر اكيا ہے۔ اس کے آگے ایک انسان کو درازی عمر کا دینا اور تا نزول زندہ رکھنا کچھ مشکل نہیں۔ افسوس مرزا قادیانی ایک طرف تو مانتے ہیں کہ خدا نے ابراہیم پر آگ سرد کر دی جو بالکل خلاف قانون قدرت ہے۔ تمر دوسری طرف حضرت عیسیٰ کے زیادہ عمر یانے سے انکار کرتے میں اور ایسے ایسے روی دلائل پیش کرتے میں کد یقول ان کے ان کی این ہی ارذل ممر کا جوت ہے۔ ورنہ دیندار مومن بالغیب کی شان سے بعید ہے کہ ایے ایے من گھڑت ڈھکوسلوں سے نصوص قرآنی کا انکار کرے۔ پس اس آیت ہے بھی وفات میں کا استدلال غلط ہے۔

قوله پندر هو یک آیت

اللَّهُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِنْ صُعْفٍ نُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ صُعْفِ قُوْةً نُمَ جَعَلَ مِنْ بعُد قُوَّة صُعفا وشيبه. (الردم ۵۳) ترجمہ''خدا وہ ہے جس نے تم کو صعف سے پيدا کيا پحر صعف کے بعد قوت دے دی پحر قوت کے بعد صعف و بيرانہ سالی دے دی۔'' بير آيت بھی صرت طور پر اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ کوئی انسان اس قانون قدرت سے باہر شيس۔'

11+

اقول: یہ آیت بھی دفات میچ پر نص قطعی تو در کنار کمناییڈ بھی دلالت نہیں کرتی۔ مرزا قادیانی کی دجہ استدلال یہ ہے کہ چونکہ ہرایک انسان کے لیے ضعف ہیری ضرور ہے اس لیے حضرت مسیح بھی ضعف بیری سے نیچ نہیں سکتے مگر کوئی با حواس آ دی کہد سکتا ہے کہ ضعف پیری سے موت ہو جاتی بے یا جوضعف پیری سے ضعیف ہو جائے دہ ضرور ہی م جاتا ہے۔ ہزاروں لا کھوں بوڑ سے ضعيف دنيا ميں بقيد حيات موجود ميں كيا يد ان كى وفات کی دلیل ب؟ برگز نہیں۔ حضرت نوج نے اس قدر عمر دراز پائی۔ کیا وہ مردہ تھ؟ ہر گر جہیں تو پھر یہ کیونکر درست ہو سکتا ہے کہ جو ضعیف العمر ہو وہ ضرور مرجاتا ہے جبکہ پیری کا کوئی خاص زمانہ مقرر نہیں اور نہ عمر طبعی کا کوئی زمانہ مقرر ے۔ اگر کوئی حابل حکیم نور الدین ے کہتا کہ آپ ضعف پیری ے فوت شدہ میں ادر یہی آیت پیش کرتا کہ چونکہ آپ کو ضعف پیری آ گیا ہے آپ مردہ ہیں لبذا آپ خلیفہ نہیں ہو گئے کیونکہ مردے بھی خلیفہ نہیں ہوتے تو مرزا قادیانی کے مرید اس دلیل کو شلیم کر لیتے اور حکیم صاحب کو مردہ تصور کر کیتے؟ ہرگز نہیں تو پھر مسلمان مرزا قادیانی کی اس دلیل کو س طرح تشليم كر ليت .. مولوى محمد احسن قادياني امروبي اب تك ضعف بيري ميل زنده موجود ہی۔ کیا وہ بھی مردہ مانے جاتے ہی؟ ہرگز نہیں تو پھر میچ ضعف پیری ہے کس طرح مردہ ثابت ہو سکتا ہے۔ کیا ضعف اور موت ایک ہی چیز ہے؟ مرزا قادیانی خود ہمیشہ امراض کے دورہ سے کمزور اور ضعیف رہتے درد سر اور دیگر بیاریوں کے باعث ضعیف ریتے مگر کوئی ان کو مردہ نہ تجھتا تھا۔ اگر بغرض محال یہ تمجھ کیس کہ سیح کی عمر دو ہزار برس ہونے کیوجہ سے دو ضعیف العرب تواس سے اس کی وفات کی طرح ثابت نہیں ہو سکتی۔ پس اس آیت ے بھی حیات می ثابت ہے کیونکہ ضعیف العمری نشان زندگی ہے نه که نشان موت ۔ پس اس آیت ہے بھی استدال غلط بے یہ کہاں لکھا ہے کہ سی فوت ہو گیا۔ مرزا قادیانی بار بار قانون قدرت! قانون قدرت!! کہہ کر عوام کو دھوکا دیتے ہیں کہ سی اس قانون قدرت کے پنچ ہے۔ س مسلمان کا اعتقاد ہے کہ سیلی ہمیشہ زندہ رہیں گے۔مسلمان تو باریار کہتے ہیں کہ بعد نزول میچ ۴۰ برس زمین پر رہیں گے اور پھر فوت ہوں گے اور مدینہ منورہ میں دفن کیے جائیں گے اور مسلمان ان کا جنازہ پڑھیں گے۔ مگر افسوس مرزا قادیانی نے وفات میں ثابت کرتے کرتے ضعیف العمری ثابت کر کے حیات تی ثابت کر دی۔

انسانی و حیوانی زندگ ہے آخر کار ہر ایک انسان کھیتی کی طرح کانا جائے گا۔ جس طرح کھیتی اور درخت کا فے جاتے ہیں۔ اس یہ کس کو انکار ہے؟ ہر ایک مسلمان کا اعتقاد ہے کہ سیح بعد نزدول فوت ہوں گے۔ جھگڑا تو سارا درازی عمر کا ہے اور درازی عمر ہم حضرت آ دم و نوح و شیٹ علیم السلام و غیر ہم ثابت کر آئے ہیں۔ لیں جس خدا نے ان رسولوں کو دراز عمریں ویں وہی خدا میچ کو بھی جس قدر جاہے دراز عمر دے سکتا ہے۔ اس میں کوئی خلاف قانون قدرت نہیں۔ جب بعد نزدول میچ فوت ہو گا تو ای قانون نے یٰچے میں کوئی خلاف قانون قدرت نہیں۔ جس طرح پانی دوس عناصر میں کر دی ہے کہ فرمایا کہ یہ میں کوئی خلاف قانون قدرت نہیں۔ جس طرح پانی دوس عناصر میں کر دی ہے کہ فرمایا کہ یہ میں ای پانی کی مانڈر ہے جس طرح پانی دوس عناصر میں کر مخلف منازل طے ہیں۔ ای طرح یہ حیاتی انبانی پہلے ماں کے پیٹ میں منزلیں نطفہ مضغہ جنین ہونے کی مازل طے کر کے پی طفل جوان اور فرقوت ہو کر آخر مر جاتا ہے۔ اس قانون نے کی کو مازل طے کر کے پی طفل جوان اور فرقوت ہو کر آخر مر جاتا ہے۔ اس قانون نے کی کو مازل ان طے کر کی پیلے میں یہ خوانی دیو ای قانون قدرت کو میں منزلیں نظفہ مضغہ جنین ہونے کی مازل دو انکار نہیں۔ عمر مرزا قادیانی جو اس قانون قدرت کو مساوی طر کر میں کی کو تھی کہ کو مازل کے بی میں ماند کے جن میں میز ہو اس قانون قدرت کو مساوی طر یں پر مرایک مازل کے دوانات کا دوت زندگی کیاں سب حیوانوں کے داسے میں مزیلیں مطفہ مضغہ جنین ہونے کی مازین ہوں ہوں اور خال کے ہو اس قانون قدرت کو مساوی طر یں پر مرایک خوانات کا دوت زندگی کیاں سب حیوانوں کے داسے مقد میں مادی عربی مر رایک میں کر ایک کو نہیں ہوتیں اور نہ سب حیوان و انسان مساوی عربی کو میں کو میں میں میں مر رہی

یہ بے اِنَّمَا مَعْلُ الْحَدُوةِ الدُنْیَا تَحَمَاءِ ٱنْزَلْنَاهُ مِنُ السَّمَاءِ فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرُضِ مِمَّا يَا كُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ. (يُنَسَّمَا) يَعَنَى اى زندگى دنيا كى مثال بي ب كه جيے اس پانى كى مثال ہے جس كو ہم آسان سے اتارتے ہيں اور پھر زمين كى روئيدگى اس سے مل جاتى ہے۔ پھر وہ روئيدگى بريقتى اور پھولتى ہے اور آخر كائى جاتى ہے يعنى تحقق كى طرح انسان بيدا ہوتا ہے اوّل كمال كى طرف رخ كرتا ہے پھراس كا زوال ہو جاتا ہے كيا اس قانون قدرت مے ميت باہر ركھا گيا ہے۔'' (ازالدادہام م االا خزائن خ سم م

اقول: یہ آیت بھی وفات میچ ہرگز نہیں بتاتی اور نہ یہ سیچ کے بارہ میں ہے۔ یہ آیت پیش کر کے تو مرزا قادیانی نے دراز عمر کا ہونا ثابت کر دیا کیونکہ جس طرح پانی امتزان عناصر سے کھیتی اور پھل تیار کرتا ہے یا پانی سے کھیتیاں اور پھل تیار ہوتے ہیں ای طرح

قولهٔ سولہویں آیت

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

جاری ہے۔ دیکھو کدو کھیرہ وغیرہ تر کاریوں کی عمر بہت تھوڑی ہوتی ہے۔ صرف باعیں شیس روز پھل دے کر جل جاتی ہیں۔ اس کے برخلاف جو مکنی' گندم کنی ماہ میں تیار ہو

كاف جات بي اور دير تك ان كا ذخيره ركها جا سك ب حالاتك تركاريال اور چل دوتين روز سے زیادہ نہیں رہ کتے ۔ پوتڈا لیعنی گنا تو دس ماہ کے بعد تیار ہوتا ہے اور اس کی عمر بھی کم ہوتی ہے۔ یہی اختلاف درختوں اور ان کے پھلوں میں ہے۔ آ ڑو کا درخت دو سال میں تیار ہو جاتا ہے اور پھل لاتا ہے اور آم سیب کا ورخت وس بارہ سال یا اس ے زیادہ عرصہ لے کر تیار ہوتا ہے۔ ایس ہزاروں مثالیں ہیں جو روزمرہ مشاہدہ میں آ رہی ہیں کہ نیاتات کی عمریں بھی مساوی نہیں اور نہ قانون قدرت یکساں طور پر ہر ایک کلوق میں جاری ہے۔ \* \* حیوانات بہت عمر کے ہوتے میں جیسا کہ سانپ کوہ وغیرہ اور بعض حیوانات تھوڑی عمر پاتے ہیں جیسے حشرات الارض اور بحری وغیرہ۔ جس سے روز روثن کی طرح ثابت ہے کہ اس مثال یانی والی میں وجہ شبہ صرف نشودتما ہے جس کے واسطے کوئی حد مقرر نہیں۔ ایہا ہی انسانوں کی عمریں مسادی نہیں ان میں قانون نشودنما بیتک جاری ہے مر مسادی طور پر نہیں ہے۔ سب میں مشیت ایز دی خفید کام کر رہی ہے اور منشاء حق کے مطابق سب نباتات مختلف طور پر پھل پھول لا رہے ہیں اور جب تک تھم ہوتا ہے تب تک پھل لاتے میں آخر جل سڑ کر تباہ ہو جاتے ہیں۔ مگر یہ ہرگز نہیں کہ سب کے سب ایک حد معین تک محدود ہوں۔ بعض درخت سینکروں برس تک قائم رہتے میں اور بعض چند سالوں میں ختم ہو جاتے ہیں۔ ای طرح حیوان اور انسان ہیں کہ نشود نما میں تو اس قانونِ فطرت کے تالع میں گراپن سی قائم رکھنے میں مختلف مدارج رکھتے ہیں اور سب میں امرحق جاری بے اور مشیت ایزدی کے تالع میں - حفرت نوع اس قانون قدرت کے تالع پیدا ہوئے کہ ۱۳۰۰ برس تک مشیت ایزدی کے امر کے موافق زندہ رج الورموج بن عق ٢٥٠٠ برى تك زنده رما (ديمو جامع العلم مطبوعا نول مثور مف ١٣٨ طالعك اب اس قدر عمر دراز محالات میں سے ب اور خلاف قانون قدرت مجمى جاتى ب مكر دامنى رب کہ مقنن لین قانون بنانے والے کا اختیار ہوتا ہے کہ بعض امور میں قانون کی پابندی ند کرے جس کوشواز ونوادر کہتے ہیں۔ دور ند جاؤ حضرت مسج عليه السلام کی ولادت ی شاذ و نادر بطور مجزہ کے ہے۔ اگر اس کو درازی عمر بھی خدا تعالی نے دے دی ادر تانزون زنده ركها تو كيا محال موا؟ بس بيد آيت بهى مسيح عليه السلام كى حيات ثابت كرتى ب كدجس طرح بإنى عينى مي ايك بى اثر نبيل ركمتا اور ايك بى وقت سب كميتيال تباه و ہلاک نہیں ہوتی ای طرح انسان میں بھی دنیا کی حیاتی مختلف مدارج رکھتی ہے جس کا بتیجہ ہے ہے کہ مختلف عمرین میں ایک ہی وقت اور عمر سب کے داسطے مقرر نہیں کوئی بجین

rin

میں مرجاتا ہے کوئی جوانی میں مرجاتا ہے کوئی بوڑھا ہو کر شیں مرتا طالانکہ لوگ اس سے نفرت کرتے ہیں اور وہ خود بھی مرنا چاہتا ہے مگر مشیت ایز دی اس کو زندہ رکھتی ہے طالانکہ نشودنما میں سب کے سب قانون قدرت کے پنچ ہیں۔ پس میچ بھی حیاتی کے نشودنما میں بیشک قانون قدرت کے تابع ہے مگر درازی عمر اس کو اس قانون سے خارج سی کرتی اس لیے اس آیت سے بھی استدلال غلط ہے۔

قوله سترهوي آيت

نُهُمَّ إِنَّكُمُ بَعُدَ ذَلِكَ لَمَيْتُوُنَ. (المومنون ١٥) لَعِنَ اوَّل رفتہ رفتہ خدا تعالیٰ تم کو کمال تک پہنچا تا ہے اور پھرتم اپنا کمال پورا کرنے کے بعد زوال کی طرف میل کرتے ہو یہاں تک کہ مرجاتے ہو۔'' اقول: اس آیت ہے بھی وفات میسے ہرگز مفہوم نہیں ہوتی۔ یہ وہی قانون قدرت ہے یعنی

نشودنما کے بعد تم مرف دالے ہو۔ اس سے مرزا قادیانی نے کلیے س طرح بنا لیا کہ جو قانون قدرت کے مطابق پیدا ہو کر نشودنما پائے دہ ای دقت مر جاتا ہے۔ یہ ایسا ہی استدال ہے کہ کوئی آ کر غلام رسول راجیکی قادیانی یا محم علی لاہوری کو کیے کہ جناب تو فوت شدہ میں اور یہی آیت پڑھ دے فُٹم انکم بَعْدَ ذلاک لَمَيْتُوْن. يعنی بعد نشودنما کے آپ مرف والے ہیں۔ پس اس آیت کے رو ت آپ مردہ ہیں جو شخص مرف والے اور مرے ہوئے میں فرق نہیں کرتا اس کے حق میں کیا کہا جائے سہ کون کہت ہے کہ مسح مرف والے ہیں۔ چس کا یہ اعتقاد ہو کہ مسح مرف والانہیں اس کو سے آیت سافی چاہے۔ پس اس آیت سے بھی استدادال غلط ہے کوئکہ سے بعد نزول مرف والا ہیں دان ہوتی ہے کہ میں میں میں فرمایا گیا ہے جو کہ اگر مسح کے حق لیا جائے اور اس ہوتی قرار ای مرف والا ہیں در کہ ای جنوب قولہ اٹھار حویں آیت

اَلَمُ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَاءً فَسَلَكَة يَنَابِيُعَ فِي الأَرْضِ ثُمَّ يُحْرِجُ بِهِ ذَرُعًا مُحْتَلِفًا ٱلْوَانَةُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَوَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجَعَلُهُ حُطَامًا إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكُونِي لِأُولِي الأَلْبَابِ. (الزم ٦١) ان آيات على بحى مثالًا يه ظاهركيا بَ كَدانسان يَجَتَى كى طرح رفته رفته إي عمركو لوراكر ليمًا بَ اور يُحرم جامًا بِهُ '

(ازالدادبام ص ١٢٢ خزائن ج ٣ ص ٢٣٠)

اقول: تحقیق اور پانی کی مثال کا جواب سولھویں آیت کے جواب میں دیا گیا ہے یہ صرف آیت کا نمبر بر حانے کے واسط ای مضمون کی آیت کو لکھا ہے جو کہ اہل علم کے نزدیک عیب تحن ہے۔ ہم جواب دے چکے بار بار ذکر کی حاجت نہیں۔ بال اتنا خرور عرض کرتے میں کہ عمر کا پورا کرنا جو لکھا ہے دہ کوئی عمر کی حد مقرر ہے کہ جب تم اس حد عمر تک پنچ جاؤ گے تو مرجاؤ گے جب عمر کی حد مقرر نہیں جو ہزار برس زندہ رہے کا الح وہ عرب ہے۔ پس متح بعد نزدول چاہے کہ ہزار برس گزر جا نی اس کی مدت عمر دہی ہو گا الح وہ متح ہے دیں کہ عمر کا نور مرے گا۔ عمر کی حد مقرر نہیں جو ہزار برس زندہ رہے کا الح وہ وہ پوری کر کے خرور مرے گا۔ عمر کی جب تک کوئی حد مقرر نہ کرو جب تک بید آیت وفات متح پر دلیل نہیں ہو کتی بلکہ اگر سو آیت بھی ایس پیش کرو گے تو ہرگز کام نہ آ کیں گی۔ پہلے عمر کی حد مقرر کروجب ایک شخص کی حد عمر ہی مقرر نہیں تو پھر جو دو ہزار برس کے بعد استدادال غلط ہے۔

قولہ انیسویں آیت

یہ ہے وَمَا اَرْسَلُنَا مِنُ قَبْلِکَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ اِلَّا اِنَّهُمُ لَيَا كُلُوْنَ الطَّعَام وَيَمُشُوُنَ فِي الْأُسُوَاقِ. (الفرتان ٢٠) ''لِعَنْ جم نے تجھ سے پہلے جس قدر رسول بیجیے ہیں دہ سب کھانا کھایا کرتے تھے اور بازاروں میں پھرتے تھے۔''

(ازالدادبام ص ١١٢ خزائن ج ٢ ص ٢٢١)

اقول: یہ آیت بھی ہرگز نہ تو میتح کے متعلق ہے اور نہ اس سے وفات میتح کا وہم و مگان بھی ہو سکتا ہے۔ یہ آیت تو صرف ان کفار کو جواب دے رہی ہے جو رسول اللہ تلظیق پر اعتراض کرتے تھے کہ کھانا اور بازاروں میں پھرنا نبوت کی شان سے بعید ہے اس رسول جو بیھیج دہ سب کھانا کھاتے تھے اور بازاروں میں پھرتے تھے۔ یہ امور لیٹن کھانا کھانا اور بازاروں میں پھرنا نبوت و رسالت کے منافی نہیں۔ اس سے وفات میتح کا منہوم ہرگز نہیں ہو سکتا۔ اگر کھانا کھانا اور بازاروں میں پھرتے تیں سب کی جوت کے تاہوت کے تاب پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے تین ہوت کا شوت ہے کا پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے دیں سب کے سب فوت شدہ پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے دیں سب کے سب فوت شدہ پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے دیں سب کے سب فوت شدہ پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے دیں سب کے سب فوت شدہ پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے دیں اس کے سب فوت شدہ پھر جس قدر انسان کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھر کر دونات میتے کا شوت ہوت اب کھانا نہیں کھاتا اور بازاروں میں پھرتا نظر نہیں آتا اس واسطے مردہ ہے تو یہ ایک ہی نامعقول دلیل ہے کہ کوئی شخص کہہ دے کہ خواجہ کمال الدین ومحمد صادق مرزا قادیانی کے مرید فوت شدہ میں کیونکہ قادیان اور لاہور والوں کو کھانا کھاتے اور بازاروں میں پھرتے نظر نہیں آتے۔

انسوس مرزا قادیانی کو سیح کی وفات نے ایسا تحو حیرت کر دیا ہے کہ ان کو ایس دلیل چیش کرنے کے وقت سب علوم وفلتنی واکل مجول جایا کرتے ہیں۔ بھلا کوئی مرزائی جا سکتا ہے کہ عدم علم شے و عدم مشاہرۂ نے عدم وجود نے پر دلیل ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں تو پھر مرزا قادیانی کا بار بار بد کہنا کہ سیج طعام نہیں کھا تا اس واسطے مردہ ہے کیونکر درست ہوسکتا ہے جبکہ ان کو آسان کا علم ہی نہیں۔ ١٩ سو برس کے بعد خدا کا فرض ہو سکتا ہے کہ مسیح کی ڈبل روٹی اور جاء کی پیالی روزمرہ جار وقت مرزا قادیانی کو دکھاتا بلکہ ان کے مریدوں کی خاطر ایے کی طریق ہے آسان ہے نمودار کرتا کہ ہر ایک مرزائی دیکھ لیتا کہ یہ سیج کا طعام بے کیونکہ اگر قادیان کے مرزائی دیکھ لیتے تو لاہور کے مرزائیوں پر ججت نہ ہوتی اور اگر لاہور والے دیکھتے تو قادیان والوں کے واسطے دلیل نہ ہوتی۔ پس قرص خورشید کی طرح قرص عیلیٰ بھی ہر روز طلوع کرتی تب مرزا قادیانی اور مرزائی سیح کو کھانا کھانے والا یقین کرتے مگر ابر اور بارش کے دن چر بھی میچ کو فاقہ مست ہی سجھتے اور شائد بعض محقق مرزائی تو کہتے کہ جب تک ہم آ سان پر جا کر میچ کو رونی کھاتے نہ د کم لیس تب تک اس کو زند ونہیں کہ سکتے ۔ مگر انسوس مرزا قادیانی کی منطق ایسا ردی ہے کہ قدم قدم پر مخور یں کماتا ہے کیا مرزا قادیانی کے مرید جو قادیان سے فاصلہ پر رہے سے اور ان کو مرزا قادیانی کی یاقو تیاں اور مقوی غذا کمیں دیکھنے کا موقعہ نہ ملتا تھا انکا نہ د یکینا مرزا قادیانی کی وفات کی دلیل تھی؟ ہرگز نہیں تو پھر میچ علیہ السلام جو کہ آسان پرے زمین والول کو کھاتا پتیا نظر ندآئ تو مردہ س طرح ثابت ہو سکتا ہے؟ جبکہ زمین والوں کو زمین کے ہی باشتدگان کا علم شیس۔ لاہور والے ملکتہ والوں کا کھانا پینا اور بازارون میں پرنا جب نہیں دیکھ کے تو آسان والوں کا س طرح دیکھ کے بی ۔ کیا کوئی آسان پر گیا ہے اور می کو طعام ندمانا دیکھ آیا ہے یا می نے اپنی فاقد کشی کی شکایت ک ب؟ برگزنیس تو پحر بد بالكل غلط استدال ب كداس آيت ب سب رسولول كافوت

مو جانا تابت ب

چکے میں زندہ بھی تو نہیں میں اور نہیں جانے کہ کب اٹھائے جائیں گے۔ (ازالداوبام ص ١٢٣ فرائن ج ٢ ص ٢٣١) اقول: اس آیت ے بھی دفات سے ہرگز نہیں تکلی اور نہ بیکل اس آیت کے پیش کرنے کا ہے۔ یہ آیت تو توحید باری تعالی کو ثابت کر رہی ہے کہ جن جن معبودوں کی تم پرستش كرت جوده تو خود كلوق بي كچھ بيدائيس كر كے تو وہ تمہارى مرادي س طرح وے کتے ہیں۔ وفات سیج کے ساتھ اس آیت کا کچھ تعلق نہیں۔ مرزا قادیانی کی وجہ استداال یہ ہے کہ چونکہ حضرت عیسی بھی معبود میں اور مخلوق میں اس داسطے فوت ہو گئے ہول گ مر یہ غلط اور خلاف واقعہ بے کیونکہ کل مخلوق فوت نہیں ہوئی۔ فرضتے خدا کی مخلوق بی اور معبود ہیں مگر فوت نہیں ہوئے حضرات جرائیل و میکائیل واسرافیل جب ے دنیا پیدا ہوئی ہے۔ چلے آتے ہیں اور ہرگز نہیں مرے سورج طائد ستارے سب مخلوق ہیں اور معبود ہیں۔ مگر مرے نہیں۔ حضرت عیسیٰؓ ان معبودوں میں سے نہیں ہیں چنانچہ قرآن مجید يبوديول اورمشركين كو قرماتا ب وَمَا صَرَبُوهُ لك الله جَدَلا بَلْ هُمْ قَوْمٌ حَصِمُوْنَ. (الزخرف ۵۸) یعنی حضرت عیسی کی نظیر جو ان کفار نے پیش کی ہے۔ یہ ان کا محادلہ ہے۔ ید لوگ محض خصومت سے ایس باتیں کرتے ہیں۔ تفصیل اس اجمال کی یہ ہے کہ جب قرآنٍ مجيد عل انكم وَمَا تَعْبُدُوْنَ مِنُ دُوْن اللهِ حصَبُ جَهَنُم. (الانباء ٩٨) نازل اوا تو مشرکین نے کہا کہ اگر ہمارے معبود لیتن بت جہم میں ڈالے جائیں گے تو حضرت مح بھی معبود نصاریٰ ہیں وہ بھی ہمارے معبودوں کے ساتھ جہنم میں جائیں گے۔ اس پر اللہ تعالی نے بیآیت نازل فرمائی که حضرت عیلی کو جو کفار ومشرکین ایما بن معبود بتاتے ہیں جیسے کہ ان کے بت و دیگر تلوق معبود کیے جاتے ہیں توبیہ بالکل غلط ہے اور وہ لوگ خصومت سے کہتے میں ۔ پس مد طریق استدالال جو مرزا قادیانی نے اختیار کیا ہے کہ حضرت عيسى كومعبودون مين شامل كرت بي يدطرين يبل يبود وكفار عرب كر يح بي جن کو اللہ تعالی خاصم فرماتا ہے۔ افسوس مرزا قادیاتی ایک رسول اور نبی کو بتوں اور ستاروں اور عناصر دغیرہ اصنام کیطرح سمجھ کر اس کی وفات کا ثبوت دیتے ہیں حالانکہ

قولہ بیسویں آیت یہ ہے کہ وَالَّذِیْنَ يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ لاَ يَخُلُقُوْنَ شَيْنًا وَهُمُ يُخْلَقُوْنَ

اَمُوَاتٌ غَيْرُ اَحْيَاءٍ وَ مَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ. (الخل ٢٠-١٦) يعنى جولوگ بغير الله کے پرستش کیے جاتے اور لِکار جاتے ہیں وہ کوئی چیز ہيدا نہيں کر بچتے بلکہ آپ پيدا شدہ مر المُوات غَيْرُ أَحْيَاء ان کی صفت ہے۔ یعنی مجھی زندہ نہ تھے اور حضرت میسی صاحب حیات تھے اور اصنام اور باطل معبودوں میں شامل نہ تھے۔ مگر مرزا قادیانی اپنے مطلب کے واسط خلاف قرآن ان کو بھی معبودوں میں مشرکین عرب کی طرح شامل کرتے ہیں اور اپنی طرف ے قرآن میں تحریف کر کے لکھتے ہیں کہ سب انسانوں کی دفات پر دلالت کر رہی ہے حالانکہ انسان کا لفظ قرآن کی آیت میں نہیں۔ مرزا قادیانی انسانوں کا لفظ اپنے پاس ے دلگا کر میں کو بھی اصنام میں داخل کرتے ہیں جو خلاف قرآن ہے۔ (دوم)..... صرف حضرت میں ہی معبود تصارکی نہیں وہاں تو تین اقدوم معبود ہیں۔ یعنی باپ بیٹا' روح القدس، لیتنی ایک میں دوسار روح القدس اور خدا کو بھی فوت شدہ مجھنا ہو گا کیونکہ سے استدلال درست سمجھا جائے تو روح القدس اور خدا کو بھی فوت شدہ میں ہو گا کیونکہ ہو ہوں معبود ہیں اور پکارے جاتے ہیں اور سے بالبداہت غلط ہے کیونکہ نہ روح القدس مرتا ہوں معبود ہیں اور پکارے جاتے ہیں اور سے بالبداہت غلط ہے کیونکہ نہ روح القدس مرتا

(سوم) ..... معبودوں پر موت دو طرح پر داقعہ ہو سمتی جیا حالا آلا۔ حالا موت کے یہ معنی کہ وہ ذی روح نہیں تھے پھر وغیرہ کے بنے ہوئے ہیں تو اس سے حضرت عیلی متنی ہیں کیونکہ کمی ذی روح کو پھر کے معبودوں میں شامل کرنا ذی ہوش کا کام نہیں۔ اگر کہو کہ مآلا کینی آخر کار ان کے داسطے وفات لازم ہے تو اس سے کمی کو انکار نہیں۔ سب مسلمانوں کا اعتقاد ہے کہ حضرت عیلی بعد نزول ضرور فوت ہوں گے اور مسلمان ان کا مسلمانوں کا اعتقاد ہے کہ حضرت آدم کی درازی عرفر آن میں موجود ہیں۔ پس می خ جنازہ پڑھیں گے اور مدینہ منورہ میں مدفون ہوں گے۔ صرف سوال درازی عمر کا ہے جس کی نظیریں حضرت نون محضرت آدم کی درازی عمر قرآن میں موجود ہیں۔ پس میں ن معبودوں میں داخل ہیں اور نہ ان کی وفات حالا ثابت ہے۔ لیمن کی تھر وغیرہ کا دعویٰ معبودوں میں داخل میں اور نہ ان کی وفات حالا ثابت ہے۔ کین سے پھر وغیرہ کا دیا ہوا معبودوں میں داخل میں اور نہ ان کی وفات حالا ثابت ہے۔ کین سے پھر وغیرہ کا دعویٰ ہوتا ہوں ہو گی۔ لیمن بوں کے دین جو کہ اس آیت ہے۔ میں ہوں گے اور مرزا قادیانی کا دعویٰ ہوتوں ہوں اس مالا ضرور ہو گی۔ لیمن ہوں آ ہوں ہوں گے مرف سوال درازی عمر کا ہوتا ہوں معبودوں میں داخل میں اور نہ ان کی وفات حالا ثابت ہے۔ کین سے پھر وغیرہ کا دعویٰ ہوتوں ہوں اس مالا خرور ہو گی۔ لیمن جو کہ اس آ ہوت ہوں گے اور مرزا قادیانی کا دعویٰ ہوتوں ہوں آ ہوں ہو کے بیں جو کہ اس آ ہوت ہوں گر ثابت نہیں۔ لیس اس آ ہوتا ہوں ہو گا ہوں اس آ ہوا ہوتوں ہوں آ ہیں اس آ ہوتا ہوتا ہو

یہ ہے مانحان مُحَمَّدًا ابَّا أَحَدٍ مِنْ رَجَالِكُمُ وَلَكِنُ رَّسُوُلَ اللَّهِ وَخَاتَمَ المُنْبَيْنِ. (اتراب، ۳۰) یعنی تحدیظیفہ تم میں ہے کی مرد کا باپ نہیں مگر وہ رسول اللہ ہے اور ختم کرنے والا نہیوں کا۔ نیہ آیت بھی صاف دلالت کر رہی ہے کہ بعد جارے نی سلط اقول: مرزا قادیانی نے نبی کے آنے میں مغالطہ دیا ہے آنا اور پیدا ہونا دو الگ الگ امور میں دونوں کا مفہوم ایک ہرگزنہیں ہوتا۔ زید امرتسر ے لاہور آیا۔ یا بکر قادیان ے بٹالہ میں آیا اس کے بیہ معنی ہرگز نہیں ہوتے کہ زید و بکر امرتسر و قادیان میں پیدا ہوئے۔ آیت خاتم النہین میں نبیوں کی پیدائش ختم کرنے والا کے معنی میں کیونکہ الفاظ ابا احد مِنْ زِجَالِكُمُ صاف بتا رب میں كه آب يا تا ك بعد كونى نبى پيدا نه مو كا كيونكه باب سمی رجل کے نہ ہونے کی علت عائی ہ ہے کہ آپ ساتھ کے بعد کوئی اگر آپ ساتھ کا بیٹا ہوتا اور زندہ رہتا تو نی ہوتا جیما کہ حدیث لو کان ابراہیم حیا لکان نبی ہے ثابت ب يعنى اكر حضور عظيمة كابينا ابراجيم زنده ربتا توني بوتا اس واسط خدا تعالى ف فرمایا کہ محمد مل جو سی مرد کا باب نہیں اس کی علت غائی یہ ب کہ آب س عل کے بعد کوئی نبی و رسول پیدا نه ہو گا حضور عظیقہ کا بیٹا ابراہیم ای داسطے زندہ نه رہا تا که تحد سن کے بعد نبی نہ ہو۔ یہ سیاق عبارت بتا رہا ہے کہ کس نبی کا پیدا ہونا خاتم النہین کے برخلاف ب اور مسلمان بھی ای عقیدہ پر میں کہ بعد محمد ﷺ کے کوئی تی پیدا نہ ہو گا کیونکہ آپ علی خاتم میں نبول کے پیدا ہونے کے اور چونکہ حضرت علین چھ سو برس پہلے حضرت خاتم النبین سی کی پیدا ہو چکے میں اس واسط ان کا ددبارہ اس دنیا میں آنا ان کے دوبارہ پیدا ہونے کی دلیل نہیں ہے اور نہ جدید نبی ہونے کی وجہ ہے اس لیے نزول میسلی جو کہ اوّل انجیل میں بعدہ قرآن میں اور اس کے بعد حدیثوں میں اور اس کے بعد اجماع امت سے ثابت بے خاتم انسپین تل کے برخلاف نہیں کیونکہ اگر کوئی جدید نبی پیدا ہوتا تو خاتم النبیین کے برخلاف ہوتا سابقہ نبی کا آنا خاتم النبین کے برخلاف مبیس - باتی رہا مرزا قادیانی کا یہ فرمانا کہ میرا دعویٰ محمد علی کے برخلاف نہیں میں نے بروزی رنگ میں دعویٰ کیا ہے اور محد ﷺ کی متابعت تامہ ہے بچھ کو نبوت ملی ہے یہ وبی باتیں بی جو کہ مسلمہ سے لے کر مرزا قادیانی تک سب کاذب مدعیان نبوت کرتے آئے ہیں۔مسلمہ بھی کہتا تھا کہ اصل پنجبر تو تحد ﷺ ہیں۔ میں ان کے ساتھ ایما پنجبر و نی ہوں جیسا کہ مویٰ کے ساتھ بارون مویٰ کے تابع بھی تھا اور خود بھی نبی تھا ای طرح میں بھی نبی غیر تشریعی ہوں۔ ای طرح ادر کذاب بھی امت محمدی میں گزرے ہیں ادر ضرور گزرنے تھے کیونکہ مخبر صادق حضرت محمد تلک کی پیشگوئی ہے کہ تیں جھوٹے نبی میری امت میں سے ہوں گے۔ جو گمان کریں گے کہ نبی اللہ میں حالانکہ میر ب بعد کوئی نبی

ے کوئی رسول دنیا میں نہیں آئے گا۔ (ازالہ ادبام ص مالا خزائن ن r ص ١٣١)

http://www.amtkn.org

مہیں۔ چنانچہ بہتیروں نے دعویٰ نبوت کیا اور آخر جھوٹے ٹابت ہوئے جس سے روز روثن کی طرح ثابت ہے کہ خاتم النہیں کے بعد جدید نبی پیدا نہیں ہو سکنا اگر پرانا نبی آئے تو وہ خاتم النہیں کے برخلاف نہیں۔ چنانچہ حضرت عائشہ صدیقہ سما فیصلہ اس کے متعلق ناطق ہے جس کے سامنے مرزا تادیانی کے من گھڑت ڈھکوسلوں کی کوئی حقیقت نہیں جو وہ اپنے دعویٰ کے ثبوت میں پیش کرتے ہیں۔ ام المونین عائشہ سے پوچھا گیا کہ حضرت میں اگر نازل ہوئے تو یہ امر خاتم النہیں کے برخلاف ہو کا تو آپ نے مجد سیفی اگر نازل ہوئے تو یہ امر خاتم النہیں کے برخلاف ہو کا تو آپ نے محمد شیش نبیوں کرنے والے ہیں مگر یہ مت کہو کہ ان کے بعد کوئی نہ آئے گا۔

(بجمع المجاري ه في المنتر في فيصله كر ديا ب كد وبى عيلى بيما مريم كا في ناصرى بعد محمد المنتر في فيصله كر ديا ب كد وبى عيلى بيما مريم كا في ناصرى بعد محمد المنتي في بي الله ب جو آئے والا ب اوركوتى جديد المتى دعوى مسح موعود ب في الله نه بو كا كيونكه حضرت عائش في حضرت خلاصه موجودات محمد رسول الله الله الله علي في بي ورخواست كى تحقى كد آب اجازت دين تو يس آب كي پهلو يس دفن كى جاوَل تو حضور الله في في فرمايا تها كه مير بي پاس عيلى بيما مريم كا دفن كيا جائ لو دعفور الله الله ان ادفن الى جنبك فقال والى لك بذالك الموضع مافيه الاموضع قبرى و قبر ابى بكر وقبر عمر و قبر عيسى ابن مريم . (ابن عماكر ترام 10 مرام)

ترجمہ: فرمایا جعنوت عائمتہ نے کہ میں نے آنخصرت ملک کی خدمت میں عرض کی کہ بچھ معلوم ہوتا ہے کہ میں آپ ہیں کے بعد زندہ رہوں گی۔ آپ ہلکت اجازت دیں تو میں آپ ملک کے پاس مدنون کی جاؤں۔ آخصرت ملکتے نے فرمایا کہ میرے پاس تو ابویکر دعمرُ اور عینی بیٹے مریم کی قبر کے سوا اور جگہ نہیں۔

ناظرین! اس جدیث سے ثابت ہوا کہ حضرت عیلیؓ ضرور اصالتاً نازل ہوں کے اور حضرت عائشۃؓ نے بخو فرمایا کہ قولوا خاتم الانبیاء و لا تقولوا لا نہی بعدہ تو ان کا بھی یہی اعتقاد تھا کہ ہی اللہ عیلی بیٹا مریم بعد آنخضرت علیظؓ کے قرب قیامت میں نزول فرمائے گا۔ اس واسطے آپ نے ایک پڑانے نبی کا آنا ذکر کر فرمایا جو کہ تحمہ رسول اللہ ﷺ سے چھ سو برس پہلے پیدا ہو چکا تھا۔ علادہ برآں اس حدیث کی تصدیق رسول تع کی اس حدیث سے ہو چک ہے۔ جس میں حضور عظ نے فرمایا کہ عسیٰ بن مريم آسان ے نازل ہو گا اور ٢٥ برس زندہ رہ كر نكاح كر كے اولاد پيدا كر كے پھر مرے گا۔ فیدفن معی فی قبری لین مقبرہ میں درمیان الو کر و عمر کے دفن کیا جائے گا۔ ایک حدیث میں بیا بھی آیا ہے کہ اس کی قبر چوتھی قبر ہو گی۔ لیں اس حدیث ہے مرزا قادیانی کا تمام طلسم نوٹ گیا اور ذیل کے امور ثابت ہوئے۔ (1) يد حضرت عائشة اور صحابه كرام ومحمد رسول الله عظيظة كايمي مذجب تها جوتمام مسلمانون كا ہے کہ حضرت علیلی نبی اللہ اصالاً نزول فرمائیں گے۔ (۲) حضرت عیسیٰ تا نزول زندہ ہیں کیونکہ اگر فوت ہو جاتے تو پھر ان کا نزول ہی نہ ہوتا۔ دوبارہ آنے کے واسطے زندگی ضروری ہے ورنہ مردے کبھی دوبارہ نہیں آتے۔ (۳) ثم یموت فیدفن معی فی قبری ہے جسمانی وفات اور جسمانی دفن ثابت ہوا اور ڈ تھکو بلا کہ میں روحانی طور پر رسول اللہ میں بسبب کمال اتحاد کے دفن ہو گیا ہوں بالکل غلط ثابت ہوا کیونکہ حضرت عائشہ کی درخواست جسمانی دفن ہونے کے داسطے تھی اور اس واسطے جگہ طلب کی تھی کیونکہ روحانی دفن کے واسطے جگہ طلب کرنے کی ضرورت نہ تھی اور روحانی دفن بہ سبب اتحاد قلبی و متابعت تامہ و محبت خالص کے حضرت عائشہؓ کو حاصل تھی کیونکہ حضور ﷺ کی زوجہ ہونے کا فخر آپ کو حاصل تھا۔ پس جسمانی دفن کے واسطے درخواست تھی اور جسمانی دفن ہی معصود تھا جو کہ اس دلیل ے حضور ملک نے اجازت نہ دی کہ دہاں عیسیٰ مدینہ منورہ میں حضور کے مقبرہ میں مدفون ہوں گے ادر مرزا قادیانی کا ردحانی طور پر مقبرہ رسول اللہ ﷺ میں دفن ہونا ایک زئل ہے جو حضرت خلاصہ موجودات يع مك شان مي ب ادبى اور كتافى ب كدايك غلام اي آقاكا بم مرتبه مو (٣) اس حديث سے حيات مي ورفع جسماني بھي ثابت ہوا كونكه اگر جسم كے ساتھ رفع نہ ہوتا توجسم کے ساتھ اصالاً نزول بھی موجود نہ ہوتا مگر چونکہ جسمانی نزول اور جسمانی دنن مذکور ہے اس لیے ثابت ہوا کہ رفع بھی جسمانی ہوا تھا۔ جو کہ اصل بے نزول کی۔ (۵) عیسی بن مریم بی ناصری سی موجود ہے نہ کہ اس کا کوئی بروز و مغیل سی موجود ہے۔ کیونکہ رسول اللہ عظی نے عیسی بن مریم کے دفن کی جگہ اپنا مقبرہ فرمایا اور عیسیٰ بن مریم وبی نبی ناصری رسول اللہ ہے۔ مرزا قادیانی نہ رسول اللہ، نہ عیلی بن مریم، نہ مدینہ شریف گئے اور نہ وہاں جا کر دفن ہوئے۔ (٢) اصالاً مزول ثابت ہوا کیونکہ عینی بن مریم اسم علم ہے اور اسم علم بھی نہیں بدلتا اور نہ اس کا کوئی بدل ہو سکتا ہے۔ پس غلام احمد ولد غلام مرتضی بھی عیسیٰ بن مریم نہیں ہو سکتا کیونکہ این مریم اس داسطے فرمایا کہ تحقیق ہو جائے کہ وہی عیسیٰ جس کا باپ نہ تھا اور جو بغیر نطفہ باپ کے پیدا ہوا تھا دہی نازل ہو گا اور مرزا قادیانی کا باپ غلام مرتضیٰ تھا اس لیے مرزا قادیانی بیچے میچے موجود نہ تھے۔

(۷) مرزا قادیانی کا نبی و رسول ہونا باطل ہوا کیونکہ ان کی پیدائش محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد ہوئی بے جو کہ خاتم النمین کے برخلاف بے اور مرزا قادیانی کا ڈھکوسلا کہ میں بہ سب متابعت رسول الله ينظن کے رسول اللہ ہو گیا ہوں غلط ہوا کیونکہ متابعت تامہ رسول اللہ ﷺ کے سوا حضرت ابو بکڑ وعمرؓ وعثانؓ وعلیؓ کے کسی نے نہیں گی۔ جب صحابہ کرامؓ متابعت تامہ ہے بی و رسول نہ ہوئے تو جس صحف نے متابعت ناقص بھی نہیں کی اور قدم قدم بر رسول الله يليف كى مخالفت كرتا ب وه كيونكر تابعدار كامل موسكتا ب اور كيونكر نبى و رمول کا نام پا سکتا ب؟ جبکه صحابه کرام به سبب متابعت تامه ک اس نام (نبی و رسول) یانے کے مستحق نہ ہوئے۔ حدیث میں رسول اللہ یکھیج نے حضرت علیؓ کے حق میں فرمایا کہ تو بچھ سے بمزلہ ہارون کے ہے۔ مگر چونکہ میرے بعد کوئی نبی نہیں لہٰذا تو نبی کا نام نیبیں پا سکنا۔ دوسری حدیث میں فرمایا کہ اگر میرے بعد کوئی نبی ہونا ہوتا تو عمرؓ ہوتا۔ پس فطعی نصوص شرعی ظاہر کر رہی ہیں کہ بعد محد رسول اللہ الله خاتم النہین کے کوئی سچا نبی نہ ہو گا۔ مرزا قادیانی تو متابعت میں بھی ناقص ہیں۔ ج نہیں کیا۔ جہاد تغنی نہیں کیا بلکہ اکثر مسائل میں صریح مخالفت رسول اللہ الله کا ہے۔ مثلاً رسول اللہ الله فرمات میں کہ وہی عیسیٰ بنا مریم کا جس کے میں قریب تر ہوں اور جس کے اور میرے درمیان کوئی نی نہیں وہی اصالنا نزول فرمائے گا اور مرانہیں بعد نزول فوت ہو گا مسلمان اس کا جنازہ پڑھیں کے اور وہ میرے مقبرہ میں درمیان ابوبکر وعمرؓ کے مدفون ہو گا مگر مرزا قادیانی منہ ے تو متابعت تامہ کے مدمى بين ليكن رسول الله علي كا مقابله كر كے ان كو جمالات بي كه رسول الله يتلقق کو سیح موعود و دجال کی حقيقت معلوم نه تھی۔عيلی فوت ہو گئے وہ ہرگز نہ آئیں گے ادر نہ آ سکتے ہیں کیونکہ طبعی مردے کمجھی واپس نہیں آتے۔ پس عیلی نبی اللہ جس کے آنے کی خرب وہ تو میں ہوں اور سے موعود امت میں ے ایک فرد ہو گا۔ یہ رسول اللہ عظیقہ کی تحکد یب شیس تو اور کیا ہے؟ رسول اللہ عظیقہ تو فرما میں کہ وہی عیسی بیٹا مریم کا آئے گا اور مرزا قادیانی کہتے ہیں کہ نہیں ایک امتی ملیٹی کی خود بو پر آئے گا۔ رسول الله ين فرما تي كه وه مرانبين - مرزا قادياني كتب مي كه وه مر كيا- رسول الله ين الله

فرماتے ہیں کہ میرے مقبرہ میں دفن ہو گا۔ ای واسط حضرت عائشہ کو اجازت جگہ کی نہ دی کہ وہ رسول اللہ ملک کے مقبرہ میں دفن ک جائیں۔ مگر مرزا تادیانی کہتے ہیں کہ روحانی وفن مغہوم تھا۔ جو رسول اللہ ﷺ کوعلم نہ تھا اور میں روحانی طور پر رسول اللہ ﷺ کی قبر میں یعنی دجود مبارک میں مدفون ہوں۔ یعنی فنا فی الرسول کے ذرایعہ سے عین تحمہ ہی ہول اس واسطے میرا دعویٰ نبوت خاتم النبین کے برخلاف نہیں اور نہ مہر نبوت کو تو ڑتا ہے۔ یہ ایسا ردی اور باطل استدلال ب کہ کوئی غاصب کی شریف کا گھر بارچھین لے اور اس کا تمام مال اسباب اپنا مال اسباب سمجھے اور اس پر قضد کر لے۔ مگر جب اس کے وارث اس کے ظلم کی فریاد اور اس کے تصرف بے جا کی نائش شاہی عدالت میں کریں تو وہ عیار یہ کہہ دے کہ میں ان تمام وارثوں کا بروزی باب ہوں اور برسب کچھ میرا اپنا ب کوئکہ ان کے دادا صاحب کی متابعت میں نے پوری پوری کی ہے ادر اس کی محبت میں اییا فنا ہو گیا ہوں کہ عین وہی ہو گیا ہوں۔ اس واسطے میرا دعویٰ اور قبضہ کوئی مخالفانہ قبضہ منہیں بلکہ میں تو خود دبی ہوں۔ ان دارتوں ادر مدعیوں کا مورث اعلى بى ہوں۔ ان ك وارث اعلی کا بروز ہول بلکہ وہی ہوں۔ کیا عدالت شاہی میں اس عیار کی تقریر بے نظیر سن کر بادشاہ اس کومورث اعلی سمجھ کر تمام اموال و املاک کی ڈگری دے سکتا ہے؟ ہرگز نہیں تو پھر احکم الحاکمین جو خفی اور جلی کے جاننے والا ہے خبیر وعلیم ہے وہ مرزا قادیانی کے اس ذ حکو سلے پر رسول اللہ من کی کہ اسالت و نبوت و امت کس طرح دے سکتا ہے؟ اور رسول اللہ معظم کو معزول کر کے نجات کا مدار مرزا قادیانی کی بیعت پر رکھ سکتا ہے؟ دور نہ جاؤ ذرہ کوئی بروزی ڈپٹی مشربی بن کر دیکھ لے کہ ڈپٹی مشتر مانا جاتا ہے اور ضلع کی پجبری اس کو دی جاتی ہے یا سیدھا جیل خانے بھیجا جاتا ہے؟ افسوس مرزا تادیانی کوخود غرضی اور غرور نفس فے یہاں تک دھوکا دیا ہے کہ واقعات اور مشاہدات کے برخلاف کہتے ہوئ بھی نہیں جھجکتے۔ اور قابو یافتظان کو ایما الو بنایا ہے کہ وہ حواس کھو بیٹھے بیں جو کچھ مرزا قادیانی نے کہہ دیا سب رطب و یابس قبول ہے۔ کیا لطف کی بات ہے کہ اگر کوئی غیر فمخص رسول الله يعطي كا مقابله كرت تو محمد رسول الله يتطلق كو بزا رزمج وغصه موادر اگر مرزا قادياني شوت و رسالت كا دعوى كري توتي اور عين محد رسول الله بن جاسمي؟ حالاتكه بد کلیہ قاعدہ ہے کہ غیر کا مقابلہ کرنا ایہا رنجیدہ اور ندموم نہیں جیسا کہ اپنا فرزند یا عزیز دوست مقابلہ کرے تو رنج ہوتا ہے کیا رسول اللد عظ ایک امتی کے دعویٰ نبوت بے خوش تصح یا غضبناک تھے؟ لیعنی مسلمہ مسلمان تھا اور امنی تھا اور ایہا ہی اسود عنتی امنی تھا اور

مرزا قادیانی سے متابعت میں بڑھا ہوا تھا کیونکہ اس نے ج بھی کیا تھا۔ یہ دعویٰ رسول الله عظي 2 سامن ہوئے کیا رسول اللہ علی اس وقت خوش ہوئے تھے یا غضبنا ک؟ ظاہر ہے ایسے غضبناک ہوئے کہ ان مدعیان کو جو امتی تقصے کافر قرار دیا اور ان پر قبال کا حکم صادر فرمایا چنانچہ تاریخ اسلام میں لکھا ہے کہ بارہ ہزار صحابی معرکہ مسیلمہ میں کام آئے اور مسیلمہ کی طرف سے بھی بے شارقتل ہوئے کی اگر امتی نبی کا ہونا جائز ہوتا یا موجب فضيلت رسول الله يتلفيه كا موتا تو پحر مسيلمه كيول كاذب سمجها جاتا؟ أن من تو بقول مرزا قادیاتی کے رسول اللہ عظیقہ نبی کر ہوتا تھا اور شان محمدی دوبالا ہوتی تھی۔ جن کی بیردی سے مسلمہ و اسود عنسی متابعت تھر ﷺ سے نبی و تھر ﷺ بن گئے اور رسول اللہ ﷺ کے نبی گری ہے نبوت و رسالت کی ڈگری حاصل کی تھی۔ اگر یہ ڈھکوسلا سچا ہوتا تو اس قدر کشت و خون کیوں ہوتا؟ اور اگر امتی نبی سچا ہوتا اور اس کے بیرو تچے اور حق پر ہوتے تو پھر اس قدر خونریزی جماعت اسلام میں کیوں روا رکھی جاتی؟ اور کیوں بے شار مسلمان طرفین کے مارے جاتے؟ ان واقعات سے ثابت ہے کہ کسی امتی کا دعویٰ نبوت كرنا رسول اللد عظيمة ك غضب كاباعث ب- جاب كاذب مدى زبان س كي كم من فنا فی الرسول ہوں۔ مگر حقیقت میں وہ دشمن رسولِ خدا ﷺ ہے اور مقابلہ کرنے والا ایک باغی ہے۔ بھلا غور تو کرو رسول اللہ ﷺ فرما کمیں کہ ابن مریم نبی اللہ ہو گا جو سیح موعود ہے مگر وفا دار غلام کہتا ہے کہ نہیں صاحب وہ تو امتی ہو گا اور جو بجائے مریم کے بیٹے کے غلام مرتضی کا بیٹا ہو گا اور بجائے دمشق میں نازل ہونے کے قادیان ( پنجاب) میں یدا ہوگا اور بجائے آتان سے نازل ہونے کے مال کے پیٹ سے پیدا ہوگا۔ بھلا ایسا صریح مخالف محض دعویٰ فنا فی الرسول میں سچا ہو سکتا ہے؟ ہر گز نہیں۔ جب حضرت عمرٌ وعلیَّ جیے جنھوں نے جان و مال قربان کر ڈالا ہر ایک تکلیف میں رسول اللہ عظیقہ کا ساتھ دیا۔ فقر و فالتے برداشت کیے تین تین دن کے بھوکے پیاہے جنگ کرتے رہے وہ تو متابعت تامہ ہے نبی نہ ہوئے مگر ایک شخص گھر بیٹھا ہوا مزے اُڑا تا تارک کج و دیگر فرائض۔ مسلمانوں کا مال دین کی حمایت کے بہانہ سے ہور کر عیش کرتا ہوا فنا فی الرسول کے مرتبہ کو پیٹی کر رسول اللہ عظیقہ و نبی اللہ بن جائے اور اس پر ابلہ فریبی یہ کرے کہ حضرت علیک نبی اللہ کے آنے بے جو پہلے نبی تھا خاتم النہین کی مہر نوشی ہے اور میرے دعویٰ نبوت و رسالت سے جو کہ سیلمہ کی مانند متابعت سے بے خاتم النیمین کی مہر سلامت رہتی ہے ایک ایسا دروغ بے فروغ ہے جو اپنی آپ ہی نظیر ہے کیونکہ تیرہ سو برس سے اتفاق

امت ای پر چلا آتا ب کدایک مسلمان شخص امتی تب بی تک ب جب تک خود نبوت و رسالت كا دعويدارند مور جب خود نبوت كا مدى موا امت رسول الله يع المر موا کیونکہ نیوت و رسالت کے دعویٰ ہے وہ تو خود رسول اللہ ﷺ بن بیٹھا۔ اب مرزا قادیانی نبی و رسول بھی بنتے ہیں اور مہر نبوت کی بھی فکر ہے کہ وہ بھی سلامت رہے۔ اس واسطے اپنا نام امتی نبی و غیر تشریعی نبی و بروزی وظلی نبی رکھتے ہیں اور یہ خبر نہیں کہ مجھ سے یہلے ایسے ہی مدمی گزرے کہ جو امتی بھی تھے اور نبی بھی تھے۔ جب وہ کاذب ثابت ہوئے تو میں کیونگر ا الطے منطق سے سچانجی ہو سکتا ہوں؟ کیونکہ دعویٰ نبوت بہر حال شرك فى الدوة ب اور شرك ايك ايسافعل ندموم ب كه تمام ممناه تو خدا تعالى بخش و کا ر مرشرک مرکز ند بخشے گا۔ جب بے نیاز خدا کو اپنا شریک منظور نہیں تو رسول اللہ ﷺ کو اپنا شریک س طرح گوارا ہو سکتا ہے؟ پس یہ بالکل غلط منطق ہے کہ چونکہ حفزت محد ينا مدين تم اور موى كے بعد نى آتے رب - اس ميں محد تا ك ب کہ ان کے فیضان سے کوئی نبی نہ ہو۔ جس کا جواب یہ ہے کہ موی کے ساتھ نبیوں کے مع المعده تحا جیسا کہ قرآن میں ب وَقَفْنُنَا مِنْ بَعْدِهِ بَاالرُّسُل لَعِنْ موى \* ٤ بعد رسول آتے رہیں گے اور موئ \* کو خاتم النہین نہیں فرمایا تھا مگر حفزت محمد رسول اللہ من کو خاتم النہین فرمایا گیا ہے یعنی جس کے بعد کوئی نبی نہیں بھیجا جائے گا۔ دوم یہ غلط ب که حفرت موی \* اور حفرت محد يظ مين مماثلت تب يى كامل موسكتى ب جبكه محمد يتك العد بھی نبی آئى كونكد واقعات اور توراة ے ثابت ب كد مول كى وفات کے ساتھ ہی حضرت ایش مبعوث ہوئے اور لگا تار ایک بی کے مرفے کے بعد دوسرا بی آ جاتا تھا بلکہ ایک ہی زمانہ میں بہت نبی آئے حتیٰ کہ چودہ سو برس کے عرصہ میں بہت نی آئے۔ گر محد رسول اللہ عظیق کے بعد قریب قریب ای عرصہ یعنی ١٣ سو برس سے زیادہ عرصه گزرا اور کوئی نبی نه آیا تو ثابت ہوا کہ خدا کے قول خاتم النیین کی تصدیق خدا ک فعل نے کر دی۔ لیتن پہلے خدا نے فرمایا کہ ہم محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کوئی نی نہ ستجیجیں گے اور اس عرصہ دراز تیرہ سو برس سے اور میں کوئی سچا نبی نہ بھیجا جس سے ثابت ہوا کہ خدا کو ہرگز منظور نہیں کہ اس کے حبیب کا کوئی شریک ہو اور کلمہ لا اللہ الا الله محمد رسول الله يتلك جومسلمانوں كا دين و ايمان ب أس ميں صاف بدايت ب ك شرك جس طرح الله تعالى كى ذات وصفات ك ساتھ منع ب اى طرح محمد رسول الله عظي كى ذات کے ساتھ بھی منع ہے لینی لا نافیہ جیسا کہ اللہ پر ہے وہا ہی کھ سی لی پر ہے جس کا

مطلب یہ ہے کہ جس طرح لا الہ الا اللہ ہے ایہا ہی لا رسول۔ الا محمد رسول اللہ ہے۔ جیسا کد مشرک بخدا مشرک اور کافر ہے ویسا ہی مشرک برسول مشرک اور کافر سے بدر ب- کیونکہ محمد عظیق کو رسول مان کر اس کی غلامی قبول کر کے پھر بغادت کر کے خود ہی رسالت و نبوت میں شریک ہوتا ہے۔ خدا تعالیٰ ہر ایک مومن کو اس خیال باطل سے بچائے اور ظلی و بروزی کا ڈھکوسلا ایہا باطل ہے کہ جس کی سزا زمانہ موجودہ میں بھی پیانی ہے۔ کوئی شخص بادشاہ وقت کا بروز وظل بن کر بادشاہت کا دعویٰ کر کے دیکھ لے که اس کو کیا سزا ملتی بی؟ کیا محمد رسول اللہ ﷺ اینے شریک نبوت و رسالت کو جیوڑ دے گا؟ ہر گز نہیں یہ گناہ ہی ایسا ہے کہ قابل معافی نہیں اس کی نظیر موجود ہے کہ مسلمہ پر قمال کا حکم حضور ﷺ نے دیا۔ کیا آپﷺ کی اور مدمی رسالت کو چھوڑ دیں گے؟ ہر کر نہیں۔ گر مرزا قادیاتی کی منطق پر تغجب آتا ہے کہ ظل و بروز دوحاات سے خالی نہیں۔ یا تو عین ظل لہ ہے یا اسکاعکس ہے۔ اگر عین ہے تو یہ غلط ہے کہ پہلی بعثت میں تو اس قدر بہادر کہ کفار عرب کے چھکتے حیفرا دیے ادر سترہ جنگیں کیں ادر بعثت ثانی میں (تعوذ بالله) ایے ڈریوک اور بزول کہ جنگ وجدال کے تصور سے غش کھا جاتے اور ڈر کے مارے جج کے لیے نہ گئے۔ ایک ڈیٹی کمشیز کے حکم سے الہام بند ہو گئے۔ پہلی بعثت میں اس قدر کامیاب کہ یتیمی کی حالت ہے کامیاب ایے ہوئے کہ شہنشاہ عرب ہو گئے ادر تمام عرب کو كفر ے ياك كر ديا اور بعثت ثاني ميں اس قدر نامراد كه تمام عمر عيسائيوں کی غلامی میں رہے اور آ ریوں کی کچر یوں میں مارے مارے پھرے جن کو صفحہ ستی ہے محو و نابود کرنے کا دعویٰ تھا اور انہی کی عدالتوں میں مزمانہ حیثیت ے کھڑے ہوتے رہے۔ پہلی بعثت میں دین اسلام کو تمام مذاہب پر غالب کر دکھایا اور بعثت ثانی میں ایسے مغلوب ہوئے کہ اہل ہنود آربد صاحبان کے بزرگوں رام چندر جی اور کرش جی اور بابا نا تک صاحب وغیر ہم کو نہ صرف نبی و رسول مانا بلکہ خود ہی کرشن کا اوتار بن گئے اور ایک چھوٹا سا گاؤں قادیان بھی گفر سے پاک صاف نہ ہوا۔ قادیان جس کو دارالامان کہا جاتا ہے اس میں برابر سکھ آربیہ د سناتن دھرم دالے موجود ہیں۔ پہلی بعثت میں صاحب دحی رسالت وشریعت ہو اور بعث ٹانی میں اس سے بیہ منصب چھینا جائے اور وحی رسالت سے محروم کیا جائے۔ صرف البام ہو جوظنی ہے۔ کیا اس میں حضرت محد رسول اللہ عظیمة كى جك نبيس كد ايك عام امتی کہے کہ میں عین تحد سی جوں اور میرا دعویٰ نبوت تحد سی کی برخلاف نہیں۔ بیتک حضرت خلاصه موجودات خاتم النبيين كى جتك ب كه ايسا محض جس ميں كوئى صفت

112

محد بالله كى نہيں اپنے آپ كوعين محمد بالله كم اور جمونا دعوىٰ نبوت كرے۔

دوسرا طرنی ظل و بردز کا یہ ہے کہ مدعی دعویٰ کرے کہ میں بہ سبب کمال محبت و متابعت کے اصل شخص کا ظل یعنی سایہ ہوں۔ یہ مقام تو کم و بیش ہر ایک مسلمان کو حاصل ہے اور ایے ایسے عاشقان رسول معبول گزرے ہیں کہ نام سنتے ہی جان نگل گئی۔ حضرت خواجہ اولیں قرنی ش نے جب سنا کہ حضرت محمد رسول اللہ عظیقہ کے دندان مبارک شہید ہو گئے تو آپ نے کمال محبت کے جوش میں خیال فرمایا کہ یہ دانت حضور علیقہ کے شہید ہوں گے۔ چنانچہ اپنے دو دانت توڑ ڈالے۔ پھر خیال آیا کہ شاید آپ کے یہ دانت نہ ہوں پھر دوسرے اپنے دو دانت توڑ ڈالے۔ ای خیال میں اپن تمام دانت توڑ ڈالے اور اس طرح سے محبت نبوی کا شیوت دیا جو تاقیامت یادگار رہے گا۔

حضرت علی کرم اللہ وجبہ حضرت تحمد رسول اللہ عظیقہ کے بستر مبارک پر اس نیت ے سو گئے کہ رسول اللہ عظیقہ نیچ جا تمیں اور میں آپ عظیفہ کی بجائے شہید ہو جاڈل۔ بیہ بتھے اصلی محبت رسول اللہ عظیقہ کے بیچ مدعی اور متابعت بھی سحابہ کرام کی اظہر من الطمس ہے۔ مگر وہ تو نہ عین محمد عظیقہ ہوئے اور نہ انھوں نے محبت اور متابعت ے نبوت و رسالت کا دعولیٰ کیا۔

اب مرزا قادیانی کا حال سنے کہ آ قا علیہ فرما تا ہے کہ وہی عیلی بی اللہ ابن مریم آ خری زمانہ میں آ سمان ہے دشق میں نازل ہو گا۔ مگر مرزا قادیانی اپنی تابعداری کا سی شوت دیتے ہیں کہ عیلی مر گیا۔ امت محمدی میں ہے ایک شخص عیلیٰ کی صفات پر پیدا ہو گا اور مرزا قادیانی کو یاد نہ رہا کہ میں تو عین محمد ہوں۔ محمد ہو کر عیلی صفت ہونا بالکل افو ہو گا اور مرزا قادیانی کو یاد نہ رہا کہ میں تو عین محمد ہوں۔ محمد ہو کر عیلی صفت ہونا بالکل افو ہو گا اور مرزا قادیانی کو یاد نہ رہا کہ میں تو عین محمد ہوں۔ محمد ہو کر عیلی صفت ہونا بالکل افو ہے۔ محمد علیق کے عاشق صادق کو عیلی ہے کیا کا م؟ اور عیلیٰ صفت ہونا محمد علیق ہونے کے برخلاف ہے۔ آ قا فرما تا ہے کہ خدا نے مجھ کو فرمایا ہے قُلُ هُوَ اللَّٰہُ آحَدُ اللَّٰهُ الصَّحَدُ لَمُ يَذِلَهُ وَلَمُ يُوْلَدُ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ مُقُوا آحَدٌ '' یعنیٰ کہ دو۔ اے محمد علیق اللَٰہُ آحدُ اللَٰهُ ہے اور اللہ پاک ہے۔ نہیں جنا اور نہ جنا ہوا اور کوئی شریک نہیں۔'' مگر مرزا قادیانی کہتے ہیں کہ نہیں اللہ تعالی جنا ہے اور اس نے مجھ کو کہا کہ ''انت منی بمنز لہ ولدی'' ہے۔ جس ہو کا ہو تا ہے کہ خدا کا کوئی اصلی ہیں ہے جس کے جا برا تا دیانی سے ' ہو ہمارے بیٹے کی جا ہو این خال ہو تا ہوں کہ ای کا می ہو ہو ای کو ایل ہو تا تا ہو ای کوئی خوا ہے۔ نہ میں معنو لہ ولدی'' ہے۔ جس ہو تا ہے کہ خدا کا کوئی اصلی بیٹا ہے جس کے جا برا تا دیانی تھو ای ہو تا ہو اور یہ کی تیک ہو۔ ای خد ہو کی جا برا است من مائنا و ہم من فشل (ایعین نمر س ص میں خیا ہے جس کے جا برا مرزا قادیانی تھ ہوارے پانی یعنی نطفہ ہے ہو اور وہ لوگ ختگی ہے۔ آتا فرما تا ہے کہ فید فن معی فی قبری. یعنی عیسیٰ بعد نزدل فوت ہو گا ادر میرے مقبرہ مدینہ میں مدفون ہو گا۔ تابعدار کال لينى مرزا قاديانى كہتے ہيں كه نہيں صاحب عيسى مرچكا تھا اور رسول اللہ ﷺ كو اس كاعلم نہ تھا وہ تو تشمیر میں مدفون ہے۔

مسلمانو! عقل خداداد ب سوچو که حضرت محمد رسول الله علی جماعت صحابه کرام م کے ساتھ ابن صاد جس کو دچال سمجھا گیا تھا تشریف لے جاتے ہیں اور حضرت عمرٌ اجازت طلب کرتے ہیں کہ میں اس کو قتل کر دوں تو حضرت محمد رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ تو د جال کا قاتل نہیں۔ دجال کا قاتل حضرت منیٹ ہے جو بعد نزول دجال کوتش کرے گا۔ اس وقت حضرت عمر سر تسليم خم کرتے ہیں اور یہ نہیں کہتے کہ حضرت علینی تو مر کیلے ہیں وہ کیونگر دوبارہ آئیں گے؟ گر مرزا قادیانی کی متابعت کا یہ حال ہے کہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ سمجھ نہ سکے (نعوذ باللہ) یہ متابعت ہے یا مخالفت کہ صاف لکھتے ہیں کہ مدينه منوره ميں دفن ہونا استعارہ ہے۔

ناظرین ! یہ بے جوت مرزا قادیانی کا، کہ رسول اللہ عظم کے ساتھ قدم قدم پر مخالفت ہے کیا کوئی نظیر صحابہ کرام کی پیش ہو سمتی ہے کہ انھوں نے مخالفت رسول اللہ عظیظ کی کی ہو؟ ہرگز نہیں تو پھر معلوم ہوا کہ صرف زبانی دعویٰ محبت رسول اللہ عظی کا مرزا قادیانی کی طرف سے جعونا ہے۔ اب ایسے حالات کے ہوتے ہوئے کون سلیم کر سکتا ہے کہ مرزا قادیانی محبت رسول اللہ علی کے دعویٰ میں سیج تھے؟ محبت کا تو یہ نقاضا ہے کہ وہ غیر جانب مند کرنے نہیں دیتی چہ جائیکہ صرح مخالفت کی جائے اور مخالفت کس کی؟ جس اعشق كا دعوى ب ع باطل است آنجد مدى كوئد-" كا مصداق ب ند كه عاشق رسول الله يتك - جب عشق ومحبت رسول الله يتك ناقص ب بلكه مخالفت رسول الله يتك كى افعال ے ثابت بو پر ظلی و بروزی نبوت بھی کاذبہ نبوت بے جیسی کہ سیلمہ وغیرہ کذاب مدعیان نبوت کی تھی اور بیشک ایسا دعویٰ خاتم النہین کی مہر کو تو ژنے والا ہے اور یہ مرزا قادیانی کا کہنا بالکل غلط ہے کہ میرے دعویٰ نبوت سے مہر خاتم النہیں سلامت رہتی ہے۔ یاتی رہا مرزا قادیانی کا بداعتراض کہ اگرعیسیٰ تشریف لائیں تو دحی رسالت کا آ نابھی ہو گا۔ اصل عبارت مرزا قادیانی کی لکھ کر جواب دیا جاتا ہے۔ "دمسيح ابن مريم رسول ب اور رسول كى حقيقت و ماجيت مين بيد امر داخل ب کہ دینی علوم کو بذریعہ جرئیل حاصل کرے ادرابھی ثابت ہو چکا ہے کہ اب دتی رسالت

تابقيامت منقطع ب-"الخ

(ازال ص ١٢ فرائن ج ٢ ص ٣٣٢)

الفاظ مرزا قادیانی) " یہ ظاہر ہے کہ حضرت میں ابن مریم اس امت کے شار میں ہی آ گئے ہیں۔" (ازار مس ۲۳۳ خزائن ج ۲ ص ۳۳۷) اس اقرار کے ہوتے ہوئے اب فرماتے ہیں کہ اس کو لیجنی میچ کو جو رسول ہے۔ اس کی ماہیت وحقیقت میں داخل ہے کہ دینی علوم کو بذریعہ جرئیل کے حاصل کرے۔ افسوس مرزا تادیانی کو قرآن شریف کے برخلاف قیاس کرنے میں خدا کا خوف نہیں۔ جب دین محم ﷺ کامل ہے اور اکْمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ خَدا فرما رہا ہے تو پھر سیج رسول کو کون سے دین علوم بذریعہ جرئیل لینے ہوں گے۔ کیا سیج نائ دين محدى عظيمة موكا؟ مركز نبيس تو چر يد اعتراض كيوكر درست موسكتا ب كيونكه اكر من \* پر جرئیل وی رسالت لائے تو شریعت محدی عظ پر اس کا علم کرنا جو رسول الله يتلك في فرمايا ب باطل موتا ب كيونكه جب جرئيل تازه دى لائ تو قرآني وى منسوخ مولى اور أكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي تُعوذ بالله غلط موتا ب-لی بیطبعزاد امر آپ کا که رسول کے داسط ہمیشہ جرئیل کا آنا لازی امر بے غلط بیں۔ کیونکہ کی نص شرع میں نہیں ہے کہ سی موجود پر جرئیل وجی لائے گا۔ بلکہ اجماع امت ای پر ہے کہ می موجود باوجود رسول ہونے کے رسول اللہ عظیم کی امت میں شار ہو گا۔ جیسا کہ محی الدین ابن عربی فتوحات مکید کے باب ٩٣ میں فرماتے ہیں۔" جانا جاہے کہ امت تحدید عظیقہ میں کوئی ایسا محفص نہیں ہے جو ابو کمر صدیق " ہے سوا کے عیسیٰ کے افضل ہو کیونکہ جب عیلی فرود ہوں کے تو ای شریعت محمدی سے محم کریں گے اور قیامت میں ان کے دو حشر ہوں گے۔ ایک حشر انہیاء کے زمرہ میں ہو گا اور دوسرا حشر اولیاء کے زمره من بوگا-"الخ

حفترت شیخ اکبر صاحب کشف والہام ہے اور مرزا قادیانی اور ان کے مرید اس کو مانتے ہیں اس واسط شیخ اکبر کی تحریر مسلمہ فریقین ہے۔ حضرت شیخ کی اس عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت عیسیٰ بعد نزول ای شریعت محمدی پر عمل کریں گے۔ باوجود یکہ وہ خود رسول ہوں گے۔ مگر چونکہ شریعت محمدی کامل شریعت ہے اس واسطے ان کو بعد نزول وحی رسالت نہ ہوگا۔ دوسرے اولیاء کے امت کی طرح ان کو بھی البام ہوگا۔ وحی رسالت بیشک رسول کے واسطے لازی امر ہے اور حضرت عیسیٰ کے پاں

پہلے ضرور جرائیل وحی رسالت لایا کرتے تھے۔ مگر وہ آنا محد رسول اللہ تل کھ کے پہلے تھا جو کہ ایک جو کہتے تھا جو کہ ایک جو کہ ای کھر مواجب میں کہ اور صاحب

ابچل رسول تھے۔ مگر یہ اعتراض مرزا تادیانی کا غلط ہے کہ بعد نزول بھی ان کو وہ رسالت ہونا ضروری ہے کیونکہ رسول کوعلم دین بذریعہ جرائیل ملتا ہے اور نزول جبر ٹیل بعد خاتم النبین ﷺ کے چونکہ مسدود ہے اس کیے سیسیٰ رسول پر بھی بعد خاتم النہین ﷺ کے نہیں آ کیلتے اس اعتراض کے غلط ہونے کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ یہ رسول کے واسطے ضروری نہیں کہ ہر ایک وقت بلا ضرورت بھی اس کے پاس جر ٹیل وحی رسالت لاتا رہ اور نہ دحی رسالت کے بند ہونے سے کسی رسول کی رسالت جاتی رہتی ہے۔ حضرت خاتم النبیین ﷺ کے پاس کتنی کتنی مدت تک جرائیل نہ آتے تصوتو کیا ان کی رسالت (معاذ اللہ) حاتی رہتی تھی اور پھر جب جرائیل آتے تھے تب پھر وہ رسول ہو جاتے تھے؟ ہرگز نہیں تو پھر یہ مرزا قادیانی کا بالکل غلط خیال ہے کہ جب حضرت عیلیٰ علیہ السلام نزول فرما ئیں گے تو ان کے واسط وحی رسالت بھی جبرائیل ضرور لائے گا اور ایک دوسرا قر آن بن جائے گا کیونکہ رسول کے واسطے ضروری نہیں کہ ہر حال اور ہر آن میں وحی رسالت اس کے پاس جرائیل لاتا رہے۔ دوسری وجہ اس اعتراض کے غلط ہونے کی سے ب کہ چونکہ دین اسلام کامل ہے اور اس میں کی بیشی کی ضرورت نہیں اس واسطے جبرائیل کا آنا ضروری نہیں ادر نہ کمی وحی رسالت کی ضرورت ہے کیونکہ دحی رسالت بعد خاتم النبين سال 2 آئے گا تو وہ دو حال ے خالی نہ ہو گا۔ يا تو کچھ احکام منسوخ ہوں گے یا زیادہ ہوں گے۔ اور بدخیال باطل ہے کونکہ پھر شریعت اسلام کامل نہ روی۔ جب دین کامل نه رہا اور اس میں کمی بیٹی کی گئی تو پھر صاحب شریعت حضرت خاتم النہیں ﷺ افضل نہ رہے اور نہ اکمل رہے۔ پھر تو افضل و اکمل عیلی ہوں کے اور بید عقیدہ باطل و فاسد ہے۔ اس لیے وحی رسالت کی نہ ضرورت ہو گی اور نہ وحی رسالت بواسطہ جرائیل آئے گی۔ باقی رہا یہ اعتراض کہ حضرت عیسیٰ کا کیا قصور کہ اس کی رسالت چھینی جائے ادر اس کو امتی بنایا جائے۔ سو اس کا جواب بیہ ہے کہ بیہ آپ نے کس طرح تجھ لیا کہ حضرت عیسیٰ کی بعد نزدل اینی نبوت و رسالت چینی جائے گی اور دہ معزول ہوں گے۔ جب نظیریں موجود ہیں ادرنص قرآنی ثابت کر رہی ہے کہ سب انبیاءعلیہم السلام حضرت خاتم النبیین ﷺ کی امت میں شار ہوں کے کیونکہ اللہ تعالی سب نبیوں سے اقرار لے چکا ہے کہ وہ خاتم النبین کی تابعداری کریں کے اور ضرور اس پر ایمان لائیں کے پر موقر آن كَرْيُم كَي آيت شريف وَاذْ أَحَدَ اللَّهُ مِيْثَاقَ النَّبِيَّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِّنْ كِتَابٍ وحكمة ثُمَّ جاء حُم رَسُولٌ مُصدِقًا لَما معَكْمَ لتومنُنَ به وَلتَنصُرُنَّهُ. ( آل عران ٨١) ترجمه (جب

تمام رسولوں اور نبیوں کی رسالت بحال رہی تو حضرت عیلیٰ جب بعد نزدل شریعت محمدی پر خود عمل کریں گے یا اپنی امت کو اس پر عمل کرا کیں گے تو ان کی رسالت کیو کر جاتی رہے گی؟ فرض کرد ایک جرنیل ہے اور وہ دوسرے جرنیل کی زیر کمان کسی خاص ڈیو ٹی پر لگایا گیا تو اس جرنیل کی جرنیلی میں پچھ فرق نہیں آتا۔ بال اتنا ضرور ہوتا ہے کہ جس جرنیل کے ماتحت میہ جرنیل حیاتا ہے اس کی علو شان خام ہوتی ہے۔ اسی طرح حضرت عیلی علیہ السلام بعد نزدل اگر حضرت محمد رسول اللہ تلاف کی شریعت کی متابعت کریں گے اور دین اسلام کی امداد کریں گے تو اپنا وعدہ جو روز میثاق میں کر چکے ہیں اے دفا کریں این عربی نے لکھا ہے کہ حضرت عملی علیہ السلام کا روز قیامت میں کر چکے ہیں اے دفا کریں این عربی نے لکھا ہے کہ حضرت عیلی علیہ السلام کا روز قیامت میں کر چکے ہیں اے دفا کریں زمرہ میں بھی حشر ہوگا اور اولیاء کے زمرہ میں بھی ۔ یہ کام تو ان کی فضیلت کا باعث ہو کہ دخترت محمر رسول اللہ علیفی السلام کا روز قیامت میں ان کا حشر ہوگا اور سے بیان زمرہ میں بھی حشر ہوگا اور اولیاء کے زمرہ میں بھی اس میں تھی ان کا حشر ہوگا وار سے بیان کہ دعفرت محمر رسول اللہ علیفی السلام کا روز قیامت میں ان کا حشر ہو گا اور سے بیان کہ دعفرت محمر رسول اللہ علیفی السلام کا روز قیامت میں انمیاء علیہ السلام کے کہ دعفرت شرید گا دور الیا ہو خار ہو میں بھی ایں کر چکے میں ان کا حشر ہو گا در الیا ہی نے ایک زمرہ میں بھی دعمی تو ایک علیہ السلام کا روز قیامت میں انمی ای خش ہو اور سے بیان کہ دعفرت میں ختی تو اپنے خادم (عیلی میں میں ای کی خوت دو ان کی فضیلت کا باعث ہو الے اور رحمت میں غذی تو اپنے خادم (علیلی علیہ السلام) کو قیامت کے دن اپنے رسول اور رحمت میں خونا نہیں ہوتا نہیں فرائن الی ک

ناظرین ذرا غور فرما سمیں کہ مرزا غلام احمد قادیانی کیا فنا فی الرسول ہونے کا مدگ ہے کہ حضرت خاتم النہیں بلیک کی افضلیت دنیا پر ظاہر ہونے سے تھرا تا ہے اور نہیں چاہتا کہ رسول اللہ تلک کی علوشان دنیا پر ظاہر ہو۔ حضرت خاتم الانبیاء تلک کی س قدر عظمت و شان اس دن ظاہر ہو گی۔ جس دن عیسا تیوں کا معبود حضرت خلاصہ موجودات تلک کی امت میں ہو کر ایک امام کی ڈیوٹی بجا لائے گا اور دنیا پر اور اس وقت کے یہود و فصاری پر اپنی زبان سے اپنا معبود اور خدا نہ ہوتا ان کو بتائے گا اور تمام اہل کتاب ان کی عدم معلوبیت پر و حیات پر ایمان لائیں کے حدیث میں ای بات کی طرف رسول اللہ تلک نے اشارہ فرمایا ہے عن ابی ھو یوہ قال قال دسول اللہ تلک

تمہاری طرف رسول آئے جو تمہاری سچائی ظاہر کرے گاتو تم ضرور اس پر ایمان لاؤ کے اور ضرور اس کی مدد کرو گے ) اور معراج والی حدیث سے ثابت ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام و مودیٰ علیہ السلام وعینی علیہ السلام نے حضور خاتم النہین ﷺ کے چیچے نماز پڑھی اور حضور انہیاء کے امام بنے اور اولوالعزم رسول آپ ﷺ کے مقتدی ہوئے۔ جب ان

كيف انتم اذا انزل ابن مريم من السماء فيكم وامامكم منكم. (رواه اليبقُّ في كتاب الاسماء والصفات ص ۳۲۳ باب في قول الله عزوجل يعيني اني متوفيك و رافعك الی) ترجمہ ابو ہریرہؓ ے روایت ہے کہ فرمایا رسول خدا ﷺ نے کیا حالت ہو گی تمہاری جب ابن مریم عیسی تم میں آسان سے اتریں کے اور تہبارا امام مہدی بھی تم میں موجود ہوگا۔ یعنی اس روز مسلمانوں کی شان وشوکت اور میری عظمت دنیا پر ظاہر ہو گی جبکہ علیک آ سان سے اتریں گے مگر افسویں مرزا تادیانی کو شان احمدی کے ظہور کی کوئی خوشی نہیں اور صرف عیسی کی نبوت کا فکر پڑ گیا کہ دہ معزول کیوں ہون کے ۔فکر کیوں نہ ہو خود جو عیسی صفت ہیں مگر بیہ بجھ میں نہیں آتا کہ غیبی صفت ہو کر میں محمد کس طرح ہوئے اور بروزی نبوت س طرح یائی؟ مرزا قادیانی نے لکھا ہے کہ''خاتم اکنیین ﷺ کی آیت میرے ليه مانع تبيس كيونكه فنا في الرسول ہو كر ميں بھى محد رسول اللہ عظيقة كا جزو بن كيا ہوں۔' (مخص ازاله ادمام ص ۵۷۵ خزائن ج ۳ ص ۴۱۰) جب خاتم النبیین علی کم مرجدید امتی نبی کے دعویٰ سے بقول مرزا قادیانی نہیں ٹوٹتی تو جو خاتم کنیبین ﷺ سے چھ سو برس پہلے نبی ہو چکا ہے اس کے دوبارہ آنے سے کو تکر ٹوٹ سکتی ہے؟ اور جب اس کا دوبارہ آنا نصوص شرعی سے ثابت ہے اور دوبارہ آنے کے واسطے حیات لازم ہے کیونکہ طبعی مردے مجمعی اس دنیا میں واپس نبیس آ سکتے تو ثابت ہوا کہ سی زندہ ب اور اس آیت سے بھی استدلال وفات سیح پر مرزا قادیانی کا غلط ہے۔

قولہ بائیسویں آیت

یہ ہے فاسْنَلُوا اَهُلَ الذِّحُرِ اِنُ تُنْتُمُ لاَ تَعْلَمُوْنَ. (اُحْل ۳۳) یعنی اگر شخصی ان بعض امور کاعلم نہ ہو جوتم میں پیدا ہوں تو اہل کتاب کی طرف رجوع کرو اور ان کی کتابوں کے واقعات پر نظر ڈالو تا اصل حقیقت تم پر منکشف ہو جائے۔''

(ازالہ م 21 خزائن ج م ۳۳۳) اقول: ''چیٹم ما روشن دل ماشاد۔'' بیشک آپ اناجیل کی طرف رجوع فرما نمیں اگر اہل کتاب حضرت عیلیٰ کی حیات کے قائل پائے جا نمیں اور اصالانا نزول کے معتقد ہوں تو ہم سیچ اور مرزا قادیانی حجوثے اور اگر اہل کتاب حضرت عیلیٰ کو مردہ اعتقاد کرتے ہیں اور انجیلوں میں ان کی وفات ککھی ہے اور بروزی نزول لکھا ہے تو مرزا قادیانی سیچ اور بم حجوثے۔ مگر انجیل رفع جسمانی و نزول جسمانی بتاتی ہے (دیکھو انجیل متی باب ۲۳ آیت ۳) جب دہ زیتون کے پہاڑ پر بیٹھا تھا اس کے شاگرد اس کے پاس آئے اور بولے کہ ید کب ہو گا اور تیرے آنے کا اور دنیا کے اخیر کا نشان کیا ہے۔ (آیت م) اور لیوع جواب دے کر اغیس خبردار رہو کہ کوئی شمیس گمراہ نہ کرے۔ (آیت ۵) کیونکہ بہتیرے میرے نام پر آئیں گے اور کہیں گے کہ میں تیج ہوں اور بہتوں کو گمراہ کریں گے الخ اس انجیل کے حوالہ سے ذیل کے امور ثابت ہیں۔

(1) ثابت ہوا کہ حضرت عیسانی اصالنا خود ہی نزول فرما ئیں کے ندکوئی ان کا منیل و بروز ہو گا کیونکہ میچ کے شاگردوں کا سوال ظاہر کرتا ہے کہ میچ نے شاگردوں کو فرمایا کہ میں خود ہی قرب قیامت میں آ وُن گا۔ ای واسطے شاگردوں کا سوال انجیل میں درج ہے اور تیرے آنے کا اور دنیا ہے اخیر کا نشان کیا ہے۔

(۲) یہ نابت ہوا کہ جو شخص سیح موعود ہونے کا دعویٰ کرے وہ جھونا ادر گراہ کرنے والا ہے جیسا کہ لکھا ہے ''بہتیرے میرے نام پر آئیں گے۔'' چنا نچہ سیح کے نام پر بہت سے آئیمی چکے ہیں جیسا کہ میں پہلے بتا چکا ہوں۔ آٹھ آ دمیوں نے مرزا قادیانی سے پہلے میں آسانی ہو۔ فارس بن نیچیٰ۔ اس نے مصر میں سیح موعود ہونے کا دعویٰ کیا۔ یہ بتاروں کو اچھا کرتا تھا اور طلسم وغیرہ سے ایک مردہ بھی زندہ کر کے دکھا دیا تعا۔ (دیکھو تکاروں ابرا تیم بزلڈ شیخ تحد خراسانی 'بہتک نامی ایک شخص نے بھی عیدیٰ بن مریم ہونے کا دعویٰ کیا۔ ابتار ابرا تیم بزلڈ شیخ تحد خراسانی 'بہتک نامی ایک شخص نے بھی عیدیٰ بن مریم ہونے کا دعویٰ کیا۔ ایک شخص عیدیٰ بن مریم منا۔ مرزا قادیانی بھی عیدیٰ این مریم ہونے کا دعویٰ کیا۔ ایک شخص عیدیٰ بن مریم میں۔ مرزا قادیانی بھی عیدیٰ این مریم بنتے ہیں۔ گر خود ہی شکار ایک شخص میدی بن مریم بنا۔ مرزا قادیانی بھی عیدیٰ این مریم بنتے ہیں۔ گر خود ہی نا موئے کیونکہ اہل کتاب کی کتاب میں لکھا ہے کہ بہت جھوٹے میں آئیں گاد بدگی خاب ہوتے کیونکہ اہل کتاب کی کتاب میں لکھا ہے کہ بہت جھوٹے میں آئیں گاد بدی علی بن کتاب کے رو سے تو مرزا قادیانی جھوٹے میں کیو جھوٹے میں مراہ مرغ وہ کا بی اہل

السلام این مریم نبی ناصری ہے جس کا رفع آسان پر ہوا وہی واپس آئے گا۔ (۳) یہ ثابت ہوا کہ سیح علیہ السلام زندہ ہیں۔ اگر فوت ہو جاتے تو پھر ان کا اصالنا آنا ہرگز نہیں ہو سکتا اور چونکہ اصالتا آنا لکھا ہے۔ اس واسطے ثابت ہوا کہ زندہ ہے کیونکہ انجیل سے ثابت ہے کہ ''مسیح زندہ کر کے اٹھایا گیا'' (دیکھو انجیل لوقا باب ۲۴ آیت ۵۰) ''تب دہ یعنی یسوع انھیں وہاں سے باہر بیت عنا تک لے گیا اور اپنے ہاتھ اٹھا کر انھیں برکت دی اور ایسا ہوا کہ جب دہ آتھیں برکت دے رہا تھا ان سے جدا ہوا اور آسان پر اٹھایا 144

کیونکہ صرف روح ہاتھ اٹھا کر دعانہیں کر سکتا۔ ( ٹیر المال باب ا آیت ۹ سے ۱۳ تک میں تلعاب) ''اور یہ کہہ کے ان کے دیکھتے ہوئے اور اٹھایا گیا۔'' آگے جا کے پھر لکھا ہے '' یہی یہوع جو تحصارے پاس سے آسان پر اٹھایا گیا ہے ای طرح جس طرح تم نے اسے آسان پر جاتے دیکھا پھر آئے گا۔''

۔ ناظرین! ''پھر آئے گا۔'' کا فقرہ بتا رہا ہے کہ وہی میسلی ابن مریم جو آسان پر انھایا گیا ہے وہی پھر آ سے گا۔

اب اناجیل اور اہل کتاب تو مرزا قاذیانی کے دعویٰ میچ موعود اور وفات میچ کی تردید کر رہی ہیں۔ مگر مرزا قادیانی مغالطہ دے کر کہہ رہے ہیں کہ انجیل ہے میچ کی وفات ثابت ہے لیکن آت تک انجیل کی کوئی آیت پیش نہ کر کے جس میں لکھا ہو کہ ت مرگیا ہے۔ دہ نہیں آئ گا اور اس کی جگہ کوئی دوسرا شخص ماں کے پیٹ سے پیدا ہو کر میچ موعود ہے گا اگر کوئی آیت ہے تو کوئی مرزائی دکھا دے ہم اس کو ایک سو روپید انعام دیں گے۔

مرزا قادیانی نے ایلیاہ کا قصہ تورات سے ملاک نبی کی کتاب کے حوالہ سے بیش کیا ہے جو کہ بالکل غلط اور بے محل ہے کیونکہ ملاکی نبی کی کتاب میں یہ نبیس لکھا کہ ایلیاہ یوحنا لیعنی یی میں ظہور کرے گا۔ اصل عبارت ملاکی نبی گی ذیل میں ککھی جاتی ہے۔ ''دیکھو خداوند کے بزرگ اور ہولناک دن کے آنے سے پیشتر میں الیاہ نبی کو تھارے پاس سی میں گاور وہ باپ دادوں کے دلوں کو بیٹوں کی طرف اور بیٹوں کے دلوں کو ان کے باپ دادوں کی طرف ماکل کرے گا تا ایسا نہ ہو کہ میں آ وَں اور سرز مین کو لعنت سے ماروں (باب ۲ آیت ۵ دا کتاب ملاکی نبی) اس ملاکی نبی کی تک اور میزوں کے دلوں کو ان ہولناک دن یعنی قیامت سے پیشتر آئے گا۔ سے نبیس لکھا کہ وہی ایلیاہ آئے گا جس کا معود آسمان پر ہوا تھا دو ایلیاہ تو بروزی اور روحانی رنگ میں الیسع نبی میں یوحنا یعنی کے پی جوریجو سے دیکھیے نظے تق اسے دیکھا تو وے بولے ایلیاہ کی روح السیع پر اتری اور وہ اس کے استقبال کو آئے اور اس کے سامنے زمین پر بیکھے۔ دوسری طرف ای انجیل میں جس میں ایلیاہ کا یوحنا یعنی کی میں ہونا لکھا ہو دوسری طرف ای انجیل

یوع نے انھیں تاکید ہے فرمایا کہ جب تک ابن آ دم مردول میں ہے جی ند الطح اس روپا کا ذکر کسی ہے نہ کرو آیت +ا ادر اس کے شاگردوں نے اس سے یو چھا پھر فقہ کیوں کہتے ہیں کہ پہلے الیاس کا آنا ضروری ہے۔ یوع نے انھیں جواب دیا کہ الیاس البت یہلے آئے گا اور سب چیز دن کا بندوبست کرے گا۔ پھر میں تم ہے کہتا ہوں کہ الیاس تو آچکا لیکن انھوں نے اس کونہیں بہچانا بلکہ جو جاہا اس کے ساتھ کیا ای طرح ابن آ دم بھی اول سے دکھ اٹھائے گا۔ تب شاگردوں نے سمجھا کہ اس نے بوحنا پھما دینے والے کی بابت کہا ہے۔" پھر باب اا آیت "اا '' کیونکہ سب نبی اور توریت نے یوحنا کے دقت تک آ کے کی خر دی ہے۔" ۱۳ "اور الیاس جو آنے والا تھا یہ ہے۔ جاہوتو قبول کروجس کمی کے کان شنے کے ہوں سے۔'

ناظرین! جب ای انجیل میں لکھا ہے کہ یوحنا (یجیٰ) نے الیاس ہونے کا انکار کیا اور بید ظاہر ہے کہ ہر ایک شخص کو جو اپنی نسبت علم ہوتا ہے۔ دوسرے کی نسبت نہیں ہوتا۔ من آنم کہ خود میدانم مثال مشہور ہے کیجی \* بھی نبی ہیں وہ بھی تجلوت نہیں کہتے اور نبی مجھی اپنے آپ کو چھیاتا نہیں مگر کیجی صاف انکار کرتے ہیں کہ میں الیاس نہیں ہوں دیکھو انجیل یوحنا باب ا درس ۹۹ سے ۲۳ تک۔ یوحنا کی گواہی سے تھی کہ جب یہودیوں نے ردشلم سے کاہنوں اور لادیوں کو بھیجا کہ اس (یوحنا) سے یوچھیں کہ تو کون ہے۔ اور اس فے اقرار کیا اور انکار نہ کیا بلکہ اقرار کیا کہ میں می نہیں ہوں۔ تب انھوں نے اس بے یو چھا کہ تو اور کون ہے۔ کیا تو الیاس ہے اس نے کہا کہ میں نہیں ہوں۔ پس آیا تو وہ نبی ہے اس نے جواب دیا کہ نہیں تب انھوں نے اس ہے کہا کہ تو کون ہے تاہم الحميس جنھوں نے اس کو بھيجا تھا۔ کوئی جواب وي تو اپنے حق ميں کيا کہتا ہے اس نے کہا کدیس جیرا کہ یسعیادتی نے کہا بیابان میں ایک پکارنے والے کی آ داز ہوں۔ الح

ظاہر بے کہ حضرت کیجی \* مرشد ہیں اور حضرت میں علیہ السلام ان کے م ید ہیں۔ مرید نے اپنے پیر کو ایلیاہ نبی بنانا چاہا۔ محر مرشد نے اپنے مرید کی تاویل اور قیاس کو غلط قرار دے کر کہا کہ میں نہ ایلیاہ ہوں نہ سیج ہوں ادر نہ وہ نبی ہوں بلکہ ایک یکارنے دالے کی آداز ہوں۔ جیسا کہ یعناہ نبی نے کہا تھا۔ کیا کوئی تسلیم کر سکتا ہے کہ پر کے کہنے کے مقابل مرید کا کہنا معتبر ہے ہر گزشیں۔ اگر مرزا قادیانی کا کوئی مرید یہ کے کہ مرزا قادیانی سلیمان ہیں اور مرزا قادیانی خود کہیں کہ میں سلیمان خبیں عیلیٰ ہوں تو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

الجیل متی باب ۱۷ آیت ۹ سے ۱۳ تک "جب دے پہاڑ نے اترے تھے

کس کی بات قبول ہو گی؟ مرزا قادیانی کی پس ای طرح کی کی بات قبول ہو گی ادر می کا کہنا ہرگز نہ مانا جائے گا۔ دوسری طرف قرآن نے سورہ مریم میں فرمایا يَوَ بحد يَا إِنَّا نَبَشَوْ کَ بِعْلَم ن اسْمُهُ يَحْيٰی لَمُ نَجْعَلُ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيًّا. (مریم ے) ترجمہ اے زکر یا ہم تم کو ایک لڑے کی خوشخبری دیتے ہیں جس کا نام ہو گا یحیٰ (اور اس ے) پہلے ہم نے اس نام کا کوئی آ دمی پیدانہیں کیا۔ اس نص قرآ نی ے تابت ہے کہ تکی ایلیاہ ہر گر نہ تص کیونکہ خدا تعالی فرماتا ہے کہ ہم نے اس نام کا کوئی آ دمی پہلے نہیں بھیچا اگر یحیٰ ایلیاہ ہوتے تو خدا تعالی فرماتا ہے کہ ہم نے اس نام کا کوئی آ دمی پہلے نہیں بھیچا اگر یحیٰ ایلیاہ م فرمانا درست ہے کہ میں ایلیاہ نہیں ہوں اور انجیل میں جو یہ قول حضرت سے علیہ السلام کا فرمانا درست ہے کہ میں ایلیاہ نہیں ہوں اور انجیل میں جو یہ قول حضرت کی علیہ السلام کا فرمانا درست ہے کہ میں ایلیاہ نہیں ہوں اور انجیل میں جو یہ قول حضرت کی علیہ السلام کا فرمانا درست ہے کہ میں ایلیاہ نہیں ہوں اور انجیل میں جو یہ قول حضرت کی خانہ کرف فرمانا درست ہے کہ میں ایلیاہ نہیں ہوں اور انجیل میں جو یہ قول حضرت کی خانہ کرف غرب خوب کی ہے الکال خلط ہے کہ ایلیاہ یہ کی میں بردزی طور پر آیا تھا اور اس کے دور

rm4

(اوَّل).....مسئلہ بروز خود باطل ہے کیونکہ جب ایلیاہ کی روح کیچیٰ میں آئی تو یہ تنائخ ہوا جو کہ ہدایت باطل ہے بروز و تنائخ ایک ہی بات ہے صرف لفظی متنازعہ ہے اور اسلامیہ مسئلہ نہیں۔

(دوم)......اگر کہو کہ روح نہیں جسم ایلیاہ یجیٰ علیہ السلام میں تھا تو یہ غلط ہے کیونکہ یہ تداخل ہے اور تداخل بھی مسئلہ تنائخ کی طرح باطل ہے۔

(ہوم).....علیم نور الدین ایلیاہ کے لیکی ہونے کا رد کرتے ہیں دیکھو فعمل الخطاب صغیر ۱۳۳ پر لکھتے ہیں ''یوجنا اطباغی کا ایلیاہ میں ہونا بالکل ہندوؤں کے مسئلہ اوا گون کے ہم معنی ہے۔'' لو اب وہی صورت پیڈا ہو گئی جو مستح اور لیجی میں تھی۔ یعنی مرشد بالکا میں اختلاف یعنی مرزا قادیانی کہتے ہیں کہ ایلیاہ کا آنا بروز بریگ میں تیجیٰ میں ہوا اور علیم نور الدین کہتا ہے کہ یہ آوا گون کے ہم معنی ہے اور باطل ہے۔ جب مرشد کے مقابل با کیے کا کہنا معتبر ہے اور مستح کا کہنا یجیٰ کے کہنے پر ترجیح رکھتا ہے تو علیم نور دین کا کہنا مرزا قادیانی کے کہنے پر ترجیح رکھتا ہے اور ثابت ہوا کہ ایلیاہ یحیٰ میں تیلی آیا۔

(چہارم) ..... جب، ایلیاہ کو آسان پر خدا نے اٹھا لیا تھا جیسا کہ توراۃ باب سلاطین ۲ آیت تیم باب۲ میں لکھا ہے''اور جسم کے ساتھ اٹھایا گیا لکھا ہے دیکھو اصل عبارت۔ اور بیپ ''بوں ہوا کہ جب خدادند نے چاہا کہ ایلیاہ کو ایک بگولے میں اڑا کے آسان پر لے جائے تو ایلیاہ نے بیز بیں کہا تھا کہ میں دوبارہ دنیا میں آؤں گا اور میچ نے اپنے آنے کی ے آسان سے بدلیوں پر آئے دیکھیں گے'' انجیل لوقا باب ۲۱ آیت ۲۷ ''اور تب این آدم کو بدلی میں قدرت اور بڑے جلال کے ساتھ آتے دیکھیں گے۔'' سب انجیلوں کا اتفاق ہے کہ اصالنا نزول میچ ہوگا۔ پس جب انجیل میں ایلیاہ کا لیجی میں آنا ندکور ہے۔ ای انجیل میں میچ کا اصالنا جد عضری کے آسان سے اتر نا ندکور ہے اور چونکہ ای انجیل میں ایلیاہ کا لیجی میں ہونا ' کیا گیا ہے۔ یعنی کی کہتے ہیں کہ میں ایلیاہ نہیں ہوں ایک پکارنے والے کی آواز ہوں تو روز روشن کی طرح ثابت ہوا کہ حضرت عسیٰ علیہ السلام بجمد عضری آسان سے نزول فرما کی گی اور اس مضمون انجیل کی قرآن شریف نے تصدیق بھی فرمائی ہے اور حدیث این عساکر عن ابن عباس قال قال دسول اللہ ا

(ابن عساکرج ۲۹ ص ۱۳۹ (عینی) کنزالعمال ج ۱۳ ص ۱۹۹ حدیث غبر ۳۹۷۲۶ بب نزول عینی ) ترجمہ: ابن عساکر نے ابن عبال سے روایت کی ہے کہ رسول خدا ﷺ نے فرمایا جب میرے بھائی علینی بن مریم آسان سے اتریں گے۔

''اخی'' یعنی بھائی کا لفظ ہتا رہا ہے کہ سیستی موعود حضرت عیسیٰ نبی ناصری ہیں ان کے بغیر جو محض حضرت مسیح موعود ہونے کا دعویٰ کرے جھوٹا ہے۔ اسمی محمد کا تبھی بھائی نہیں ہو سکتا رسول کا بھائی وہی ہو سکتا ہے۔ جو خود رسول ہو اور اسمتی چونکہ رسول نہیں ہو سکتا وہ ہرگز بھائی بھی نہیں ہو سکتا لیس ثابت ہوا کہ رسول اللہ عظیق نے نبھی حضرت عیسیٰ کا دوبارہ آنا جو انجیل میں لکھا ہے۔ اس کی تصدیق فرمائی جب انجیل کی تصدیق قرآن و حدیث ہو جائے تو پھر اس کے خدا کی طرف سے ہونے میں پچھ شک، مومن کونہیں رہتا جب عیسیٰ کا دوبارہ آنا ہوا تو حضرت ایلیاہ کا لیجیٰ میں ہو شکتا ہوا اور بردزی نزول باطل تھہرا۔ اب انجیل کی دوسری طرف آؤ اور دیکھو کہ انجیل قرآن کے برخلاف حضرت

عیلی علیہ السلام کو صلیب پر چڑھا کر قتل کر رہی ہے۔ چنانچہ لکھا ہے۔ ''ای طرح دے چور بھی جو اس کے ساتھ صلیب پر کھینچ گئے طعنہ مارتے تھے۔ تب چیو یں گھنٹہ سے لے کر نویں گھنٹہ تک کے قریب یہوع نے بڑے شور سے چلا کر کہا ایلی ایلی لما سبقتنی یعنی اے میرے خدا تو نے کیوں مجھے چھوڑ دیا ان میں سے ایک دوڑ کر بادل ( کیڑا) لیا ادر سر کے میں بھگویا اور زکھٹ پر رکھ کر اسے چوسایا۔ باقیوں نے کہا رہ جا ہم دیکھیں الیاس

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

خبر دی ہے۔'' دیکھو الجیل متی باب ۲۴ آیت ۲۰ اور''ابن آ دم کو بڑی قدرت اور جلال

اے چیزانے آتا ہے کہ نہیں'' آیت ۵ اور''یوع نے کچر بڑے شور سے چلا کر جان دی۔' انجیل متی باب ۲۷ آیات ۲۵ و ۳۶ و ۲۷ و ۴۸ و ۲۹ و ۵۰ و ۵۰ ۔ اس انجیل سے ثابت ہے کہ مصلوب کی جان نکل گئی تھی اس چیٹم دید شہادت

کے مقابل جو آ سانی کتاب میں ہے مرزا قادیانی کی طبع زاد اپنے مطلب کی دکایت کہ میچ کی صلیب پر جان نہ نگلی تھی اور بھا گ کر کشمیر جا کر فوت ہوا بالکل غلط ہے۔ بغر *ض* محال مرزا قادیانی کی حکایت جو انھوں نے ۱۹ سو برس کے بعد بنائی ہے درست تصور کر لیں تو مسیح کی حیات میں مرزا قادیانی کا اور ہمارا اتفاق ہے کیونکہ یہ کہتے ہیں سہ ان کے ذمه جوت ب- بلاسند کوئی نہیں مان سکتا اگر انجیل لوقا باب ۲۳ آیات ۳۵ و ۴۴ و ۲۵ اور چنویں گھنٹہ کے قریب تھا کہ ساری زمین پر اند حیرا چھا گیا اور نویں گھنٹہ تک رہا ادر سورج تاریک ہو گیا اور بیکل کا پردہ فی سے چھٹ گیا اور لیوع نے بڑے آ واز سے لیکار کے کہا کہ اے باپ میں اپنی روح تیرے باتھوں میں سوئیتا ہوں سے کہ کے دم جندونا ادر صوبہ دار نے بیہ حال د کچہ کر خدا کی تعریف کی۔ اس انجیل کے مضمون سے بھی ثابت ہے كه مصلوب مركميا تحار اكر جان نه نكل ادر كامل موت نه آتي تو پحر آندهي كيول آئي؟ بيكل کا پردہ کیوں پھنا؟ دنیا پر تاریکی کیوں چھا گئی؟ خدا نے جو شیخ کا ماتم منایا تو ثابت ہوا کہ سی مر گیا تھا۔ صلیب پر انجیل یوجنا ہاب ۱۹ آیت ۳۰ پھر یہوع نے ''سرکہ چکھا تو یہ بورا ہوا اور سر جھکا کے جان دی۔'' اس انجیل سے بھی ثابت ہوا ہے کہ مصلوب مر گیا تھا۔ غرض الجیلوں کا اتفاق ہے کہ لیوع مصلوب مرکر پھر تیسرے دن زندہ کیا گیا اور پھر اس کا رفع ای جسم کے ساتھ ہوا جس کے ساتھ وہ شاگردوں کو ملا اور روٹی اور چھلی کھا تا ہوا اور شاگردوں کو دعا دیتا ہوا آسان پر اٹھایا گیا اور قیامت کے قریب پھر آئے گا۔ (ديكموانجيل يوحناياب ٩١-٢٠-٢١)

یہاں تمام عبارات کی نقل باعث طوالت ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ جس یہوع کو صلیب پر لاکایا گیا تھا وہ تو صلیب پر مر گیا تھا اور پھر تیسرے دن زندہ ہو کر آسان پر اٹھایا گیا یہ تو عیسا ئیوں کا اعتقاد ہے اور قرآن نے اس کی تر دید کی ہے کہ سیح ہرگز صلیب نہیں دیا گیا اور نہ قتل کیا گیا بلکہ اللہ تعالیٰ نے اس کو بال بال بچایا اور پہلے اپنے قبضہ میں کر لیا تا کہ یہودی اس کی بے حرمتی نہ کریں اور نہ صلیب کے عذاب اس کو دے سکیں پتانچہ وعدہ مطھور ک من الذین تکفروا ہے ثابت ہے۔ یعنی اے عیسیٰ میں نے تم کو ان کافروں کی ہودی قبل تو یا کہ کر دیا اور پھر آسمان پر اٹھا لیا۔ مرزا قادیانی نے قرآن سے انکار کر کے عیسائیوں کا اعتقاد اختیار کیا اور صرح قرآن کی مخالفت کر کے میج کو صلیب پر لنکایا کوڑے بٹوائے اور تمام ذلت روا رکھی اور من گھڑت ڈھکوسلا نکالا کہ جان نہ نگلی تھی جان کا نہ نگلنا کسی سند اور دلیل شرعی سے ثابت نہیں اناجیل کی چٹم دید شہادت کے مقابل مرزا قادیانی کی کون سنتا ہے؟ مگر میچ کی زندگی کے دونوں گروہ یعنی عیسائی اور مسلمان معتقد میں اور اس کے اصالتا رفع اور مزدول کے قائل میں ۔ فرق صرف یہ ب کہ میسائی حضرت عیلی علیہ السلام کو صلیب پر فوت ہو جانے کے بعد پھر تیسرے دن زندہ ہو کر انھایا جانا کہتے ہیں اور مسلمان بالکل صليب کے نزد کی تک حضرت عيالي کو شمیں آئے دیتے اور نہ کسی قسم کا عذاب اور ذلت اس کے واسطے وقوع میں آنا مانے میں ادر ماقتلوه وما صلبوهٔ پر ایمان رکھتے ہیں ادر ماقتلوهٔ و ما صلبوهٔ کی ترتیب گفظی بتا ربی ہے کہ حضرت عیسی صلیب پر نبیں لڑکائے گئے کیونکہ ماقتلوہ پہلے ہے اور صلبوہ بعد میں باور تورات سے ثابت ہے کہ پہلے مار کر تل کر کے مقتول کی لاش انکاتے تھے جس ، مرزا قادیانی کی ایجاد که جان نه نکلی تھی باطل ہے۔ غرض مسلمان سی کے مردہ ہونے کے بعد زندہ ہونے اور مرفوع ہونے کے قائل میں۔ پس اہل کتاب کی شہادت ے می کی حیات ثابت ہے کوئکہ انجیل میں صاف صاف لکھا ہے اور ان ے کہا کہ یوں ہی لکھا ہے اور یوں ہی ضرور تھا کہ تیج دکھ اٹھائے اور تیسرے دن مردوں میں ہے جی ایٹھے پہلی شہادت آیت ۳۶ باب ۲۴ انجیل لوقا۔ دوسری شہادت انجیل متی باب ۱۷ آیت ۲۲۔''جب دے جلیل میں پھرا کرتے تھے یہوع نے انھیں کہا کہ ابن آ دم لوگوں کے ہاتھ میں حوالہ کیا جائے گا ادر دے ات قُل کریں گے۔ بھر وہ تیسرے دن جی ا شھے گا۔ تب دے نہایت عملین ہوں گے' تیر ی شہادت۔ انجیل باب ١٦ آیت ٢١ ''دکھ اللهاؤل ادر مارا جاؤل ادر تيسر ب دن جي اللهون " حَوَقَ شهادت الجيل يوحنا باب٢ آيت ۲۲''جب وہ مردوں میں ہے جی اٹھا تو اس کے شاگردوں کو یاد آیا'' اب مرزا قادیانی کی خود غرضی دیکھنے کہ تمام مضمون انجیل کا تو مانتے ہیں مگر جی اٹھنا چونکہ ان کے مسیح ہونے کا حارج بے اور اصالنا نزول ثابت کرتا ہے۔ اس واسط اس سے انکار کر کے پھر قرآن کی طرف آتے ہیں کہ قرآن مانع ہے کہ طبعی مردے دوبارہ آئیں ادرینہ خدا تعالی مردہ زندہ کر سکتا ہے حالانکہ یہ غلط ہے کیا خوب عظمندی اور انصاف بے کہ خود بی اہل کتاب کے فیصلہ کو قبول کرتے ہیں اور قرآن کی طرف ے منہ موڑتے ہیں۔ لیتن جب قرآن کہتا ہے کہ ماقتلوہ وما صلبو او اس کے برخلاف می کے قُل وصليب کے قائل ہو کر آنجیل کی طرف آتے ہیں اور جب ای انجیل میں مسیح کا زندہ ہونا و کیکھتے ہیں تو قرآن کی طرف آتے ہیں یہ کون سا اسلام ہے ۔ چوں بو قلموں مباش بر لحظہ برنگ

پول بو شول شمبال بر طفه برنگ با ردی روم باش بازگل زنگ

یا سلمان رہ کر قرآن مجید کو مانیں یا عیسانی ہو کر انجیل عیسیٰ کو مانیں اور یہ ہرگز نہیں ہو سکتا کہ جو قرآن سے اپنے مطلب کی بات ملے اس وقت پیش کریں اور جب انجیل سے اپنا مطلب ملے تو انجیل پیش کریں اور اگر وہی انجیل اور قرآن فریق ٹانی پیش کرے تو دونوں سے انکار کریں آپ نے خود فیصلہ اہل کتاب پر ڈالا ہے اور اہل کتاب کی کتاب سے حیات میں اور اصالنا نزول ثابت ہے۔ پس اس آیت سے بھی استدلال دفات میں پر غلط ہے۔ قولہ میں موں آیت

· ياايتها انفس المُطْمَعِنَّه ارجعي الى ربك راضية مرضية فادنجلي في عبادي و ادخلي جنتي. (الغجر ٣٠ ٢ ٣٠) ترجمه- المُفْس تَجْق آرام يافته البي رب كي طرف واپس چلا آ تو اس سے راضی اور وہ بچھ سے راضی پھراس کے بعد میرے ان بندوں میں داخل ہو جا جو دنیا کو چھوڑ گئے ہیں اور میرے بہشت کے اندر آ ۔ اس آیت ے صاف صاف ظاہر ہے کہ انسان جب تک فوت نہ ہو جائے گذشتہ لوگوں کی جماعت میں ہر گز داخل نہیں ہو سکتا۔ لیکن معراج کی حدیث ے جس کو بخاری نے بھی مبسوط طور پراپنے سیج بخاری میں لکھا ہے ثابت ہو گیا ہے کہ حضرت مسیح ابن مریم فوت شدہ نبیوں کی جماعت میں داخل ہے۔ لہذا حب دلالت صريحة اس نص ك من ابن مريم كا فوت مو (ازالد لدبام ص ۱۱۸ فرائن ج م م ۳۳۳) جانا ضروری طور پر ماننا بژا۔'' اقول: اس آیت ے بھی استدلال دفات می غلط ب بوجوہات ذیل- اوّل- مد آیت قیامت کے بارے میں بے نہ کہ حضرت میچ کے حق میں اور اس میں تمام نیکوکار اور مومنین جو کہ بعد میزان اعمال کے اور ذرہ ذرہ نیکی اور بدی کے حساب کے بعد جو لوگ نجات یافتہ ہول گے۔ ان کے حق میں یہ آیت ہے۔ نہ کہ یہ آیت سے علیہ السلام کے حق میں۔ تاکہ وفات می عليه السلام اس آيت سے ثابت مور اس آيت كے او يركى آیات دوزخیوں کے حق میں ہے جیما کہ فیومنڈ لا یعذب عذابہ احد ولا یوثق وثاقه احد. (الفجر٢٦-٢٦) يعنى اس دن خدا كنه كاردل كو اليي سزا دے كاكم اس جيسي سى

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

كاكهتم مير ، مقبول بندول ميں داخل ہو جاؤ اور مير ، ببشت ميں چلے جاؤ۔ مرزا قادیانی نے شیح کی وفات پر کس طرح اس کو دلیل گردانا میدتو قیامت کو ہو کا اور ہوہ بجمع الرسل کے دن ہو گا۔ کیا قیامت آ گئی؟ اور حساب کتاب ہو چکا اور یوم الفصل گزر گیا ہے؟ کہ سیج کے حق میں یہ فیصلہ ہوا کہ فادخلی فی عبادی و ادخلی جنتی یعنی میرے بندو آ و اور میرے بہشت میں داخل ہو جا ہرگز نہیں تو پھر مرزا قادیانی مسیح کو بہشت میں قیامت سے پہلے اور تمام سوال جواب سے پیشتر جو کہ مرزا قادیانی ک مایہ ناز آیت فلما توقیقنی میں کیے تھے۔ ان کے جواب ہو گئے ہیں لیعنی خدا نے کیج سے وریافت کر لیا ہے کہ تم نے کہا تھا کہ بھھ کو اور میری مال کو معبود اور اللہ بکر و اور کیا حضرت مسیح نے فلما توقیقی کا جواب دے دیا ہے؟ ہر گز نہیں تو چر س قدر دهو که دبی ب کہ اس آیت کو جس کا دقوع قیامت کے دن ہونے والا ہے میچ کی فرضی اور زقمی وفات یر دلیل مجمی جائے۔ اگر یہ آیت سی کے متعلق مجمی جائے تو اس سے حیات من ثابت ہوتی بے کیونکہ نہ ابھی تک قیامت آئی اور نہ میچ کو فادخلی فی عبادی و ادخلی جنسی کہا گیا جو موت کے متلزم بے تو میں زندہ ہے کیونکہ ابھی خدا نے میں کونہیں کہا اور نہ قیامت آئی جب قیامت آئے گی تب سی کو کہا جائے گا اور تب ہی سی فوت بھی ہو گا کیونکہ مرزا قادیانی خود اقرار کرتے ہیں کہ جب تک انسان مر نہ جائے تب تک دہ خالص بندوں میں داخل نہیں ہو سکتا۔ یہ قاعدہ من گھڑت جو مرزا قادیانی نے بنایا ہے اس ے حیات میں ثابت، کیونکہ قیامت آنے والی بے نہ کہ آ چک بے اور یہ آیت بھی قیامت کو صاف کی جائے گی اور عوام نجات یافتہ لوگ اس کے مخاطب ہول گے نہ کہ مرف حفزت عليلي -

( دوم).....مرزا قادیانی نے اپنی عادت کے موافق اس آیت میں بھی تحریف کی بے تعنی اپنے پاس سے عبارت ملالی ہے جو الحاد و كفر ہے اور ان كى اپنى تحرير كے رو سے يبوديت ب اس قدر عبارت مرزا قادیانی نے غریب ناداقف مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے داسطے اپنے پاس سے لگا لی ہے کہ پھر اس کے بعد میرے ان بندول میں داخل ہو جا" جو دنیا کو چھوڑ گئے میں۔ " یہ فقرہ جو دنیا کو چھوڑ گئے میں اپنے پاس سے لگا لیا ہے۔ جس سے ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی روز جزا و سزا و قیامت کے منگر ہیں۔صرف مرنے کے وقت دہ

تو دورخیوں کے حق میں خدا فرمائے گا اور پھر نجات یافتہ اور بہشتیوں کے حق میں فرمائے

ستاتھ ہی سب حساب کتاب ہو جاتا ہے اور خدا تعالیٰ ای دقت نجات یافتہ مرد کو نجات یافتہ لوگوں میں اور بہشت میں داخل کر دیتا ہے اور دوز خیوں کو دوزخ میں ڈال دیتا ہے اور نہ کوئی قیامت ہے اور نہ میزان اور نہ پل صراط دغیرہ اور بید سرت خاسد عقیدہ ہے کہ روز قیامت سے انکار ہو۔ جب سیح فوت ہونے کے ساتھ ہی خدا کے حضور میں میں ہو گیا اور بقول مرزا قادیانی خاد حلی فی عبادی کا کام قبل از قیامت اس کومل گیا تو قیامت کا انکار لازم آیا کیونکہ بیدآیت تو بتاتی ہے کہ سیا بی قیامت کو ہونے والی ہیں اور مرزا قادیانی کہتے ہیں کہ سیح کے مرنے کے ساتھ ہی ہو کئیں تو قیامت سے انکار نہیں تو

نواب مولوی محمد قطب الدین خال صاحب محدث دہلویؓ مظاہر حق جو شرح مظلوۃ شریف کی ہے اس کے صفحہ ۲۹ هجلد چبارم میں لکھتے ہیں۔ وہوندا۔'' یہ بھی مؤید ہے اس کا کہ انبیاء وقت نماز کے بیت المقدس میں ساتھ بدنوں اور ارداحوں کے تھے کیونکہ حقیقت نماز کی یہی ہے کہ کرنا افعال مختلفہ کا ہوتا ہے ساتھ اعضاء کے نہ نرے ارداح کے یعنی صرف روح نماز نہیں پڑھ سکتا۔'' پھر آ گے صفحہ ۵۷ پر بعد ترجمہ ''پس آیا وقت نماز کا پس امام ہوا میں ان کا یعنی انبیاء کا رسول اللہ سینے فرماتے میں'' کہ میں امام ہوا ادر سب انبیاء میر سے چھیے کھڑے ہوئے نواب صاحب مولوی قطب الدین خال صاحب کا کمال ہے کہ انھوں نے پہلے ہی سے مرزا قادیانی کے اعتراض کا جواب دے دیا ہے۔ دوہ لکھتے ہیں۔ ''اگر کوئی اعتراض کرے کہ دہ جہان تو دار تلایف بھی نہیں نماز اس میں کیوں ہو یعنی دہ رندہ میں ساتھ حیات حقیقی دنیادی کے ادر چونکہ زندہ میں شائد کہ تلایف اللہ و سلام علیہم زندہ میں ساتھ حیات حقیقی دنیادی کے ادر چونکہ زندہ میں شائد کہ تلایف مجمی ہو ادر یہ بھی ہے کہ اس جہان میں وجوب رفع کیا گیا ہے نہ دجود اس کا، ادر ان اندیا ہے نے یہاں حضرت کے ساتھ نماز پڑھی در بعد اس کے ان کو آسان پر لے گئے حضرت کے استقبال اور تعظیم کے لیے یا ان کے ارداحوں کو آسان میں مشتل کیا۔ مگر عسلی ادر ادر لیں کہ دہ ساتھ بذوں کے آسان پر میں۔

(مظاہر محق محد جارم مطبوط نول محد ) (مظاہر محق محد جارم مطبوط نول محد ) اب حوالہ مشکو قد کی شرح سے خابت ہے کہ سب انہا ، سیسم السلام زندہ کر کے خدا تعالی نے آنخضرت ملطق کو دکھائے اور نماز پڑھوائی جو کہ دلیل ہے اس بات کی کہ حلیہ ظاہر ہو سکتا ہے اور نہ دح نما ، پڑھتا دیکھا جا سکتا ہے کیونکہ روح کا دوق کو تی خارج نہیں ہوتا کیونکہ یحیٰ میں حدا تعالی کی صفت ہے اور صفت اپنے موصوف کے ساتھ ہمیشہ رہتی ہے چنانچہ ھدا تعالی اکثر اپنے خاص بندوں کی فضیات عوام پر جتانے کے واسط وقتا فو قتا مردے زندہ کرنا رہا ہے تا کہ یعین ہو کے کہ خدا تعالی قیامت کو سب انسانوں کو زندہ کر کے حیاب لے گا اور سزا : جزا دے گا۔

(اوّل).... جعنرت عزیر کوسو برس تک مرد، کر کے پھر زندہ کیا۔ ( دوم)..... بنی اسرائیل نے جو خون کیا تھا اور قاتل کا چۃ نہ لگتا تھا۔ وہ مردہ زندہ کر کے خدا تعالی نے قاتل کپڑوا دیا۔

(سوم)...... حضرت ابراہیم کو جانور ذن کیے ہوئے زندہ کر دکھائے تا کہ اس کے دل کو اطلبینان ہواور وہ لوگوں کو یقین الا ہے کہ قیامت برحق ہے۔ ور خدا تعالیٰ مردے زندہ کر سکتا ہے۔ یہ تمام مضامین قر<sup>س</sup> ں شریف میں میں مرزا قادیانی نے ۱۰ آیت پیش کی ہے وہ قیامت کے ہارہ میں ہے کہ کفار اس وقت خواہش کریں گے کہ ہم کو دوبارہ دنیا میں بھیج ارشاد ہوگا کہ ہم کسی کو نہیں سیسیجتے سے کہاں ہے نگاتا ہے کہ جب خدا تعالیٰ خاص وقت میں اپنی قدرت نمائی کر کے مردہ زندہ کرنا چاہے تو نہیں کر سکتا؟ ایسے فاسد سے تھا۔ یہ تو قیامت کا انگار لازم آتا ہے کیونکہ جب خدا تعالیٰ ایک مردہ زندہ نہیں کر سکتا؟ ایسے فاسد سے تو کروڑوں بیٹار انسانوں کو کس طرح قبروں سے زندہ الله کر حساب کے سکتا ہے۔ جب خدا مردہ زندہ کرنے سے عاجز ہے تو یوم القیامت سے بھی عاجز ہے؟ ایسا فاسد عقیدہ کس مسلمان کا ہرگز نہیں ہو سکتا اور اندہ لعلم للساعة نص قرآنی سے میچ کا زندہ ہونا ثابت ہے یعنی اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ جس طرح ہم میچ کے زندہ کرنے پر قادر ہیں اسی طرح ہم قیامت کے دن تم سب کو زندہ کرنے پر قادر ہیں جب انجیل اور قرآن و حدیث سے ثابت ہے کہ حضرت عیلیٰ کا رفع جسمانی بحالت زندگی ہوا اور زندہ ای اصالنا قرب قیامت میں زدل ہو گا تو پھر مسلمان ہو کر انکار کے کیا معنی کیا یہ تھندری ہے۔ جس سے مرزا قلویانی کا استدا ال غلط ہوا کہ چونکہ فوت شدہ نہوں میں حضرت میچ دیکھے گئے اس

یے وہ بی توت سردہ ہوں نے یوند تابت ہوا کہ ان وسل مہا بی کرمدہ ہے۔ (چہارم) ..... یہ واقعات کے بھی برخلاف ہے کیونکہ روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ انسان مردہ مشرف ہوتے ہیں بلکہ بعض دفعہ مردوں کو دعوت کی مجلسوں میں دیکھتے ہیں حالانکہ دیکھنے والے زندہ ہوتے ہیں اور جو دیکھے جاتے ہیں وہ زندہ بھی ہوتے ہیں اور مردہ بھی ہوتے ہیں۔ جس سے مرزا قادیانی کا من گھڑت قاعدہ غلط ثابت ہوتا ہے کہ مرددل میں اگر زندہ دیکھا جائے تو وہ وفات شدہ ہوتا ہے۔

(پنجم) .....مرزا قادیانی کا اپنا اقرار ب که معراج والی حدیث میں حضرت خلاصه موجودات تحد يقطيق وفات شدہ انبياء عليم السلام کو ديکھا اور ان ے ملاقات اور بات چيت ہوئی۔ حالا کد خود حضور يقطيق زندہ تھے۔ جس ے مرزا کا يد فرمانا بالکل غلط ثابت ہوا که فوت شدہ دنيا ميں اگر عليلى ديکھے گئے تو وہ بھی فوت شدہ تھے کيونکہ نظیر موجود ہے کہ حضرت تحد يقطيق نے فوت شدہ نہيوں کو ديکھا اور خود زندہ تھے۔ ای طرح حضرت عليلى خود زندہ تھے۔ اور فوت شدہ نہيوں ميں اگر ديکھے گئے تو ان کا فوت ہونا لازم نہيں آتا۔ جس طرح تحد يقطيق کا فوت ہونا لازم نہيں آتا ہي اس آيت ہے بھی استدال غلط ہے۔ قولہ فی میں سیون آيت

ہیے ہے الله الذی خلفکم نم رز فکم نم یمینکم نم یحییکم. (الروم ۳۰) اس آیت میں اللہ تعالیٰ اپنا قانون قدرت یہ بتلاتا ہے کہ انسان کی زندگی میں صرف چار واقعات ہیں پہلے وہ پیدا کیا جاتا ہے پھر پھیل اور تربیت کے لیے روحانی اور جسمانی طور پر رزق مقسوم اس کو ملتا ہے۔ پھر اس پر موت وارد ہوتی ہے پھر وہ زندہ کیا جاتا ہے۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org اب ظاہر ہے کہ ان آیات میں کوئی ایسا کلمہ استنائی نہیں جس کے رو ہے میچ کے واقعات خاصة باہر رکھے گئے ہوں۔ حالانکہ قرآن کریم میں اوّل ہے آخر تک یہ الزام رہا ہے کہ اگر کسی واقعہ کے ذکر کرنے کے وقت کوئی فروبشر باہر نکالنے کے لائق ہوتو فی الفور اس قاعدہ کلیہ ہے اس کو باہر نکال لیتا ہے۔ پااس کے واقعات خاصہ بیان کر دیتا ہے۔''

اقول: مرزا قادیانی نے لفظ قانون قدرت تو دہریوں اور نیچریوں سے سیکھ لیا تگر اس کا درست استعال نہ سیکھا بے کل قانون قدرت کی مٹی خراب کر رہے ہیں۔ واضح رہے کہ جن لوگوں نے لفظ قانون قدرت وضع کیا ہے انھوں نے ساتھ ہی تو امر دشوار کا ہونا بھی مسلیم کر لیا ہے۔ کلیہ قانون نہ بھی ہوا ہے اور نہ ہو سکتا ہے۔ قانون قدرت و فطرت ہی ہے کہ انسان عورت و مرد کے جفت ہونے سے پیدا ہوتا ہے۔ تگر نص قرآنی سے ثابت ہے کہ حضرت آ دم اور حوا در حضرت عیلی اس قانون فطرت سے باہر ہیں۔ تاریخ جن مصنف مسترجش کا کرن مطبوعہ 18 ماء عیسوی جلد ۲ دفتر اول باب 13 صفحہ ۲ میں کھا ہے کہ ''ایک عورت کو آ فتاب کے دسلیہ میں سے ۳ لڑکے پیدا ہوئے جس کا نام لوکم کتا کس اور ہا سکن سالجی اور بور بحر نہا ان سب کا نام نورانیوں ہوا ہے۔'' عہد جدید بحرانیوں (باب 2 آیت ۳) ملک صدق سے بے باپ و بے ماں بے نسب نام جس کے نہ دنوں کا شروع شہ زندگی کا آ خر مگر خدا کے بیٹے کے مشابہ سیتا ہی کا بغیر باپ پیدا ہونا ہند دون کا عقدہ ہو ہو ہو ہوں کا

مغلوں کی تاریخ میں لکھا ہے۔ اصل عبارت نقل کرتا ہوں تا کہ مغلوں ادر مرزائیوں پر ججت ہو کیونکہ مرزا قادیانی ذات کے مغل تھے۔ ''ایک دن حسب معمول دربار میں بیٹی ہوئی۔ اجلاس کر رہے تھے امراء وزراء و دیگر اہل مقدمات دربار میں حاضر تھے کہ حضرت آلان قوانے جسچ اشخاص کو مخاطب کر کے فرمایا کہ آج رات گذشتہ کو میں محل شاہی کے دالان کلان میں سوئی ہوئی تھی کہ دفعتا نور الہی میرے کمرے کے اندر واض ہوا اور میرے بلتگ چھا گیا اور میرے منہ کے رائے میرے چیٹ میں داخل ہو گیا میں اس نور الہی سے حاملہ ہو گئی ہوں۔ آئے لکھا ہے کہ اس کو تین بیٹے پیدا ہوئے ایک کا نام بوقوں۔ دوسرے کا نام ہو شین سالچی۔ تیسرے کا نام موتقاں تھا۔

(دیکھو مغلیہ گزٹ لاہور جون ۱۹۱۹، صفحہ ۷ نے آخیر) افسوس مرزا قادیانی دوسروں کے داسطے تو قانون قدرت پیش کرتے ہیں اور اپنے : اتیات کے لیے سب قانون قدرت بھول جایا کرتے ہیں۔ مرزائی تمام مل کر مرزا TMY

قادیانی کا الہام سچا کریں اور قانون قدرت سے بتا تمیں کہ مرد کو کبھی حیض آتا ہے یا یہ مرزا قادیانی کی خصوصیت تھی۔ (دیکھو البام مرزا قادیانی) یویدون ان یروطمسک ترجمه از مرزا قادیانی، بابو البی بخش حابتا ہے کہ تیرا حیض دیکھے۔ (تمته حقیقت الومی س خزائن ج ۲۴ ص ۵۸۱) اب مرزا قادیانی اپنے فرمانے کے مطابق مردول کے گروہ ہے متثنی کیے گئے یا یہ الہام غلط ب اگر مرزا قادیانی کو حیض آتا تھا تو یہ قانون قدرت کے برخلاف ہے اور اگر حیض نہیں آتا تھا تو الہام شیطانی ہے۔ افسوس مرزا قادیانی کی عجب حالت تقى - ايك طرف تو لكص بي كه خدا تعالى انبياء عليهم السلام ك ساتھ جو معاملات کرتا ہے وہ خاص ہوتے ہیں اور وہ معاملات عوام نے نہیں کرتا جب عوام ے وہ معاملات نہیں کرتا تو قانون کا کلیہ ہونا باطل ہے۔ اصل عبارت مرزا قادیانی کی ککھی جاتی ب دہوہدا۔''دنیا بے خبر ہے اور ان سے خدا تعالیٰ کے وہ معاملات ہوتے ہیں جو دوسرے سے وہ ہرگز نہیں کرتا جیسا کہ ابراہیم چونکہ صادق اور خدا تعالی کا وفادار بندہ تھا۔ اس لیے ہر ایک ابتلاء کے وقت خدانے اس کی مدد کی جبکہ وہ ظلم ہے آگ میں ڈالا گیا۔ خدانے آگ کو اس کے لیے سرد کر دیا اور جب ایک بدکردار بادشاہ ان کی بوی ت بدارادہ رکھتا تھا تو خدانے اس کے ان ہاتھوں پر بلا نازل کی جن کے وراجد ہے دہ ايينه پليد اراده كو يورا كرما حيابتا تعا- " (هيمة الوي ص ٥٠ خرائن ج ٢٢ ص ٥٢) اب بتاؤ مرزا قادیائی کا قانون قدرت کبال گیا آگ س طرح سرد ہو گئی۔ کیا اسوقت خدا کو قانون قدرت بھول گیا تھا۔ کوئی بتا سکتا ہے کہ آگ کی فطرت جلانے کی کیوں جاتی رہی؟ بلکہ اس کو سرد کرنے کی طاقت اس میں کہاں سے آ گئ اور قانون قدرت کہاں دھرا رہا؟ پس قبول کرنا پڑے گا کہ کلیہ ہر گزنہیں بلکہ وہ خدا قادر مطلق جو چاہے کر سکتا ہے۔ پس دیندار ہو کر قانون قدرت اور فلسفی دلاک پیش کرنا کسی مسلمان کا کام نہیں۔ افسوس مرزا قادیانی کے ذہن میں جو آتا ہے وہ اس کو وی البی سجھ کر کلیہ اور قانون بنا لیتے ہیں اور اس کے جھوٹے ہونے پر ان کو پشیمان ہونا پڑتا۔ اس آیت میں دیکھو مرزا قادیانی نے س قدر علطی کھائی ہے کہ شم معیت کم کے معنی خود ہی فوت ہو جانے کے کرتے ہیں جو کہ بالکل غلط میں۔ اس آیت میں بے شک چار واقعات میں پہلے پیدا ہونا کیا اس میں کلیہ ب؟ ہر گزنہیں کیونکہ آدم اور حوا اور میں وغیر ہم باہ میں دوسرا رز قکم کے مخاطب حفزت تحد رسول الله يتفق کے زمامہ کے لوگ بیں اور سی جھ سو برس پہلے پیدا ہوئے تو دہ اس قانون مرزا قادیاتی سے پہلے ہی باہر میں کیونکہ وہ پہلے پیدا ہونے اور قرآن شریف

بعد میں نازل ہوا۔ تیسر، ید دونوں ماضی کے صيف ميں اور بميتكم اور يحيد كم مفارع کے مسینے میں جو کہ صاف صاف دلیل اس بات کی میں پیدا ہوتے اور رزق ملنے کے بعد فوت ہونا ہو گا اور پھر زندہ ہونا ہو گا۔ ماضی مسینے تو ریہ نہیں ہیں کہ مرزا قادیانی کمسیح کو مار یچکے یہ یہ کہ معنی ہیں اپنی مرضی ہے جب جائے گا مارے گا۔ مارا گیا مرزا قادیانی نے جو سجھ لیا بالکل غلط ہے اور خدا تعالی من کو بھی بعد نزول مارے گا۔مسلمان اس کا جنازہ پر میں گے اس سے کسی مسلمان کو انکار نہیں کہ خدامتے کو مارے گا۔ جھکڑا تو اس بات میں ہے کہ اب تك نبين مرا اور قرآن كى اس آيت سے بھى حيات بى ثابت ب کہ قرآن کے نازل ہونے تک اگر سیج اس قانون میں شامل ہو کرنہیں مرا۔ ورنہ ماضی کا صيفہ ہوتا كيونكم يعيد يحم ب- جس ك معنى ميں مارے گا۔ چوتھا۔ ام يدكليه مرزا خادياتى نے جو بیان کیا کہ قرآن کریم میں بیہ التزام ہے کہ اگر کوئی فرو بشر باہر نکالے کے لائق ہوتا فورا اس قاعدہ کلیہ سے اس کو باہر نکال دیتا ہے۔ بالکل غلط ادر خلاف قرآن ہے۔ خدا تعالى قانون فطرت بتاتا ہے۔ خلق من ماء دافق يخرج من بين لصلب والتوائب. (الطارق ٢- ٢) لعنى انسان بإني لعني نطفه ب پيدا ہوتا ہے جو كه سينہ اور پشت ی بڑیوں ے نکاتا ہے۔ کو ذکر قانون فطرت تو یہ تھا۔ دیکھو قرآن شریف الم یک نْطُفَةُ مِّنْ مَّنِيَّ يَمُنَّى ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوى. (التيد: ٢٨-٢٢) لِعَنْ يُبْلِح نطف ہوتا ہے اور بھر علقہ پھر انسان پیدا ہوتا ہے مگر قرآن مجید ے ثابت ہے کہ سی اس قانون نے باہر تھا اور بغیر نطفہ باپ کے کنواری کے پیٹ سے پیدا ہوا تھا۔ مگر خدا نے مسیح اور آ دم و حوا کو مشتقیٰ نہیں فرمایا۔ جس سے ثابت ہوا کہ مرزا فادیانی کا من گھڑت كليه غلط ب لبذا اس آيت ب مجمى ستدلال غلط ب-

قولہ پچپیوی آیت

یہ ہے ٹحلؓ مَنْ عَلَیْهَا قانہ و ڈیئیٹی و جُنہ ربک دو الْحلل و الْانحرام. (الرض ۲۷۔۲۱) یعنی ہر ایک چیز جو زمین میں موجود ہے اور زمین نے تکلّی ہے وہ معرض فناہ میں ہے۔ یعنی دمبدم فناہ کی طرف میل کر رہی ہے۔ مطلب یہ کہ ہر ایک جنم خاک کو نابود ہونے کی طرف ایک حرکت ہے اور کوئی وقت اس طرح ے خاکی نہیں وہی حرکت چہ کو جوان کر دیتی ہے اور جوان کو بوڑھا اور پڈھے کو قبر میں ڈال دیتی ہے اور اس تانون ہے کوئی باہر نہیں۔ خدا تعالی نے ''فان'' کا لفظ اختیار کیا۔ (یفنی ) نہیں کہا تا ساتھ ساتھ جاری ہے لیکن ہمارے مولوی یہ کمان کر رہے ہیں کہ سی آبن مریم ای فانی جسم کے ساتھ جس میں ہموجب نص صریح کے ہر دم فنا کام کر رہی ہے۔ بلا تغیر و تبدل آ سان پر بیٹھا ہے اور زمانہ اس پر اثر نہیں کرتا حالانکہ اللہ تعالی نے اس آیت میں بھی ت کو کا نئات الارض میں ہے منتقی قرار نہیں دیا اے حضرات مولوی صاحبان کہاں گئی تہراری توجیہہ اور کہاں گئے وہ تمھارے لیے چوڑے دعوے اطاعت قرآن کریم کے۔ (ازالہ ادہام ص 10 خزائن نے س

الجواب: اس آیت سے بھی میچ کی وفات ہر گز مفہوم نہیں۔ یہ آیت تو خدا تعالیٰ کی ذات کی نبت ہے کہ خدا تعالی کے سوا تمام چزیں فنا ہونے والی میں - یہاں وفات سی عليه السلام كا كيا ذكر؟ بيتك تمام چيزين فناه موف والى بين - يد كمان لكها ب كه تمام چيزين فناہ ہو گئی ہیں۔ فناہ دومتم ے مانی جاتی ہے۔ ایک فنا بالفعل اور دوسری فناہ بالقواء ذکر فنا بالقوا کا ہے لیعنی سب چیزیں فنا ہونے والی ہیں۔ اس آیت سے مجھنا کہ سب کچھ ہو گیا ب اور سی بھی فوت ہو گیا ہے جہالت بے ذراغور اور انصاف سے کہو کہ اگر کوئی شخص بھی آیت پڑھ کر کہہ دے کہ دنیا فنا ہو گئ ب اور ہم تم سب اس قانون کے ماتحت میں۔ اس لیے ہم تم بھی فوت شدہ ہیں۔ تو کوئی مخص اس جابل کی بات قبول کر سکتا ہے؟ برگز مبیں ایما ہی مرزا تادیانی کی بد بات کوئی قبول نہیں کر سکتا کہ چونکہ کل من علیها افان . قرآن شریف میں آیا ہے اس لیے میچ کو بھی فوت شدہ مان لو اگر کوئی شخص میاں قادیانی یا مولوی محمر علی قادیانی لاہوری کو بیہ آیت سنا کر کہے کہ حضرت آپ تو فوت ہو گئے بیں كوتك كل من عليها فان قرآن من آيا ب تو كيا ب مرزائى مان ليس 2؟ بركز مبين تو پھر مرزا قادیانی کی ہے دلیل کس طرح مانی جا تحق ہے؟ دوم مرزا قادیانی کہتا ہے کہ حال کے موادی یہ ممان کر رہے ہیں کہ من ابن مریم ای جسم کے ساتھ آ سان پر بیٹھا ب۔ مرزا قادیانی کی اپنی الہامی عبارت کی برخلاف ب۔ جو آپ نے اپنی الہامی کتاب براہین احمد یہ میں کھی ہے وہو بذا۔

''اور جب حضرت میسج \* دوبارہ اس دنیا میں تشریف لا کمیں گے تو ان کے ہاتھ ہے دین اسلام جمیع آ فاق و اقطار میں تیمیل جائے گا۔

(براین احمدیں ۲۹۸ و ۲۹۹ نزائن ج اس ۹۹ و ۲۹۹ نزائن ج اس ۹۹ ) یہ عقیدہ ایسا اجماعی تھا کہ پہلے مرزا قادیانی بھی ای عقیدہ پر تصے بلکہ مرزائی خدا نے بھی مرزا قادیانی کو اطلاح نہ دی۔ مگر اب مرزا قادیانی تمام صحابہ کرام و علائے عظام و صوفیا ادر ادلیاء امت کو چھوڑ صرف حال کے مولویوں کو الزام دیتے ہیں کہ یہی الاسندر یونی بریوں بے بیاد ہیں

http://www.amtkn.org

مولوی مسیح کو آسان پر زندہ مانتے ہیں۔ دوسری امت نہیں مانتی حالاتکہ رسول اللہ ﷺ ادر صحابہ کرام و اولیائے امت ای پر تھے۔ جیما کہ پہلے اس کتاب میں اجماع امت ثابت کیا ہے اور ہر ایک زمانہ کے ہر ایک طبقہ کا نام اور نام کتاب لکھا ہے۔ جس میں انھوں نے جسمی رفع ونزول میں لکھا ہے۔ مگر مرزا قادیانی کی راستبازی یہ ہے کہ صرف حال کے علاء کو الزام دیتے ہیں۔ سوم کہتے ہیں کہ یہی علماء کی توحید ہے۔ افسوس مرزا قادیانی کب عیاری قابل داد ہے کہ خود شرک کریں اور اپنی کتاب میں لکھیں کہ ''میں نے ایک کشف میں دیکھا کہ خود خدا ہوں اور یقین کیا کہ وہی ہوں۔'' ( کتاب البریہ ص <sup>2</sup> فرائن ن<sup>ے ۱</sup>۳ ۱۰۴) سبحان اللہ یہ مرزائی توحید ہے کہ عاجز انسان خدا بنآ ہے۔ مگر عیاری یہ ہے۔ دوسرے علماء کو کہتے ہیں کہ وہ شرک کرتے ہیں کیوں خود خدا جو ہوئے کوئی پوچھنے والا نہیں؟ خود مرزا قادیانی خدا کے لیے خدا کی ادلاد بنے تو موحد خدا کے نطف ے اپنے آب پیدا شده بنائی تو موحد اور مولوی صاحبان صرف حضرت عیسی کو دراز عمر دین اور آ -ان پر نصوص شرعی کے مطابق تشلیم کریں تو مشرک؟ افسوس۔ پس آیت سے بھی استدلال غلط ہے کیونکہ وفات میتح بالفعل ثابت کرنی تقمی۔ جو نہ کی۔ بالقواء فنا کا تو ہر ایک مسلمان قائل ب- کلام تو صرف اس میں ب کہ میج ابھی تک نہیں مرا جیا کہ حد یتوں کے الفاظ ثم یموت ولم یمت ظاہر کر رہے ہیں اور یہ آنخفرت ﷺ نے قرآن کی آیت وان من اہل کتاب الا ليومنن به قبل موته کے مطابق فرمايا قرآن و حدیث ہے جو امر ثابت ہو اور مسلمان کا اس پر اجماع ہو اس کو شرک ہر گزنہیں کہد کیتے۔ قولہ چیبیوی آیت

اِنَّ المتقین فِی جَنَّتِ وَ نَهَرُ فِی مَقْعَد صِدَق عِنْدَ مَلِیُکِ مُقْتَدِرِ. (القر۳۵ ۵۵) یعنی متقی لوگ جو خدا تعالیٰ ے ڈر کر ہر قسم کی سرکش کو چھوڑ دیتے ہیں دہ فوت ہونے کے بعد جنات اور نہر میں ہیں صدق کی نشست گاہ میں با اقتدار بادشاہ کے ساتھ اب ان آیات کی رو ے صاف ظاہر ہے کہ خدا تعالیٰ نے دخول جنت اور معتقد صدق ہیں۔ تلازم رکھا ہے یعنی خدا تعالیٰ کے پاس پینچنا اور جنت میں داخل ہونا ایک دوسرے کا لازم تھرابا گیا ہے۔' اور اراد ادبام س ۲۰ خزائن ج س ۱۹۵ مین جند میں داخل ہونا ایک اقول: یہ آیت بھی قیامت کے بارے میں ہے اور یہ کون کہتا ہے کہ صول اللہ بیکنی جنت میں داخل ہو گئے ہیں؟ جب صحیح حدیث سے متابت ہے کہ رسول اللہ بیکنی جن کو واسط موت کا لازم ہونا کہتے ہیں؟ مسلمان کا مذہب ہے جب حدیث سے ثابت ہے کہ ب ے پہلے رسول اللہ ﷺ بہشت کا دردازہ کھولیں کے تو پھر حضرت بہشت میں کیے داخل ہوئے؟ مرزا قادیانی کا قاعدہ تھا۔خود ہی اپنے پاس سے ایک بات بنا لیتے اور خود بموجب بنائے فاسد على القياس تجعوث پر جمعوث بولتے جاتے كوئى بتا سكتا ب ك مسلمانوں کی س کتاب میں لکھا ہے کہ حضرت عیسیٰ بہشت میں داخل میں؟ جس کے واسطے مرزا قادیانی موت کا ہونا ضروری بتلاتے ہیں۔ مرزا قادیانی نے معنی کرنے میں تح بیف معنونی کی ہے جو کہ بقول ان کے الحاد ہے۔ کوئی مرزائی بتائے کہ ''ہر ایک قتم ک سرکٹی کو چھوڑ دیتے ہیں وہ فوت ہونے کے بعد۔'' یہ قرآن مجید کے کن الفاظ کا ترجمہ ہے۔ جب قرآن میں یہ الفاظ نہیں اور مرزا قادیانی نے اپنے پاس سے یہ الفاظ بڑھائے تو تحریف ہوئی جس کو مرزا قادیانی خود کفر والحاد و پہودیت کہتے ہیں اور لعنت کا مورد جانتے ہیں۔ مگر مرزا قادیانی کی اس کارروائی ے معلوم ہوا کہ اس کا فتو ٹی دوسروں کے واسط ب- خود جو جايي كركيس اى واسط قرآن مي إنَّا أَنْزَلْنَا قريباً من القاديان ايك آیت بنا کی ند صرف بنالی بلکہ کشفی حالت میں قرآن میں لکھی ہوئی بھی دیکھ کی پھر ایے کشف کو خدائی کشف کہتے ہوئے خدا کا خوف نہیں جب وہ کشف جس میں قرآن میں تحریف ہو اور ایک آیت زیادہ کی جائے شیطانی کشف نہیں تو خدا کے واسطے کوئی مررائی بتا دے کہ شیطانی کشف کی کیا علامت ہے؟ تا کہ رحمانی ادر شیطانی کشف میں فرق ہو لیں اس آیت سے بھی وفات میں پر استدلال غلط ہے کیونکہ اس سے ہرگز ہرگز ثابت بلکہ اشارہ تک نہیں کہ سیح بہشت میں داخل ہوا جس کو بعد موت داخل ہونا تھا بلکہ یہ تو عام وعدہ خدادندی ب کہ متقی پر ہیز گار لوگ بہشت میں داخل ہوں گے۔ قیامت کے ساب کتاب کے بعد۔

ستائيسويں آيت

اِنَ الَّذِيْنَ سَبَقَتُ لَهُمُ مِنَا الْحُسَمَ أُولَنِكَ عَنْهَا مُبْعَدُوْنَ طَ لا يَسْمَعُوْنَ حَسِبُهَا. (الانباء ١٠١-١٠) لَعِنَ جو لوگ صَنّى بين اور ان كا جَنّى مونا مارى طرف ے قرار پا چكا ہے۔ وہ دور خ ے دور كيے گئے بين اور وہ بہشت كى دائى لذات ميں بين - اس آيت ے مراد حضرت عزير اور حضرت ميچ ميں اور ان كا بہشت ميں داخل موجانا اس ے ثابت ہوتا ہے جس ے ان كى موت بى بيايہ ثبوت پينچتى ہے۔''

(اراله اوبام ص ٢٢٢ خزائن ج ٢ ص ٢٣٥)

اقول: جب تک حضرت میں کا بہشت میں داخل ہونا کسی مسلمان کی کتاب سے یا انجیل ے نہ دکھائیں یہ بار بارکہنا کہ ہبتی ہونے کے واسطے دفات لازم ہے۔ بالکل غلط ہے جبکہ قیامت کے صاب کے پہلے کوئی بہشت میں داخل نہیں ہو سکتا تو مسیح کا بہشت میں داخل ہونا اور وفات کا لازم ہونا آبلہ فریبی ہے۔ دوم! جب مرزا قادیانی خود مانتے ہیں کہ جو بہشت میں داخل ہو جائے وہ اس سے کبھی خارج نہیں ہوتا تو پھر شب معراج حضرت میں دوسرے آسان پر جو دیکھے گئے اور دیکھنے والا مخبر صادق محمد رسول اللہ ﷺ ے تو ثابت ہوا کہ حضرت علیلی بہشت میں ہرگز داخل نہیں ہوئے۔ جب بہشت میں داخل نہیں ہوئے تو یہ قیاس مرزا قادیانی بالکل غلط ہے کہ دفات میچ وقوع میں آ گئی بڑا افسوس ب کد مرزا قادیانی ایک لازم ہونے اور واقع ہونے کا فرق نہیں کرتے اور یہ عمد اکرتے ہیں ورندائے بڑے برعم خود عالم کی شان سے بعید ب کدوہ اتنا ند سمجھے کددعویٰ تو وفات سیح کے واقع ہونے کا ہے اور دلیل پیش کرتے ہیں وفات سیح کے لازم ہونے کی اس ے کس کو انکار ہے؟ کہ عیسیٰ ہمیشہ زندہ رہیں گے ایس دھوکہ دہی مامور من اللہ ہونے کے مدعی کی شان بعد ہے۔ یہ آیت تو قیامت کے بارے میں ہے۔ اگر بدشلیم کر لیں کہ انسان مرنے کے ساتھ ہی بہشت میں چلا جاتا ہے تو یہ بھی مانا بڑے گا کہ دوسرے گنہگار مرنے کے ساتھ ہی دوزخ میں داخل ہو جاتے ہیں تو پھر قیامت کا آنا اور حساب و اعمالی کا وزن اور جزا سزا کا ملنا بروز قیامت سب غلط ب اور صرف قیای غلط نہیں ہوتا بلکہ مرزا قادیانی کا اپنا تمام کھیل بگرتا ہے کیونکہ مرزا قادیانی جب یہ کہتے ہیں کہ مرتے کے ساتھ بی نیکوکار بہشت میں اور بدکار دوزخ میں داخل کیا جاتا ہے تواس ے دوفتور لازم آتے ہیں۔ پہلا! فتور بے ب کہ سب نیکوکاروں کو جو بہشت ب يا زمين یر ہو گا یا آ سان پڑ زمین پر بہشت تو بالکل نہیں ہے کیونکہ آج کل کے علوم کی روشی نے كل حالات زيمن كے بتا ديد يو - دوسرا! فتور يد ب كد آسان ير بمشت موتو انسانوں کا بجسد عضری آسان پر جانا ثابت ہوگا۔ جو مرزا قادیاتی کے کل مشن کی بنیاد ہلا دیتا ہے۔ اگر کو فی جلد باز مرزائی کیے کہ بہشت دوزخ میں صرف ردح داخل ہو گا۔ یہ بالکل غلط ہے کیونکہ روحانی جزا وسزا تو بذرایعہ تنائخ ہوتی ہے اور تنائخ خود باطل ہے۔ کیونکہ یہ ب انعمانی ب که گناه تو کرے روح ، اور جسم دونوں اور سزا ملے صرف ایک کو لینی روح کو ایسا بی نیک کام تو کریں روح اور جسم مل کر اور بہشت میں داخل ہو صرف روح، اور جم جس کے بغیر کوئی کام نہیں ہو سکتا تعا۔ اس کو کوئی اس اند ملے اس میں نہایت ظلم خدادندی تابت ہوگا اور یہ فاسد عقیدہ ہوگا کہ ظلم کی نسبت خدا کی طرف نہایت خطا ہے۔ پس نہ حضرت عیلی بہشت میں داخل ہوئے اور نہ ان کا فوت ہونا اس آیت سے تابت ہوا۔ لہذا اس آیت سے بھی استدلال غلط ہے۔ قولہ اتھا کمیسویں آیت

این ماتکونوا یدر ککم الموت ولو کنتم فی بروج مشیدہ (النما، 24) لینی جس جگہتم ہو ای جگہ تعمیں موت پکڑے گی اگر چہتم بڑے مرتفع برجوں میں بود باش افتایار کرد اس آیت ہے بھی صرتح ثابت ہوتا ہے کہ موت اورلوازم موت ہر جگہ جسم خاک

مَا اَتَكُمُ الرُّسُوُل فَحَدُوْهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوْا (الحَثر) ''رسول ﷺ جو کچی شخصی علم و معرفت عطا کرے وہ لے لو اور جس مے منع کرے وہ چیوڑ دو۔'' (ازالہ م ۲۲ خزائن نہ ۲ ص ۲۳۰) اقول: سجان اللہ جن کی چھپانہیں رہتا۔ مرزا قادیانی نے بیہ آیت چیں کر کے خود اس کے نیچے آ گئے مرز، قادیانی! ہم آپﷺ کا فرمانا قبول کرتے ہیں اور رسول اللہ عظیقَہ کا فیصلہ منظور کرتے ہیں۔ پس غور کرد کہ رسول اللہ ﷺ نے علیلی ابن مریم کا کیا فیصلہ کیا جو کچھ فیصلہ رسول اللہ کا ہے۔ وہی آپ کو سناتے ہیں۔ امید ہے کہ آپ قبول فرما نمیں گے اور مرزا قادیانی کے مرید اپنے مرشد کی قبول کردہ بات سے انحراف نہ کریں گے۔

حضرت محمد رسول اللہ ﷺ جب دنیا میں تشریف لائے تو ایک عالمی مذہب ایپ ساتھ لائے ادر کل ادیان باطلہ کا بطلان فرمایا از الجملہ عیسائی بھی تھے۔ حضور ﷺ نے عیسائیوں کے عقائد کی بھی تردید فرمائی اور شرک کا قلع قع فرمایا یعنی الوہیت سیح کو باطل کیا کفارہ کی تردید فرمائی میچ کے این اللہ ہونے کی تردید فرمائی مگر سیح کی آمد خانی کا مسئلہ جو عیسائیوں میں ہے۔ اس کی تصدیق فرمائی میں ذیل میں ایک حدیث رسول اللہ عظیق کی لکھتا ہوں جو کہ تمام تنازعات کا فیصلہ کرتی ہے وہوہذا۔

عن عبدالله بن عمر قال قال رسول الله ﷺ ینزل عیسی ابن مریم الی الارض فتزوج ویولد له و یمکت خمس وار بعین سنة ثم یموت فیدفن معی فی قبری فاقوم انا و عیسی ابن مریم فی قبر واحد بین ابی بکر و عمر. (راه ابن جوزی فی تراب الوفا، مظلوة س ۲۸۰ باب نزدل مینی ) ترجمه رایت سے عبرالله بن تکار کریں گے اور پیدا کی جائے گی ان کے لیے اولاد اور تضم یں گے زمین میں پنتا لیس برس پھر مریں گے لیس دفن کیے جاکی گی ان کے لیے اولاد اور تضم یں گے زمین میں پنتا لیس انتوں کا میں میں ایک مقبرہ میں درمیان ابی بر وعمر کے کہ اس مقبرہ میں میں ایس کی بیابن جوزی نے تراب دفا میں (دیمو مظاہر التی مطبوعہ نولکشور مند ۲۸ جارت) کی بیابن جوزی نے تراب دفا میں (دیمو مظاہر التی مطبوعہ نولکشور مند ۲۸ جارہ)

ناظرین! شکر ہے کہ مرزا قادیانی فیصلہ رسول اللہ ﷺ پر ڈالا اب کی مرزائی کا حق نہیں کہ اس فیصلہ سے انکار کرے اور لطف میہ ہے کہ اس حدیث کو مرزا قادیانی نے مجمی مانا ہے۔ چنانچہ اپنی کتاب میں لکھتے ہیں۔ فیدفن معلی قبری. (نزول اُس ص حاشہ تزائن ج ۱۸ میں ۱۸۳ د کھتے)

لیعنی علائے اسلام تو اس قدر شوخیاں کرتے ہیہ ہے خلاصہ مرزا قادیانی کے مضمون کا خواہ مرزا قادیانی کے مضمون کا خواہ مرزا قادیانی نے او پر کا حصہ حدیث این مطلب کے خلاف سجھ کر چھوڑ دیا مرسلمانوں کو حق ہے کہ تمام حدیث نقل کریں اور ای فیصلہ رسول اللہ یکھنے کو شلیم کریں اب اس فیصلہ رسول اللہ یکھنے میں جو اس حدیث میں ہے ذیل کے امور تمام تابت ہیں۔ (اوّل)......

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیباں تشریف لائی http://www.amtkn.org

(دوم) ..... بیزول کے معنی اترنے کے ہیں نہ کہ ماں کے پیٹ سے پیدا ہونے گے۔ (سوم) ...... آسان سے اتریں گے کیونکہ الی الارض کا لفظ صاف ہے یعنی زمین کی طرف اتریں گے جس سے ثابت ہوا کہ زمین سے نہیں پیدا ہوں گے۔ جس کہ مرزا قادیانی کہتے ہیں بلکہ آسان سے زمین کی طرف اتریں گے۔

بچر چہارم).....بعد نزول شادی کریں گے کیونکہ جب ان کا رفع آ سان پر ہوا تو وہ شادی شدہ نہ تھے۔ اس سے بھی حضرت عینی ابن مریم کی خصوصیت ہے کیونکہ وہی بخرد تھے مرزا قادیانی تو شادی شدہ اور صاحب اولاد پہلے اپنے دعویٰ سے تھے اور حدیث میں ہے جو بحرد شخص شادی شدہ نا تھا۔ وہی اتر کے گا۔ اس سے اصالاً نزول ثابت ہے۔ (پنجم).....ابھی تک زندہ ہے کیونکہ شم یعوت کے الفاظ صاف ہیں کہ پھر مرے گا۔

لیعنی بعد نزول ۳۵ برس رہ کر فوت ہو گا۔

(مصطم).....بعد فوت رسول الله يظلق کے مقبرہ میں دفن ہو گا۔ اس سے صاف حیات مسح ثابت ہے کیونکہ اگر سیح مر گیا ہوتا تو فیدفن کا لفظ نہ آتا کیونکہ یہوت دیدفن مضارع کے صیفے ہیں جو کہ صیفہ استقبال کے معنی دیتے ہیں اگر سیح مر گیا ہوتا تو رسول اللہ تلطنت مات و دفن فرماتے۔ پس ثابت ہوا کہ عیلیٰ فوت نہیں ہوئے۔

اے مرزائی صاحبان بیہ ہے رسول اللہ علظہ کا فیصلہ۔ چاہے آپ قبول کریں۔ یا نہ کریں آپ کا اختیار ہے۔ ہم مسلمان تو رسول اللہ سلطہ کا فیصلہ تسلیم کرتے ہیں اور ایک اسمی خود غرض جو کہ خود ہی مدعی ہے اور خود ہی الٹے معنی اینے مطلب کے واسطے کرتا ہے۔ رسول اللہ تلظیف کے مقابلہ میں سچانہیں تسلیم کر سطے۔ اگر کوئی شخص رسول اللہ تلظیف کا فیصلہ چیوڑ کر مرزا قادیانی کا کہا مانے تو اس کے صاف معنی یہ ہیں کہ وہ رسول اللہ تلظیف کو چطلاتا ہے اور اس کے ایمان میں مرزا قادیانی کی بات رسول اللہ تلظیف کی بات پر ترجیح رکھتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہر ایک مسلمان کو اس فتینہ ہے بچائے۔ آمین ۔ باقی رہا ان حدیثوں کا مطلب جو مرزا قادیانی نے بیش کی ہیں۔ مرزا قادیانی کی بات پر میں کیونکہ ان دونوں حدیثوں میں عینی این مریم یا میچ این مریم کا نام تک نہیں اور نہ وہ حدیثوں کا مطلب جو مرزا قادیانی نے میں کی ہیں۔ مرزا قادیانی کے ما حاکے برطلاف میں کیونکہ ان دونوں حدیثوں میں عینی این مریم یا میچ این مریم کا نام تک نہیں اور نہ دو میں کہ مرزا قادیانی کا استدلال کو این ختیہ سے بچائے۔ آمین ۔ باقی رہا ان مدیثوں کا مطلب جو مرزا قادیانی نے پیش کی ہیں۔ مرزا قادیانی کے مدعا کے برطلاف مدیثوں کہ مرزا قادیانی کا استدلال ایک خلط اور لغو ہے۔ میں اور نہ دو میں کہ مرزا قادیانی کا استدلال بالکل غلط اور لغو ہے۔ میں کہ مرزا قادیانی کا استدلال بالکل غلط اور لغو ہے۔ میں کہ مرزا قادیانی کا استدلال بالکل غلط اور لغو ہے۔

جس کا صرف ترجمہ لکھا جاتا ہے جو مرزا تادیانی نے خود کیا ہے تا کہ طول نہ

ہو۔''اکثر عمریں میری امت کی ساتھ سے ستر برس تک ہوں گی اور ایسے لوگ کمتر ہوں گے جو ان سے تجاوز کریں گے۔ چونکہ حضرت مسیح بھی اس امت کے شار میں آ گئے ہیں .... اس لیے وہ بھی ستر برس سے تجاوز نہیں کر بیتے لہذا موت ثابت ہے۔'' (ملنعی ازالہ اوہام ص ۲۳۳ خزائن بن ۲ ص ۳۳۳) یہ مرزا قادیاتی کا دھوکہ ہے۔کوئی مسلمان نہیں کہتا کہ حضرت میں کی امت تحدی میں آ گئے ہیں اجماع امت اس پر ہے کہ بعد بزدول شریعت تحدی پرعمل کریں گے اور ان کے دو حشر ہوں گے ایک انہیاء کے زمرہ میں اور دوسرا اولیاء کے زمرہ میں۔ دیکھو مقدم فصوص الحکم شیخ ا کبر می الدین عربی صفحہ ۲۲ دوسرا جواب یہ ہے ما مسلمانیم از فضل خدا مصطفہ مارا امام و چینوا

(ورثين فاري ص ١١٢) جب مرزا قادیانی امتی محمد رسول الله تھے۔ جیسا کہ ان کے الباموں نے ظاہر ب تو ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی یا تو خود امتی نر بے یا آپ کا استدلال غلط ہے۔ الہام مرزا قادیانی ہے ہے۔'' تیری عمر ای برس کی ہو گی یا یا کچ حیار کم یا یا کچ حیار زیادہ۔'' (حقیقت الوجی ص ۹۷ فزائن بت ۲۲ ص ۱۰۰) اب کوئی مرزائی بتائے مرزا قادیانی اس حدیث ے امت محمدی سے ہوئے یا خبیں کیونکد ستر سے متجاوز ان کی عمر ان کا خدا بتاتا ہے۔ حالانکہ یہ الہام غلط نگلا۔ مگر یہ بحث الگ ہے اور ہم یہ اعتراض بھی نہیں کرتے کہ خدا تعالیٰ بھی انگل ے الہام کرتا ہے۔ کیا اس کو نیٹنی علم نہ تھا کہ مرزا کی کنٹی عمر ہے۔ یہ تو انسان انكل لكاتا ب كداى يا اى سے پائچ كم يا پانچ زيادہ۔ يدر متالوں كا سا الهام ب-ورنہ خدا تعالی ہر خفی و جلی کے جانے والا ایسا مہمل و انگلی الہام نہیں کر سکتا۔ کیا خدا کو جس نے مرزا قادیانی کی عمر عالم تقدر یی مقرر کی تقلی اس کا علم نہ تھا کہ انگل لگاتا ہے کہ ای برس یا یا یج کم یا زیادہ اس سے صاف انسانی بناوٹ بے اور مرزا تادیانی کے الہاموں کی قلعی کھلتی ہے۔مگر یہاں یہ مقصود نہیں اپس یا تو مرزا قادیانی کی سمجھ میں حدیث نہیں آئی کیونکہ رسول اللہ ﷺ کی ایسی حدیث کبھی نہیں ہو سکتی کہ واقعات کے برخلاف ہو جب روزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ انسانوں کی عمر یں اور خاص کر امت محدی کی عمر یں سر ے متجادز ہوئی ہیں تو نعوذ باللہ رسول اللہ ﷺ پر ہی اعتراض آتا ہے مگر یہ مرزا قادیانی کو

خود غرضی نے ایسا حیرت زدہ کر دیا ہے کہ اپنے مطلب کے سوا ان کو دوسرے لفظ نظر نہیں ان مورن پر پر چر بی ای مولی ہوئی ہوئی ہوئیں http://www.antkn.org آتے یا خود عمدا چھپاتے ہیں۔ افسوس مرزا قادیانی اقلعہ بجوز ذالک لیعنی بہت نہ ہوئے ستر برس سے تجاوز کریں گے جس کا ترجمہ مرزا قادیانی نے خود ہی کیا ہے۔ ایسے لوگ کمتر ہوں گے۔ جو ان سے تجاوز کریں گے اب کوئی بتائے کہ حضرت عیسیٰ ان کمتر لوگوں میں کیوں نہیں آ کتے جفھوں نے ستر برس سے زیادہ عمریں پا کمی حضرت آدم و نوح و اصحاب کہف کی عمریں کس قدر دراز تھیں کیا مرزا قادیانی کو وہ درازی عمر نظر نہ توج و اصحاب کہف کی عمریں کس قدر دراز تھیں کیا مرزا قادیانی کو وہ درازی عمر نظر نہ فوج و اصحاب کہف کی عمریں کس قدر دراز تھیں کیا مرزا قادیانی کو وہ درازی عمر نظر نہ موج ستر برس سے زیادہ عمر پا کر فوت ہوئے چند نام عرض کرتا ہوں۔ قاضی کی چی جو ماموں رشید کے دقت تھا۔ اس کی عمر ایم برس کی تھی۔ (دیکھو سیرة النعمان صفحہ ۹۷) میں بن سعید شاگرد امام ابو حذیفہ اس نے ۲۸ برس کی عمر پائی دیکھو سیرة النعمان صفحہ ۹۷ ہوں بند بن ہزدف اس نے ۹۰ برس کی عمر پائی۔ دیکھو سیرة النعمان صفحہ ۹

دوم۔ مرزا قادیانی خودلکھ چکے ہیں کہ سیح کی عمر ایک سو میں برس کی تھی کیا خود مرزا قادیانی نے عیسیٰ کی عمر ستر برس سے زیادہ قبول نہیں گی؟ پھر اس حدیث کو پیش کرنا دھو کہ نہیں تو ادر کیا ہے۔

دوسری حديث

''روایت ہے جابڑ نے کہ کہا میں نے سنا پنج بر خدا تلظیقہ ہے جو دہ قسم کھا کر فرماتے تھے کہ کوئی ایسی زمین پر تلوق نہیں جو اس پر سو برس گزرے اور دہ زندہ رہے'' (ازالہ ادہام ص ۲۲۳ خزائن ن۶ ۲ ص ۲۳۷) یہ حدیث بھی مرزا قادیانی نے غلط بیش کی ہے کیونکہ اس میں بھی عیلی کا نام تو کیا عیلی کے طرف اشارہ تک نہیں کلر اس سے وفات میں کیے ثابت ہو علق ہے؟ بیشک عیلیٰ تلاق میں سے تھے گر کیسی تلاوق جو خاص تلاوق ہو خاص تلاق میں کیے ثابت ہو حق ہے؟ بیشک عیلیٰ تلاوق میں سے تھے گر کیسی تلاوق جو خاص تلاوق ہو خاص تلاوق تانون فطرت بغیر باپ پیدا کر دیا تھا۔ اگر اس کو زیادہ عمر تا زدول خدا تعالیٰ دے تو کون تانون فطرت بغیر باپ پیدا کر دیا تھا۔ اگر اس کو زیادہ عمر تا زدول خدا تعالیٰ دے تو کون کا بڑی بات ہے جبکہ بائیل سے ثابت ہے۔ ہزار بزار برک تک خدا تعالیٰ نہیوں کو عمر دراز دیتا رہا ہے تو حضرت میلیٰ کو بھی اس نے دراز عمر دی عوج بن عن کی عمر دو ہزار پایٹی سو برک کھی۔ بایتی سو برک کھی۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

برس بعد فرمائی گئی تو وہ تو متثنی ہیں ان کی موت پر یہ دلیل کس طرح ہوئی؟ سوم یہ حدیث چونکہ دافعات کے برخلاف بے کیونکہ ہزاروں آ دمی آ تخضرت تلک کے بعد اور اب تک بھی سو برس سے زیادہ عمر کے ہیں۔ پس اس کی تادیل کرنی ہو گی جیسا کہ متقد مین نے کی ہے کہ اس وقت کے موجودہ صحابی جو تھے جنھوں نے قیامت کی نسبت سوال کیا تھا انھیں کی نسبت حضور مناظمہ نے فرمایا تھا جس کا بد مطلب ب کہ ان پر سو برس نہ گزرے گا۔ اور یہ عام نہیں کہ سو بریں کمی انسان پر نہ گزرے گا اس کے علاوہ مرزا قادیانی اور حکیم نور الدین نے بحوالہ قرآن مجید ایک دن اللہ کے نزد یک ہزار برس کا ہے۔ تو اس حساب سے سو برس کے تو سو ہزار برس ہوئے قیامت کے آنے میں اور يہى صحیح معلوم ہوتا ہے کیونکہ اس حدیث کو فرمائے ہوئے ۳ا سو برس ہے او پر کا عرصہ گزر گیا ب مر قیامت نہیں آئی اس لیے معلوم ہوا کہ رسول خدا ﷺ کا فرمانا کہ ایک سو برس سی پر نہ آئے گا کہ قیامت آ جائے گی یہی مطلب تھا کہ سو ہزار برس تک قیامت آ جائے گ ج کا متیجہ یہ ہے کہ قیامت کا علم سوا اللہ تعالیٰ کے کسی کونہیں اور چونکہ حضرت عیسی سات کا نزول بھی نشان قیامت ہے۔ اس لیے وہ بھی ابھی تک نہ فوت ہوا۔ پس اس حدیث ے بھی استدلال غلط ہے کیونکہ جو حدیث <sup>ح</sup>ضرت عیسٰ کی نسبت ہم اور یفقل کر آئے ہیں ادر اس سے حضرت عیسیٰ کی حیات ثابت ہے۔ کچر دیکھو شد یعوت یعنی کچر مرے گا۔ قولہ تیسویں آیت

ro/

او توقی فی السماء قل سبحان رہی ہل کنت الابشوا رسولا (الاسراء ۹۳) یعنی کفار کہتے ہیں کہ تو آسمان پر چڑھ کر جمیں دکھلا تب ہم ایمان اا کمیں گے۔ ان کو کہہ دے کہ میرا خدا اس بے پاک تر ہے کہ اس دارالا بتلاء میں ایسے کھلے کھلے نشان دکھا دے اور میں بجز اس کے اور کوئی نہیں ہوں کہ ایک آ دمی ہوں اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ کفار نے آخضرت بیکھنے ہے آسمان پر چڑھنے کا نشان مانگا تھا اور انھیں صاف جواب ملا کہ بیا عادت اللہ نہیں کہ جسم حاکی کو آسمان پر لے جائے۔''

(ازالد من ۲۴ خزائن خ ۳ ص ۳۷۷) جواب: یہ آیت ہرگز وفات مسیح پر دلالت نہیں کرتی ہے اور نہ یہ حضرت مسیح کے متعلق ہے۔ یہ مرزا قادیانی نے بالکل غلط لکھا ہے کہ کفار نے حضرت محد رسول اللہ علیظ کو کہا کہ آپ علیظہ آسان پر چڑھ کر ہم کو دکھا کیں ۔ تو ہم ایمان لا کیں گے۔قرآن شریف ک آیت ظاہر کرتی ہے۔ کفار نے چھ سات مطالبات کیے اور آخیر میں سب مطالبات سے <sup>گر</sup>یز کر کے کہا کہ ہم تیرے آسان پر چڑھ جانے کو بھی نہ مانے گے جب تک کہ تو لکھا جوا ہمارے پائ نہ لائے اور ہم پڑھ نہ لیں ان سب مطالبات کے جواب میں آ تخضرت عليه كوحكم بواب كدآب عليه ان كوكهد دين كد سبحان ربى هل كنت الا بشرأ رسولاً. مرزا تادياني في عوام كو دهوك، دين ك واسط آيت مي ت الفاظ ولن نؤمن لرقيك حتى تنزل علينا كتبا نقر او ترقى في السماء (الامرا،٩٣) بعداور قل سبحان رہی ت پہلے جان بوجھ کر چھوڑ دیے اور جموٹ کہہ دیا کہ کفار کہتے ہیں کہ تو آ سان پر چیٹر کر جمیں دکھلا تب ہم ایمان لائیں کے اور پھر آ گے جا کے لکھ دیا کہ کفار نے آنخضرت عليه بح أسمان پر چڑھنے كا نشان مانگا تھا۔ انھيں جواب صاف ملا كه بيه عادت اللہ کے برخلاف ہے۔ حالانکہ نہ آیت قرآن کے بدمعنی ہیں اور نہ بد مطلب ب جو مرزا قادیانی نے لکھا ہے کیونکہ صرف آ سمان پر چڑ سے کا نشان نہ مانگا تھا بلکہ مفصلہ ذیل نثان طلب کر کے سب کے آخیر تکھی کتاب جو وہ خود پڑھ کیں مانگی تھی۔ خدا تعالی کا جواب کہ گہہ دو کہ میں ایک بشر رسول ہوں سب نشانوں کے جواب میں ہے کیونکہ ظاہر و ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے کوئی نشان ہی نہ دکھایا لیعنی نہ زمین سے چشمے بہائ اور نہ مجور اور انگور کے باغ دکھائے۔ نہ آسان مکر بے کرایا اور نہ اللہ اور فرشتول کو ضامن لائ اور ند سنهری گھر بنا کر دکھایا اور ند آ سان پر چڑھے اور ند نوشتہ ات که کفار نے پڑھ لیا ادر یہ جواب خدادندی کہ کبو کہ میں ایک آ دمی رسول ہوں سب مطالبات کے جواب میں ہے مرزا قادیانی کا فرمانا اور استدلال جب درست ہو سکتا تھا جبكه دوسر - قمام نشان رسول الله عليه وكها ديت اور آسان پر چر صف الكار كرت\_ مررسول الله يتل في قو سب نشانون ك جواب مين فرمايا كه مين ايك بشر رسول مون ، یبان مرزا قادیانی نے فلسفیوں اور نیچر یوں کی تقلید کی ب کہ وہ لوگ معجزات انبیاء ب ای آیت کی بنا پر انکار کیا کرتے میں اگر مرزا قادیانی اس آیت ہے معجزات کا ظہور میں آنا ناممکن کہتے ہیں تو پھر تمام انبیاء کے معجزات سے بھی انکار کریں اور اس انکار سے مرزا قادیانی نے خود رسول اللہ تلک کے مرتبہ کو تمام رسولوں اور نبیوں کے مرتبہ سے تھٹایا کیونکہ حضرت ابراہیم اور دوسرے رسولوں کے معجزے تو مانیں حتی کہ اپنے معجزات یہ نشان تین الاکھ کے او پر بتا میں مگر دسول اللہ ﷺ کو نشان دکھانے سے عاجز ، ما تمیں یہ طریق مسلمانی کے برخلاف ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ کفار کے مطالبات سفلی بھی تھے اور علوی تھی تھے۔ لیحنی زمین پر داقع ہونے دالے بھی تھے۔ جیسا کہ چشمہ کا بہانا انگور ادر کھجور کا باغ ادر اس

میں نہروں کا ہونا' سنہری گھر کا ہونا اور علوی تینی آ سان پر واقع ہونے والے بھی تھے۔ جیسا کہ آسان مکڑے عکڑے ہونا اور گرنا حضرت عظیقہ کا آسان پر چڑھنا۔ لکھی ہوئی كتاب كا آسان بالانا اكررسول الله يتف ع باته محفى مطالبات يور به وجات تو پھر مرزا قادیانی کہہ کیتے تھے کہ حضرت علیق نے آسان پر چڑھنے سے بحز ظاہر فرمایا مگر جب کہ سب نشانوں کے جواب میں فرمایا کہ میں ایک بشر رسول ہوں تو اس کے یہی معنی ہیں کہ نشان اور معجزہ دکھانا رسول کے اپنے اختیار میں نہیں اور نہ وہ قادر مطلق ہے کہ جب مجمی سمی کافر نے جیسا مطالبہ کیا ویں نثان دکھا دیا بلکہ یہ اللہ تعالی کے اپن اختیار میں ہے کہ جب چاہتا ہے اپنے رسول کے ہاتھ پر معجزہ فطہور میں لاتا ہے اور جب منبیں جاہتا اور نشان دکھانا مصلحت نہیں سمجھتا تو نشان نہیں دکھاتا ای واسطے اللہ تعالی نے فرمایا کہ تو ان کفار کے کل مطالبات کے جواب میں یہی کہہ دو کہ میں نشان دکھانے پر كال قدرت نبيس ركمتا - صرف ايك رسول جوا - جس طرح يهل رسول خود بخود نشان دکھانے پر قادر ند تھے۔ میں بھی چونکہ ایک بشر رسول ہوں۔ خود بخو د نشان دکھانے پر قادر نہیں ہوں۔ جب اللہ تعالی جاب کا تم کو نشان دکھائے گا۔ جیما کہ وہ پہلے نبوں کے وقت کرتا آیا ہے ریابھی نہیں ہوا اور نہ سنت اللہ ہے کہ نبی و رسول جس وقت چاہے معجزہ دکھانے بلکہ اللہ جب جاہتا ہے اپنے رسول کی فضیلت جنانے کے واسطے نشان دکھا تا ہے۔ مرزا قادیانی خود نشان دکھانے کے مدع ہیں مگر کوئی مرزائی ایمان سے بتائے کہ وہ اینے اخبار سے نشان دکھاتے تھے ہر گز نہیں ہمیشہ یہی کہتے تھے کہ قادیان میں آ وُ اور انتظار کرو جب اللہ چاہے گا نشان دکھانے گا۔ گر افسوس مرزا قادیانی حضرت خلاصہ موجودات محد رسول الله يعظ يربد الزام لكات مي كم كفار ف ان ا آسان ير ير ا كا نثان مانكا اور آب ين في يونكه خيس وكهايا اس كي انسان كا آسان يرجانا محال ہے۔ مگر ان کو بیہ معلوم ہونا چاہیے کہ محال امر ہی کا ہو جانا معجزہ ہے۔ ورنہ دہ نشان نہیں کیونکہ پھر عوام اور خواص میں کچھ فرق نہیں رہتا جب ایک مریض کو حکم دوا دے کر اچھا کرے اور رسول بھی دوا دے کر اچھا کرے تو پھر رسول کو تطبیم پر بچھ فضیلت نہیں۔ بال اگر رسول بغیر دوا کے مریض کو اچھا کرے تو نشان و معجزہ ہے۔ ایسا بھی ہر ایک بشر جب ممکن امور کریں تو پھر ب برابر ہوں گے۔ معجزہ تو وہی ہے جو مافوق الفہم ہو۔ حضرت ایلیاہ کا آسان پر جانا تورات سے ثابت ہے دیکھو تورات سلاطین - ۲ - حفرت عیسیٰ کو جب خداف جابا آسان پر الخایا- حضرت محمد رسول الله عظيمة كو جب جابا آسانول ير ف

گیا ہلکہ وہاں تک لے گیا کہ کوئی نبی و رسول وہاں تک نہ پینچا تھا۔ مگر یہ آسان پر جانا ان کی اپنی قدرت د اختیار سے نہ تھا بلکہ جب خدا نے چاہا ایسا گیا۔ پس رسول اللہ تلقظ کا بشر رسول فرمانا اس بات پر ہرگز دلالت نہیں کرتا کہ خدا تعالیٰ علی کل بٹی قد یر جس ک بادشاہت آسانوں اور زمینوں میں مساوی ہے۔ رسول اللہ تلقظ کو آسان پر نہیں لے جا سکتا۔ کیونکہ اگر خدا کے بزدیک بھی ایک امر جو انسانوں نے نزدیک محال ہے۔ محال یقین کیا جائے تو پھر خدا عاجز اور اسباب کا مختاج ثابت ،وڑا ہے اور انسان ادر خدا میں پکھ فرق نہیں رہتا۔ خدا تعالیٰ نے قرآن شریف میں سوا ان آیت کے اور جگہ بھی فرمایا ہے کہ مجرہ دکھانا نبی کے اپنے اختیار میں نہیں۔

وما کان لرسول ان یأتی باید الا بازن الله. (رمد ۳۸) یعنی نه تها سی رسول کو که لے آئے کوئی نشانی مگر الله کے اذن ہے۔ پس چونکه کفار کے مطالبات مصلحت البی کے برخلاف تصاور خدا تعالی اس وقت ایسے نشان دکھانا نه چاہتا تھا۔ اس لیے فرمایا که ان کو کہہ دو کہ میں بشر رسول ہوں اس سے بیہ برگز ثابت نہیں کہ اگر خدا تعالی کسی بشر کر آسان پر لے جانا چاہے تو نہیں لے جا سکتا۔ پس اس آیت سے بھی استدال خلط ہے۔ دوم۔ بیہ آیت بھی حضرت سیح کے میتعلق نہیں اور نہ اس سے وفات میں اشارتا

و کتابید ثابت ہوتی ہے۔ اگر چہ مرزا تاویانی نے معنی کرنے میں بہت می تحریف کی ہے اور قرآن شریف کی پہلی پیچیلی آیات میں رہت قرآن کے الفاظ چیوڑ دیے میں اور ایٹا الو سیدها کرنا چاہا ہے مگر یہ قرآن شریف کا معجزہ ہے کہ جو شخص قرآن میں اینا دخل دیتا ہے۔ آ فرشر مسار ہوتا ہے۔ یہ مرزا قادیانی نے بالکل غلط لکھا ہے کہ گفار کہتے ہیں کہ اقرآ سان پر چڑھ کر ہم کو دکھلا تب ہم ایمان لائیں گے۔ لن نؤمن کے معنی تب ایمان الٹیں گے بالکل غلط ہیں اس کے معنی تو یہ ہیں کہ ہم ایمان خدا تعی گے ''کن'' کلمہ نفی کا ہے۔ کفار کے مطالبات حسب ذیل تھے۔ 11... تعجور اور انگور کا باغ ہواور اس میں نہریں چلا کر دکھاتے۔ 17... تھر پر آ سان خلاب عمر اور اس میں نہریں چلا کر دکھاتے۔

۲۰۰۰ فرشتوں اور اللہ کو ضامن ااتے۔ ۵۰۰۰ تیرے لیے شقرا گھر ہو۔ 141

۲:..... تو آسان پر چڑھ جائے مگر ہم ایمان نہ لائیں گے۔

ے ..... جب تک جارے لیے ایک نوشتہ نہ اتارے جس کو ہم سب پڑھ لیں۔ ان مطالبات کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے مطالبات کے جواب میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے محد عظیم تو ان کو کہہ دے کہ سبحان رہی میں تو ایک بشر رسول ہوں۔

اب اس سے انسان کا آسان پر جانا تو ثابت ہوا کیونکہ کفار کہتے ہیں کہ ہم ایمان نہ لائنیں کے چاہے تو آسان پر چڑھ جائے جب تک کہ لکھا ہوا نوشتہ جس کو ہمارا ہرایک فرد پڑھ لے نہ لائے۔ اس ے ثابت ہے کہ کفار کو یقین تھا کہ اللہ تعالی اس کو آ سان پر تو لے جائے گا جیسا کہ شب معراج میں لے گیا تھا۔ تب ہی تو انھوں نے نوشتہ کی قید لگائی۔ بیطریق انسانوں کی بول چال میں مروج ب کہ جب ایک خاص کام کا کرانا چاہتے ہیں تو پہلے محالات امور جو ان کے ذہن میں نامکن ہوتی ہیں ذکر کر کے بعد میں اپنا اصلی مقصود بیان کرتے ہیں جسیا کہ ہر ایک زمانہ میں ہوتا آیا ہے کہ ایک محض ابن مطالبہ کے حاصل کرنے کے واسط حجت کہہ دیتا ہے کہ چاہے تو ہم کو سارے جہاں کی نعتیں دے دے۔ مگر جب تک مجھ کو میرا محبوب ند دے میں ہرگز راضی ند ہوں گا۔ یا بولا جاتا ہے کہ چاہے آب ری کے سانب بنا دیں ہوا پر برداز کریں۔ جلتی آگ میں کود کرنگل آئیں مگر جب تک میرا مقصد حاصل نہ ہو میں نہ مانوں گا۔ بعض لوگ اب بھی ایما کہہ دیتے ہیں کہ آپ لاکھ بات بنائیں آ سان پر چڑھ جائیں ہزار قسمیں کھا میں اور اعجاز نمایاں کریں جب تک ہماری بات پوری نہ ہو گی ہم برگز نہ مانیں گے چونکہ قرآن مجید انسانوں کے محادرات میں نازل ہوا ہے۔ اس واسطے انسانی محادرہ کے مطابق كفار كے مطالبہ كا ذكر كيا ب اور وہ مطالبہ يد تھا كه لكسى ہوئى كتاب ہم كولا دے تب ہم ایمان لا دیں گے جس کا صاف مطلب بد ہے۔ بغیر کتاب کے جو ہر ایک اس کو پڑھ لے'' ہم ایمان نہ لائیں گے'' اور اس کے بغیر سب باتیں اگر ہماری یوری ہو جائیں اور سی علّت غانی نوشتہ کے لانے کی پوری نہ ہوتو ہم برگز ایمان نہ لائیں گے۔ اس پر خدا تعالی کا جواب مد ہوا کہ کہہ دو کہ میں تو ایک بشر رسول ہوں۔ اس جواب میں ایک اطیف دندان شکن جواب کفار کو دیا گیا ہے۔ جو مرزا قادیانی کی مجھ میں نہیں آیا وہ یہ تھا کہ میں بشر اور رسول ہوں اور میرے پہلے بھائی بشر اور رسول جوگزرے وہ کفار کو ایے ایے معجزے دکھا کی مگر کفارتمحارے بڑے ایمان نہ لائے۔ چنانچہ مطالبہ نمبر اوّل چشموں کا جاری ہونا ہے۔ سو یہ حضرت موئ کے ہاتھ سے بنی اسرائیل دکھ چکے ہیں۔ وَادْ

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

اسْتَسْقَلٰی مُوْسَلی لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اصْبِرِبْ بَعَصَاکَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَنَا عشرةً عَيْنَا ط (بقره ٦٠) لیحیٰ حضرت مولیٰ \* نے قوم کے لیے پانی مانگا اور ہم نے کہا کہ مار اپنا عصا پتھر پر پس اس بے بارہ چشے جاری ہو گئے۔

دوسرا۔۔۔۔ مطالبہ ایسا تھا کہ وہ محال عقلی نہ تھا کیونکہ باغ انگور دکھجور کے ہر ایک لگا سکتا ہے۔ مگر خدا تعالیٰ نے بشر رسول فرما کر حضرت ابرا تیم کی طرف اشارہ فرمایا کہ ہم نے تو ایک رسول کے داسطے آگ کو گلزار بنا دیا تھا اور تم نے تب بھی نہ مانا ان انگوروں اور کھجوروں کے باغوں کو دیکھ کر کمپ مانو گے؟ فُلُنَا یَدَادُ حُوْنِیْ بَرُدُا وَ سَلَمَّا

تیسراسی مطالبہ سنہری گھروں کا تھا وہ بھی حضرت سلیمان ؓ اور حضرت داؤڈ ؓ کے تھے۔

چوتھا سی مطالبہ کہ تو چڑھ جائے آ سان پر یہ بھی حضرت عیلیٰ اور حضرت ادر لین کے وقت دیکھ چکے تھے اور ان دونوں بشر و رسول کی مثال موجود تھی۔

پانچواں ..... مطالبہ فرشتوں اور اللہ کو ضامن لانے کا تھا سو یہ مجمزہ حضرت لوط کے وقت کفار دیکھ چکے تھے کہ اللہ کے فرشتے آئے اور اٹھوں نے زمین کفار کو زیر و زبر کر دیا جیسا کہ قرآن سے ثابت ہے۔

چھٹا۔۔۔۔۔ مطالبہ نوشتہ لانے کا تھا وہ بھی حضرت مویٰ \* تورات شریف پھر کی لوحوں پر ککھی ہوئی لا چکے تھے مگر کفار نے نہ مانا ادر ایمان نہ لائے۔

سانواں ..... مطالبہ آسان کو تکڑے تکڑے کر کے گرانا تھا اور یہ ایسا ہی بیہودہ اور لورانی درخواست تھی جس کو تمام کفار پیش کرتے ہیں اب بھی متکران قیامت کہا کرتے ہیں کہ اگر قیامت آنے والی ہے تو کیوں اب نہیں آ جاتی گر یہ درخواست بالکل پایر عقل نے گری ہوئی ہے کیونکہ قیامت تو اخیر دنیا کے خاتمہ پر جب اللہ جلشا نہ کو منظور ہو گا ت آئے گی اور تب ہی آسان تکڑے نکڑے ہو کر گرے گا اور یہی دہ مطالبہ ہے جس کے واسط خدا تعالی نے فرمایا کہ اے تحر عظیفہ تم کہہ دو کہ میں ایک بشر رسول ہوں آسان کے نکڑے نکڑے کر کے اور قیامت لانے اور برپا کرنے کا بچھ کو اختیار نہیں، میں تو صرف خبر دینے والا ہوں جس طرح پہلے رسول آئے اور ایمان نہ لائے اب بھی تھارے یہ مطالبات درتے ہوتم کو دکھنا چکے مگرتم نے نہ مانا اور ایمان نہ لائے اب بھی تھارے یہ مطالبات ویسے بی ہیں چیسے کہ پہلے بشر و رسولوں کے وقت طلب ہوئے اور پورے ہو خب طرح ان کفار کو مجزات نے کچھ فائدہ نہ دیا تم کو بھی کچھ فائدہ نہ دے گا۔ تعجب یہ کہاں ے مرزا قادیانی نے نکالا کہ رسول اللہ تلکی کا آسان پر جانے ے انکار ہے اور بشر آسان پر نہیں جا سکتا؟ جبکہ دوسری طرف قرآن شریف اور (صحیح بخاری ج اص اے باب رفضاہ مرکانا علیا کی حدیثیں بتا رہی ہیں کہ رسول اللہ تلکی آ آسان پر تشریف لے گئے اور حضور تلکی نے صحابہ کرام کو اپنا آسان پر جانا بتایا بلکہ مظاہر حق میں جو مشاؤہ کی شرح ہے۔ لکھا ہے کہ معراج جسمانی ہے بہت لوگ منگر ہو گئے مگر رسول اللہ تلکی بڑا ہے کہ خار اپنے دعولی معراج جسمانی میں گئے رہے تو پھر ایک مسلمان کس طرح کہ سکتا ہے کہ خدا ہو کہ معراج جسمانی میں گئے رہے تو پھر ایک مسلمان کس طرح کہ سکتا ہے کہ خدا دوہ آسانوں پر گئے جب ایک دفعہ جا چکے تو پھر انکار کے کیا معنی ؟ بشر د رسول اللہ تعلیک کو علم نظا کہ فرمایا کہ آسانوں کا ظرف ککڑے کر کے گرانا کمی بشر د رسول ال واسط فرمایا کہ آسانوں کا ککر کے تعدین کہ معن نہیں بشر دسول ای دوا ہے م میرے وقت میں بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ میں نعوذ باللہ خدا نہیں بشر رسول ہوں ای الیا ہی میرے ایک رسول اللہ جو کھو دخان خلال کو کر ایک میل نا کہ دوا ہے قراب کہ میں ای ای دوا ہے کہ میں ایس میرے دوقت میں بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ میں نعوذ باللہ خدا نہیں بشر رسول ہوں ۔ ایک اسلین ہی میں ایس میرے دوقت میں بھی نہیں ہو سکتا کیونکہ میں نعوذ باللہ خدا نہیں بیشر دسول ہوں۔ اپن

اب ہم ذیل میں قرآن مجید کی آیات کا بمعد ترجمہ لکھتے ہیں تا کہ مرزا قادیانی کا مغالطہ معلوم ہو۔ ترجمہ ''اور بولے ہم نہ مانیں گے تیرا کہا جب تک تو نہ بہا نکالے ہمارے واسطے زمین نے ایک چشمہ یا ہو جائے تیرے واسطے ایک باغ تھجور اور انگور کا تحکر بہائے تو اس کے نیچ نہریں چلا کر یا گرا دے آسان ہم پر جیسا کہا کرتا ہے تکڑے 'نکڑے یالے اللہ کو اور فرشتوں کو ضامن یا ہو جائے تجھ کو ایک تھر سنہرا۔ یا چڑھ جائے تو آسان میں اور ہم یقین نہ کریں گے تیرا چڑھنا جب تک نہ اتار لائے ہم پر ایک لکھا جو ہم پڑھ کیں تو کہہ سجان اللہ میں کون ہوں تر کر ایک بشر آ دمی ہوں بھیجا ہوا'' (پھارکوں)

فردا فرداً ند تعا بلکه ان کا یہ کہنا صرف اپنے آخری مطالبہ کا زور ے طلب کرنا تعا اور ان کے ذہن میں یہ بات جی ہوئی تھی کہ یہ سارے مطالبات تو پہلے سب بی پورے کرتے آئے ہیں اگر محمد علق بھی پورے کر دے تو کچھ بعید نہیں کیونکہ نظیریں موجود ہیں۔ حضرت ادر لیں گا آسان پر جانا ثابت ہے اور حضرت عینی گا آسان پر جانا ثابت ہے۔ مگر الی کتاب یا نوشتہ جس کو ہر ایک پڑھ سے آج تک کوئی پنجبر نہیں لایا اس داسطے ان کا خاص مطالبہ یہی تعا چنانچہ قرآن شریف کے الفاظ روز روش کی طرح بتا رہے ہیں او توقی فی پر چڑھ جائے ہم ایمان نہ لائیں گے۔ ان الفاظ قرآن سے ثابت ہے کہ کفار کے زديك محمد يتلك كاآسان يرجره جانا مشكل ندتها بلكه مشكل لكهى مولى كتاب كا نازل كرنا تھا۔ جس کے جواب میں قل سبحان رہی ہل کنت الابشرا رسولا. فرمایا لیحنی اے محمد يتلينة ان كفاركو كهه دوكه مين ايك بشر رسول مول يعنى جو مجموكو خدا تعالى كى طرف -ظم ہوتا ہے وہی تم کو پہنچانے والا ہوں اور بس اور یہ جو تم مطالبات کرتے ہو ان کا پورا كرنا الله ك اختبار مي ب-

معلوم نہیں مرزا قادیانی نے یہ کن الفاظ کا ترجمہ کیا ہے کہ ''اے محمد عظیم تو آ سان پر چڑھ کر دکھلا تب ہم ایمان لائیں گے۔' کفارتو کہہ رہے ہیں کہ ہم ایمان ند لائی 2 تیرے آسان پر چڑھنے کا جب تک کتاب جس کو ہم پڑھ ند لیں ند نازل ہو اور ظاہر ب کر یہ مطالبہ ایسا تھا کہ بھی نہیں ہو سکتا کہ ہر ایک کے واسطے کتاب نازل ہو۔ اس طرح تو رسولوں ادر نبیوں کی ضرورت نہیں رہتی کیونکہ جب ہر ایک پر کتاب اتر ے تو هرایک نبی و رسول ہوا تو پھر نہ کوئی نبی و رسول کی خصوصیت رہی اور نہ کوئی فضیلت پھر تو ہرایک فرد کی کتاب الگ ادر ہرایک کا مٰدہب الگ اور ہرایک کا دستور العمل الگ جو کہ سیاست اور قانون تمدن کے بالکل برخلاف ہے اور شان نبوت کے برخلاف ہے۔ کیونکہ کوئی ایک دوسرے کا مطیع اور فرمانبردار نہیں رہتا۔ ہر ایک صاحب کتاب ہو گا۔ جس ے قساد عظیم زمین پر واقع ہوتا ہے۔ اس کیے خدا تعالی نے فرمایا کہ ان کو کہہ دو کہ میں رسول اور بچھ کو جو کتاب ملی ہے مد ہدایت کے واسطے کافی ہے۔ خدا تعالیٰ کی مد سنت نہیں ب کہ ہر ایک کے واسطے الگ الگ کتاب اتارے باقی رہا مرزا قادیانی کا یہ قیاس کہ حفرت محمد علي رسول الله بد نسبت بشر ادر رسول ہونے کے آسان پر نبيس جا سکتے تھے۔ اس کا جواب سے جب قرآن مجید سے ثابت ہے آ سان اور زمین پر بادشاہت و حکومت خدا کی بے اور وہ علی کل شی محیط بے اور علی کل شی قدر یہ بو پھر رسول اللہ تا اللہ کا آ سان پر نہ جا سکنا دو حالت سے خالی نہیں۔ پہلی حالت تو یہ ہے کہ وہ بشر رسول ہیں ان کا آ سان پر جانا ناممکن الوجود ہے۔ تگر جب نظیر آ دم وحوا کی موجود ہے کہ بشر ہو کر آ سان پر رب اور بعد میں ان کا جوط ہوا پھر ایلیاہ کا آ سان پر جانا تورات ے ثابت ب- ہم ناظرین کی تعلی کے واسط تورات سے حضرت ایلیاہ کا آسان پر جانا نقل کرتے بین تا که ثابت بو که مرزا قادیانی نے سخت غلطی کھائی ب جو لکھا ب که بشر رسول آسان يرنبيس جاسكتا كيونكد آساني كتابول ميس لكهاب كه خدا تعالى جاب توني ورسول كوآسان (ديکھوتوريت سلاطين)

بر لے جاسکتا ہے۔ "اور يوں ہوا كہ جب خدادند نے جام كدايلياه كو ايك بكولے ميں اڑا كے آسان پر لے جائے تب ایلیاہ الست کے ساتھ جلجال سے چلا اور ایلیاہ نے الست کو کہا کرتو یہاں تغیر اس لیے کہ خداوند نے مجھے بیت ایل کو بھیجا ہے۔ سو السیع بولا حدادند کی حیات کی قشم اور تیریجان کی سوگند میں تجھے نہ چھوڑوں گا۔ سودے بیت اہل کو اتر گئے اور انبیاء زادے جو بیت اہل میں تھے۔نکل کر السبع کے پاس آئے ادر اس کو کہا تھے آگا بی ہے کہ خدادند آج تیرے سر پر سے تیرے آقا کو اٹھا لے جائے گا۔ وہ بولا ہاں میں جانتا ہوں تم چپ رہوتب ایلیاہ نے اس کو کہا کہ اے السی تو یہاں تغہر کہ خدادند نے بھے کو پر یجو کو بھیجا ہے۔ اس نے کہا کہ خداوند کی حیات اور تیری جان کی قشم میں جھے سے جدا نہ ہوں گا۔ چنانچہ دہ ریجو میں آئے اور انبیاء زادے تو پر یحو میں تھے۔ اکستع پاس آئے ادر اس بے کہا کہ تو اس بے آگاہ بے کہ خدادند آج تیرے آقا کو تیر ب سر پر سے الما لے جائے گا۔ وہ بولا میں تو جانتا ہوں تم چپ رہو اور پھر ايلياد نے اس كو كما تو يمان والگ کر کہ خداوند نے جھھ کو رون بھیجا ہے۔ وہ بولا خدادند کی حیات اور تیری جان کی قتم میں تھ کو نہ چھوڑوں گا۔ چنانچہ یہ ددنوں آگ چلے اور ان کے بیچھے بیچھے نچاس آ دمی انبیاء زادوں میں سے روانہ ہوتے اور سامنے کی طرف دور کمڑے ہو رہے اور بددونوں لب برون (نام دریا) کمڑے ہوتے اور ایلیاہ نے اپنی جادر کولیا اور کپیٹ کر پانی پر مارا کہ پانی دو حصے ہو کے ادھر ادھر ہو گیا اور یہ دونوں خلک زمین پر ہو کے پار ہو گئے اور الیا ہوا کہ جب پار ہوئے تب ایلیاہ نے السبع کو کہا کہ اس سے آگے میں بچھ سے جدا کی جاؤں ماتک کہ میں تجھے کیا پچھ دوں تب السبع بولا مہر بانی کر کے اپیا کیجئے کہ اس روح کا جو بچھ پر ب جمھ پر دوہرا حصہ ہو تب وہ بولا تونے بھاری سوال کیا سو اگر جمھے آپ ے جدا ہوتے ہوئے دیکھے گا تو تیرے لیے ایہا ہو گا اور اگر نہیں تو ایہا نہ ہو گا اور ایہا ہو کر جون ہی یہ دونوں بر مع اور باتیں کرتے چلے جاتے تھے تو دیکھو کہ ایک آتی رتھ ادر آتی کھوڑوں نے درمیان آ کے ان دونوں کو جدا کر دیا اور ایلیاہ بگولے میں سوار ہو کر آسان ير چلا كيا- اوراليس في بدد يكما اور چلايا اے مير باب اے مير باب انخ (سلاطين )) تورات خدا کی آسانی کتاب ہے اور قرآن شریف کا دعویٰ ب کہ دہ دوسری آ مانی کتابوں کا مصدق ب' 'اور بل دفعه الله اليه ے انجل کی بھی تصديق كر دى دیکھوانجیل اعمال باب ا آیت اا دیکھو دو مردسفید پوشاک پہنے ان کے یاس کھڑے

اور کہنے گئے اے تعلیمی مردد تم کیوں کر آسان کی طرف دیکھتے ہو یہی لیوع جو تحمارے پال ہے آسان پر اغمایا گیا ہے۔ ای طرح جس طرح تم نے اے آسان کو جاتے دیکھا پر دید ہرگز نہیں ہو سخبی کیونکہ پھر تو قرآن شریف کذب ہوگا کیونکہ ایلیاہ اور عیسیٰ کا قصہ جو او پر لکھا ہے۔ انسان کا آسان پر جانا ثابت کر رہا ہے۔ اس ہے ثابت ہوا کہ مرزا قادیاتی کا قیاس ملط ہے کہ وہ بشر رسول کے آسان پر جانے کے لیے ناممکن کہتے ہیں بلکہ تا آیت ہے تو قیاس ہو سکتا ہے کہ ٹھر تیک میں دوسرے اندیا ہی کہ کی تری کہ جو ای کر میں کہ معران والی حدیثوں سے ثابت ہمی دوسرے اندیا کی کہ منطق سے تو میں کہ معران والی حدیثوں سے ثابت ہے۔ ورنہ مرزا قادیاتی کی اپنی منطق سے تو میں کہ معران والی حدیثوں سے ثابت ہے۔ ورنہ مرزا قادیاتی کی اپنی منطق سے تو میں کہ معران والی حدیثوں سے ثابت ہے۔ ورنہ مرزا قادیاتی کی اپنی منطق سے تو اور شکت تیک ہو گی کہ ایلیاہ اور عیسیٰ کو تو خدا تعالی آسان پر لے جائے موجود ہیں کہ بشر رسول آسان پر خانا تعالی کی خاص میں بیک موجود ہیں کہ بشر رسول آسان پر خان تعالی کی خاص میں جائے ہی جائے ہوں

دوسری حالت ہے ہے کہ خدا تعالیٰ میں ہی بشر رسول کو آسان پر لے جانے کی طاقت نہ ہو۔ مگر یہ حالت قابل سلیم نہیں جتنی قومیں دنیا میں خدا پر ست میں ۔ بیس کی کا اعتقاد نہیں ہو سکتا کہ خدا تعالیٰ انسان کی طرح اسباب کا مختاج ہے اور بشر رسول و آسان پر لے جانے کے واسط عاجز ہے کیونکہ اگر خدا عاجز ہے تو وہ خدائی کے لائق نہیں ۔ پی معدق ہے کہ حضرت ادر لیں آسان پر گئے حضرت عینیٰ آسان پر گئے حضرت محمد بیلیند رسول اللہ بیلیند آسان پر گئے حضرت عینیٰ آسان پر گئے حضرت محمد بیلیند رسول اللہ بیلیند آسان پر گئے خصرت عینیٰ آسان پر گئے حضرت محمد بیلیند رسول اللہ بیلیند آسان پر گئے تو پر خر خدر ور شلیم اور یعین کرتا پڑے گا۔ خدا تعالیٰ کا جواب آسان پر چڑھنے کی نسبت ہرگز نہیں بلکہ بشر رسول صرف کلمی ہوئی کتاب لانے اور آسان کے طور علاق کو نہایں پر گئے تو پر خر خدر ور شلیم اور یعین کرتا پڑے گا۔ خدا تعالیٰ کا جواب آسان پر چڑھنے کی نسبت ہرگز نہیں بلکہ بشر رسول صرف کلمی ہوئی کتاب لانے اور آسان کے طور علاق کو تعالی کا ایک رہوں میں ہوں مرف کلمی ہوئی کتاب لانے اور توامت اور ہوت کو کر کے گرانے کی نبیت ہے۔ جس کی نظیر آسانی کتابوں میں نہیں اور نہ کسی رسول کے دولت ہوا۔ ہر زمانہ میں ہر ایک رسول کے دفت میں بھی جواب ملکا توامت اور عذاب میں جو تو جم پر رہائی کر ہوں نشانوں کا دفت کی مطالبہ رہا کہ اگر توامت اور حق کو داخل کی تو جم پر دائر کر میں ایک رسول کے دولت میں بی جو اس ملکا توامت اور عذاب کو داخل کی کہ مرد ایک دی کے دولت میں جو محکم تو تو ہو محکم تو تی ہوں ہوں ہوں محکم تو تو ہو ہو ہو کہ کہ مرد پر ایک نوں کو دولت میں بیک جو اس ملک توامت دو تو دول کی کو داخل کی جو اور اگر دیں نشانوں کا دکھانا خدا کی مرضی ہے۔

آخیر میں مرزا قادیانی کے محالات عقلی اور فلسفی دِلائل کا جوآب دیا جاتا ہے۔

ف آگ کواس کے لیے مرد کر دیا۔ (الح دیکمو دیت الوی مغد ٥٠ فرائن ن ٢٢ ص ٥٢) مرزا قادیانی کی اس عبارت سے ثابت ہے کہ انہیاء کے ساتھ غدا تعالٰی ک خاص عادت ب اور خاص معاملات میں یعنی خدا تعالی اپنے بیغبروں اور رسولوں کی خاطر قانون قدرت اور محالات عقلی کا پابند نہیں رہتا اور ان کی بزرگہ دنیا پر ظاہر کرنے کے واسطے وہ وہ بچوبہ تمایاں کرتا ہے جو دوسروں کے واسطے نہیں کرتا جب یہ بات حق ہے اور مرزا قادیانی کا ایمان ہے کہ خدا تعالی نے حضرت ابراہیم پر آگ سرد کر دی تو پھر محمد ﷺ رسول الله عظی کے سیر آسانی سے جو قرآن میں ہے۔ ان کو کیونکر انکار ہو سکتا ب؟ جب خدا ہر ایک امر پر قادر ب ادر دوسری طرف انبیاء کی خاطر خلاف قانون قدرت بھی کرتا رہتا ہے تو پھر محمد رسول اللہ ﷺ کو آسان پر کیوں نہیں چڑھا سکتا ہے؟ ا جبکہ ابراہیم پر آگ سرد کر دی تو تحد عظ کے داسط اگر محالات عقلی نہ کرے تو تحد عظی ک مرتبہ کم ہوتا ب اور بد فاسد عقیدہ ب کہ دوسرے انبیاء کے داسطے تو خدا تعالی قانون ک پابندی توڑ دے۔ حضرت عیسیٰ کو خلاف قانون قدرت کنواری کے پیٹ سے بغیر نطفہ باب کے پیدا کرے اور پھر آسان پر الحفائ حضرت ابراہیم پر آ، گ سرد کرے حضرت مویٰ \* کے داسطے لکڑی کا اژدہا بنا دے گر محمد رسول اللہ عظیقہ خلاصہ موجودات اور خاتم النميين كو آسان پر لے جانے ك واسط قانون قدرت كھول بيشخ يد محد تلك كى خت جك ب كدايلياه كوتو آسان يربكوك يربعها كرك جائر - حضرت ادريس كوآسان يرك جائے۔ حضرت عیسیٰ کو آسان پر لے جائے گر جب محمد ﷺ ے کفار مطالبہ کُری تو فرمائے کہ قل سبحان رہی ہل کنت بشراً رسولاً یہ کس قدر جک حفور ﷺ ک ہے۔ مگر تاڑ جاتے ہیں تاڑنے والے۔ بیصرف خود غرض ہے کہ مرزا قادیانی کے دعویٰ سیسیت کے لیے روک ہے اس کیے مرزا قادیانی نے ایسا لکھا ورند مرزا قادیانی تو وہ میں جنموں نے سرمد جثم آربد میں ای قانون فذرت کی بدیں الفاظمن بلید کی ب '' یہ محدانہ شکوک انھیں لوگوں کے دلوں میں اٹھتے ہیں کہ جو خدا تعالی کو اپنے جيسا ايك ضعيف اور كمز درادر محدود الطاقت خيال كريلية بين - "

(مرمد چشم آرد ص ۲۲٬۲۷ فزانن ج ۲ ص ۱۲۰)

کو عذر نہ رہے''اور ان سے لیعنی انہیاءؓ سے خدا تعالٰی کے معاملات ہوتے ہیں جو دوسروں سے وہ ہرگز نہیں کرتا۔ جیسا کہ ایراہیمؓ چونکہ وہ صادق اور خدا تعالٰی کا دفادار بندہ تھا۔ اس ر مرد بہ اربیاں اہ تران ن جس 40 کر مرزا قادیانی مزید برآل لکھتے ہیں کہ ''اس کے بعد تین معتبر اور ثقہ اور معزز آ دمی نے میرے پاس بیان کیا کہ ہم نے بچشم خود مردوں کو عورتوں کی طرح دودھ دیتے دیکھا ہے بلکہ ایک نے ان میں سے کہا کہ امیر علی نام ایک سید کا لڑکا ہمارے گاؤں میں اپنے باپ کے دودھ سے ہی یرورش یا تا تھا کیونکہ اس کی ماں مرگزی تھی۔''

کہ ان میں جو لکھا ہے۔ اس پر تو ہزار و اعتراض محالات عقلی اور خلاف قانون قدرت کے کر کے خدا کو عاجز انسان کی طرح پابند اسباب سیجھتے ہیں اور انہیاء کے معجزات سے خلاف عقل کہہ کر انکار کرتے ہیں کہ بشر کو خدا تعالی باوجود قادر مطلق اور خالق و مالک ہونے کے آسان پر خبیں لے جا سکتا۔ آسان پر بشر کا اگر جانا آنا مانیں تو اپنا مسیح موعود

الله اكبر! ناظرين غور قرما تمين بيه مرزا قادياني كا ايمان آ ساني كتابون يرب

(سرمه چیثم آربیص ۵۱ فرائن ج ۲ ص)

''مظفر گڑھ جہال سے مکالف صاحب عالی۔ یہاں تک فضل باری ہے کہ بکرا دودھ دیتا ہے'' مرزا قادیانی اس خبر کی تصدیق کرتے ہیں کہ ایک بکرا دودھ دیتا تھا۔ (سرمہ چیٹم آریوں اہ خزائن ج م ص ۹۹)

اب مرزائی بتا عمی که خدا میں طاقت ہے یا نہیں که بشر کو آ سان پر لے جائے؟ ''جس حالت میں اللبی قدرتوں کو غیر محدود ماننا ایک ایسا ضروری مسئلہ ہے۔ جو ای سے کارخانہ الوہیت وابستہ اور اسی سے ترقیات علمیہ کا ہمیشہ کے واسطے دروازہ کھلا ہوا ہے تو چر س قدر غلطی ہے کہ یہ ناکارہ حجت چیش کریں کہ جو امر ہماری سمجھ اور مشاہدہ سے باہر ہے۔ وہ قانون قدرت سے بھی باہر ہے۔' (سرمہ چشم آر یہ س ما خزائن ج م س ۲) اب ذیل میں مرزا قادیانی کی فلسفی وعظی تحقیق ملاحظہ ہو۔

MYA.

ہونا چونکہ باطل ہوتا ہے اس لیے سب رسولوں کے آسان پر جانے سے انگار کیا حتی کہ محمد رسول اللہ تعلق کے فرمان سے بھی انکار کیا کیونکہ حضور بیلنے نے اصالتا نازل ہونا حضرت علی آین مریم کا فرمایا۔ اس لیے آپ نے ایمان اور کتب آسانی کو بلائے طاق رکھ کر حد وہ اعتراض کیے کہ غیر مذہب والوں عیسائیوں اور آریوں کو بھی نہیں سو جھے مگر رسول اللہ بیلنے کے فرمان کی کچھ قدر نہ گی۔ بکرے کا دودھ دینا مان لیا جو کسی اخبار میں دیکھا اور مرد کا دودھ دینا اور امیر علی کو دودھ پلانا حق محمد کر ایمان لائے۔ نہ صرف ایمان لائے بلکہ اپنے ایک آرید کو بتاتے ہیں کہ خدا تعالی ایسا قادر مطلق ہے جو مردوں ے عورتوں کا کام لیتا ہے۔ مسلمانوں یہ قادیا بی فلفہ ہے اور ای فلفہ کے زور سے مرزا قادیاتی نے لکھا الدہ مردیک میں تری ہے کہ مجھ کو بھی حیض آتا تھا ادر وہ حیض خٹک ہو کر بچے بن جاتے ہیں۔ اصل عبارت مرزا قاریانی لیعنی بابو الہی بخش حیاہتا ہے کہ تیرا حیض دیکھے یا کسی بلیدی اور نایا کی پر اطلاع یائے مگر خدا تعالی تحقی این انعامات دکھائے گا۔ جو متواتر ہوں کے اور بچھ میں حیض نہیں بلکہ دو بچہ ہو كميا ب- ايدا بحد جو بمزار اطفال الله ب" (تمد حقيقت الوقى ١٣٣ خرائن ج ٢٢ ص ٥٨١) ددم این کتاب ستی نوح میں لکھتے ہیں کہ "بچھ کو مریم بنایا گیا اور بچھ کو حمل ہوا ادر درد زہ نے ستایا اور تھجور کے تلے درد مجھ کو لے گنی اور وہاں بچہ ہوا اصل کی عبارت نہایت طویل ہے۔ جس فے قادیانی حقائق و معارف کی سیر کرنی ہو وہ مرزا قادیاتی ک کتاب ( کشتی نوح صفحات ۳۷ و ۴۷ خزائن ج ۱۹ ص ۵۰) ملاحظہ کر کے انصاف کرتے کہ جس قوم کے ایے امام ہوں جو مرد ے عورت اور عورت سے مرد بن کر بیج جنیں اور بی بھی خدا کے اطفال تو بھر وہ قوم کیونگر مسلمات دین ے انکار نہ کری؟ اُفسوس مرزا قادیانی نے امیر علی کا اپنے باپ کے دودھ ہے پرورش پانا ایک دیہاتی شخص ہے س کر تو مان لیا۔ مگر خاتم النہین خلاصہ موجودات اکمل البشر کے فرمان کو کہ'' وہی میسیٰ بیٹا مریم کا جس کے اور میرے درمیان کوئی نی نبیس آخیر زمانہ میں نازل ہو گا۔'' انکار کر کے تاویل کریں اور مجاز و استعارہ کہہ کر رسول اللہ ﷺ کی مخالفت کریں اور بادجود اس مخالفت کے عاشق رسول اللہ ﷺ اور فنا فی الرسول کے مدمی نہ صرف محبت رسول اللہ ﷺ کے مدمی بلکہ متابعت تامہ کے باعث خود ہی رسول اللہ عظیم بھی بن گئے۔ اب سی کو شک رہتا ہے کہ مرزا قادیانی کے نزدیک رسول اللہ ﷺ کا فرمانا تو صحیح نہیں مگر بکرے کا دودھ دینا اور امیر علی کاباب کے دودھ سے پرورش پانا بغیر کسی تاویل کے مانا تو پھر ثابت نہیں ہے؟ کہ رسول الله يع فرمان كى قدر عام ويباتى لوكون كى سى نبيس س قدر غضب ب رسول اللہ ایک علی من اور اور محالات عقلی کہہ کر این مریم کے معنی خلام احد کر کیں دشق کے معنی قادیان کر لیں ، مگر بکرے کے دودھ کی کچھ تاویل نہ ہو اور یہ بھی دریافت نہ کریں کہ بھانی بکرے کا دودھ کہاں سے نکلنا تھا؟ جب بکرے کے پیتان نہیں ہوتے اور حیوانات کا خاصہ ہے کہ جب تک پہلے بچہ نہ ہوت تک تو دود ھنیں دے سکتا، بکرے کو بچہ بھی ہوا تھا اور اگر بچہ ہوا تھا تو کس راستہ ے لکا تھا؟ شرم' شرم' شرم' محمد رسول الله ينطق فرما تمين كدعيسي آسان پر الثلات کے تووہاں اس قدر اعتراض كه كرہ زمہر ير ے کیے گزرا' آسان پر کھاتا کیا ہو گا؟ بول براز کہاں کرتا ہو گا؟ اس قدر عمر دراز کس طرح پائی؟ ضعف پیری سے مر کیوں شہیں گیا؟ وغیرہ وغیرہ مگر امیر علی باپ کے دودھ سے یرورش بائے تو اس پر کوئی اعتراض نہیں کہ امیر علی کے باب کے پتانوں سے جو دودھ جاری ہوا س طرح ہوا؟ کیا لڑکا اس کے شکم بے نکا تھا؟ اور لڑکا س راہ نے نکا ؟ اور لڑکا کس کانخم تھا۔ یہ بے قادیانی فلفہ ای عقل پر رسول اللہ علی کے آ سان پر جانے ے انکار بے اور ایسے عقل کے اجتباد ہے اس آیت ہے دفات میچ کی دلیل پیش کرت بیں؟ جو کہ غلط ہے لی تنی آیتوں کا جواب ہو چکا اب آخیر میں خلاصہ کے طور پر لکھا حاتا ہے کہ آیات غمبر ۸۔ ۲۱۔ ۱۴۔ ۱۵۔ ۲۱۔ ۲۱۔ ۱۸۔ ۲۴۔ ۲۵۔ ۲۸ ایک عام بس کہ جس کے کسی شخص کی بھی وفات بالفعل ثابت نہیں ایسی ہی مثال ہے کہ کوئی شخص مرزا قادیانی کو ان کی زندگی میں کہتا کہ آپ دفات شدہ میں اور یہی آیات پیش کرتا جن ے موت لازم ب- ایک امر کا لازم ہونا اور ب اور واقع ہونا اور ب- کوئی آ دمى مربى <sup>خ</sup>وال تو ب*يتيين كهد حك*مًا كه اين ماتكونو يدركم الموت. كل من عليها فان<sup>،</sup> الله الذي خلقكم ثم يحييكم ثم يميتكم الم تران الله انزل من السماء ثم انكم بعد ذالك لميتون، انما مثل حيات الدنيا الذي خلقكم ومن نعمره ننكه في الخلق' ومن كم من يتوفى' ما جعلنا لبشير . إن آيات ے اگر دفات مَنَّ ثابت ے تو دوسرے انسان ہم تم کیوں محصور نہیں اور اگر عیسیٰ فوت ہو گئے ہیں تو ہم تم کیوں زندہ ہیں کیونکہ ہم بھی ایسے ہی انسان ہیں ہم کیوں نہ سیح کی طرح فوت شدہ تبچھ جا ئیں مگر چونکه مشاہدہ ہے کہ ہم زندہ ہیں اور بد آیات ہم کو فوت شدہ انسانوں کی فہرست میں نہیں لاسلتين توسيح سم طرح فوت شده كي صف مين آجات؟ على بذا القياس! آيات ١٢-۵ا۔ ۲۴ کا ایک بی مضمون ہے۔ ایما بی آیات ۱۶ و ۱۸ کا ایک بی مضمون ہے اور اس طرح آیات ۲۶ و ۲۷ دونوں کا مضمون داحد ہے۔ یہ صرف مرزا قادیانی کی طول بیانی ت ادر کچھنہیں۔ آیات نمبر ۲۲ و ۲۹ عام میں ان کا حیات ممات ے کچھ تعلق نہیں باتی رہیں آیات نمبر او۲ و۳ و۴ و ۱۰ و ۱۱ ان میں کچھ ذکر کیج کا ہے۔

پہلی آیت میں وعدہ ہے دوسری آیت میں ایفاۓ وعدہ کا اظہار تیسری میں قیامت کا بیان اور حضرت عیسیٰ کے ساتھ سوال و جواب چوتھی میں حضرت عیسیٰ کے نزول کا ذکر دسویں میں مسیحی دین کے ارکان کا بیان گیارہویں میں ان کی بریت ان تبقتوں سے جو یہود نے حضرت میسیٰ اور ان کی والدہ پر لگا تمیں اور ان کے قتل وصلیب کی گنی، غرض کہ ایک آیت بھی ان تمیں آیات میں نہیں ہے۔ جس میں نکھا ہو کہ حضرت عیسیٰ فوت ہو گئے یا خدا تعالیٰ نے حضرت میسیٰ کو موت دے دی۔ سب آیتوں میں موت کا

(تائیرالاسلام ص 24، احتساب قادیانیت ج ۶ ص ۳۳۵) مرزا قادیانی نے کوئی جواب نہ دیا جس سے روز روژن کی طرح ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی کے پاس کوئی جواب نہ تھا درنہ ایک ہزار روپیہ کا انعام مرزا قادیانی تبھی نہ چھوڑتے۔ رفع کے معنی صرف رفع روح کے بتاتے ہیں جو کہ بالکل غلط ہیں۔

رفع کی بحث گزر چکی ہے۔ یہاں صرف اس قدر لکھ دینا کافی ہے کہ مرزا قادیانی جب روح کو بھی امتراج عناصر سے پیدا شدہ مانتے ہیں تو پھر جس طرح خاکی وجود آسان پر شہیں جا سکتا ہوائی وجود بھی آسان پر شہیں جا سکتا کیونکہ مادی ہونے کے باعث اس کا صعود محال ہے اور جسم چونکہ مادی ہے اور مادی چڑے جو چڑ پیدا ہو گی دہ ضرور مادی ہو گی اس لیے روح کا آسان پر جانا مرزا قادیانی کے اپنے ند ہب اور اعتقاد کے برخلاف ہے اس بات کے شوت میں کہ مرزا قادیانی کے ند ہب میں روح مادی

بر ایک مسلمان کا اعتقاد ہے کہ مسیح بعد نزول فوت ہوں گے اور مدینہ منورہ میں دفن کیے جا کیں گے۔ مرزا قادیانی اور مرزائی جو تونی کے لفظ پر بحث کرتے ہیں۔ بالکل غلط ہے ہم پہلے ای انجمن تائید الاسلام کے رسالوں میں قرآن شریف کی کا کی آیات میں ثابت کرآئے ہیں کہ تونی کے معنی پورا پورا لینے اور اپنے قبضہ میں کرنے کے ہیں اور یہ حقیقی معنی ہیں مجازی معنی موت کے اس وجہ سے ہیں کہ موت کے دفت بھی خدا تعالیٰ روح کو اپنے قبضہ میں کر لیتا ہے جیسا کہ نیند کے دفت اپنے قبضہ میں کر لیتا ہے جو کہ نص قرآنی سے ثابت ہے۔ لین الله یعنو فکم کمی اللیل لیعنی دہ اللہ جو تم کو رات کے وقت سلا دیتا ہے مگر چونکہ جب روح پورا پورا لیا جائے اور داپس نہ کیا جائے تو اس کو دقت میں مرز این ہے ہیں تبیح یہ ہے کہ تونی کے معنی تعلق مورت میں صرف لیتا ہے جو کہ موت کہتے ہیں نہتیجہ یہ ہے کہ تونی کے معنی حقیق موت نہیں صرف لیتا ہے اور ان کے دقت ملا دیتا ہے مگر چونکہ جب روح پورا پورا لیا جائے اور داپس نہ کیا جائے تو اس کو دقت حکہ روح لی لیا جاتا ہے۔ اس داخل معنی صرف لیتا ہے اور موت کے دقت میں طرف یونی کہ معنی کہ تونی کے معنی حقیق موت نہیں صرف لیتا ہے اور موت کے دول جہ مول معنی دونی کے معنی حقیق موت نہیں صرف لیتا ہے اور موت کے دول جائی ہے ہوں میں حکل معنی دونی کے معنی حقیق الحد نہی ہے وافیا والموت نوع دول ہے جو میں کل مغروں نے اتفاق سے تونی کے معنی اخذ میں ہے وافیا والموت نوع مناسروں میں کل مغروں نے انفاق سے تونی کے معنی اخذ میں ہے وافیا والموت نوع دول میں حکل معنی دونی کے معنی کی چیز کا پورا پورا لے لینا ہے اور موت ایک دوسری مند کے جی تی تونی کے زیا میں کہ تونی کے معنی صرف قدین کہ رہ تو تی کے معنی مرز قادیانی کر او مانی کی مند

ہے۔ ہم ان کی اصل عبارت ذیل میں لکھتے ہیں۔ " تور سمعلوم ہوتا ہے کہ روح کی مال جسم بی ہے۔ حاملہ عورتوں کے پین میں روح کمجھی اوپر نے نہیں گرتی بلکہ وہ ایک نور ہے جو نطفہ میں ہی پوشیدہ طور پر مخفی ہوتا ب اورجم کی نشوونما سے چمکتا جاتا ہے۔' (اسلامی اصول کی فلائفی ص ، فرائن ج ، اص ۳۲۱) ناظرین! یہ تقریر مرزا قادیانی کے رفع روحانی کی تر دید کرتی ہے کیونکہ جب روح ایک مستقل ہتی نہیں اور نہ او پر سے آئی ہے تو کچر بعد موت اس کا او پر جانا ایسا ہی محال ہے جیسا کہ جسم کا ادر پر جانا ہم اس وقت اس پر بحث نہیں کرتے کہ مرزا قادیانی کا اعتقاد قرآن مجید کے برخلاف ہے کیونکہ قرآن مجید ہے صاف بعبارت اکنص ثابت ہے کہ حصرت عیسیٰ کی روح بغیر نطفہ باپ کے خدا تعالٰ کی طرف سے سیجیج گئی ہم اس وقت مرزا قادیانی کے رفع روحانی کی تر دید ان کی ہی تحریر ہے کرتے ہیں۔ واضح ہو کہ جب بقول مرزا قادیانی کے روح کی ماں جسم ہے اور عورتوں کے پیٹ میں او پر نے نہیں آتی تو جسم کی جز ہو کرجسم ہوئی کیونکہ مال کے پیٹ سے جو چیز پیدا ہوتی ہے۔ وہ ماں کی جز ہوتی ہے۔ یہ روزمرہ کا مشاہرہ ہے کہ زید جب ہندہ کے پیک سے پیدا ہوتا ہے۔ تو زید ہندہ اپنی ماں کی جز ہوتا ہے۔ لیعنی اس کے خون حیض کا حسہ ایسا ہی اگر روح کی ماں جهم ہے۔ جیسا کہ مرزا قادیانی کا اعتقاد ہے و جاب ہو کہ ان کمی جسم کی ایک جز ہے۔ دوم! مرزا قادیانی فرمات میں که ٥٠ ما ایت ادر ب و اللف میں می لوشید دعمد پر مخفی ہوتا ہے۔ اس سے بھی روح کا جسم کی <sup>1</sup>۔ سونا تابت ہوا کیونکہ نطفہ س<sup>1</sup> کی منی ہور 21.20 ہے جو الہ علاصہ یا نچوڑ یا ست خون کا ہوتا ہے اور خون عدا ۔ <sup>1</sup> ے بنتی ہے۔ یعنی انان و میوہ جات ہے۔ تو ثابت ہوا کہ ون کا مسل یہ ۔ ۔ اسہ ے بنآ ہے۔ جب غذا سے نطفہ بنا اور نطفہ کے اندر پوشیدہ طور پر رو<sup>ن مخ</sup>فّی ہے تو اظہر من الشمس روح کا مادی ہونا تابت ہوا۔ جب مادی ہونا ثابت ہوا تو حسم بخصری ہوا تو مرزا قادیانی کے اپنے اعتقاد اور قول ہے جسم عضری کا رفع ہونا ثابت ہوا یہ جسم اور رون دونوں کے رفع سے انکار ہو گا۔ اگر جسم و روح دونوں کے رفع ے انکار مول یہ صرت نص قرآتی بل دفعه الله اليه ي برخلاف بوار يا بل دفعه الله اليه ت منترت سين كا رفع بجسد عضری ثابت ہوا جس سے پایہ خبوت کو بیٹی کیا کہ جسم و روٹ دووں کا رفع ہوا کیونکہ قتل وصلیب کا فغل جسم پر ہی وارد ہو سکتا ہے۔ روح کو کوئی صلیب نہیں دے سکتا اور نہ صرف روح قتل ہو سکتا ہے۔ پس جو چیز قتل وصلیب سے بچائی گٹی ای کا رفع ہوا۔

استدلال وفات میں غلط ہوا۔ غرض یہ بالکل دعویٰ غلط ہے کہ قرآن شریف سے وفات میں ثابت ہے۔ کیونکہ تمام قرآن میں الحمد ے والناس تک ایک آیت بھی نہیں۔ جس میں لکھا ہو کہ حضرت نیسیٰ فوت ہو گئے ہیں۔ اگر کوئی آیت بے تو کوئی مرزانی بتائے بلادلیل ہائلے جانا کہ قرآن ہے وفات میں ثابت ہے یہ خلط ہے اور مرزا قادیانی کی اپن تحریر یں ثابت کر رہی ہیں کہ ان کوخود یقین نہیں تھا کہ قرآن ہے وفات میچ ثابت ے کیونکہ انھوں نے قرآن شریف کے علاوہ دلائل اور ثبوت تلاش کیے۔ مثلا مرہم میس سے وفات میں کا استدلال کیا اور یوز آسف کی قبر جو کشمیر میں ہے۔ اس کو شیچ کی قبر قرار دے كر شور مجايا كدائ ب وفات مي ثابت ب كوئى بتا سكتاب كد جب مرزا قاديانى ان تمي آیات سے وفات میں ثابت کر چکے اور ان کا دل مطمئن ہو گیا تھا۔ تو ایس داہک مرجم سیس اور قبر کشمیر کی کیا ضرورت تھی؟ اب ہم ذیل میں پہلے مرہم عیسٰ کی تردید کرتے ہیں۔ مرہم عیسیٰ: ہر ایک شخص جس کے سر میں دماغ ہے اور دماغ کی تمام قوتیں درست میں وہ جانتا ہے کہ نام رکھنے کے وقت بطور تفاؤل یعنیٰ شگون وفال کے طور پر نام ایسا رکھتے ہیں جو کسی متبرک ادر فن کے ماہر کی طرف منسوب ہو اور یہ طریقہ ہر ایک زمانہ میں چلا آیا ہے۔ جیسا کہ جوارش جالینوں یا سرمد سلیمان یا معجون فلاسف یا نمگ سلیمانی وغیرہ دغیرہ کیا کوئی با حواس انسان کہ سکتا ہے کہ ان ادو یہ کو ان کی بیار یوں کے واسط جن کے نام یر بیہ نام رکھے میں حقیقتا ان کو بیہ پیاریاں تھیں؟ اور ان کے واسطے بیہ ادویات ایجاد کی کئیں برگز کوئی عقلند نہیں کہہ سکتا ہے کہ ''رود مویٰ'' جو حیدر آباد دکن میں ہے خطرت موئ نے اپنے پانی پینے کے داسطہ بنائی تھی۔ حالانکہ قرآ ن میں ارستی موٹ بھی موجود ہے۔ ہرگز نہیں تو پھر مرہم غینیٰ کو کیوں یہ خصوصیت ہو کہ مفرت عینی کے صلیبی زخموں کے واسط ایجاد ہوئی تھی؟ چونکہ حضرت عیسیٰ کو شفا امراض کے ساتھ نسبت ملتی تھی۔ اس واسطے موجد مرجم عیسیٰ نے تبرکا اس مرجم کا نام مرجم عیسیٰ رکھ دیا جیسا کہ ہزاروں شعر ای مضمون پر ہیں کہ''خبر کے اوسیحا تو کہاں ہے۔ تیرا بیار سمل نیم جاں ہے۔' میں مربح گرنگشدیم نازتو۔ دردے ندریر بود مدادا گذاشتم میسی به طبابت مبشانید سقم را۔'' نرض که مرہم عیسیٰ کا نام تیرکا رکھا تھا۔ دور نہ جاؤ مرزا قادیانی نے خود این الہامی کتاب کا نام برامین احمد یہ رکھا ہے۔ کیا اس کے سیمعنی میں کہ نعوذ باللہ حضرت احمد عظیقہ کو اسلام کے

حالت میں رفع ہونا ثابت ہوا تو صرف روحانی رفع باطل ہوا اور اس آیت سے بھی

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

حق ہونے میں شک تھا اس واسطے یہ کتاب تصنیف ہوئی؟ یا اعجاز احمدی مرزا قادیانی ک کتاب کے بیہ معنی میں حضرت احمد سی بھٹے نے اپنے اعجاز وکھانے کے واسطے بیے کتاب تصنیف کی؟ ہرگز نہیں تو پھر مرہم عیسیٰ کو کیوں عیسیٰ کی بیاری کی خاطر بنائی گنی کہا جاتا ہے؟ اور یہ بالکل غلط ہے اور دھوکہ دہی ہے جو مرزا قادیانی نے لکھا ہے۔ طب کی بزار کتابوں میں لکھا ہے کہ بیہ مرہم حضرت عیسیٰ کے صلیبی زخموں کے واضطے طیار ہوئی تھی کسی ایک طب کی کتاب میں اگر کوئی مرزائی دکھائے کہ عیسیٰ کی صلیبی زخموں کے داسطے سے مرہم حفزت عیلیٰ نے ایجاد محمق تو ہم شلیم کریں گے نہ صرف تشلیم کریں گے بلکہ میں خود وفات میچ کا قائل ہو کر رسالہ میں مرزا قادیانی کی تائید کروں گا اور اس مرزانی کو ایک سو رویہ انعام بھی دوں گا کوئی مرزائی مرد میدان بنے اور کسی طب کی کتاب سے بتائے کہ صلیبی زخموں کے واسطے بیہ مرہم تیار ہوئی دوم تر کیب کفظی بتا رہی ہے کہ مرہم عیسیٰ کا موجد اور نام رکھنے والا حضرت عیسیٰ کے بغیر کوئی دوسرا شخص ہے کیونکہ مرجم مضاف ہے اور عیلی مضاف الیہ ہے۔ جب عیلی مضاف الیہ ہے تو اظہر من الشمس ثابت ہے کہ نام ر کھنے والے نے تبرکا نام مرہم عینی رکھا۔ جس طرح سمی نے سرمہ سلیمانی نام اپنے سرمہ کا رکھا۔ ہم قرابا دین قادی سے مرہم عیسیٰ کی اجزا اور جن جن بیاریوں کے واسطے سے مفید ہے۔ ذیل میں لکھتے میں تا کہ ثابت ہو کہ یہ مرزا قادیانی کا کہنا بالکل غلط ہے کہ یہ مرجم صلیب کے زخمون کے واسطے حضرت عیلی کے حوار یون نے بنائی تھی اور ہر ایک حواری نے ایک ایک دوائی تجویز کی تھی۔ طرخدا کی شان مرزا قادیانی نے یہ نہ سوچا کہ مرجم عینی کے اجزاء تو بارہ بیں اگر یہ مرہم داقعی صلیب کے بعد ایجاد ہوئی تھی تو اس کی اجزا گیارہ ہونے جانے تھے کیونکہ ایک حواری نے تو خود کشی کر کی تھی تو پھر بارہ اجزا کس طرح ہوتے؟ یا بید غلط ہوا کہ ہر ایک حواری نے ایک ایک دوا تجویز کی خیر کچھ ہی ہو مرہم عیلی و مفصلہ ذیل امراض کے واسطے ایجاد ہوئی تھی نہ کہ صلیب کے زخموں کے داسطے کیونکہ قرآن مجید صلیب کی تردید فرماتا ہے و ما قتلوہ و ما صلبوہ لین عینی نقل ہوا نہ صلیب پر چڑھایا گیا جب صلیب ہی نہیں دیا گیا تو پھر زخم کیے اور مرہم کیمی اور ام حاسبہ یعنی جنع ورم گرم یا سخت' خنازیر' طواعین لیعنی سب قشم کی طاعون' سرطانات لیعنی درم سودادی' تنقیه جراحات لیعنی زخمون کا شقلهٔ اوساح لیعنی جرک جهت رویانیدل گوشت تازهٔ رفع شقاق و آ ثار يعنى شكاف يار مكر خارش جديد جرب خارش كهند معفد سرتنج بواسير صليبي زخول ير مفيد ہونا کہیں نہیں لکھا اس مرہم کا نام صرف مرہم عیسیٰ ہی نہیں شروع میں یہ عبارت ہے۔

''مرہم حواریین کہ سمی است بمرہم سلیخا و مرہم رسل و نیز و آنرا مرہم عیسیٰ نامند'' اس عبارت سے خاہر ہے کہ اس مرہم کی خصوصیت حضرت عیلیٰ ہی سے نہیں بلکہ اس کی نسبت تمام رسولوں ہے ہے کیونکہ رسل جمع رسول کی ہے۔ اگر صرف حضرت عیسیٰ کے داسطے ہوتی تو مرہم رسل نہ کہا جاتا بلکہ صرف رسول رسول کہا جاتا۔ اب ثابت ہوا کہ اس مرجم کے جار نام بیں لیتن حوار مین سلیجا ' رسل عیسیٰ علیہ السلام حکر تعجب ہے کہ مرزا قادیانی نے اس عبارت سے بیہ کہاں سے اور کن الفاظ سے اس قدر عبارت اینے یاس ے بنا لی کہ حضرت میں \* کو یہود نے صلیب پر چڑھا دیا تھا اور پھر جلدی ت اتار کیا تھا۔ اس وقت ان کو زخم ہو گئے تھے۔ ان زخموں کے واسطے یہ مرجم تیار کی گنی تھی۔ چلو ای پر مرزا قادیانی کی راشی کا امتحان کر لو اگر یہ الفاظ کی طب کی کتاب سے نگل آ شیں تو مرزا قادیانی سیجے۔ ورنہ عاقلان کو مرزا کے جھوٹے ہونے میں کیا شک ہے؟ مگر طب کی کسی کتاب میں نبین اور نہ انجیل میں ہی کہیں لکھا ہے کہ حضرت مسیح صلیب سے جلدی اتار لیے گئے۔ دہاں تو صاف لکھا ہے کہ تی چھ گھنٹے صلیب پر رہا اور مردہ یا کر بعد امتحان دفن کیا گیا۔ دیکھو انجیل متی باب ۲۷ آیات ۲۵ ہے ۵۰ تک دو پہر سے کے کر تیسرے بہرتک ساری زمین پر اندھرا چھا گیا۔ تیسرے پہر کے قریب یوع نے بڑے شور سے چلا کر کہا ایلی ایلی لماسبقتنی لیتنی اے میرے خدا اے میرے خدا تو کیوں جیجے اکیلا چھوڑا۔ ان میں سے ایک نے دوڑ کر بادل لیا اور سرکہ میں بھگویا اور نرکھٹ پر رکھ کر ات چوسایا اوروں نے کہا رہ جا ہم دیکھیں الیاس اے چھوڑانے آتا ہے کہ نہیں اور یہوع نے پھر بڑے شور سے چلا کر جان دی الح آگے آیات ۵۷ سے جب شام ہوئی یوسف نامی آ رمینہ کا ایک دولتمند جو لیوع کا شاگردبھی تھا آیا اس نے پااطوس کے پاس جا کے لیوع کی لاش مانگی تب پااطوس نے تحکم دیا کہ ااش اے دیں توسف نے لاش لے کر سوتی صاف چادر میں کپیٹی اور اپنی قبر ستان میں چٹان کھودی اور ایش رکھی اور ایک برا بھاری پھر قبر کے منہ پر دھکا کر چلا گیا۔'

تمت

ستعلا فرالتجم شاه نفس الحسنة ٢٢ مادى الاغرى ٥ لااه ا رسول آیں، مَحاتم المُرَكِيس التجدُ الدِنْ نبيس تجدُ ساكد ني نبيس بي عقيده بيرانيا بصِدق ويقيس ، تجفَّر الونْي نبي تجفير الونْيني ا براتیمی و باشی خوش لقت ، ا تر عالی نسب ، ا تروالا حت ى ، تى ساكونى نېيں، تھرساكونى نىس دودمان قریتی کے در قدرت في اكبارا الحص اخمله أوصات ، خود سما ا ايرازا كيضين ايرائد كمضس بحساكوني نبيس بخد باكوني نبس بزم كُوْمَن يبله سَجَا بْي كَمّْي بِعِيم \_ ترى ذات منظريد لائى كنى بتذالآجري ، تجوراكوني بين، تجوساكوني بين تدالاولى , تترايكترردان كل جهال يس فتوا in Till r. rively يَبْ زِينِيل، تجرُ الولى نِين، تجدُ الولى نِيس بتر بے انداز میں وسعیں فرش کی ، تیری پر داز میں رفعتیں ع بر انف س مِن مُلد کی ایم ، تجوّ اکو ٹی نہیں ، تحوّ اکو ٹی نہیں يُبْدَرُةُ إِنْبَتَىٰ رَكْمُزَرِ مِن بَرِي قَابَ قَرْ تن گرد فریں تری توہبے میں کے قریب ہی ہے تیز کوئ کچو اکونی نیں ، کچھ ساکونی نیں يشاں صورتي سريدي آج کي، زُلف تامان جيس دام ميس اچ کي <sup>س</sup>لیلةُ القَدْرُ تیری مُنُوَرَجُسِ بِ ، تَجْمُد ساكونُ نبیں ، تَجْمُد ساكونُ نبیں مُصْطَعُ إصْحِبَة الميرى مَرْح وثنا، مير بس بس بين بين، دسترس بين بين دل کو بتت نهیں، اب کو پارانیں، تجد اکوٹی نہیں، تحد اکو ڈیانیں رفى بتلاف، كم سرا إلى الحول، كوفى بن إوه كوي حي كو تجد ساكهول لْوَبِهِ تَوْبِهِ، نِهِي كُونْ تَحْدُ ابْنِيس ، تَحْدُ الْحَافَى نِيس، تَحْدُ الْحَافَى نِيس ياريارون کې شان مجل ت مبلى ، بي يه ميديق، فف روق معمان مل شاپرمُدُل بَن يه ترب باشيں ، تجر الدني نيں ، تجد ساكرني نيں ا مرايانغيش، أنفس دوجه ا، مَروَد دلبرا، دلسرعاشِقان دھوندی ہے کچھے میری جان خزین تجھ اکو ٹی نیں، تجھ اکو ٹی بی وصلى الله على خيرخلقه ستدنا ومولانا عجد والدومعبد وبادك وسلر

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

تر دیرنبوت قادیایی فی جواب بوة في خيرالامت ب بابو پیر بختر

## 121

## اطلاع ضروري



برادران اسلام! مرزا قادیانی اور ان کے مرید و اراکین مرزائیت ہمیشہ ہر ایک جلسه و مجمع میں فرما رہے ہیں کہ مرزا قادیانی کا دعویٰ نبوت و رسالت کا ہرگز نہیں ادر وہ خاتم النبین ملطقة پر ایها ہی اعتقاد رکھتے ہیں جیسا کہ اور مسلمان صرف مرزا قادیانی کو بروزی وظلی و ناقص نبی مانتے ہیں بلکہ ہینڈ بل نمبر ۹ میں لکھا کہ جو خاتم النہیں ﷺ ک بعد کی جدید بی کا آنا جائز تجھے ہم اس کو کافر جانے میں ۔ عیم نور وین اور خواجد کمال الدین نے کئی ایک جلسوں اور مجمعوں میں بطور لیکچر و وعظ فرمایا کہ ہم مرزا تادیانی کو خواہد اجميريٌّ و پيران پير عبدالقادر جبلانيٌّ حصرت تَنج بخشٌ وغيره اوليا ، الله کي طرح مانتے ہيں اور ایک سلسلہ کے پیشوا جیسا کہ نقشبندی' قادریٰ سہردردیٰ چشتی میں ایسا ہی ایک مرزا قادمانی کو جانبے ہیں مگر اب میر قاسم علی مرزائی ایڈیڑ الحق دبلی نے جو یہ لکھا ہے کہ جو لوگ محمد رسول اللہ یکی کے بعد کمی نبی کا یا رسول کا آنا جائز نہیں رکھتے وہ کفار بن اسرائیل یهودی بین اور لن یبعث الله من بعده رسو لا جس طرح میود حضرت نوسف کے بعد کسی بنی کا آنا جائز نہ رکھتے تھے ای طرح تم کہتے ہو کہ تحد ﷺ کے بعد کوئی رسول نہ آئے گا۔ ( کتاب اللوة ص ١٠٥) اس سے بيد ثابت ہوا کہ يا تو مرزا قادياني و تحيم نور دین و خواجه کمال الدین عوام کو مغالطہ میں ڈالتے رہے ہیں یا میر قاسم علی مرزائی مصنف کتاب الدوة فی خیرالامت غلطی پر ہے۔ اس بات کا فیصلہ علیم صاحب و خلافت قادیانی خود کرے گی ہم صرف مسلمانوں کو اس دھوکہ سے بچنے کے داسطے جواب لکھتے ہیں تا کہ ہر ایک مسلمان باد رکھے اور بحث کے دقت اس آیت کا جواب دے کہ قرآن میں يہود كا قول نقل كيا كيا ہے وہ كہتے ہيں كد يوسف ف بعد كوئى نبى ند آئ كابد بات ند خدا کی ہے نہ یوسف کی۔ بہ صرف دھوکہ ہے۔ ایسا ہی یہود کہتے تھے کیکن وہ تو بلاسند شرع کہتے تھے مگر مسلمان نص قرآنی ہے کہہ رہے ہیں اور حدیث رسول اللہ اللہ عظی سے کہتے ہیں یہ یہود کے کہنے کے موافق ہر گزنہیں کیونکہ یہاں تو خدا تعالی خاتم النہیں فرماتا ے اور محمد شین الا تبی بعدی فرماتا ہے۔ کیکن یہود کے پاس نہ تو خدا کی کلام ہے اور نہ حضرت یوسف کی حدیث ہے کہ میرے بعد کوئی نبی نہ ہو گا۔ کپل اس دهوکہ سے مسلمانوں کو بچنا جا ہے۔ (۲) خدائے تعالی فرماتا ہے اطبعو اللہ و اطبعو الرسول يعنى اللہ کی فرمانبرداری کرو اور اس کے رسول کی کرو۔ رسول واحد کی فرمانبرداری فرض ب

مشیت ایزدی میں محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کسی نبی و رسول کا آنا منظور ہوتا تو رسل جنع کا لفظ فرمانا چاہیے تھا۔ نہ کہ واحد کا لیس ثابت ہوا کہ چونکہ ایک ہی رسول واحد لیتن محمد ﷺ کی فرما نبرداری فرض فرمائی ہے اور کسی رسول کی نہیں فرمائی۔ اس لیے مدعیان نبوت بعد محمد ﷺ کے کاذب ہیں لبذا المحص میں سے ایک مرزا قادیانی بھی تھے۔

تحمدة ونصلى على رسوله الكريم



امابعد احقر العباد بير بخش ينشز يوست ماسر و مصنف معيار عقائد قادياني برادران اسلام کی خدمت میں عرض کرتا ہے کہ اگر چہ مرزا غلام احمد قادیانی کا دعویٰ نبوت تقا۔ مگر چونکه ساتھ ساتھ وہ اپنی تر دید خود کر جاتا تھا کہ میں بنہ رسول ہوں اور نہ کوئی ننی شریعت لایا ہوں ادر نہ کوئی کتاب لایا ہوں۔صرف محمد ﷺ کی متابعت ے ظلی نبی ہوں اور خاتم النبین کے بعد سی نی کے آنے کا جو اعتقاد رکھے اس کو کافر جانتا ہوں۔ (تنہ هيقة الدى ص ٢٢ خزائن ج ٢٢ ص ٥٠٠ ) ميس انھول نے لکھا ب كد" جب كوئى قوم معذب ہوتی ہے تو رسول بھی ضرور بھیجا جاتا ہے چونکہ میرے دقت طاعون بطور عذاب دنیا پر آئی ب اس لیے ضرور کوئی نبی بھی آنا جاہے۔ سو وہ میں ہوں اور ماکناً مُعذَّبين حتَّى فنعت دسولا - تمسك كر كے نبوت كا دعوى كيا كد اس زماند ميں مير ب سوا كوئى مدى نبوت نہیں۔ اور طاعون بھی خدا نے بطور نشان بھیجی ہے۔ اس لیے میں نبی ہوں۔ رسول ہوں۔'' مامور من اللہ ہوں۔ (ملخص) مگر چونکہ مرزا قادیانی اپنے دعویٰ میں نہایت کمزور تھے۔مسلمانوں ے ڈرتے بھی تھے کہ اگر کھلا کھلا دعویٰ رسالت و نبوت کیا تو مرید الگ ہو جائیں گے اور آمدنی بند ہو جائے گی۔ ساتھ ساتھ یہ بھی کہتے جاتے تھے کہ نادانو کہیں ید نہ مجھ لینا کہ ''میں رسول اللہ ﷺ کے مقابلہ میں نبوت کا دعویٰ کرتا ہوں۔ میں ایک امتی ہوں اور فنا فی الرسول ہوں۔'' غرض مرزا قادیانی کی تحریریں آپس میں متضاد ہونے کے باعث جھگڑالو مرزائیوں کے داسطے بحث کا عمدہ آلہ تھا کہ جب مرزا قادیانی کی ایک تحریر پیش کی کہ نبوت و رسالت کے مدی تھے۔ تو مرزائی حجٹ ان کا دہ شعر کہ ''من نیستم رسول دنیا ورده ام كتاب" (ازالد ادمام ص ۱۷۸ فزائن ج ۳ ص ۱۸۵) پژه ديت - مكر اب مير قاسم علی مرزائی اڈیئر الحق اخبار ویلی نے بالکل پردہ اٹھا دیا ہے اور مرزا قادیانی ک رسالت و نبوت پر ایک کتاب مسمی "به الدوة خير الامت" تعنيف كى بادر اس كتاب

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

میں اوّل! تو محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد جدید نبیوں اور رسولوں کا آنا ثابت کرنا حایا ہے۔ دوم! مرزا قادیانی کو رسول و نبی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور خاتم النہیں کی تغییر ابے عقلی دائل سے کی بے اور لطف بیر ہے کہ تمام سلف و خلف ابل اسلام کو جو محمد رسول اللہ عظیقہ کے بعد کسی نبی کا مبعوث ہونا جائز تہیں رکھتے۔ ان سب کو بلا تمیز مغضوب مجذوم تحریف کنندہ حاقت کنندہ دغیرہ دغیرہ الفاظ سے یاد کیا ہے اور ککھا ہے کہ جس طرح کفار بنی اسرائیل یہودی کہتے تھے کہ کُنُ يَبْعَث اللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ دَسُولًا کَ یوسف کے بعد ہرگز کوئی رسول نہیں آئے گا۔ تمام مسلمان کہتے ہیں کہ محد رسول اللہ عظیم کے بعد کوئی رسول منہیں آئے گا اور ان کی غرض سے بے کہ جو لوگ محمد رسول اللہ عظیم کو خاتم النبیین (جس کی تغير رمول الله يتك فرد لانبى بعدى كر دى ٢) كمت بي - وه ١٣ سوسال = غلطی پر چلے آئے ہیں۔ ان کو قرآن مجید کی تجھنہیں آئی تھی۔ جب قرآن مجید میں اللہ تَعَالَى وعده فرما يَا بِ- يبنى ادْمَ إِمَّانَاتِيَنَّكُمُ رُسُلٌ مِنْكُمُ يَقْضُونَ عَلَيْكُمُ اينى فَمَن اتْقَلَى وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوُفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ. جس كا ترجمه غلط كر كے لوگوں كو دھو کہ دیا ہے کہ ہمیشہ نبی تلکی و رسول آتے رہیں گے۔ اس آیت سے میر قاسم مرزائی نے مرزا قادیانی کی رسالت ثابت کی ہے کہ جب وعدہ ہے اور وعدہ ہمیشہ کے واسطے ہے۔ کہ رسول آتے رہیں گے۔ تو پس مرزا قادیانی ضرور رسول میں اور اس كتاب ميں لکھتے ہیں کہ رسول اور نبی میں جو فرق کرتے ہیں کہ رسول صاحب کتاب وشریعت ہوتا ب علطی پر میں۔ نبی ورسول ایک ہی ہے۔ جس کے صاف معنی یہ میں کہ میر صاحب مرزا قادیانی کورسول صاحب کتاب وشرایت يقين كرتے ميں كونكه اس آيت سے رسول صاحب کتاب و شریعت کے آنے کا وعدہ ہے تو ضرور تھا کہ حسب وعدہ مرزا قادیانی تشریعی نبی درسول ہوتے ۔ مگر افسوس واقعات اس کے برخلاف بیں کہ مرزا قادیانی نہ کوئی شریعت لائے اور ند کوئی جدید کتاب جس سے صاف ثابت ہوا کہ اس آیت سے تمسک بالكل غلط ب- يدتو صرف حضرت آدم ك قصد كى آيت ب- چنانچداس كا جواب اي موقعہ بر آئے گا اور ایہا بن لَن يَبْعث الله مِن بَعْدِه رَسُو لا حضرت بوسف 2 قصر ك آیت ہے۔ خدا نے یہود کی لغل کی ہے نہ کہ خاتم النہین کی تردید کی ہے کیونکہ خاتم النبیین و لا نُبی بَعْدِی خدا اور رسول فرما تا ہے نہ کہ یہور۔ (۲) مرزا قادیانی نے خود نون ثقیلہ کی بحث میں مولوی محمد بشیر صاحبؓ ے جب ويجاجة وبلى مين موا تما- فرمات بي-" تحتب الله لأعُلِبَنَّ أنا وَرُسُلِي لَعِن خدا

مقرر کر چکا ہے کہ میں اور میرے رسول ہی غالب رہیں گے۔ بیہ آیت بھی ہرایک زمانہ میں دائر اور عادت مستمرہ اللہ کا بیان کر رہی ہے۔ یہ نہیں کہ آئندہ رسول پیدا ہوں گ اور خدا أخيس غالب كرب كا-" (مباحثه ديلي ص ٣٣ خزائن ج ٢ ص ١٦٢) اب مير مرزائي یتا میں کہ مدمی ست و گواہ چست کا معاملہ ہے کہ مدمی تو رسالت مطلقہ کا دعویٰ نبیس کرتا بلکد وہ اس کے امکان سے انکاری ب اور میر مرزائی اس آیت سے اس کی رسالت ثابت کرتے ہیں۔ غرض جب میں نے اس کتاب کو دیکھا کہ مرشد کچھ کہتا ہے اور بالکا کچھ کہتا ہے۔ غرض ایسی لیسی بلادلیل باتوں کو دیکھ کراور دوسری طرف عظیم دھوکہ کہ ایک ہزار رو پید انعام جواب دینے والے کے واسط مقرر کر دیا۔ تا کہ لوگوں کو یقین ہو کہ واقعی کتاب لاجواب ہے۔ اگرچہ میر مرزائی کی کمزوری تو اشتہار انعام ے معلوم ہو گئی تھی کہ خود تو عقلی ذهکو سلے لگاتے ہیں اور کہیں داتا تہنج بخش کی سند اور کہیں شیخ اکبر این عربی کی کتاب فتوحات کے غلط حوالے نصف عبارت نقل کر کے مغالطہ دیا ہے اور کہیں رسالہ انوار صوفیہ ے پناہ کی ہے۔ گر انصاف دیکھنے کہ جواب دینے دالے کے داسط شرط لگاتے ہیں کہ جواب دینے والا صرف قرآن ہے جواب دے۔ کچ ہے آگ کا جلا ہوا جکتوں سے بھی ڈرتا ہے۔ پہلے میر مرزائی تین سو رو پید ابو الوفا مولوی شا، اللہ صاحب جو مرزائیوں کے واسط سیف اللہ ہے بار چکے ہیں۔ اس واسطے اب میر صاحب اپنے بیر کی مانند ناممکن الوقوع شرائط مقرر کرتے ہیں۔ جس سے ان کا گریز خود ہی ثابت ہے۔ مگر خدا تعالی شاہر ہے کہ میں نے نہ کسی انعام کی غرض ے بلکہ محض تحقیق حق ادر مسلمانوں کو مغالطہ اور ٹھوکر نے بچانے کے لیے یہ کتاب ککھی ہے۔ کیونکہ مرزائیوں کے عقلی ڈ حکوسلوں پر اکثر مسلمان پیسل جاتے ہیں اور ان کی دردغ بیا نیوں اور غلط معنوں پر یقین كر ك وين حق ف بعنك جات بي جبكه وفي رسالت بعد محد رسول الله يعلقه باجماع امت بند ہے تو پھر بعد رسول اللہ ﷺ کے جدید نبی اور رسول کا بنا بھی نامکن ہے تو پھر کسی مدمی نبوت و رسالت کو کس طرح سچا مانا جا سکتا ہے؟ مرزا قادیانی کا یہ فرمانا کہ میرے کشوف و البہامات وسادس شیطانی ے یاک ہیں غلط ہے کیونکہ ان کے کشوف و الہاات صاف صاف وسادن ہونا بتا رہے ہیں۔ مثلاً ''میں نے دیکھا کہ خدا ہوں۔'' (کتاب البریہ ص۵۵خزائن ج۲۳ ص۱۰۳)''زمین و آسان بنائے اور میں ان کے خلق پر قادر تھا۔'' ( كتاب البريد ص ٨٦ خزائن بي ١٣ ص ١٠٥) ( دوم ) يعنى خدا تعالى كى زيارت تمتيلى صورت مي کی اور ان کے دستخط این پیشگو ئیاں پر کرائے۔ (حقیقت الوی ص ۲۵۵ خزائن ج ۲۲ ص ۲۲۷)

۵

(سوم) قادیان کا نام قرآن مجید میں دیکھا۔ (ازالہ ۱۰ بام ص 22 حاشیہ فزائن ن ۳ ص ۱۳۰) (چبارم) ایک لاکھ فون مانگی اور ۵ ہزار منظور ہوئی۔ (ازالہ ادبام ص ۹۸ حاشیہ فزائن ن ۳ ص ۱۳۹) (بنجم) خدائے بچھ کو کہا کہ تو مرسلوں میں سے ہے۔ (مقیقت اوتی ص ۱۰۵ فزائن ن ۳ ص ۱۱۰) (ششم) خدائے بچھ کو کن فیکون کے اختیارات دے دیے۔ (حقیقت اوتی ص ۱۰۵) (مشتم) خدائے بچھ کو اپنی اولاد کہا۔ (اربعین نبر ۳ ص ۱۹ حاشیہ فزائن ن ۲۲ ص ۱۹۰) (مشتم) خدائے بچھ کو اپنی اولاد کہا۔ (اربعین نبر ۳ ص ۱۹ حاشیہ فزائن ن ۲۲ ص ۱۹۰) (مشتم) خدائے بچھ کو اپنی اولاد کہا۔ (اربعین نبر ۳ ص ۱۹ حاشیہ فزائن ن ۲۲ ص ۱۹۲) (مشتم) خدائے بچھ کو اپنی جھ کو کہا۔ (اربعین نبر ۳ ص ۱۹ حاشیہ فزائن ن ۲۲ ص ۱۹۲)

(براہین احمد یص ۲۹ هاشیہ نزائن ج ۱س ۲۹۸) (یازوہم) خدائے تعالی نے جھ کو کہا کہ میں تیری حد کرتا ہوں۔

(حقيقت الوحي ص ۷۸ خزائن ج ۲۴ ص ۸۱)

کیونکہ ناچیز انسان نہ خدا ہو سکتا ہے اور نہ خالق زمین و آسان ۔ اور نہ خدا کے یانی (نطفہ) ے ہو سکتا ہے اور یہ تمام الہامات خصوص و نصوص شرعیہ کے برخلاف میں۔ اس داسطے دسادس میں۔ اور ان کا خدا کی طرف سے نہ ہونا یقینی ہے کیونکہ اس پر اجماع امت ب کہ کثوف و الہامات جحت شرعی نہیں اور جب تک شریعت کے مطابق نہ ہوں قابل اعتبار نہیں۔ پس جس شخص کے کشوف و الہامات خلاف قرآن و حدیث ہوں۔ وہ شخص دعویٰ مکالمہ د مخاطبہ الہٰی میں ہر گز سچانہیں ہے۔ مرزا قادیانی کی بنیاد دعویٰ مسیح موعود و نبوت و رسالت الخیس کثوف و الہامات پر ہے۔ جو بسبب خلاف نصوص شرعیہ ہونے کے قابل اعتبار نہیں اور مرزا قادیانی کو بیہ زعم غلط ہوتا رہا کہ قرآن مجید کی اگر کوئی آیت ان کی زبان پر عالم خواب میں جاری ہوئی تو انھوں نے اس کو اینے پر دوبارہ نازل ہونا مجھ لیا۔ جیسا کہ یعینسلی ایٹی مُتوفّیک ورافغک الخ<sup>ر</sup>طرت میں کے قصہ کی آیت جو خواب میں آپ کی زبان پر جاری ہوئی۔ توزعم کیا کہ میں میں مودد ہوں ادر خدا نے میرا نام عینی رکھا ہے اور اگر حضرت مریم کا نام آیا تو زم کیا کہ خدانے میرا نام مریم رکھا بے حالاتکہ یہ غلط ہے کہ خدائے تعالیٰ کس مرد کا نام مرتبع کر کیے۔ کیا خدا عورت مرد میں تمیز نہیں کر سکتا؟ کوئی مسلمان جس کی زبان پر عالم خواب میں کوئی آیت قراب مجید جاری ہو۔ یہ نہیں کہہ سکتا کہ یہ بھھ کو دخی الہی ہوئی ہے۔ میں ایک تازہ دافعہ اپنا حافیہ سان کرتا ہوں اور خدا تعالیٰ کی قشم کھا کر بچے کہتا ہوں کہ ۱۳ مار یہ ۱۹۱۴ ، کو رات کے وقت

انا اعطينك الْكُوْتُرُ ٥ فَصَلّ لِرَبِّكَ وَانْهَرَ ٥ إِنَّ شَائِنَكَ هُوَ الْأَبْتَرَ ٥ تَمَام مورت اخیر تک حالت خواب میں میری زبان پر جاری تھی ادر کٹی دفعہ آ نکھ کھل بھی گئی تو یہی صورت جاري تھى - كيا ميں اب مجھ لوں يا كہوں كد مد سورت مجھ ير دوبارہ نازل مونى ب تو درست ے؟ ہرگز نہیں تو پھر مرزا قادیانی کا فرمانا کہ مجھ پر قرآن کی آیتیں نازل ہوتی ہیں کیونکر درست ہوا؟ کیس مرزا قادیانی کا یہ زعم کہ خدا نے میرا نام عیلیٰ رکھا ہے اور میں میچ موجود ہوں اور اس کی دلیل یہ ہے کہ آیت اپنی مُتوفِّیک و رافعُک مجھ پر دوبارہ نازل ہوئی ہے درست نہیں کیونکہ اس کا کیا ثبوت ہے کہ خدا نے آپ کو سیچ موعود مقرر کیا ب، اس طرح تو آیات تمام مسلمانوں کو خواب میں سائی دیت میں اور ان کی زبان یر جاری ہوتی ہیں۔ اس حساب سے تو وہ بھی اپنے آپ کو مرتلین میں سے تجھ سکتے ہیں ادر یہ بالکل بے دلیل ہے کہ مرزا کے خواب خواہ جموٹے بھی ہوں ادر جموٹے تکلے۔ وہ سب ججت اور وساوس سے پاک میں اور دوسرے مسلمانوں کے خواب اگر سیچ بھی ہول تو مر اللہ میں داخل ہیں۔ نہایت بے انصافی اور خود غرضی پر مبنی ہیں کیونکہ اگر خواب و کشف ججت شرعی ہی تو فریقین کے واسط حجت ہیں اور خلاف شرعی ہونے کے باعث قابل اعتبار نہیں تو دونوں فریق کے واسطے بیہ معقول نہیں کہ پہلے کذابوں کے کشوف والہام چونکہ خلاف شرع تھے اس کیے دہ تو کاذب قرار دیے جائیں اور مرزا قادیانی کے کشوف و الہام جو غیر شرع ہیں۔ ان کے باعث مرزا قادیانی کو کاذب نہ کہا جائے۔ پس جس تخص کے کشوف والبہامات خلاف نصوص شرعی ہوں گے۔ دہ ضرور کاذب ے۔خواہ کوئی ہو۔''



اہل عقل ہمیشہ مسلمات دین سے انکار کرتے چلے آئے اور اپنے عقلی وُھکو سلے پیش کرتے رہے جبر کہ نور نبوت کے آگے ہمیشہ مدہم پڑتے رہے کیونکہ خشک عقلی علوم جن کوئی رہانہ سائنس و فلسفہ کہتے ہیں۔ بھی نعت یقین س امر میں حاصل نہ کر سکے۔ گوہر زمانہ میں ان ڈبی ترقی ہوتی چلی آئی اور ماقبل فلاسفروں کی غلطیاں نکلتی چلی آئیں۔ چنانچہ اس زمانہ کے فلاسفر اپنے آپ کو اکمل مدارج علم پر پہنچے ہوئے جانتے ہیں اور ہر قدم پر

http://www.amtkn.org

ماسبق حکماء کی غلطیاں نکالتے ہیں تاہم ان کو یہ بھی اقرار ہے کہ سائنس اور فلسفہ ابھی ناقص ہے اور قانون قدرت ابھی تک محدود عقل انسانی نہیں ہوا۔ زار

اب ذرہ ہم اہل مذاجب کی اس جگہ اس زمانہ میں جو علطی داقعہ ہو رہی ہے اس پرنظر ڈالتے ہیں اور ناظرین کو دکھانا چاہتے ہیں کہ وہ کیوں دہی الفاظ اور اصطلاحات جو کہ صراط منتقیم مذہب سے دور لے جانے دالی ہیں اپنی تصانیف میں درج کر کے گفر د اسلام کو ملاتے ہیں۔ بھلا کہاں قانون قدرت الہی اور کہاں قانون قدرت عقلی انسانی ؟ فاہر ہے کہ جب قانون قدرت الہی عقل انسانی کا محدود نہیں اور عقل انسانی کو اس پر پورا احاط نہیں تو پھر انسان کو کیا حق ہے کہ دہ کہے کہ سے امر خلاف قانون قدرت مے جگہ ساتھ دی اس کو اقرار ہے کہ انسانی عقل قانون قدرت پر احاط نہیں رکھتی اور اسرار قدرت

میں اس جگہ چند حکمائے بیونانی و انگریزی جرمن و فرانس وغیرہ وغیرہ کے اقوال لکھتا ہوں تا کہ معلوم ہو جائے کہ ہم غلطی پر ہیں جو اپنے مسلمات مذہبی امور میں قانون قدرت و محال عقلی کے برخلاف و کیھ کر ان سے انکار کر دیتے ہیں حالانکہ خود اہل سائنس و فلسفہ اس کے قائل ہیں کہ ہر ایک چیز کی حقیقت جیسا کہ نفس الامر میں ہے۔ عقل انسانی اس کے کما حقہ دریافت کرنے سے قاصر ہے۔

ذريپر صاحب معركه مذهب و سائنس ميں تحرير فرماتے ہيں ''چونکه هواس کی شہادت نقطہ اتصال نقیض ہے۔ لہذا ہم حق و باطل ميں تميز نہيں کر سطتے اور عقل اس درجہ ناقص ہے کہ ہم کسی فلسفانہ نتيجہ کی صحت کے ضامن نہيں ہو سطتے۔ قياس چاہتا ہے کہ ایے موقعہ پر ايک ايسا مذلل مبر ہن صحيفہ آسانی منجانب اللہ انسان پر مازل ہو کہ شک دش بہ کا خاتمہ ہو جائے اور کسی شخص کو اس سے اختلاف رائے و مقادمت نہ ہو۔''

(دیکھوسفیہ ۱۸۱ معرکہ ندہب و سائنس مترجمہ مولوی ظفر علی خاں اذیٹر اخبارز سیندار ااہور) (۱) ہربٹ سینسر نے اپنی کتاب فسٹ پرنیپل کے صفحہ ۱۲ سے ۱۵ تک جو تعریف سائنس کی ہے اس کا خلاصہ یہ ہے۔ ''سائینس حقائق کا نظام منصبط ہے جو ہمیشہ وسعت اخبار کرتا اور ہمیشہ اخلاط سے پاک ہوتا رہتا ہے؟ (۲) بکسلی پروفیسر ہنری ٹامن جس کی مساعی سے ڈارون کے مسائل اور خیالات کو ہر دلعزیزی حاصل ہوئی ہے۔ اپنی کتاب سائنس اور ایجوکیشن کے صفحہ ۲۵ پرسائنس کی تعریف یوں فرماتے ہیں کہ ''میری رائے میں سائنس حرف تر تیب یافتہ اور منصبط عظم کا نام ہے۔''

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

(۳) جارج ذکس دیوک آف ارگال این کتاب واٹ سائنس صفحہ اا پر سائنس کی جو تعریف کرتے میں اس کا خلاصہ یہ ہے '' لیعنی موجودات کے باہمی تعلقات اور نیز ان کے اور ہمارے درمیانی تعلقات کا نام سائنس ہے۔ ہمارا علم محدود ہے اور سائنس اشیاء کے چند تعلقات اور نیز ان کے نظام عالم تک محدود ہے۔'' (۳) فزیالوجی کے استاد پردفیسر گوج اپنی کتاب انٹروڈ کشن ٹو سائنس صفحہ ۴۴ سائنس کی تعریف میں فرماتے ہیں۔''مظاہر موجودات کے انتظام کو باعتبار اسباب سائن کے سلسلہ کے انتظام دینے کا نام سائنس ہے۔ الفاظ دیگر اسباب سائن کے سلسلہ کی تحقیق و تجس کا نام سائنس ہے۔ کا نات کے اندر مختلف قتم کے تعزیرات کیوں ہوتے ہیں۔ ان کی ترجیح

ار اطاطالیس کہتا ہے۔''سائنس تج بات کی وسیع تعداد ے شروع ہوتا ہے ایک دسیع تصور قائم کیا جاتا ہے جو ای قشم کے دافعات پر حادث ہو جاتا ہے۔'' غرض ہر ایک سائنس دان عالم نے سائنس کی یہی تعریف کی ہے کہ موجودات پر نظر تجربہ ڈال کر نتیجہ قائم کرنے کا نام ہے۔ ارسطا طالیس کے زمانہ میں مفصلہ ذیل طریق پراستدلال کر کے متیجہ نکالا جاتا تھا۔ اڈل! استدلال تمثیلی لیعنی کسی خاص امر ے خاص امر کی طرف استدلال کر کے نتیجہ اخذ کرنا۔ دوم! استدلال استقراری یعنی خصوصیات سے کا ننات کی طرف استدلال کرنا۔ سوم! انتخراجی یعنی کا نُنات ہے خصوصیات کی طرف دلیل کرنا' اگر مضمون اور کتاب کے طول ہو جانے کا خوف نہ ہوتا تو زیادہ بسط کے ساتھ لکھا جاتا مگر چونکد اس کتاب میں علم سائنس سے صرف یہی ثابت کرنا تھا کہ علم البی کا مقابلہ سائنس یا فلسفه بر كرنبيس كرسكتا اورينه طالبان حق كوصورت يقين دكها سكتاب اورينه ذرايعه نجات مو سکتا ہے۔ یہ فلسفی لوگ ہمیشہ عجائمات موجودات میں ایے مدہوش ہوئے کہ کنارہ یقین تک عالم خواب میں بھی نہ پہنچے۔ نقش کی خوبصورتی دیکھ کر ایسے محو تماشا ہوئے کہ نقاش کے وجود کے علم الیقین کے مرتبہ کو بھی نہ پہنچے۔ مدت تک یہی یقین ہوتا چلا آیا کہ زمین ساکن ہے اور آسان اس کے گرو گردش کرتا ہے اور ستارے اور سیارے اپنی اپنی جگھ ساکن ہیں ادر آفتاب حرکت دولانی کے ذریعہ زمین کے اور کی سطح ہے بجانب مغرب غروب ہو کر زمین کے پنچے کی سطح طے کرتا ہوا زمین کے او پر سمت مشرق طلوع کرتا ہے ادر انھیں خیالات کو سیا تبجھ کر اس کی اشاعت ہوتی رہی ادر جو شخص اس کے برخلاف اپنی رائے ظاہر کرتا وہ بے عقل سمجھا جاتا تھا۔ زمانہ حال کے فلاسفروں کی تحقیق بالکل اس کے برعکس ہے۔ یعنی زمین کی حقیقت اس سے زیادہ نہیں کہ وہ محض ایک سیارہ ہے جو آ فتاب کے گرد تھومتا ہے اور نظام سمتنی کے ارکان میں بھی اس کا درجہ کچھ بہت زیادہ نہیں۔ یورپ کے بہت داناؤں نے اس نظیر کو بطور اصول موضوع شلیم کر لیا ہے۔ یعنی آ فناب مرکز عالم ہے اور زمین اس کے گرد گردش کرنے کے علاوہ اپنے محور پر بھی گھوتی ہے۔غرض صورت یقین ہرگز نہیں حاصل ہوتی اور یہ قاعدہ کلیہ ہے کہ جب تک ایک امر کا یقین نہ ہوتیل خاطر نہیں ہوتی اور جب تک تسل خاطر نہ ہو بح حیرت و تفکر اور تصورات د خیالات سے نجات مشکل ہے اور انسان کی عمراس قدر نہیں ہے کہ وہ ہر ایک امر میں اپنی بی تجربہ یا نظر عقل ے نتیجہ نکال کر شاہراہ یعین تک چینج سکے۔ جب موجد ان علم و عالمان نظر نے صاف صاف اقرار کر لیا جیسا که او پر گزرا که سائنس میں ہمیشہ غلطیاں نکلتی رہتی ہیں تو چر کہاں ہے ہم کو دولت یقین حاصل ہو سکتی ہے اور جو امر ہم کو یقین کرنا چاہے۔ س طرح حاصل کر سکتے ہیں اور جو امور فلاسفر ان حال نے فیصل کیے ہیں۔ ان کا فیصلہ ناطق اور درست ب ادر آئندہ جو حکماء پیدا ہوں گے۔ وہ موجودہ زمانہ کی غلطیاں نہ نکالیں گے اور کسی طرح یقین ہو جائے کہ جو اب ہوا ہے یہی درست ہے۔ حالانکہ سائنس نے اب تک بی نہیں بتایا اور این تحقیقات میں کنارہ یقین پر نہیں پہنچا کہ عالم کی ابتدا س طرح ہوئی۔ روح حیوانی و انسانی کیا حقیقت رکھتا ہے۔ روشن کی کیا کیفیت ہے۔ انڈا پہلے تھا یا مرغی۔ بیج پہلے پیدا ہوا تھا یا درخت۔ آم پہلے تھا یا تھلی وغیرہ دغیرہ جرمن کا مشہور محقق ڈبائی ریمنڈ کوخود اقرار ہے کہ مفصلہ ذیل مسائل علم سائنس ہے اب تک حل نہیں ہو گے اور مافوق الفہم ہیں۔ (۱) مادہ ادر اس کی قوت ادر ماہیت کس طرح معرض ظہور میں آئی۔ (۲) حرکت یعنی اگر فنا اور بقا حرکت ہے ہوئی ہے تو اس کی ابتداء کس طرح ہوئی۔ (۳) جان کس طرح معرض وجود میں آئی۔ (۴) آخری صورت موجودات کس طرح ہوگی۔ (۵) قوت جاسہ دشعور کی ماہیت یعنی انسان ادراس کی قوت جاسہ میں کیاتعلق ے۔ (٢) قوت متخیلہ معنی ہمارے دلی خیالات کیونکر اور کسطر ح پیدا ہوتے میں۔ (۷) فغل مختاری و ارادات یعنی جس کے ذرایعہ ے انسان افعال کا مرتکب ہوتا ہے۔ صاحب موصوف صاف صاف انسانی عقل کے بجز کا اقرار مفصلہ ذیل الفاظ میں کرتے ہیں۔ بیہ معمد فوراً حل ہو جاتا ہے۔ جب ہم مان لیتے ہیں کہ انسان اپنے افعال و اعمال کا

مختار و مالک نہیں بلکہ اس کی تمام حرکات کسی اور قوت کے عمل سے سرزد ہوتی ہیں اس نے ان مسائل پر بحث کر کے خاتمہ پر یہ کہا ہے کہ ''ہمارا علم طبعی دو حدول کے اندر واقعہ ہے اوّل ہم قوت اور مادہ کی ماہیت سمجھنے میں قاصر ہیں۔ دوم ذردن کے مجموعہ سے عقل و اس کیونکر پیدا ہوتے ہیں۔ اس کی ماہیت بیان کرنے میں ہم لاچار ہیں۔ ان حدود کے اندر ماہرین سائنس ترکیب و تر تیب لگانے پر قادر ہیں۔'' اس کے باہر دہ لاچار و مجبور ہیں۔ اندر ماہرین سائنس ترکیب و تر تیب لگانے پر قادر ہیں۔'' اس کے باہر دہ لاچار و مجبور ہیں۔ ہیں اور محال عقلی و قانون قدرت وغیرہ الفاظ استعال کر لیتے ہیں۔ مگر ان کی تفصیل و تعریف سے ناواقف ہو کر حیف حکم لگا دیتے ہیں کہ بی عقل کے برطلاف ہے۔ اس لیے ہم الگ الگ ہر ایک لفظ پر مختصر بحث کرتے ہیں۔

ار طاطالیس کے نزدیک سائنس اور فلفہ ایک ہی علم کا نام ہے۔ جس کی بہت شاخیں ہیں۔ لیعنی حکمت نظری وعملیٰ حکمت نظری کے باعث علوم ریاضیات طبعیات د مابعدالطبعیات جن کو فلسفه اولین قرار دیتا تھا۔ حکمت حملی میں اخلاقی سیات علم وضاعی کو شامل کرتا تھا۔ زمانہ حال کے فلاسفروں نے علم ریاضیات فلکیات طبعیات تیم شری علم الحوانات' علم المعاشرت اور زیادہ کیے۔غرض تمام علوم کو ایک ہی درخت کی شاخیں تصور کیا گیا ہے۔ یعنی فلسفہ جو کہ سائنس کا مترادف ہے۔ تمام علوم اس کی شاخیں میں۔ باقی ر بی عقل انسانی جو کہ ان تمام علوم کے حاصل کرنے والی ہے اور بعد تحقیق کسی علم سے اس کے رمی ہونے کا حق رکھتی ہے۔ ایک عالم طبعیات یا فلکیات ریاضیات و سیاسیات کی ا عقل انھیں سائل کو عل کر سکتی ہے جس کی اس نے تعلیم و تحقیق و تجس کی ہے۔ ایک عالم طبعیات کی عقل فلکیات کی عقل کے لیے ناقص ہے اور سیاسیات کے جاننے والے کی عقل طبعیات کے مسائل مجھنے کے واسط بالکل سادی ہوتی ہے۔ کپی ایک طبیب کے نزد یک ایک برسز طب کے مسائل میں نادان ہے اور وکیل کے مقابلہ میں ایک صاع کی عقل قانون کے سائل میں نائمل ہے۔ یادوس لفظوں میں صاف کہتا ہوں کہ ایک لوہار کے مقابلہ میں ایک طبیب لوہار کے کام میں بے عقل ہے اور طبیب کے مقالمے میں اوبار طب کے مسائل کے نہ جاننے کے باعث بوقوف ب- ای طرح بر ایک فن تے جائے دالا دوسرے فن سے ناداقف ہو کر اپنے جہل کا اقراری ہے۔ اور ایک علم کا عالم دوس علم کے عالم ے عقلی تمیز رکھتا ہے۔ لیٹن جبیہا کہ مسائل طب کو ایک طبیب مجھ سکتا ہے۔ ایک وکیل بیر سز نہیں شمجھ سکتا اور جیسا کہ ایک بیر شر مسائل قانون کو سمجھ سکتا ہے

http://www.amtkn.org

ایک طبیب نہیں سمجھ سکتا۔ پس ایک طبیب کی عقل وکیل سے نزدیک نامکس ہے اور ایک وکیل کی عقل طبیب کے نزدیک ناقص ہے۔ پس نتیجہ یہ نطا کہ ہر ایک انسان کی عقل ای علم میں کامل ہو گی جس علم کو اس نے حاصل کیا ہے اور جس علم کواس نے ہاتھ نہیں لگایا۔ اس میں اس کی عقل بالکل ناقص ہے اور اس کو کوئی حق نہیں کہ جس علم کواس نے ہاتھ تک نہیں لگایا یا شروع ہی نہیں کیا اس علم کو اس کی عقل ای طرح دریافت کرے جس طرح اس علم کا ماہر جس نے تمام عراس کے حصول میں صرف کی ہو دریافت کرے مثلا ایک شخص تمام عمر علم ہیئت کو حاصل کرتا رہا اور نجوم وغیرہ اجرام فلکیات کی تحقیق و تد قیق میں اوقات بسری کرتا رہا تو دہ شخص علم فقد و حدیث کے مسائل کو کس طرح جان سکتا ہے۔ نہ ہو گی؟ ضرور ناقص ہوگ تو پھر مسائل دینیات اگر عقل میں تحقیق مسائل دینات میں تعق نہ ہو گی؟ ضرور ناقص ہوگ تو پھر مسائل دینیات اگر عقل میں تحقیق مسائل دینا تھی ہوں نے ہو گیا توجب ہے۔ ای طرح ایک عالم فقد کی عقل علم ہیئت دانی کے نزدیک حال عقلی ہوں نو کیا توجب ہے۔ ای طرح ایک عالم فقد کی عقل علم ہیئت دانی دینے مسائل دینات مسائل نہوں میں ناقص ہوں تو کہ مسائل دینات اگر علم ہوں تو کو میں مرد تو تا ہوں سائل ہوں ند ہو گی توجب ہے۔ ای طرح ایک عالم فقد کی عقل علم ہیئت دانی ہے نزدیک حال عقلی ہوں تو کیا توجب ہے۔ ای طرح ایک عالم فقد کی مقل علم ہوں حول ہوں تو کیا تو ہے ہوں بیں ناقص ہوں اور تو کھی سائل دینات اگر عقل میں تحقیق مسائل دینا ہوں

ج جس صيغه يا شعبه علم كا تجربه و مشاہدہ كرے گی اس ميں تعلم لگانے کی لائق ہو گی۔ ے جس صيغه يا شعبه علم كا تجربه و مشاہدہ كرے گی اس ميں تعلم لگانے کی لائق ہو گی۔ جس ے معلوم ہوا كہ قوت ادراك جو كچھ بذريعة قوائے دماغی دريادت كرتی ہے۔ اى كا نام عقل ہے كيونكہ عقل و تعقل كمى چيز كی ماہيت كو دريادت كرنے كا نام ہے۔ خواہ وہ نفس الامر ميں صحيح مذہ ہو كيونكہ جوں جوں تجربہ و مشاہدہ بز معتا جائے گا۔ توں توں قوت تعقل بھی ترق كرتی جائے گی۔ اس داسطہ ہم مجبور ہيں كہ اس بات كو مان كيں كہ عقل انسانی اسرار قدرت كے دريادت كرنے ميں كامل معيار نہيں ہے جديہا كہ خلسفيوں كو خود اقرار ہے۔

ہم روز مرہ کے تجربات سے مشاہدہ کر رہے ہیں کہ فلسفہ کا ایک مسئلہ جو آن صحح مانا جاتا ہے۔ کل وہ غلط ثابت ہو گا جیسا کہ متقد مین حکماء کے خیالات و تجارب آ ن غلط ثابت ہوئے۔ کیا عظمت اور ہیئت کبریائی اس دل میں اثر کر سمتی ہے جو کہ بجائبات قدرت کو محدود سمجھ کر اپنی عقل اور ادراک کے مقامل انکار کرتا ہے اور خدا تعالیٰ ک قدرتوں کواپنی ناچز عقل کا احاطہ شدہ مانتا ہے اور جس طرح اپنی ذات کو محالات عقلی پر قادر ہونے سے عاجز سمجھتا ہے۔ اس طرح اس ذوالجلال قادر مطلق خالق سادات والا من کو بھی اسباب اور آلات کا محتاج جانتا ہے۔ کیا خشیتہ اللہ کی نعت ایسے دل میں اثر سکتی ہے جو کہ خدا تعالیٰ کو بھی اپنی طرح ناممکنات پر قادر نہیں مانتا اور کیا عبادت کی لذت اور تذلیل عبودیت کی حلاوت ایے قلب کو حاصل ہو سکتی ہے جو نور معرفت عجائبات اقتدارات قادر مطلق بیچون و بیچکون سے بے ہمرہ ہے۔ وہ یہ سمجھتا ہے کہ جس طرح ایک صافع لیٹی لوہار و ترکھان بغیر مادے اور ہوئی کے کوئی چیز نہیں بنا سکتا اور خاہری اسباب و آلات کے بغیر کوئی کام اس سے سرانجام نہیں پا سکتا۔ ای طرح وہ قادر و قیوم بھی ہے جو کہ بغیر اسباب کے پچھ نہیں کر سکتا۔ جسطرح ایک عاجز انسان آسان و ہوا اور آگ دیگر کردن اور آسانی اجسام ہر کوئی حکومت واختیار نہیں رکھتا ای طرح خدا تعالی کی ذات پاک بھی ان پراختیار کلی نہیں رکھتی تو غور فرما میں کہ اس عاجز خدا کی خاک عزت و عظمت ایے دل میں ہوگی؟

عظمت وجلال خدا تعالی تو انتیس باتوں ہے معلوم ہوتا ہے کہ نامکن کو ممکن اور تحال عقلی کو امکان عقلی ایک پل کی پل میں ثابت کر دے۔ پہاڑوں اور آسانوں کی خلقت کی طرف غور سے تذہر کرد تو انسان کا مفرد ضد قانون قدرت پریشہ کی بھی حیثیت نہیں رکھتا۔ ذرہ بہار خزاں کا ہی ساں دیکھو کہ باغبان ازل کس طرح سوکھی ہوئی لکڑی کو ہرا تجرا کر دیتا ہے اور شاخ و بت نظلنے کے بعد پھول نطلتے ہیں اور پھل ہو جاتا ہے۔ اور اس نے لیے بھی حد مقرر کر دی ہے۔ اس سے زیادہ اگر رکھا جائے تو گندہ ہو جاتا ہے۔ اور اس نے لیے بھی حد مقرر کر دی ہے۔ اس سے زیادہ اگر رکھا جائے تو گندہ ہو جاتا ہے۔ پھر خزاں آ جاتی ہے اور سب زیبائش و آرائش پتوں وغیرہ کی باد خزاں سے دور ہو جاتی ہے۔ اس میں کوئی عظم کرنے والا نظر آتا ہے جو ان حکوم چیز دن اور کا کتات کو اپنے قبضہ قدرت میں رکھتا ہے اور اس کا تھلم تمام اشیاء میں جاری ہے اور وہ کسی وجود سے ماتوں نہیں ہے۔ یعنی خود خدا تعالی کی صفات حکومت کرنے والی ہیں۔ ند حکوم ہیں۔ نظرین! آپ ذرہ ایک کی صفات حکومت کرنے والی ہیں۔ ند حکوم ہیں۔

میں پھو فرق ہے۔ اگر ہے تو کیا ہے۔ بعد غور کے معلوم ہو جائے گا کہ بڑا فرق ہے۔ (۱) وہ پیدا کرنے والا ادر مخلوق پیدا شدہ۔ مخلوق اپنے خالق کی قدرت پر محیط نہیں ہو تکتی۔ (۲) خدا واجب الوجود ہے۔ جس کی ہتی غیر کی محتاج نہیں۔ انسان ممکن الوجود جس کی ہتی غیر کی محتاج ہے۔ یعنی خود بنؤو پیدا نہیں ہوا۔ (۳) انسان چیزوں کے بنانے میں مادہ اور آلات کا محتاج ہے اور خدا تعالی ہرگز کس اسباب اور آلہ کا محتاج نہیں۔ صرف حکم کر دیتا ہے اور وہ چیز ہو جاتی ہے۔ (۳) انسان محالات عظی پر قادر نہیں اور خدا قادر ہے۔ (۵) انسان کی فطرت میں عبودیت ہے اور اپنے پیدا کرنے والے کی تلاش ہے۔ مگر خدا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

تعالی معبود ہے اور تمام مخلوق اس کی عبادت کرنے والی ہے۔

191

پس کمال انسانی ای میں ہے کہ انسان حسب فطرت خود اپنے خالق و مالک کی تلاش اور خوشنودی اور غضب ناراضگی کی معرفت حاصل کرے اور وہ معرفت تب ہی حاصل ہو سکتی ہے جب وہ قادر مطلق اپنے فیض بے پایان سے خود ہی رحمت کا دردازہ کھولے اور خود ہی اپنی رضا مندی و ناراضگی کے ادامر و نواہی سے مخلوق کو مطلع فرمائے اور وہ اطلاع بذریعہ پیغمبر و رسول ہی ہو عمق ہے۔ جب خالق وخلوق کے درمیان دو جبتوں کے رکھنے والی وسطی مخلوق نہ ہو۔ تب تک خالق دمخلوق میں رابطہ تر سیل ادامر د نواہی قائم نہیں ہو سکتا۔ پس خدا تعالی نے اپنی کمال رحت سے انہا ، کو اس صفت سے موصوف فرمایا کہ ایک جہت ان کی خدا کی طرف ہوتی ہے اور دوسری جہت مخلوق کی طرف۔ خدا کی جہت سے پیغام باری تعالی حاصل کرتے ہیں اور تلوق کی جہت ےعوام کو تبلیخ فرماتے ہیں۔ اور یہی سنت اللہ تعالیٰ ابتدائے آ فرینیش سے جاری ہے کہ <sup>ح</sup>ضرت آ دم کو نبوت کی نعمت عطا فرمائی اور تدن کے لوازمات بھی سکھائے۔ مگر چونکہ آدم کے بالمقابل ابلیس بھی تھا۔ اس نے بھی عقلی ولائل کا جال پھیلا کر حضرت آ دم کی اولاد کو گواہ کرنا شروع کیا اور جب تبھی کمی پیغیر و نبی نے عذاب آخرت سے ڈرایا تو ابلیس نے اس کے مقابلہ محالات عقلی کی دلیل سکھائی کہ یہ کیونکر ہو سکتا ہے کہ ایک آ دمی مرجائے ادر اس کا یوست گل سڑ جائے۔ کھوکھلی ہڈیاں خاک ہو جائیں تو پھر اس کو عذاب س طرح دیا جا سکتا ہے اور مردہ کوئر پھر زندہ ،د سکتا ہے؟ پس جو لوگ ایلیس کے محالات عقلی کے چھندے میں جا تھنے وہ مظر چلے آتے ہیں اور جولوگ بیغمبروں پر ایمان لائے اور ان کی ہر ایک بات کو منجانب اللہ لفتین کیا وہ راہ راست پر چلے آئے۔

یغ جبر و نبی کی مثال ایسی ہے جیسا کہ ایک شخص بلند دیوار پر کھڑا ہے جو دیوار کی دونوں اطراف کے حالات سے واقف ہے اور عام مطلوق کی حالت ایسی ہے جیسا کہ دیوار کی آڑیں صرف ایک ہی طرف کے حالات ملاحظہ کرتی ہے۔ اسکو دیوار کی دوسری طرف کی کچھ خبر نہیں ہوتی۔ لہذا پیغیر و نبی کو دوسری مخلوق پر شرف ہے کہ دہ اپنی ردحانی حافت سے دونوں طرف کا حال جانتا ہے اور دوسرے لوگ صرف ایک ہی طرف کا حال چانتے ہیں۔ لیعنی دنیا کا پیغیر و نبی جب تک اشرف و افضل اور معصوم از خطا نہ ہو۔ تب تک اس کی بات کا اعتبار عوام کو محال ہے۔ اس لیے قدرت البی نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ انہیا پڑکو شرف و فضیلت ہو اور اس کا نشان یہ ہے کہ جو جو عبا تبات پیغیر دینی سے ظہور ا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیبان تشریف لائی http://www.amtkn.org

میں آئیں دوسرے لوگ اس سے عاجز ہوں اور اس کا نام معجزہ ہے۔ جب تک سے خصوصیت پیغبر دینی میں نہ ہو۔ تب تک اس کو کوئی پیغبر نہیں مانتا ادر مخالفین پر حجت نہیں ہوتی۔ ای واسطے حضرت شیخ اکبر محی الدین ابن مربی ؓ نے فصوص الحکم بیں لکھا کہ نبی اور متنبّی میں فرق کرنے والا معجزہ ہے تا کہ ہر ایک تخص مدعی نبوت نہ ہو سکے اور متنبّی نبوت کے چھوٹے دعویدار کو کہتے ہیں اور عقلا بھی یہ جائز نہیں کہ نبی و پیغیبر عام لوگوں کی مانند ہو اور اگر عوام کی مانند ہے تو پھر لوگوں کے دلواں میں اس کی کیا بزرگ ادر عظمت ہو تکتی ب کہ اس کی پیردی کر یہ کیونکہ پیردی کے داسطے ضروری ہے کہ پیردی کنندہ جس کی پیروی کرتا ہے اس کو اپنے ہے افضل واشرف یینین کرے اور کیفین تب ہی کر سکتا ہے جب اینے آب کو ان کمالات سے خالی جانے۔ ورنہ پیروی ہر گزنہیں کر سکتا کیونکہ جب جانتا ہے کہ پنجبر و نبی کو خبر بذرایعہ وحی ملتی ہے اور وہ خدا سے خبر یا کر عوام کو پہنچا تا ہے۔ جب اس صفت ے اپنے آپ کو عارى تجھے گا تو تب اس كى يروى كرے گا اور جب خود بی صاحب وق ہونے کا اس کو زعم ہو جائے اور اپن رسائی خدا تک بلاواسط تمجھے تو پھر نبی میں اور اسمیں کچھ فرق نہ رہا۔ جب کچھ فرق نہ رہا تو بیروی کا دنونی باطل ہوا۔ جب ایک امتی اینے آپ میں وہ کمالات زعم کرے جو کہ پیغمبر و نجی میں تھے بلکہ بعض دفعہ اس سے بھی کی درجہ آ کے چلا جائے۔ حتى کہ خدا کے ساتھ خدا ہونے کا مدى ہو اور كم كم أنتَ مِنِّي وَأَنَّا مِنْكَ (دافع البلاء ص اخرائن بن ١٨ ص ٢٢٧) تو چمر وه رسول كي قدر کیا جانے؟ وہ خود ہی اپنے تجاب میں ہے۔ رسول کی قدر وہی جانتا ہے۔ جو اپنے آب کو رسول کی صفات و کمالات ہے کم جانے اور اس کی شان اپنے سے بلند یقین کرے۔ پس راہ ہدایت کے پانے کے داسطے اپنی ذلت و عاجزی اور رسول کی عظمت و فضیلت لازم ب جب تک مِنْ خُلّ الْوُجُوْه انسان ابن عقل و موش وعزم وخواشات نفساني كو رسول کے فرمودہ احکام کے زیر سامیہ نہ رکھے۔ اس کو فیض روحانی ہونا محال ہے اور راہ نجات بغیر بیردی تامہ رسول کے ملنا نامکن امر ہے۔

یہ اہل مذہب کی بڑی غلطی ہے کہ بخت تو کرتے ہیں امور دین میں اور بنج میں دلائل فلفی لے بیٹھتے ہیں اور پھر سائنس و فلفہ کے مقابلہ پر دینی مسائل کی تو ڈ مردڈ کر کے فلفہ و سائنس کے مطابق کرنا چاہتے ہیں اور آخر یہ بتیجہ نکلتا ہے کہ بالکل بے دین ہو جاتے ہیں ادر تمام دہریہ بن جاتے ہیں اور افسوں صد افسوس وہ امر جو ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغیر نور نبوت سے دریافت کر کے فرماتے چلے آئے وہ ان فلسفیوں کے جو کسی وین کے پابند نہیں ناممکن و ناقبل اعتبار دلائل کو پاید اعتبار دے کر ترک کر رہے ہیں یا انگی تاویلات کرتے ہیں۔ حالانکد فلسفی و سائنس دان خود اقراری ہیں کہ ہمارا فلسفہ و سائنس کال نہیں اور اس قابل نہیں ہے کہ ہم اس کے صحیح متیجہ کے ذمہ دار ہو سکیں۔ اس لیے الہام کی بیردی کرنی چاہے۔ مگر اب ایے مسلمان پیدا ہو گئے ہیں کہ کہتے ہیں کہ فلسفہ اور سائنس کے مطابق جو ہو اس کو مانو اور دوسرے ایمان بالغیب کے مسائل کی تاویلات مطابق علوم جدیدہ کر کے یُوضِوُنَ بِالْغَیْبِ کی نعمت سے حروم ہو جاؤ۔

پس دیندار ا ر مسلمان وہی شخص ہے جو انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی تعلیم پر چلے اور جو جو افھوں نے احکام اللہ تعالیٰ سے حاصل کر کے ہم کو پہنچائے ہیں ان ک پیروی کرے کیونکہ فلسفیوں کے عقلی ولائل سے خدا تعالیٰ کی معرفت حاصل نہیں ہو تحق کیونکہ ان کی شخصی و تدقیق صرف عبائیات کا ئنات کی حقیقت و اصلیت کے دریادت کرنے میں صرف ہوتی ہے اور عرفان ذات یاری تعالیٰ تک نہیں پینچتی۔ لہٰذا خدا اور خدا

جب خدا اور اس کے رسول ﷺ کی پیرڈی لازی ہوئی تو خدا کی کلام کا سمجھنا ضروری ہے اور چونکہ ہر ایک شخص خدا کی کلام کو اییانہیں سمجھنا جیسا کہ رسول پاک جس پر کلام نازل ہوئی ہے سمجھے لیس خدا کی کلام کا مغسر رسول ﷺ سے بڑھ کر کوئی نہیں ہو سکتا اور مغسر ین میں سے بھی وہی مغسر قابل اعتبار و پیروی ہے۔ جس کی تغییر حدیثوں سے ہو اور تغییر بالرائے سے مجتنب ہو اور اپنے عقلی ڈھکو سلے لگا کر بے سند شرعی باتوں سے حق ہوادر کوئی سند شرعی کی شرط نہ ہوتو پھر ہر ایک مغسر رین جائے گا اور نتیجہ یہ ہو گا کہ ہر ایک اپنی رائے رائے کہ مطابق تغییر کر کے اپنے آپ کوحق پر سمجھے گا اور اس خور رائی سے تمام شیرازہ جمیعت اسلام بھر جائے گا۔ لہذا ضروری ہے کہ ہم عوام کو مغالط سے بچانے سے لیے صفات مغسرین جو علماء و مجددین و مجتہدین اسلاف نے مقرر کی ہیں اور ان پر علماء ہر زماں کا اتفاق چلا آیا ہے جی سے ایک کر ہے ایک میں اور ان پر علی ہو

تفسير قرآن کے لوازمات

۔ - قُرآن مجید عربی زبان میں نازل ہوا اور تحد رسول اللہ یکھنے پر پہلے اس کے معانی اور حقائق کی جیسی تغییر واضح اور مکشوف ہوئی کسی دوسرے پر نہیں ہو سکتی اور پھر جیسی سمجھ اور فراست و حسن تعقل آنخصرت یکھنے کو دی گئی۔ کسی دوسرے کو نہیں دی گئی کیونکہ آنخطرت يتلقد کمی انسان کے شاگردنہیں تھے اور نہ انھوں نے کمی خاہری استاد سے علم یڑھا اور جس کی شان جو امع الکلم ہے اور مرزا قادیانی خود تحریر کرتے ہیں کہ ''ہمارے رسول يا على فراست اور فهم تمام امت كى مجموى فراست اور فهم ب زياده ب-" (ازاله ادبام من مدم خزائن ج ٢ ص ٢٠٠) ليس موافق اور مخالف كا اس ير اتفاق ب كد جيما قرآن مجید رسول اللہ ﷺ سمجھتے تھے دوسرا کوئی ہرگز ہرگز ایسا نہیں سمجھ سکتا کیونکہ یہ مرزا قادیانی بھی مان کیے ہیں کہ رسول اللہ علی کھ کر است اور فہم تمام امت کی مجموعی فراست و فہم ے زیادہ ہے۔ یعنی اگر تمام امت محدی کی فہم و فراست ایک طرف ہو اور صرف رسول الله يع في في وفراست ايك طرف بو تو بخييت مجموى تمام امت كى فراست رسول اللد يتي كى فراست سے كم ب جب يد صورت ب تو چر مرزا قاديانى كا يد دعوى غلط موا کہ وہ قرآن مجید کورسول اللہ ﷺ سے بہتر سجھتے ہیں۔ کیونکہ مرزا قادیانی ایک امتی ہیں۔ جب تمام امت کی فراست مجموع حالت میں بھی رسول اللہ عظیق کی فراست کے برابر نہیں تو ایک فرد امت کی فراست تو رسول اللہ ﷺ کی فراست وفہم کے ساتھ کچھ حقیقت نہیں رکھتی اور علادہ برآ ل مرزا قادیانی اہل زبان بھی نہیں اور نہ انھوں نے شرف صحبت رسول اللہ پیلی مانند سحابہ کرام حاصل کیا ہے تو ضرور ہے کہ سب سے اعلیٰ درجہ کی تغییر وہی ہے جو کہ رسول اللہ ﷺ نے کی ہے۔ اور اسکے بعد وہ تغییر معتبر و قابل اتباع ہے جو صحابہ کرام " نے کی ہے اور اس کے بعد تابعین و تبع تابعین وائمہ مجتبدین نے کی ہے کیونکہ اہل زبان ادر فاضل بے بدل عربی کے گزرے ہیں ان کے بعد علیٰ قدر مراتب کسی ہندوستانی و ينجابي کی مان سکتے ہیں؟ یہ بالکل غلط ہے کہ مرزا قادیانی کو جو حقائق و دقائق قرآن مکثوف ہوئے وہ کسی کونہیں ہوئے۔ سبب یہ ہے کہ وہ لوگ یعنی متقد مین حدیث رسول اللہ ﷺ ے تغییر کرتے تھے اور اپنی رائے سے تغییر کرنا گناہ عظیم سبجھتے تھے کیونکہ آتخضرت عَلَيْهُ في فرمايا بي كه من قال في القوان بوائيه فليتبؤ مقعده من النار . ترجمد جوكوتى قرآن ميں اين رائے بحكام كرے وہ اپنا تھكانا آگ ميں بنائے۔ متقديين كا القاءان كواجازت نبيس ويتا تقا كه ابني ابني رائے تغسير قرآن

کریں۔ احادیث کی پابندی تھی اور مرزا قادیانی کوعکم حدیث نہ تھا۔ چنا نچہ خود اقر ار کرتے میں کہ''میں نے علم حدیث کہیں نہیں پڑھا۔ صرف لدنی طور پر خدا نے مجھ کو سب کچھ سکھا دیا ہے۔'' (ایام اصلح مں ۱۳۵ خزائن نے ۱۳ ص ۳۹۴) یہ لدنی علم تو سلف سنڈی لیعنی اپنے مطالعہ سے ہر ایک شخص حاصل کرتا ہے۔ اگر ابتدائی تعلیم عربی و فاری اپنے استاد

IA

ے نہ پائی ہوتی تو علم لدنی مانا جاتا۔ جب مولوی گل شاہ سے آپ نے تعلیم یائی۔ ( كتاب البريه ص ١٢٣ ماشية فرائن ج ١٢ ص ١٨١) تخصيل عربي و فارى سے فارغ موكر توكري کی تو اب علم لدنی کا دعویٰ جھوٹا ہے یا سچا؟ صاحب علم لدنی کو تو کسی کی شاگردی نہیں كرائي جاتى - خدا تعالى تمي شخص كو أس پرشرف استادى نبيس ديتا- مرزا قادياني ف ايخ میچ موہود بننے کی خاطر قرآن و حدیث کے معانی اپنی رائے کے مطابق مفید مطلب خود کیے اور سیاق و سباق عبارت کا کچھ لحاظ نہ رکھا۔ اس طرح مطلق العنان ہو کر تو ہر ایک شخص دفتر وں کے دفتر لکھ سکتا ہے۔ خوبی تحریر تو یہ ہے کہ احاطہ مذہب ے باہر نہ ہو۔ مگر یہاں تو مرزا قادیانی کواچی غرض ہے اور خود اپنی تعریف کر کے اپنے دعویٰ کے ثبوت میں قرآن و احادیث میں تصرف کر کے غلط معنی خلاف لغت عرب و تفاسیر اہل زبان اپنا مطلب جس طرح بھی نکل سکتا ہو ای طرح تحریف قرآن و احادیث کر کے ان کا نام حقائق و معارف رکھا۔ جب مسلمان قرآن اور حدیث کے مقابلہ میں کسی مجتہد کے قول کو ترک کرنے کے واسطے مامور ہیں تو پھر کسی شخص کے خود غرضانہ معانی اور تغییر کو کیونکر مان یکتے ہیں؟ حالانکہ وہ علوم سکر مہ تغییر ہے بھی عاری ہو۔ حضرت امام فخر الدين رازيٌّ اپني كتاب اسرار التزيل ميں فرماتے ہيں كية تغسير کاعلم نہایت درجہ کا بزرگ شریف اور قابل تعریف ہے اور یاد رکھنا چاہیے کہ قرآ ن کاعلم ایک ہی قتم کانہیں۔ اس کی بے ثمار قتمیں ہیں جن کا جاننا ضروری ہے۔ (1) قرائتوں کاعلم بے کیونکہ قرأت کی دوقشمیں ہیں۔ ایک تو ساتوں فتم کے قاریوں کی

قرائتیں ہیں اور دوسر فتم کی قرائتیں شاذ و نادر ہیں۔ (۲) وقوف قرآن ہے۔ یعنی اس بات کا علم کہ ایک آیت کس جگہ ختم ہوتی ہے۔ کیونکہ وقوف کے سبب سے تغہر جانے کے باعث معنی بہت مختلف ہو جاتے ہیں۔ (۳) آیات قرآنی کے متثابہات اور تحکمات کا علم ضروری ہے۔ (۳) لغات قرآن کا علم ہے کیونکہ اکثر ایکی قرائتیں کہ ان کے معنی تواتر سے معلوم ہوتے ہیں۔ اکثر لغتیں غریب ہوتی ہیں اور ان کے معنی احاد روایتوں سے معلوم ہوتے ہیں۔ اس لیے ان لغتوں کی معرفت احاد کے باب ہے ہے۔ (۵) قرآن کے اعراب کا علم ہے جب تک کوئی آ دی اس علم کا ماہر نہ ہو اے قرآن کے باب میں گفتگو کرنی حرام ہے۔ اللہ اکبر! ناظرین یہاں ہر ایک آ دی مولوی مرزائی

19

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org کر کے اپنے مطلب کی تغییر کر لیتا ہے اور کوئی ڈاکٹری پڑھتا رہا اور تمام وقت علان معالجہ میں گز را مگر تغییر قرآن میں وہ بھی اپنا رائے ظاہر کر رہا ہے۔ کوئی وکالت کی تعلیم پاتا رہا اور قانون یاد کرتا رہا۔ مگر وہ بھی مفسر ہے اور اگر کوئی اور صاحب مختلف حرفت و صنعت میں اوقات بسر کرتا رہا اور کر رہا ہے۔ مگر جس دن مرزائی ہوا۔ ای دن سے وہ بھی مفسر بن گیا اور لطف سے ہے کہ تمام مفسرین صحابہ کرام و اہل زبان کو ایسے ایسے برے الفاظ اور القاب سے یاد کرتے ہیں کہ خدا کی پناہ۔ اللہ ایکی حالت پر رحم کر ہے۔

(٢) نزول قرآن کے اسبابوں کا علم ہے کیونکہ ٢٣ سال کے عرصہ میں محمد عظیقة پر تمام قرآن کو اتارا ہے اور ہر ایک ہدایت کی نہ کی واقعہ اور حادثہ کے ظہور کے موقعہ پر نازل ہوئی ہے۔ ناظرین! یہی وجہ ہے کہ مرزا قادیاتی نے جو جو آیات قیامت کے بارہ میں نازل ہوئی تحص وہ اپنے زمانہ کے مطابق کر لیں اور احادیث و تفاسیر کو بالائ طاق رکھ دیا۔ ویکھو تغییر مرزا قادیاتی سورہ اذا ڈلز لَه الأرض ذِلْذَالها وَاخْر جَدَ الأَرْضُ انْقَلَها اذا الشَّمُسُ تُحَوِّرَتُ وَاذَا النَّجُوْمُ انْکَدَرَتُ جس میں مرزا قادیاتی نے تاو ملات باطلہ علاف تمام اسلاف صرف اپنے مطلب کے واسطے نہایت بیبا کی سے تغییر کی ہے اور لطف تاد یا کی تغییر علاوہ خلاف مغرین اسلاف کے بے ربط بھی ہے کیونکہ انگدار نبوم و تادیاتی کی تغییر علاوہ خلاف مغرین اسلاف کے بے ربط بھی ہے کونکہ انگدار نبوم و

(2) آیات نائخ ومنسوخ کاعلم تا کہ عامل کا عمل نائخ کے مطابق ہونہ کہ منسوخ کے۔ (۸) علم تاویلات کی بھی کٹی قشمیں ہیں چونکہ اختصار منظور ہے۔ اس لیے قلم انداز کرتا ہوں۔ جس کو دیکھنا ہوخود کتاب سے دیکھ لے۔

ناظرین! تادیلات کے واسطے بھی قاعدے مقرر ہیں۔ یہ نہیں کہ مرزا قادیانی کے جودل میں آیا ولی تادیلات کر دی کہ دمشق سے مراد قادیان ملک ہنجاب اور غلام احمہ سے عیسیٰ ابن مریم نبی اللہ ہے۔

(۹) قصے اور تاریخ کا علم ہے۔ ناظرین! یہ نہیں کہ اناجیل تو حضرت عیسیٰ کے واقعہ کو کچھ بیان کریں۔ مورخین کچھ ککھیں مگر مرزا قادیانی ۱۹۰۰ برس کے بعد وفات عسیٰ کا قصہ خود تصنیف کر کے اس کو شخیر میں دفن کریں اور لطف یہ ہے کہ عیسیٰ کے حوار بین اور والدہ مکرمہ جو تامرگ ان کے ہمراہ رہے ان کی قبروں کا پتہ مرزا قادیانی کو نہ ملا۔ کاش حکیم نور دین صاحب ان کا بھی کوئی پتہ مرزا قادیانی کو بتا دیتے جیسا کہ یور آسف کی قبر کا

۲+

بتایا تھا۔ ورنہ مرزا قادیانی تو عیسیٰ کو ان کے وطن کلیل میں دفن کر چکھ تھے۔ قصہ سے عبرت حاصل ہوتی ہے اور قرآن کا بھی مطلب میہ ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے لَقَدُ حَانَ فِیٰ قَصَصِهِمْ عِبُرَةُ لِأُولِی الْأَلْبَابِ. (بیسف ۱۱۱) لیحنی قصے صاحبان دانش کے واسطے عبرت میں۔ جب قصہ ہی صحیح نہ ہو اور انیں سو برس کے بعد خود

گھڑ لیا ہوتو اس سے کیا عبرت ہو سمتی ہے؟ قصوں سے محمد علیظة رسول اللہ علیظة کی وحی خدا کی طرف سے ثابت ہوتی ہے کیونکہ آپ علیظة ای تصح پڑھے ہوئے نہ تصح اور نہ سمی تاریخی یا الہا می کتاب کے حافظ تصے صرف اللہ تعالی نے بذرایعہ وحی ان کو ان قصول کی خبر دی تھی اور یہ ان کی صداقت کا نثان تھا۔

(۱۰) اصولی اور فروعی مسائل کا بھی علم ہے کیونکہ علماء نے تمام اسرار قرآن بی ے نکالے ہیں۔

(١١) اشارات ومواعظ قرآن كاعلم ب كيونكه بيرايك برا سمندرب-

ناظرین! متقد مین کے مقابلہ میں کیا سمی نے قرآن کے تقائق و معارف نکالنے بیں۔ شیخ اکبر کی الدین ابن عربی نے فتوحات اور فصوص الحکم میں کچھ کم معارف بیان کیے۔ بی ؟ اور ان کا کشف بھی مرزا قادیانی سے اعلیٰ درجہ کا تھا کہ محمد رسول اللہ سیائی سے تصحیح حدیث کرلیا کرتے تھے۔ جس کو مرزا قادیانی نے خود بھی لکھا ہے۔ '' یہ شیخ ابن عربی نے فرمایا ہے کہ ہم اس طریق سے آنخصرت سیکیٹ سے احادیث کی تصحیح کرا لیتے ہیں۔'

جطرت این عربی اس درجہ کے فاضل ادر اہل کشف تھے کہ انھوں نے ایک تغییر قرآن لکھی جو کہ پوری نہ ہو سکی۔ صرف سورہ بنی اسرائیل تک ہے۔ مگر شخ اکبر کے اس قدر معارف داسرار بے پایاں تھے کہ ۹۵ جلدیں صرف اتنے حصہ قرآن کی تغییر میں تصنیف کیں۔ اب صرف سوال یہ ہے کہ اس درجہ ادر پایہ کے شخص نے بھی اپنے لیے نبوت کا لقب لیا یا جائز رکھا؟ ہرگز خبیں کیونکہ خدا نے اسکو کذابوں کی فہرست میں نہ لانا حایا؟

حضرت شاہ دلی اللہ تحدث دہلویؓ اپنی کتاب جمعۃ اللہ البالغہ میں فرمات ہیں۔ ''صدیب شریف میں آیا ہے جو محفص اپنی عقل سے قرآن میں کوئی بات ہے۔ اس کو اپنی جگہ جنہم میں بنانی چاہیے۔ میں سمجھتا ہوں جو محف اس زبان سے جس میں قرآن نازل ہوا ہے واقف نہ ہو اور نبی ﷺ اور آپ کے صحابہ اور تابعین کے ذریعہ سے اس کو الفاظ عربیہ کی تشریح اور اسباب نزول اور نائخ ومنسوخ کا پند نہ ہو۔ اس محف کو تغییر کا لکھنا حرام ہے اور آنخضرت ﷺ نے فرمایا ہے۔ قرآن کے اندر جھڑا کرنا کفر ہے الوی فی القرآن کھو میں کہتا ہوں کہ قرآن کے اندر مجادلہ حرام ہے اور اس کی بیصورت ہے کہ کوئی شخص ایک علم کو جو قرآن کے اندر منصوص ہے کی شبہ سے جو اس کے دل میں واقعہ ہوا ہے رد کرے۔

آ تخضرت تلکی نے فرمایا ہے تم سے پہلے لوگ اس واسط تباہ ہو گئے کہ انھوں نے خدا کی کتاب کو بعض کو بعض سے لڑایا انما هلک من کان قبلکم بھذا ضرب کتاب الله بعضه ببعض میں کہتا ہوں قرآن کے ساتھ تدافع کرنا حرام ہے اور اس کی شکل ہی ہے کہ ایک شخص اپنے اثبات مذہب کی غرض سے استدلال کرے اور دوسرا شخص اپنے نذہب کے ثابت کرنے کے لیے اور دوسرے مذہب کے ابطال یا بعض اتمہ کے بوض پر تائید کرنے کی غرض سے دوسری آیت پیش کرے اور اس کا پورا پورا قصد اس بات کا نہ ہو کہ دی ظاہر ہو جائے اور حدیث میں بھی تدافع کرنے کا تحق کہی جمی حال ہے۔ ناظرین شاہ ولی اللہ صاحب کا فیصلہ کیا معقول و مرزا قادیانی اور ان کے

مریدوں کے حسب حال ہے۔ آپ تمام کماب ''المعودة فی خیرالامت' میں جس کا جواب یہ کماب ہے۔ دیکھیں گے کہ کس دلیری اور دریدہ دھنی سے قرآن و احادیث کا تدافع کیا ہے اور مرزا قادیانی کے ندجب کو ترجیح دینے کی خاطر کس قدر قرآن میں تحریف کی ہے اور کس شقادت سے تصوص قرآنی کے مقابلہ میں اپنے عقلی ذھکو سلے جڑے ہیں؟ اور نشیتہ راہ کہ تو میردی بتر کمتان است۔ گر قرآن کے مقابلہ میں اور قرآن کی تفسیر جو محمد رسول اللہ اور انقاء اور نئی روحانیت کے مدتی ہیں اور دل سے خوب جانتے ہیں کہ مصرع۔ ایں راہ کہ تو میردی بتر کمتان است۔ گر قرآن کے مقابلہ میں اور قرآن کی تفسیر جو محمد رسول اللہ سے نے خود کر دی ہے اس کے مقابلہ میں مرزا قادیا فی کیا اور مرزائی کیا؟ اگر کوئی کمیا تی مدتی پیدا ہو اور چاہے ری کے سانپ بنا کر دکھاتے اور پانی پر خطک پاؤں چلا جائے اس کی کچھ دقعت سے مسلمان اور کچ دیندار کے دل پر اثر نہ کرے گی۔ ہاں جس بہلو میں کمزور دل اور جن کی قوت ایمانی نہا ہے۔ کمزور اور ان لوگوں جیسی ہے جو کہ مسیلہ کہ ایس اور تعلیم کی خطک پاؤں جو کہ سیا ہوں کہ ایس کی میڈ زبان میں چل آتے ہیں دو جان جا میں تو کو کہ سیاں پر خطک پاؤں چاں ایسے لوگ ہیشہ زبانہ میں چل آتے ہیں دو جان جا نہیں تو کوئی سند نہیں۔ سے تو کہ میل میں ایسے لوگ ہیشہ زبانہ میں چل آتے ہیں دو جان جا میں تو کوئی سند نہیں۔ جو نہ دیندار کے کی کی خطک پاؤں کر ایس کر کہ تعلیم و دین کو چھوڑ کر کاذب کے پیچھے ہونا دینداردں کا کام نہیں۔ میل در الدین

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

محاورات ثابتہ عن العرب کے خلاف معنی نہ کیے جائیں ادر تعامل ہے جس کا نام سنت ہے معانی کیے جائیں اور اس سے باہر نہ لیکھے اور احادیث صحیحہ ثابتہ کے خلاف نہ ہو۔'' اب ناظرین دیکھ لیس گے کہ میری قاسم علی مرزائی نے کسی قدر بے پرواہی کی اور سب کے برخلاف ڈھکو سلے لگائے۔

299

بھی اپنی کتاب نور الدین کے دیباچہ کے صفحہ ۹ پر لکھتے ہیں کہ''تغییر میں افت عرب د

خاتم النبيين اور اس كى تفسير معانى جو رسول اللديك في خود كى ب مَاكَانَ مُحَمَّدَ أَبَآ أَحَدٍ مِنُ رِّ جَالِكُمْ وَلَكِنُ رَّسُوُلَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النبيينَنَ وَ كَانَ اللَّهُ بِحُلِّ شَىءَ عَلِيْمَاه (احرّاب ٣٠) ترجه: محمد علك تم يين سيكن الله كا رسول اور فتم كرنے والا نبيوں كا بے اور بے اللہ رسب چيز کے جانے والا۔

یہلی حدیث: سیکون فی امنی کذابون ثلاثون کلھم یزعم اند نبی اللّه وانا خاتم النبیین لا نبی بعدی الخ. (تر ڈی ابو داؤد ج ۲ س ۳۵ باب ماجاء لا تقوم اساعة حق یخرج کذابون) ترجمد میری امت میں ۳۰ تجوف نی مونے والے بیں۔ ان میں سے ہر ایک کا گمان یہ ہوگا کہ میں نبی اللہ ہوں کالانکہ میں خاتم النبیین موں۔ میرے بعد کوئی نبی نبیس۔ دوسری حدیث: کانت بنی اسر انیل تسوسهم الانبیآء کلما هلک بنی خلفه نبی واند لا نبی بعدی و سیکون خلفاء. (تیج بخاری ج اس ۲۹ باب ماذکر عنی اسرائیل) تیسری حدیث: عن سعد بن ابن ابی وقاص قال قال رسول اللّه تلی لعلی انت منی بمنزلة هادون من موسی الا اند لا نبی بعدی.

(مسلم ج ٢٢ م ٢٤ باب من فضائل على ابن ابى طاب) جب حضرت على كرم الله وجه جيسے اصحابي اور رشته دار محمد رسول الله تلبيظة جن كا فنا فى الرسول ہونا اظہر من الطمس ہے جب وہ نبى نہ ہوا تو دوسرا شخص امت ميں سے كس طرح نبى ہوسكتا ہے؟ جس كو نہ صحبت رسول الله حاصل نہ محبت ميں جان فدا كرنے والا ثابت ہوا \_ دعوىٰ سے نبيس ہوتى ہے تصديق نبوت نبيلے مجمى بہت گزرے ہيں نقال محمد سيس بلا دليل كہه دينا كه فنا فى الرسول ہوكر نبى ہو گيا ہوں قابل تسليم نبيس كيونكه مرزا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

قادیانی کی تو متابعت تامد بھی ثابت نہیں۔ جہاد نہیں کیا۔ ج نہیں کیا۔ بجرت نہیں کی ۔ چوتھی حدیث: عن عقبة بن عامر قال قال النبی ﷺ لو کان بعدی نبی لکان عمر بن الحطاب. (رواہ الزندی نی ۲ ص ۲۰۹ باب مناقب الی حفص عمر بن الخطبؓ) لیعنی فرمایا آنخضرت ﷺ نے اگر ہونا ہوتا بالفرض میرے چیچے کوئی نبی ﷺ تو

البتہ ہوتا عمرٌ بیٹا خطاب کا۔ اس حدیث ہے بھی ثابت ہے کہ متابعت تامہ رسول اللہ ﷺ سے کوئی ہی نہیں ہو سکتا۔

يا يَحِوَي حديث: عن ابي هريرة ان رسول الله ﷺ قال فضلت على الانبياء بست اعطيت الجوامع الكلم و نصرت بالرعب واحلت لي الغنائم و جعلت لي الارض مسجداً و طهو راو ارسلت الي الخلق كافة و ختم بي النبييون.

(مسلم ن اص ١٩٩ باب المساجد و مواضع الصلوة) ترجمه روايت ب ابي جريرة ب كه فرمايا رسول الله يتريجة في كه فضيلت ديا گيا ميں نيوں پر ساتھ چھ خصلتوں كے ديا گيا ميں كلي جامع اور فتح ديا گيا ميں دشمنوں كے دلوں ميں رعب ڈالنے كے ساتھ - اور حلال كى گئيں مير بے ليے تيمتيں اور كى گئي مير بے ليے زمين مجد اور پاك كرنے والى - اور بينجا گيا ميں سارى خلقت كى طرف اور ختم كيے گئے مير ب ساتھ نبى -

اس حدیث سے بھی ثابت ہے کہ حضور تلک کی ذات پاک میں یہ خصوصیت تحق جو کسی نبی میں نہ تحقی۔ آپ تلک نبیوں کے ختم کرنے والے ہیں۔ آپ تلک کے بعد کوئی نبی نہ تو گا۔ اس حدیث میں ان لوگوں کا بھی جواب ہے جو کہتے ہیں کہ رفع اور زور و درازی عمر میں تعینی کو آخضرت تلک پو فضیلت ہے۔ انتہا۔ ترجمہ یعنی کو آخضرت تلک فانسی اخر الانبیاء و ان مسجدی اخر المساجد. (صحیح مسلم ن اس ۲۳۳ باب فضل الصلوة بمسجدی محة و المدینة) نے فیصلہ کر دیا ہے کہ خاتم کے معنی نبیوں کے ختم کرنے کے ہیں اور آخر آنے کے ہیں کیونکہ تمام دنیا میں مجد نبوی ایک ہی ہے۔ جس طرح متحد نبیوں تی ختم نبیں

ای طرح جدید نبی بھی تیرہ سو برس کے عرصہ میں نہیں مانا گیا۔مسجدی کی (ی) میتلم کی ہے۔ جس کا مطلب میہ ہے کہ محمد ﷺ کی مسجد دنیا میں سوا مدینہ منورہ کے کسی جگہ نہیں جس کو مسجد نبوی کہا جائے۔

( كنز العمال جلد ١٢ ص ٢٤٠ حديث ٣٣٩٩٩ فضل حرين ومحد الأقصى من الاكمال) لیعنی میں انبیاء کے آخر میں ہوں اور میری محد تمام انبیاء کی مساجد کے آخر میں ہے۔ پس نہ بعد میرے کوئی مجد انہاء کی ہو گی۔ اور نہ میرے بعد کوئی نبی ہو گا۔ اس سے روز روثن کی طرح ثابت ہے کہ حضرت خاتم النہین کے بعد نہ کوئی نبی ہے اور نه کوئی مسجد نبوی۔ انتخا ۔ آ تقو س حديث: انه لا نبى بعدى و لا امة بعد كم فاعبد و اربكم. ( كنزالعمال ج ٥٥ م ٩٣٢ حديث ٣٣٩٣٨ باب مواعظ في اركان الايمان من الأكمال) لیعنی اے حاضر بن میرے بعد کوئی نی نہیں اور نہ تھارے بعد کوئی امت ہے۔ اب تیرہ سو برس کے بعد س دلیل ے جدید نبی کا آنا مانا جا سکتا ہے؟ جب کہ علاق اسلام كا فتوى ب كه دعوة النبوة بعد نبينا محمد كفر بالاجماع يعنى دعوى نبوت بعد جارے بی محمد علی کے كفر ب اور اجماع امت اس ير ب-نا تو ب حديث: عن جبيرٌ بن مطعم قال رسول الله عظيم ان لي اسماء انا محمد و إذا احمد و إذا الماحي الذي يمحو الله الكفر بي وإذا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي و انا العاقب الذي ليس بعدي نبي. (ترمذي ج ٢ ص ١١١ ماب ماحاء في السماء النبي عليه ) یعنی جیر بن مطعم ب مروی ہے کہ حضور ای نے فرمایا کہ میرے پانچ نام ہیں۔ محمدُ احمدُ ماحیٰ حاشرُ عاقب۔ کہ مرے بعد نہیں کوئی تی۔ رسوس حديث: قال دسول الله عليه ال الرسالة والنبوة قد انقطعت فلا دسول (تر فدى ج ٢ ص ٥٣ ياب ذهبت النبوة وبقيت المبشرات) بعدى ولانبي. ترجمہ۔ لیعنی رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ رسالت و نبوت قطع ہو گئی ہے۔ پس میرے بعد نہ کوئی رسول ہے اور نہ کوئی نبی۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رسول اور نبی کا آنا محال ہے۔ ر المار معديث: عن ابي هريرة قال قال رسول الله عليه مثلي و مثل الانبياء كمثل قصر حسن بنيانه ترك منه موضع لبنة فطاف به النظار يتعجبون من احسن بنيانه الا موضع تلك اللبنة فكنت انا مددت موضع اللبنة ختم بي النبيون و ختم بي الرسل و في رواية فانا اللبنة وانا خاتم النبيين. (متكلوة باب فضائل سيّد الرسلين عليه ص ٥١١)

ماتوي حديث: إذا خاتم الانبياء و مسجدي خاتم المساجد الانبياء.

ترجمد حضرت الوہ ریڑ سے روایت ہے کہ فرمایا رسول خدا ﷺ نے میری مثال اور مجھ سے پہلیے نہیوں کی مثال ایک ایسے محل کی طرح ہے کہ جس کی ممارت خوبصورت اور حسن خوبی سے تیار کی گئی ہے۔لیکن اس سے ایک اینٹ کی جگہ چھوڑ دی گئی۔ اس محال کا نظارہ کرنے والے اس ممارت کو بوجہ اس کی خوبی کے تعجب سے دیکھتے میں۔سواس اینٹ کی جگہ جو چھوڑ دی گئی ہے۔ اس کو میں نے بھر دیا۔ وہ ممارت میر بے ساتھ ختم کر دی گئی اور ایپا ہی رسولوں کو میر سے ساتھ ختم کر دیا اور ایک روایت میں یوں آیا ہے کہ وہ اینٹ میں ہوں اور میں نہیوں کا خاتم ہوں۔

بارهو یک حدیث: عن ابی هریرة عن النبی ﷺ قال کانت بنو اسرائیل تسوسهم الانبیآء کلما هلک نبی خلفه نبی وانه لانبی بعدی وسیکون خلفآء فیکٹرون قالوا فما تامرنا یا رسول الله ﷺ قال فوابیعة الاول فالاول اعطوهم حقهم فان الله سآنلهم عما استرعاهم. ترجمه اور روایت ب ایی هریرة ب که قل کی پیڈیر خدا ﷺ ب که کہا تھ

بنی اسرائیل کد ادب سلحات سلح ان کو انبیاء جب کد مرت ایک نبی سلح و ان کے انتین بنی اسرائیل کد ادب سلحات سلح ان کو انبیاء جب کد مرت ایک نبی سلح پنج بعد میرے ادر موت ان کے اور نبی اور تحقیق حال یہ ہے کہ نہیں آنے والا کوئی نبی سلح پنج بعد میرے اور مہم کو یعنی جب کد بہت ہوں گے امیر بعد آپ سلح پنج کے اور واقع ہو گا۔ ان میں تنازعہ آپس میں۔ پس کیا فرماتے ہوہم کو کرنے کو اس وقت فرمایا پوری کرو بیعت پہلے کی۔ پھر پہلے کی اتباع پہلے خلیفہ کا کیجئے۔ اگر مدعی ہو دوسرا اتباع نہ کیج اور دان کو حق ان کا پس تحقیق اللہ توالی یو یہ کا ان سے اس چیز سے کہ طلب چرانے کی کی ہے۔ ان نے قال کی یہ بخاری۔ تیر هو یس حدیث: و عن عقبة بن عامر قال قال النہ سلح کو کان بعدی نبی لکان عمو بن الخطاب (رداد التر ندی ن ماس ۲۰۹ با ساق ای خلی ای خلی کہ میں نظار)

هذا حديث غريب اور روايت ب عقبه بن عامر س كه كها فرمايا هذا حديث غريب اور روايت ب عقبه بن عامر س كه كها فرمايا آ تخصرت يتلفه ن كه اگر موتا بالفرض والتعدير يتيج مير كوئى يتجبر تو البته موتا عمرو اين الخطاب د (ف) اس عبارت كومحال ميں بھى استعال كرتے ميں مبالغه اور كويا يه اس سبب س ب كه عمر كو البام موتا ب اور القا كرتا ب فرشته ان كه دل ميں حق ان كواكي طرت كى مناسبت ب عالم روتى س-

چودهو *ی* حدیث: وعن عرباض ابن ساریةَ عن رسول الله ﷺ انه قال انی وی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

عنداللَه فی ام الکتاب خاتم النبیین وان ادم لمنجدل فی طینة و ساخبر کم بتاویل ذالک دعوة ابی ابر اهیم و بشارة عیسی بی اورؤیا امی التی رأت حین و ضعة دفعه خوج منها نوراً ضات لهٔ قصور الشام. ( کنزالممال ن ۱۱ س ۳۳۹-۳۵۰ مدینه نبر ۲۳۱۱۳ الفصل الثالث فی فضائل مفرقه عن التحدیث باالنعم وفیه ذکو نسبه بیکیته مدینه نبر ۲۳۱۳ الفصل الثالث فی فضائل مفرقه عن التحدیث باالنعم وفیه ذکو نسبه بیکیته ترجمد روایت ب عرباض بن سارید سے اس نفل کی رسول خدا بیکیته سے که قرمایا تحقیق میں لکھا ہوا ہوں اللہ کے نزدیک ختم کرنے والا نبوں کا کہ بعد میرے کوئی نی نہ ہو۔ اس حال میں کر تحقیق البتہ آ دم سوت تھے۔ زمین پر اپنی مٹی گوند کی ہوئی میں اور اب خبر دوں میں تم کو ساتھ اول امر اپنے کے کہ وہ دعا حضرت ابرا تیم کی بوئی میں اور برستور اول امر میرا خوشخری دینے عیسیٰ کا بے یعنی جیسا کہ اس آ بیت میں به و مُبَشَرًا کا بے کہ دیکھا انھوں نے جب جنا بچھ کو۔ اور تحقیق ظاہر ہوا میری ماں کے لیے ایک نور کہ روثن ہوئے ان کے لیے اس نور سے کل شام مے مقل کی ہو ایک ماں کے لیے ایک نور کہ روثن ہوئے ان کے لیے اس نور سے کل شام مے دقل کی ہوا کہ میں جو الی الد کہ روثن ہو کے ان کے لیے اس نور سے کل شام ہے۔ نقل کی میں خواب دیکھا میری ماں کہ روثن ہو کے ان کے لیے اس نور سے کل شام ہے۔ نقل کی میں ایم میرا خواب دیکھ الی نور اس کہ ساتھ اساد اپنی کر عامی ہو۔ اور روایت کیا اس کو ایل اس کے ایک نور کل سام میں تھوی نے شرح اس میں اور اسے کل شام ہے۔ نوٹ کی سے بنوی النہ میں النہ ہوں النہ ہوں النہ ہوں النہ ہوتے ال

پ*تدرهوی حدیث*: فی امتی کذابون دجالون سبعة و عشرون منهم اربعة نسوة وانی خاتم النبیین لا نبی بعدی. (کنزالعمال ج۳۱۳ ۱۹۲ حدیث ۳۸۱۰)

حديقد ے روايت ہے كہ رسول اللہ علي في فرمايا ہے كہ ميرى امت ميں ٢ كذاب اور دچال ہوں كے حالاتكہ ميں خاتم النميين ہوں اور بعد مير كوتى ني نميں ہو سكتا۔ سولھو يں حديث: عن ثوبان قال قال رسول اللہ عليہ اذا وضع السيف فى امتى لم يرفع عنها الى يوم القيمة ولا تقوم الساعة حتى تلحق قبائل من امتى بالمشركين و حتى تعمل قبائل من امتى الاوثان وانه سيكون فى امتى كذابون ثلثون كلهم يزعم انه نبى الله وانا خاتم النبيين لانبى بعدى ولا تزال طائفة من امتى الا الحق ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى يأتى امو الله.

(رواہ ایوداؤدج ۲ ص ۱۲ باب ذکو الفن و دلائلھا) ترجمہ روایت ہے توبانؓ سے کہ کہا فرمایا رسول خدا ﷺ نے کہ جس وقت کہ رکھی جائے گی تلوار میری امت میں نہیں اٹھائی جائے گی تلوار وقت اس سے قیامت تک اور نہیں قائم ہو گی۔ قیامت یہاں تک کہ ملیں گے کتنے ایک قبیلہ میری امت کے ساتھ مشرکوں کے اور نہیں قائم ہو گی قیامت یہاں تک کہ پوعیں گے کتنے ایک قبیلہ مرک امت میں سے بتوں کو اور تحقیق شان یہ ہے کہ ہوں گے میری امت میں سے جموئے وہ نہیں ہوں گے۔ سب گمان کریں گے کہ وہ نبی خدا کے ہیں حالانکہ میں خاتم العبین ہوں نہیں کوئی نبی چیچ میرے اور ہمیشہ ایک جماعت امت میری سے ثابت رہے گی حق پر اور غالب نہیں ضرر پہنچا سے گا۔ ان کو وہ شخص کہ مخالفت کرے ان کی یہاں تک کہ آئے عظم خدا کا روایت کیا اس کو ایو داؤد نے۔ ستار طویس حدیث: ان العلماء ور ثة الانبیاء. (کنز العمال ن ۱۰ م ۳۵ مدیث نبر ۱۷۲۹) ترجمہ علیاء لوگ انبیاء کے وارث ہیں۔ انٹھار طویس حدیث: علیکہ مسنتی وسنة الخلفآء الر انسدین المھدین. ترجمہ تم لوگ میرے اور میرے خلقاتے راشدین کے طریقے کو اپنے اوپر ترجمہ تم لوگ میرے اور میرے خلقاتے راشدین کے طریقے کو اپنے اوپر

لازم کر لیا۔ لا تجتمع امنی علی الضلالة. میری امت گراہی پر اتفاق نہ کرے گی۔ (جيَّة الله البالغرص ٢٢٢) ختم الله به النبوة فلا نبوة بعدة اي ولا معه قال ابن عباس يريد لو لم اختم به النبي لجعلت به ابنا يكون بعده نبيا و عنه قال ان الله لسماحكم ان لا نبي بعده لم يعطه ولد ذكر ايصير رجلا وكان الله بكل شيء عليما اي دخل في علمه انه لا نبي بعده وان قلت قد صح ان عيسي عليه السلام ينزل في اخر الزمان بعده وهو نبي قلت ان عيسي عليه السلام ممن نبيّ قبله وحين ينزل في اخرالزمان ينزل عاملا بشريعت محمد ﷺ ومصليا الي قبلة كائه بعض امته وعن ابي هريرةً قال قال رسول الله ﷺ ان مثلے ومثل الانبياء من قبلي كمثل رجل بني بنانا واحسنه واجمله الا موضع اللبنه من زاوية من زوايا فجعل الناس يطفون و يتعجبون له و يقولون هلاً وضعته هذا البنة وانا اللبنة وانا خاتم النبيين وعن جابر نحوه وفيه حي لو ختمت الانبياء (ق) عن جبير بن مطعم قال قال رسول الله عَظَّةَ ان لي خمسة اسماء وانا محمد وانا احمُّد و انا الما حي الذي يمحو الله الكفر بي وانا لي الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي وانا العاقب والعاقب الذي ليس بعده نبي وقد سماه الله' روفا رحيما. (م) عن ابي موسى قال كان النبي ريني يسمى لنا نفسه اسماءً فقال انا محمد وانا احمد وانا المقفى انا الماحي و نبي التوبه و نبي الرحمة المقفى

(تغییر خازن زیر آیت خاتم الیتین ) ترجمہ۔ ختم کر دی اللہ تعالی نے آپ کے وجود گرامی پر نبوت (سوکسی قتم کی نبوت آپ کے بعدنہیں ہو گی) چونکہ لا نبوۃ میں لا نفی جنس کا حرف ب اس لي مى قتم كا فى محد رسول الله يتي ك بعد نبيس آ سكتا- حفرت ابن عبال فرماتے ہیں کہ اس آیت کے معنی یہ ہیں کہ اگر میں آپ ﷺ کے وجود گرامی پر سلسلہ انہیاء کو ختم نہ کرتا تو آپ ﷺ کے لیے کوئی بیٹا عطاء کرتا جو آپﷺ کے بعد بی ہوتا اور نیز آپ ہی سے مروی ہے ضروری ہے کہ جب اللہ تعالٰی نے عکم دے دیا کہ آپ سا کے بعد کوئی نی نہیں ہو گا تو آپ سا کو تریند اولاد ند دی۔ جو زندہ رہتی کیونکہ اللہ تعالی کے علم میں یہ بات پہلے ہے تھی کہ آپ ﷺ کے بعد کوئی نبی نہیں ہو گا۔ اگرکوئی اعتراض کرے کہ کیچ م جو آخر زمانہ میں نازل ہوں گے تو وہ نبی ہوں گے۔ سو اس کا جواب سے ب کہ وہ پہلے تی محمد رسول اللہ اللہ عظام کے مبعوث ہو چکے تھے۔ اور بعد مزول شریعت محدی عظی پر حکم کریں کے اور بیت اللہ ہی ان کا قبلہ ہو گا تو یا وہ آ ب عظی کی امت کے ایک فردمتمور ہوں کے حضرت ابو ہریرة ب روایت ب کد حضور عظیم نے فرمایا ہے کہ میری اور پہلے انبیاء کی مثال ایس بے جیے کوئی شخص ایک مکان نہایت خوبصورت تیار کرے اور اس کے ایک کونہ میں ایک اینٹ کی جگد خالی ہو اور لوگ اسکو د کچه کر منتجب ہوں اور یوں کہیں کہ خالی جگہ اینٹ کیوں نہیں لگائی سو دہ اینٹ میں ہوں اور میں نیوں کا خاتم ہوں اور حضرت جابر سے ای قشم کی روایت مردی ہے اور جبیر بن مطعم ہے مروی ہے کہ حضور یکھنے نے فرمایا کہ میرے پانچ نام ہیں۔ محمد احمد ماحی حاش عاقب (جس کے بعد کوئی نبی نہ ہو گا) اور ابو موی اشعری ہے مردی ہے کہ حضور ﷺ اپنے کٹی ایک نام ہمارے سامنے ذکر فرمایا کرتے۔ محمہ احمد (مقتقی) ( آخر الانبیاء) ماحی مي النوت في الرحت -

خاتم النبيين فلا يكون له ابن رجل بعده يكون نبيا و في قراء ة بفتح التاء كالة الختم اى به ختم او كان الله بكل شئ عليما منه بان لا نبى بعده و اذا انزل السيدنا عيسى يحكم بشريعته. ترجمه كوئي آپ عظيم كا ايبا بيمانييں جو آپ عظيم كے بعد مرد كہلات اور ني مجمى ہو كے اور قرايت فتح ت كى صورت ميں خاتم بمعنى آلدختم كرنے كا كيونكه اللہ تعالى جانتا تھا كہ آپ عظیم كے بعد كوئى نجى نہ ہوگا اور جب عيلى نازل ہوں گے تو آپ عظیم

19

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

هو المولى الذاهب يعنى اخر الانبياء المتبع لهم فاواقفي فلا نبي بعده.

کی شریعت پر ہی عمل کریں گے۔

تاضى عياض اي كتاب شقا مم فرمات مي و من ادعى النبوة لنفسه او جوز اكتسابها والبلوغ بصفا القلب الى من مرتبتها كالفلا سفة وغلاة المتصوفة وكذالك من ادعى منهم انه يوحى اليه وان لم يدع النبوة او انه يصعد الى السماء ويدخل الجنة وياكل من ثمارها و يعانق الحوار العين فهو لاء كلهم كفار مكذبون للنبى على لانه اخبر انه على خاتم النبيين ولا نبى بعدة و اخبر عن الله تعالى انه خاتم النبيين وانه ارسل كافة للناس واجمعت الامة على حمل هذا الكلام على ظاهره وان مفهومه المراد به دون تاويل ولا تخصيص فلا شك في كفرهو لاء الطوائف كلها قطعا اجماعاً و سمعاً.

(الثقاء ن ٢ ص ٢٢ باب فى بيان ماهو من المقالات كفو الخ) ترجمد جو شخص ابيخ لي نبوت كا وعولى كرب يا نبوت كا حاصل كرنا جائز شار كرب اور صفاكى قلب سے نبوت كے مراتب تك تينيخ كوممكن جانے جيسا كه فاسفه اور قالى صوفيوں كا خيال ہے۔ نيز اى طرح يد دعوى كرب كه اس كو منجانب الله وحى ،وتى ہے كو دہ نبوت كا دعوى ند كرب يا يد كم كه دہ آسمان كى طرف صعود كرتا ہے اور جنت ميں داخل ہوتا ہے اور اس كے ميوہ جات كھاتا ہے اور حورمين سے معانفة كرتا ہے تو ان تمام مورتوں ميں ايسا شخص كافر اور نبى عظيمة كا مكذب ،وكا۔ اس لي كه آخصرت عليمة في يو خبر دى ہے كہ آپ سيلية خاتم النبيين ميں اور آپ سيلية خاتم اللمين اور مرسل كافته للناس آپ سيلية نے منجانب الله يدخبر دى ہے كہ آپ سيلية خاتم المينين اور مرسل كافته للناس معرف ورتما مات محمد يہ نے اس پر اجماع كيا ہے كہ ايسے محفق كو مرسل كافته للناس شك نبيں ہو۔

ابن تجرّ کمی اپ فنادی میں لکھتے میں من اعتقد و حیا من بعد محمد ﷺ کان کافر آ باجماع المسلمین. (فنادی حدیثیہ) لیمی جو شخص بعد محمد ﷺ کے وق کا قائل ہوتو مسلمانوں کے اجماع سے کافر ہے۔

للاعلى قارقٌ لکھتے ہيں ودعوى النہوۃ بعد نہيںاﷺ كفر بالاجعاع. (فتہ اکبر ۲۰۳) ہمارے نبی ﷺ کے بعد نبوت كا دعوىٰ بالا جماع و بالاتفاق كفر ہے۔ ناظرين! اب ہم آپ كو بتاتے ہيں كہ حضرات علما، وصوفيا كرام كا كيا فيصلہ خاتم النہيين پر ہے۔ شيخ اكبر حضرت محى الدين ابن عربى قدس سرہ فتوحات كى جلد ثانى صفحہ ١٣

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

F+2

پر فرماتے میں زال اسم النبی بعد محمد بی اینی آنخضرت بی کی دفات کے بعد نام نبی کا اٹھایا گیا ہے یعنی اب کوئی شخص امت محمدی ﷺ سے نبی ﷺ نہیں کہلا سکتا۔ پجر فصوص الحكم فص حقيقت محمر يدينين ميں لکھتے ہيں اور اس حقيقت محمر يدينين کا ظہور کمالات کے ساتھ پہلے ممکن نہ تھا۔ ای واسطے وہ حقیقت مخصوص صورتوں میں ظاہر ہوئی اور ہر صورت ایک ایک مرتبہ ۔۔ پخصوص اور وہ صور تیں ہر زمان اور دفت کے مرتبہ ے بہت مناسب ادر لائق ہو کمیں ادر اس وقت میں اسم دہر کے اقتضائے ہے جو کمال کہ مناسب تھا ای کے موافق وہ صورت آئی اور وہی صورتیں انہاء علیہم السلام کی صورتیں ہیں۔ اللهم صل علی سیدنا محمد معدن الجود والکرم اور نبوت کے انقطاع ے بیشتر بھی مرتبہ قطبیت میں خاہر ہوتا ہے۔ جیسے خلیل اللہ تھے اور کبھی کوئی چھیا ہوا ولی ہوتا ہے جیسے مولیٰ \* کے زمانہ میں حضرت خصر تھے اور یہ قطب اس دقت تھے جب تک مولیٰ \* اس خلعت قطبیت سے مشرف نہیں ہوئے تھے اور نبوت تشریع کے منقطع ہونے اور دائرہ نبوت کے پورا ہونے (نبوت غیر تشریع کے ختم ہونے) اور باطن ے خاہر کیطرف دلایت کے منتقل ہونے کو قطبیت مطلقہ ادلیاؤں کی طرف منتقل ہو گئی۔ اب اس مرتبہ میں ان لوگوں سے ایک شخص ہمیشہ اس کی جگہ میں رب گا تا کہ یہ ترتیب اور سے انتظام اس کے سب سے باقی رہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے ولکل قوم ہاد برقوم کا ایک بادی ادر رہبر ہے الخ اس عبارت ہے بھی ظاہر ہے کہ اب نبی کوئی نہیں ہو گا۔ اب ایک ولی ہمیشہ رب گا۔ چنانچہ ہمیشہ سے ایک قطب چلا آتا ہے جب وہ مرجاتا ہے اولیاؤں میں ت ایک قطب اس کے جاشین ہوتا ہے۔ پھر فصوص الحکم کے مقدمہ کے صفحہ ۷۵ سطر ۱۶ پر لکھا ہے کہ ای واسطے نبوت تمام ہو چکی ہے اور ولایت ہمیشہ باتی رہے گی۔ ناظرین! شیخ این عربی مسلمہ فریقین ہے۔ مرزا قادیانی بھی ای کی سند معتبر سمجھتے ہیں۔ اس واسطے اس کی سند ے ثابت ہو گیا ہے کہ اب کوئی تخص محمد رسول الله يتلف کے بعد ني نہيں کہلا سکتا۔ امام غزابی کیمیائے سعادت میں خاتم النہین کے معنی ختم کرنے والا نبیوں کا کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کوئی نبی نہ ہو گا۔ چنانچہ اصل عبارت نقل کی جاتی ہے۔ وهو ہذا صفحہ ۲۱ '' پس بآخر ہمہ رسول مارا ﷺ بخلق فرستاد و نبوت دے بدرجہ کمال رسانیدہ۔ پیچ زیادت رابا ک راہ نبود و بایل سبب اور اخاتم الانبیا کرد اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں

http://www.amtkn.org

کہ بعد از وے بیچ پیغبر نباشد۔''اردو ترجمہ اکسیر ہدایت صغه ۲۲'' پھر سب پیغبروں کے بعد ہمارے رسول مقبول خاتم النہین سیّد الاولین و آخرین ﷺ کو خلق کی طرف بھیجا اور آپ بیﷺ کی نبونہ کو ایسے کمال کے درجہ پر پہنچایا کہ پھر اس پر زیادتی محال ہے اس واسطے آ بکو خاتم الانہیاء کیا کہ آپ بیﷺ کے بعد پھر کوئی نبی نہ ہو''

حفرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوگؓ اپنی کتاب ججۃ اللہ البالغہ کے اردو۔ ترجمہ صفحہ ۲۱۲ مطبوعہ اسلامی پر لیں لاہور پر تحریر فرماتے ہیں۔ وہو ہذا۔

''میں کہتا ہوں آنخضرت ملک کی وفات' سے نبوت کا اختیام ہو گیا اور وہ خلافت جس میں مسلمانوں میں تلوار نہ تھی۔ حضرت عثانؓ کی شہادت سے ختم ہوگی اور اصل خلافت حضرت علیؓ کی شہادت اور حضرت امام حسنؓ کی معز ولی سے ختم ہو گئی۔''

ناظرین! جب خاتم النہین کی تغییر حضرت محمد رسول اللہ ﷺ نے جن پر سے آیت نازل ہوئی تھی۔ انھوں نے اپنی ایک حدیث نہیں بلکہ متعدد حدیثوں میں باربار تغییر کر دی کہ لانب بعدی اور دوسری طرف اس پر اماع امت ہے کہ قرآن مجید جیسا کہ رسول معبول بلائے سیجھے تھے اور سمجھاتے تھے۔ دوسرا کوئی نہیں سمجھا سکتا۔ پس احادیث منقولہ بالا سے امور ذیل کا فیصلہ خود رسول اللہ بلیک نے کر دیا جس کے مقابلہ میں کسی شخص کا من گھڑت ذھکوسلہ کچھ وقعت نہیں رکھتا۔

رسول اللہ ﷺ کے فیصلہ کے سامنے سب فیصلے ردی ہیں اور کسی کی طول بیانی اور زبان درازی کے دلائل کے قائل نہیں۔ کیونکہ دینی معاملات میں سند شرعی چاہیے نہ عقلی ڈھکو سلے۔

احادیث کی روشنی میں نتائج

(۱) تشرعی و غیر تشریعی مر دو نبوت کے آپ علیقہ ختم کرنے والے بیں کیونکہ پہلی حدیث میں امکان نبوت غیر تشریعی بنی اسرائیل کی ہی تر دید کی گئی ہے۔ حضرت رسول مقبول سلین نے صاف صاف فرما دیا کہ پہلے بنی اسرائیل کے نبی تعلیم و ادب سکھانے والے غیر تشریعی نبی آیا کر.تے تصر اور ایک نبی کے فوت ہونے ے دوسرا نبی ہی کے جانشین ہوتا تحا۔ مگر چونکہ کوئی نبی میرے بعد نہیں آنے والا۔ اس واسطے میری امت کے امیر ان نبیوں کا کام دیں گے یعنی حدود شریعت کی نگاہ رکھیں گے اور خلافت یا سلطنت میری شریعت کے ادکام کے تابع رہ کی۔ جس طرف میری شریعت علم کرے گی ای طرف خلیفہ دفت بھی حکم کرے گا۔ چنانچہ آن تک سا سو بری سے ایسا ہی ہوتا آیا ہے اور حدود حدود شریعت خلافت کی پناہ سے قائم چلی آتی ہیں۔ یہ خلافت اسلامی کے نہ ہونے کی دجہ ہے کہ مرزا قادیانی نبوت کا دعویٰ کر کے شرعی حدود کی زدیں نہ آئے ادر انگریزدں کی حکومت کو رحمت آسانی جان کر جو کچھا پنے دل میں آیا خلاف قرآن د احادیث لکھ مارا سے کہ کہ چنہ ملامہ جن

(۳) متابعت رسول اللہ ﷺ سے یا فنانی الرسول کے دعویٰ کے کنی نبی کا ہونا باطل ہے دوسری حدیث سے جس میں لکھا ہے کہ اگر میرے بعد کوئی نبی ہونا ہوتا تو عمرؓ ہوتے کیونکہ حضرت عمرؓ سے بڑھ کر کوئی شخص تابعداری میں صحابہ کرامؓ کے برابر نہیں۔ جب صحابہ کرامؓ نبی نہ ہوئے تو مرزا قادیانی کی کیا حقیقت ہے؟

(۳) یہ امر بھی بالکل طے ہو گیا کہ تحد رسول اللہ تلاظ کے بعد کوئی ظلی و غیر تشریعی نبی نہ ہو گا کیونکہ تیسری حدیث میں حضرت تلاظ نے صاف صاف فرما دیا کہ صرف ایک اینٹ کی جگہ خالی تھی۔ نبوت کے کل میں جس کو میں نے آ کر پورا کر دیا اب آ ئندہ کی اینٹ کی تمخبانش نہیں یعنی کی قشم کا ذی نہ ہو گا تشریعی و غیر تشریعی ۔

(۵) یہ امر بھی طے ہوا کہ حضرت کا پیچھے آنا قابل فخر ہے پہلے آنا قابل فخر نہ تھا۔ پانچویں حدیث نے صاف صاف بتا دیا کہ حضرت رسول اللہ سلطیقہ اس وقت خاتم النہیں تھے۔ جب آدم پیدا ہی نہ ہوئے جس کے یہ معنی ہیں کہ حضرت سلطیقہ تقرری میں پہلے

تھے اور ظہور اخیر میں ہوا۔

(۲) یہ امر بھی طے ہوا کہ خواہ کیا ہی رسول اللہ بین کا مقرب و عزیز و فنا فی الرسول عظی ہو۔ نی نہیں کہلا سکتا کیونکہ چھٹی حدیث میں رسول بین نے صاف صاف حضرت علی کے حق میں فرما دیا کہ تو مجھ سے بمنزلہ بارون کے ہے موی " نے مگر وہ نی تھا اور تو نی نہیں۔ حالانکہ حضرت علی کے حق میں رسول اللہ علی دوسری حدیث میں فرما چکے تھے کہ عصران بن حصین ان النہی تین قال ان علیاً منی وانا منه و ہو و لی کل مومن من بعدی.

ترجمہ۔ روایت بے عمران بن حصین ے کہ تحقیق بی ﷺ نے فرمایا کہ علیٰ مجھ ے بے اور میں علی سے اور علی دوست اور ناصر بے ہر مومن کا۔ روایت کی تر مذی نے مگر پھر بھی باوجود اس یکانگت اور قرابت کے ان کو نبی کبلانے کی اجازت نہ دی اور نہ حضرت علیؓ نے یہ سب محبت و فنا فی الرسول ہونے کے دعویٰ نبوت غیر تشریعی وظلی کا کیا بلکه صاف خرمایا الا وانبی لست نہی ولا یو ح الی یعنی نہ میں نبی ہوں اور نہ دحی ک جاتی ہے میری طرف۔ پس ثابت ہوا کہ محمد رسول اللہ اللہ عظیقہ کے بعد کوئی مخص جو کہ دعویٰ وی اور نبوت کا کرے کاذب ب اور ثابت بھی ب کہ سب کذابوں نے وقی اور نبوت کا دعویٰ کیا۔ جب دہ آج جھوٹے مانے جاتے ہیں تو کوئی دجہ نہیں جو اس زمانہ میں دعویٰ نبوت کرے اور اتفاق سے انگریزوں کی سلطنت کے باعث اور خلافت اسلامی کے نہ ہونے کے سبب نیچ رب تو وہ سچا مانا جائے جب نبوت کا دروازہ کھولا جائے تو پھر مسلمہ واسود عنبی نے توج بھی کیا تھا بعد ج کے مدع ہوئے۔مرزا قادیانی توج کرنے ے محروم رہ کر کامل اطاعت رسول اللہ ﷺ نہ کر سکے۔ اپنے منہ ہے جو جا ہیں کہہ کیں ان بح عمل تو محمد رسول الله عظ ي ريكس بي - محمد رسول الله عظة في فقر فاقد ادر غربت میں عمر کاٹی۔ مرزا قادیانی نے وہ دنیادی عیش اڑائے کہ کسی امیر کو بھی حاصل نہ تھے۔ پھر اس پر دعویٰ نفس کشی۔مصرعہ۔ باطل است آنچہ مدمی کو بد۔ (2) یہ ام بھی رسول اللہ ﷺ نے خود فیصل کر دیا کہ میرے بعد جو کوئی دعویٰ نبوت

رے) یہ اسر کی رسوں اللد علیے سے مود یہ ک سر دیا کہ یہ یرے جعد ہو وی دونی ہوتے کرے کاذب ہے خواہ اپنے آپ کو امتی اور مسلمان کیے جیسا کہ حدیث نمبر ے میں ہے کہ میری امت میں ہو کر شیں جھوٹے مدعی نبوت ہوں گے حالاتکہ میں خاتم النہیں ہوں نہیں کوئی نبی بعد میرے۔ اور اس حدیث میں جو پیشین گوئی ہے کہ میری امت کے لوگ بعض ہتوں کی پرستش کریں گے وہ بھی میرندا قادیانی کے حق میں پوری ہوئی کیوتکہ مرزا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

قادیانی نے اپنی فوٹو بنوا کر مریدوں میں تقنیم کی جو کہ ہر ایک مرزائی کے گھر میں ہے ادر اس کی تعظیم ہوتی ہے۔ حالانکہ حدیثوں میں تصویر رکھنے کی تخت ممانعت ہے بلکہ جس کمرہ میں تصویر ہواس میں تجدہ جائز نہیں۔

(۸) بید امر بھی طے کردہ رسول اللہ علیظتہ ثابت ہوا کہ غیر تشریعی نبی کوئی امت محمدی سیطن میں ہے نہ ہوگا۔علاء امت نبوت کے انوار لینی قرآن اور حدیث د فقہ دغیرہ اسلامی تعلیم ہے امت کے دلوں کو منور کرتے رہیں گے اور دعط و تصبحت سے بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح تبلیغ دین کر یہ گے کیونکہ حدیث نمبر ۸ میں علاء کو دارت انہیا ، علیم السلام فرمایا۔ (۹) بیہ فیصلہ بھی رسول اللہ تقلیق نے خود فرمایا کہ میری سنت اور میر بے خلفائے راشدین مجتمدین کی بیردی ضروری ہے۔ کسی مدعی نبوت خلکی و غیر تشریعی کی بیعت ضروری نہیں۔

ناظرین! جوتغیر خاتم النہین کی رسول اللہ ﷺ نے کی ہے کہ لانبی بعدی ہر ایک مسلمان جو رسول اللہ ﷺ پر ایمان رکھتا ہے اور اس کو کامل انسان سہو و خطا سے مبرا یقین کرتا ہے اور جس کا ایمان ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا علم تمام انسانوں سے کامل بلکہ اکمل تھا جو معنی رسول اللہ ﷺ نے سمجھے اور سمجھائے وہی درست میں اور اس کے بعد جو صحابہ کرام و تابعینؓ و تیع تابعینؓ وصوفیائے کرامؓ و علمائے عظامؓ نے کیے ہیں ان کے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحں http://www.amtkn.org

مقابلہ میں کمی خود غرض کے من گھڑت اور خود تراشیدہ بلا اساد معنی ہر گز ہر گز درست نہیں ہو سکتے کیونکہ وہ تو خود مدعی ہے اور اپنے دعوے کی تصدیق میں تمام اسلاف اہل زمان حتی کہ رسول مقبول بیکتے کے معنوں کو ہی غلط بتا کر اپنا دعویٰ ثابت کرنا چاہتا ہے وہ کیونکر درست ہے؟ اور قابل تعلیم ہے ایک سند شرعی تو چیش نہیں کر سکتے کہ جس میں لکھا ہو کہ رسول اللہ بیکتے کے بعد کوئی نبی آنے والا ہے اور یہ من گھڑت نامعقول ڈھکوسلہ پیش کرتے ہیں کہ غیر تشریعی نبی کی ممانعت نہیں ہے جس کا جواب یہ ہے کہ مدعی آپ یا یا ہم۔ اور بار شبوت مدعی پر ہوتا ہے نہ کہ منگر پر دوم میہ بالکل غلط دلیل ہے کہ غیر تشریعی نبی کی ممانعت نہیں کیونکہ ای طرح تو ہر ایک کہہ سکتا ہے جیسا آپ کہتے ہیں کہ غیر تشریعی نبی کی ممانعت نہیں کیونکہ ای طرح تو ہر ایک کہہ سکتا ہے جیسا آپ کہتے ہیں کہ غیر تشریعی نبی مانعت نہیں دور اکہتا ہے کہ عربی کی ممانعت نہیں ہے جس کا معاہ وکہ کی ممانعت نہیں کہ مانوں کہتا ہے کہ ملاق نبی کی ممانعت نہیں ہے جس کا جواب یہ ہے کہ مدع آپ ہیں یا مانعت نہیں کیونکہ ای طرح تو ہر ایک کہہ سکتا ہے جیسا آپ کہتے ہیں کہ غیر تشریعی نبیں کر مانعت نہیں اور اکہتا ہے کہ عربی نو ممانعت ہے۔ پہ کہ مانعت نہیں ہے مانع کہ مانعت نہیں ہ م مانوں نہیں کیونکہ ای طرح تو ہر ایک کہہ سکتا ہے جیسا آپ کہتے ہیں کہ غیر تشریعی نبی م مانعت نہیں علی نہ القی نبی کی کوئی ممانعت ہے۔ پر میں اخت نہیں ہے کہ مانعت نہیں ہے میں ایک مانعت نہیں ہی کہ مانعت نہیں ہے تص کہ غیر تشریعی نبی کہ میں ایک می نہیں ایک می نبی ہے ہوئی ہے کہ مرانعت نہیں ہے تعویر کوئی ایک میں ایت میں اور کی تھی نہیں اور کہتے میں اور کی خوال ہوں ای میں اور کی جس اور کی جن کرتے ہیں اور کیتے

ہیں خاتم ت کی زبر سے ہے۔ جس کے معنی انگشتری و مہر کے ہیں اور مہر جمعنی تصدیق ہے لیں محمد رسول اللہ یکھیتھ نبیوں کی تصدیق کرنے والے ہیں۔ اب جو نبی ہو گا وہ محمد یکھیتھ کی تصدیق سے ہو گا۔

اس اعتراض کے جواب دینے سے پہلے ہم یہ بتاتے ہیں کہ مخبر صادق محمد رسول اللہ علیقہ جس پر یہ آیت نازل ہوئی ہے۔ اس نے اس آیت کے معنی کیا سمجھے اور صحابہ کرام و غیرہم امت کو کیا سمجھائے؟ تاکہ ہر ایک سلیم الطبع و سعید الفطرت محف کو جو رسول اللہ علیقة پر ایمان رکھتا ہے اور اس کے مقابلہ میں کس عام شخص کی کیا خاص الخاص کی کلام اور رائے کو بھی کچھ وقعت اور پایہ اعتبار نہیں دیتا۔ سمجھ جائے کہ جو رسول اللہ علیق نے معنی کیے ہیں وہ دور دست ہیں اور رسول اللہ علیق نے جس جگہ خاتم النہ یت کے دو ہم اس جگہ لا نہیں بعدی لیتن کو کی نی علیق میرے بعد نہیں ہے کیے ہیں۔ چنانچہ دو ہم منبردار حدیثوں میں درن کر چکے ہیں یہاں صرف ہم نے دعویٰ کے طور پر لکھا ہے کہ خاتم النہ مین درن کر چکے ہیں یہاں صرف ہم نے دعویٰ کے طور پر لکھا ہے کہ خاتم النہیں کے معنی رسول اللہ علیق نے لائبی بعدی جب کر دیے اور ۳ سوسال تک خاتم النہیں نے معنی رسول اللہ علیق نے لائبی بعدی جب کر دیے اور ۳ سوسال تک و کی مسلمان رائخ الا یمان رسول اللہ علیق کی معنی جو رسول اللہ علیق کی خود کر کی خود کی ہوں تو سالتا غرضی کے معنی ہرگز ہرگز نہیں مان سکتا۔ یوں قو گذاہوں کے پیچھے ہمیشہ سے لوگ سیچے

وہی ہے جو محمد رسول اللّٰہ ﷺ کا دامن و پیردی نہ چھوڑے اور کری کاذب کے دعادی کو نہ مانے۔ رسول اللّٰہ ﷺ کی زندگی میں ہی بدنصیب ہزاروں نہیں لاکھوں کی تعداد میں مسیلہ کذاب کے دعوے اور اس کی فصاحت و بلاغت اور حقائق و معارف پر فریفتہ ہو کر مرزائیوں کی طرح اس کے پیرو کار ہو گئے تھے اور اپنے آپ کو حق پر سمجھتے تھے۔

یہ بالکل غلط خیال ہے کہ کوئی جھوٹے کی پیروی اس کو جھوٹا سجھ کر کرتا ہے۔ ہر گزنہیں جو شخص کسی کو مان کر اس کا مرید ہوتا ہے تو اس کو اپنے زعم میں سچا ہی جانتا ہے بلکہ جھوٹا مدعی بھی کچھ مدت کے بعد جب نفس کے فریب کے نیچے آ جاتا ہے تو وہ بھی اپنے آپ کو حق پر سجھتا ہے اور اپنے نفسانی وساوس کو خدا کی طرف سے سجھ کر ان پر ایسا ہی ایمان رکھتا ہے جدیںا کہ قرآن پر اور شیطانی البامات کو خدائی البام اور دق کا پاید دیتا ہے رگر جب معیار صدافت پر پرکھا جاتا ہے تو سچا ہے اور کاذب ایس رسول اللہ بیک کے مقابلہ میں ہم کسی انتی کے معنی اور تغییر کی کچھ وقعت نہیں رکھتے۔

جب بید اصول مسلمہ فریقین ہے کہ جو حدیث سیحیح قرآن کے برخلاف ہے تو وہ قابل اعتبار وعمل نہیں اور جو ضعیف حدیث صحیح حدیث کے برخلاف ہو وہ بھی قابل عمل نہیں اور کسی امام کا قول حدیث کے برخلاف ہوتو قابل عمل نہیں تو پھر کس قدر غضب ک یات ہے کہ صریح نص قرآنی کے برخلاف اور احادیث و اقوال جمہتدین و متصوفین و محققین و اجماع امت کے 11 سو برس بعد ایک ڈھکوسلا تشریعی و غیر تشریعی نہوت کا نکال کر مدی نہوت ہوتو مسلمان اس کو مان کیں؟ بیہ جرگز نہیں ہوسکتا۔

اب ہم مرزائیوں کے اعتراض کا جواب دیتے ہیں۔ وهو ہذا۔ (۱) خاتم کے معنی اگرت کی فتح ہے کریں یعنی ت زہر کی قرأت سے لیں تو تو بھی ختم کرنے والے کے ہیں دیکھونتہی الارب فی لغات العرب جس کی اصل عبارت ہم نقل کرتے ہیں۔

''خاتم تصاحب مهر و انکشتری بدین معنی بنخ لفظ دیگر آمده خاتم کهاجر و خاتام و ختام ختم تحرکه و خاتیام\_خواتم و خواتیم جمع و آخر بر چزے و پایاں آن و آخر برقوم-'' ''خاتم بالفتح مثله ومحد خاتم الانبیاء یک اجتعین و حلقه نزدیک پستان ماده اسپ و کوقفا و سپیدی اندک در دست و پاہ<del>ا سکت وی</del>'' ''خاتمة تصاحبة آخر هر چیزے و پایاں آن۔'' ''ختم علی قلبہ مہر نبادہ بردل وے تاقعہ عکند چیزے را اونے برآید چیزے ازاں۔'' ختم الشی ختصاً رسید آخر آنرا او تمام گردائید آنرا او تمام خواند آنرا۔ اخترام پایان برون نقیض افتتاح۔''

غیاث الغات کی سند کو میر قاسم مرزائی نے اپنے مفید مطلب سمجھا ہے یا تو غلط سمجھا ہے یا دوسروں کو الو بناتے ہیں۔''خاتم بالکسر تاء فو قانی و فتح نیز انگشتری۔ خاتم الفتح تا مہر و انگشتری و جزآن کہ بداں مہر کندچہ فاعل بفتح عین بمعنی ما یفعل به مستعمل مے شود و مثل العالم ما یعلم به کپس خاتم بمعنی مانختم به باِشند و آں انگشتری است ِ۔''

ناظرین! اب میر قاسم مرزائی کا استدلال دیکھنے کہ فرماتے ہیں کہ الحمد ملتہ کہ قرآن اور لغت عرب و مجم سے بیہ امر ثابت ہو گیا کہ خاتم خواہ ت کی فتح سے ہو یا تر سے اس کے معنی مہر کرنے کا آلہ یا انگشتری کے ہیں۔ جو لوگ اس کے معنی آخر کرنے والا یا تمام کرنے والا یا ختم کرتے والا کرتے ہیں وہ نادان ہیں۔ اس فعل کا نام خواہ تحریف رکھو یا حماقت ہر حال میں مغالطہ دہی ہے۔

اب ہم میر قائم مرزائی ہے دریافت کرتے میں کہ آپ کے حق میں کیا ثابت ہو گیا کہ تمام اسلاف کے حق میں یہ پھول مجعازے۔ یہ تو ہمارے حق میں ہے کہ آپ نے خاتم کے معنی مانٹم بہ کے قبول کر لیے یعنی جس سے مہر کی جاتی ہے اور مہر سے بند ہوتا مراد ہے تو یہ تو آپ نے خود مان لیا کہ محمد سیلیے کا وجود نہیوں کے بند کرنے یا بند ہونے کا آلہ ہے۔ جس طرح انکشتری کی مہر بغیر کوئی چیز بند نہیں کی جاتی ای طرح محمد سیلیے کے پہلے نیوں کا آنا بند نہ ہوا تھا۔ جب محمد سیلیے آ خر تشریف لائے اور کال دین محمد سیلیے کے پہلے نیوں کا آنا بند نہ ہوا تھا۔ جب محمد سیلیے آ خر تشریف لائے اور کال دین محمد سیلیے کی مردرت ہوں کا آنا بند نہ ہوا تھا۔ جب محمد سیلیے آ خر تشریف لائے اور کال دین محمد شیلیے کی مردرت نے اور نہ جدید نبی کی ۔ یہ قاعدہ کلیے ہے کہ جب جدید شریعت الائے تو آپ میلی نیوں کا آنا بند نہ ہوا تھا۔ جب محمد میلیے آ خر تشریف لائے اور کال دین محمد شیلیے کی منزورت ہے اور نہ جدید نبی کی ۔ یہ قاعدہ کلیے ہی کہ جب جدید شریعت اور نبی کی منزورت نے اور نہ جدید نبی کو آ تا باطل ہے اگر ہے کو کہ پہلے نیوں کے بعد غیر قدم میں نبی آتے رہے اب کیوں نہ آ کیں تو اس کا جواب کی ہے کہ دہ نبی طام حاص قدم میں نبی آتے رہے اب کیوں نہ آ کی تو اس کا جواب کی ہے کہ دہ نبی خاص خاص قدم میں خی آتے رہے اب کیوں نہ آ کی تو اس کا جواب کی ہوں کہ ہوں کے بند تو مام خاص تر میں الڈ تو آ ہے جگر میت کے کر آتے تھے اور وہ عالم کیر اور عظیم الثان شریعت نہیں لاتے تر مول اللہ تکھی کی آتے رہے الم کانی مور اس لیے غیر تشریعی نبی آتے تھے۔ مگر دی محمد نوشری الار میں میں عطافر ادی کہ اقت مند علیک کم نہ میٹی نیو کی میں نے اپنی نوں تم پر

تمام کر دی اور نعت نبوت تشریعی وغیر تشریعی دونوں کے واسطے بے چنانچہ مرزا قادیانی خود مان کچکے ہیں اور آپ میر قاسم مرزائی بھی نبوت و سلطنت انعام اللی مان کچکے ہیں۔'' (المنوة في خير الامت ص ٥) اور تمام مسلمان بھى نبوت كونعت سيجھتے ہيں۔ جب نص قرآني ے اس کا تمام ہونا لیقینی ہے تو چر آپ کے عقلی ذھکو سلے کو کون سنتا ہے؟ خدا تعالی تو فرماتا ہے کہ میں نے ای محد الله نعمت نبوت تم پر ختم کر دی اور یہ شرف تم کو بخشا کہ تیری امت کو خیر الامت کقب عطا کیا۔ خیر الامت کس داسطے کہ پہلی امتوں کے لوگ ایے عقیدے کے کچے تھے کہ ان کے واسطے غیر تشریعی نبی بیسج جاتے تھے اور کچھ زمانہ کے بعد تشریعی نبی بھیجنے کی ضرورت ہوتی تھی۔ گر تیری امت اس واسطے خیرالامت ب کہ بے تیرے دین پر قائم رہے گی اور تیرے احکام کی الی بنی عزت اور بیروی وعظمت کرے کی کہ گویا تو ان میں زندہ ہے اور تیرے انوار نبوت ادر قرآن کے شعاع ہمیشہ ان کے دلول کو نور ایمان سے منور کیا کریں گے۔ کی قشم کے بی کی تیرے بعد ضرورت نہیں۔ پس ہم نے تم کو خاتم النبین بنایا اور تیری امت کو خیرالامت بنایا تا کہ جس طرح تیرا شرف بدسب خاتم الانبیاء ہونے کے تمام انبیاء پر ہوا ہے۔ ای طرح تیری امت کا شرف تمام امتول پر مواور ان میں تیرے بعد نه تشریعی نبی کی ضرورت مواور نه غیر تشریعی کی ۔ محر افسوس چونکہ میر قاسم مرزائی کے نور ایمان میں فرق ب آب کو یہ شرف خاتم الانبیاء اور بید انعام خیرالامت ہونے کا پند نبیں اور اپ عقلی ڈ حکوسلوں سے اس کی تر دید كر ك ايك جزو رجت ونعت ت تو محروم موما بمعه مرشد خود (مرزا قادياني) قبول كرت ہیں کہ بال صاحب بڑی نعمت نبوت تشریق ے تو ہم حروم ہونا جاتے ہیں مگر چھوٹی نعت اور رجت ہم کو ضرور ملے تا کہ پہلی امتوں کی مانند ہم بھی نبیوں کو قتل کیا کریں اور برے عذاب ك متحق بواكري؟ اور رحت اللعالمين عظ ك وجود باجود ب بم خرر الامت كا لقب لینا نہیں چاہتے ہم تو ایس بھی امت ہونا چاہتے ہیں کہ پی براگر پہاڑ پر متعدد دنوں کے واسط جائے اور اس کی غیر حاضری میں گوسالہ پر شروع کر دی جائے افسوس ایس سمجھ پر۔ (٢) بيك قدر شقادت ازلى ب كه خدا تعالى جس امركو شرف قرار دب ادر اس كا رسول ع بار بار فرمائ كد اس شرف خيرالامت كا سبب ميرا وجود باجود ب اور لانبى بعدى ہر قدم پر بتائے ۔ مرخدا اور اس كے رسول اور تمام اسلاف كے مقابلہ پر مير قاسم مرزائی ای شرف کو خضب خدا کہیں اور تمام اہل اسلام اور پنجبر خدا عظیم سب کے سب کو بلا تميز تحريف كننده وحماقت كننده اور مغالطه دمنده فرما كين - اس كاجواب بم سوا اس ك

کیا دے کتے کہ یہ آل رسول ﷺ کی شان سے بعید ہے کہ اس کی زبان سے ایے کلمات سرور کا متات کے حق میں تکلیں کیونکہ سب سے پہلے لانبی بعدی کہنے والے اور خاتم النہین 💐 کے معنی نہیں کوئی نبی بعد میرے چاہے تشریعی ہو یا غیر تشریعی وہی ہیں۔ (٣) ہم میر مرزائی سے بیاتو ضرور دریافت کریں گے کہ مرزا قادیانی نے بھی خاتم النہین کے معنی ختم کرنے والا (ازالہ ادبام م ١١٣ خزائن ج ٢ ص ٣٣١) اور پورا کرنے والا نبیوں کا (درشين فاري ص ١١٣) یں۔ اور فرمایا ہے کہ: ہر نبوت را بروشد اخترام۔ لین محمد رسول اللہ عظیم کی بوت ختم ہو گئی ہے تو مرزا قادیانی بھی ایسے محرف ادر د موکہ دہ اور احمق بیں یا کچھ آپ نے فرق رکھ لیا ہے؟ جہالت بری بلا ہے اگر مير قاسم مرزائی کو سیعلم ہوتا کہ مرزا قادیاتی ہر نبوت را بروشد اختمام فرما چکے ہیں تو تمام بزرگان دین ومرزا قادیانی سب کی جنگ ند کرتے۔ (۳) ہم میر قاسم مرزائی کی مزید تسکین کے واسطے کہ انھول نے مرزا قادیانی کو احق ادر مرف كاخطاب ديا ب-مرزا قادیانی کی اصل عبارت نقل کرتے ہیں اس شوت میں کہ مرزا قادیانی في محلى خاتم النبين كم معنى ختم كرف والانبول كا لك يور وموبدا. ''قرآن کریم بعد خاتم النبین کے کسی رسول کا آنا جائز نہیں رکھتا خواہ دہ نیا رسول ہو یا پرانا ہو کونکہ رسول کوعلم دین بتوسط جرائیل ملکا ہے اور باب نزول جرائیل بہ پرانیہ ومی رسالت مسدود ہے اور بیہ بات خود منتقع ہے کہ دنیا میں رسول تو آئے مگر سلسله وفي رسالت نه بو-" (ازالدادمام ص ٢١١) اب میر قاسم مرزائی فرما میں کد کون احت اور محرف اور دحوکہ دہ ہے۔ بج ب وریائی بیٹاب کرنا کرنے والے کے مندکو آتا ہے۔ (٥) اگر كموكدرسول ادر بى مم فرق ب تو آب قبول كر چك مي كد" جن لوكول ف نی اور رسول میں فرق سمجھا ہے کہ نبی صاحب شریعت و امت نہیں ہوتا اور رسول صاحب شريعت ہوتا ب ذو علطی پر بی - قرآن شريف ميں يدفرق مايين في علق اور غير في ك (الدوة في فيرالامت ص ١٤)  $\zeta \mathcal{U}$ جب آپ کے نزدیک رسول و نبی ایک بی ہے اور مرزا قادیانی نے مان لیا ب كد حفرت على كر بعد كونى رسول نيس آئ كا تو بحر آب فرما كي آب بحثيت مرزائی ہونے کے مرزا قادیانی کے برخلاف لکھ رہے ہیں یاان کی بیعت سے توبہ کر کے

خود اينا غديب الك چلانا چات يں-

اب ہم کذاب مدعیان نبوت کا حال لکھتے ہیں تاکہ معلوم ہو کہ مرزا قادیانی کا دعویٰ انو کھا نہیں آ گے بھی گزر چکے ہیں (۱) اسود عنسی پہلے مسلمان تھا۔ رج کے بعد مدعی نبوت ہوا چوتکہ شعبدہ باز تھا۔ لوگ اس کے شعبدہ پر فریفتہ ہو کر اس کے پیرد ہو گئے اور جس طرح مرزائی صاحبان مرزا کے خواہوں اور الہاموں کے دلدادہ ہو کر پیرد ہو گئے ای طرح اسلام سے مرتد ہو کر اسود عنی کے پیچچے لوگ لگ گئے۔ چنانچہ نجران کا تمام علاقہ اس کا فرمانبردار اور مرید ہو گیا اور سچ دین سے منہ موڑلیا۔ آخر رسول اللہ علقہ کے حیات میں ہی اسود عنی قتل ہوا۔

( ارج الكال 2 ٢ م ١٠٦ ت ٢٠٥ مطبور ١٩٩٥)

(۲) مسیلمہ کذاب میہ ایسی عبارت عربی بناتا تھا جو اس کے مگان میں قرآن کے مشابہ ہوتی اور دہ بھی اپنی کلام کو بے مثل کہتا تھا جیسا کہ مرزا قادیانی کہتے ہیں۔ ای بات پر جو کچ مسلمان تھے اس کی طرف ہو گئے۔ (الکال تاریخ نہ ۳ م ۲۱) اور مرزائی صاحبان کی طرح اپنے آپ کو سعید الفطرت اور سلیم القلب کہتے تھے اور مرزائیوں کی طرح خیال کرتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کو بھی تو ای طرح نہ مانا تھا اور جنھوں نے رسول اللہ ﷺ کو نہ مانا تھا وہ شق اور بد بخت تھے۔ جب نیا مدگی رسالت آئے تو ہماری سعادت ای میں ہے کہ ہم اس کی بیعت کریں۔ مسیلمہ کذاب سے پہلے محمد رسول اللہ ﷺ بچ بی و مرزا قادیانی نے بنا لیا ہے کہ کاذب صادق سے پہلے مرتا ہے کونکہ واقعات نے بتا دیا ہر کا ذاخل مادق نے بنا لیا ہے کہ کاذب مادق ہو پہلے مرتا ہے کو کہ مرتا ہے دیا دیا ہے میں ہو کہ میں کہ مرتا ہے ہو ہے ہی مرتا ہے کہ میں الکرے میں مرزا قاعدہ مرزا قادیانی نے بنا لیا ہے کہ کاذب صادق سے پہلے مرتا ہے کونکہ واقعات نے بتا دیا ہر کہ کاذب صادق سے پہلے مرتا ہے جیسا کہ اسود میں اور چھیے بھی مرتا ہے۔ جیسا کہ مربتا ہے کہ کہ مرتا ہو کہ ہم اس کہ میں مرتا ہے میں مرارا گیا۔

(۳) طلیحہ بن خویلد می تحص کسی گاؤں خیبر کے مضافات میں سے تھا یہ کہتا تھا کہ جرائیل میرے پاس آتا ہے۔ دوم منصح فقرات سنا کر کہتا تھا کہ بچھ کو دتی آتی ہے۔ سوم نماز صرف کھڑے ہو کر ادا کرنے کو کہتا تھا۔ اس کی جماعت اس قدر بڑھ گئی تھی کہ بڑے بڑے تین قبائل اسد عطفان طی پورے پورے اس کے ساتھ مل گئے تھے۔ (تاریخ الکال جام ۲۰۱

کیا مرزائی صاحبان اس کو تو ضردر صادق کہیں گے کیونکہ بہت لوگ اس کے پیرد ہو گئے تھے جیسا کہ مرزا قادیانی کی صدانت پر دلیلیں لاتے ہیں۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org (٣) لا ایک محفص نے اپنا نام لا رکھ لیا اور کہتا تھا کہ حدیث میں جو آیا ہے کہ لا نہی بعدی اس کا وہ مطلب نہیں کہ جو لوگ بیچھتے ہیں اس کا مطلب بیہ ہے کہ میرے بعد لا نبی ہو گا۔ لا مبتدا اور نبی اس کی خبر ہے۔ بیٹ خص بھی مرزا قادیانی کی مانند سب سلف کو غلطی پر سمجھتا تھا اور اپنے مطلب کے معنی کرتا تھا جیسا کہ مرزا قادیانی فرماتے ہیں کہ '' دچال اور سیچ موقود کی حقیقت کسی کو تیرہ سو برس تک سوا میرے سمجھ میں نہیں آئی اور نہ خاتم النہین کے معنی کسی نے سمجھے۔'' اللہ رحم کرتے آھین۔

(۵) خالد بن عبداللہ قیری کے زمانہ میں ایک شخص نے وعولیٰ نبوت کیا اور مرزا قادیانی کی مانند اپنی ب مثل کلام ہونے کا بھی دعولیٰ کیا اور اس نے انا اعطینک الکو ثو اللخ کے جواب میں انا اعطینک الجماهو فصل لوبک و جاهو والانطع کل ساحو. خالد نے اس کے قتل کا حکم دیا۔ مرزا قادیانی کی صداقت بھی فوراً معلوم ہو جاتی اگر کسی اسلامی خلیفہ یا بادشاہ یا والی ملک کے پیش ہوتے۔ گھر میں دروازے بند کر کے بیٹھنا اور کہنا کہ خدا میرکی حفاظت کرتا ہے غلط ہے۔

(۲) متنبقی مشہور شاعر تھا اس نے بھی نبوت کا دعویٰ کیا۔ وہ کہتا تھا کہ میر ے شعر بے مثل بیں ادر اپنے شعروں کو معجزہ کہتا تھا۔ ایک انبوہ کثیر اس کے تابع ہو گیا تھا۔ جس ت معلوم ہوتا ہے کہ کوئی زمانہ سادہ لوحوں ہے بھی خالی نہیں رہا۔ ذرہ کی نے دعویٰ کیا تو حجت اس کے بیرو ہو گئے۔ اصل میں یہ لوگ ایمان کے پکے نہیں ہوتے۔ پنجابی میں مثل ہے۔ جس نے لائی گلتیں اوے نال اُٹھ چلی۔ جس نے دعویٰ کیا اور اپنی کرامات ہ مثل ہے۔ جس نے لائی گلتیں اوے نال اُٹھ چلی۔ جس نے دعویٰ کیا اور اپنی کرامات ہ مجزات و نشانات آ سانی بتائے تو اس پر مال ہو گئے۔ یہی حال آج کل کے مرزائیوں کا ہداد لیل امنڈ و صَدَفَعًا کہتے جاتے ہیں۔ مرز اتا دیانی نے باوجود استدر دعویٰ علم منبق کے دعویٰ کو نہ تو زار اگر لیافت تھی تو ایک دوقصیدے عربی میں لکھ کر منبقی کا دعویٰ تو زئے مگر دہ تو اپنا الو سیدا کرنا جانے ہیں۔ س قدر غضب ہے کہ غلط عبارت ایک پندی کی معتبر اور بو اپنا لو سیدا کرنا جانے ہیں۔ س قدر غضب ہے کہ غلط عبارت ایک پڑا کی معتبر اور مثل یعین کی جائے۔ حالائکہ غلطیاں علماء نے اس کی زندگی میں نکالیں اور اس سے میں اور

(۷) مختار تتقفی عبدالله بن زبیر و عبدالملک کے زمانہ میں مدعی نبوت ہوا اور یہ بھی اپنے آپ کو کامل نبی نہ کہتا تھا۔ وہ اپنے خط میں لکھتا تھا من الحقار رسول اللہ ﷺ یعنی رسول اللہ ﷺ کا مختار جس کا مطلب مرزا قادیانی کی مانند بمتابعت رسول اللہ ﷺ ظلی و ناقص نبی کا ہے۔ بیشخص پہلے خارجی تھا۔ پھر زبیری۔ پھر شیعی اور کیانی ہو گیا۔ یہ دہ شخص ہے کہ امام حسینؓ کے انتقام کیلنے کے لیے کھڑا ہو گیا اور کوفہ پر غالب آیا واقعہ مختار میں ملک شام کے ستر ہزار آ دمی کام آئے۔ اس کا دعویٰ تھا کہ مجھے علم غیب ہے اور جبر ٹیل میرے پاس آتے ہیں اور کہتا تھا کہ اللہ تعالی نے مجھ میں حلول کیا ہے۔ جیسا کہ مرزا تادیانی کہتے ہیں ۔ آں خدا ائیکہ ازد خلق و جہاں بے خبر اند

یر او جلوه تمودست اگر ابلی بپذیر

(درشين فاري ص ١١٢)

یعنی وہ خدا جو کہ اہل جہان سے پوشیدہ ہے اس نے بھھ پر جلوۂ کیا ہے کیعنی ظاہر ہوا ہے اگرتم لائق ہوتو قبول کرو۔

(٨) متوکل کے زمانہ میں ایک عورت نے دعویٰ نبوت کیا۔ اس نے بلا کر کہا کہ کیا تو محمد سیکٹ پر ایمان رکھتی ہے کہا کہ ہاں۔ اس نے کہا کہ آنخصرت سیکٹ تو فرماتے ہیں کہ میرے بعد کوئی نبی سیکٹ نہ ہو گا۔عورت نے جواب دیا نبی مرد کی ممانعت ہے یہ کہاں لکھا ہے لا نہیة بعدی یعنی میرے بعد کوئی عورت نبی نہ ہو گی۔ اللہ اکبر! نفس بڑے بڑے دھوکے دیتا ہے۔ ایسا ہی مرزا قادیانی فرماتے ہیں کہ ہالکل باب نبوت مسدود نبیس جزئی باب نبوت کھلا ہے۔ میں ظلمی نبی ہوں۔ اس مدعیہ عورت کی مانند مرزا قادیانی کا بھی رسول اللہ سیکٹ پر ایمان ہے۔ کیکن خود بھی نبی ہیں۔ کیا خوب۔

(۹) مقعع بی صحف خالی کا قائل تھا۔ مقتدی اس کو مجدہ کرتے تھے۔ خراسان میں اس نے ظہور کیا تھا۔ جنگ و جدال میں اس نے مرید پکارتے تھے کہ اے ہاشم ہماری مدد کر یہ ابو نعمان اور جند اورلیٹ بن مصر صعابر نے ان سے جنگ کی چار مہینے تک طرفین میں لڑائی رہی آخر مسلمانوں کو حکست ہوئی اور ان کی طرف سے سات سو آ دمی مارے گئے جو باقی رہی آخر مسلمانوں کو حکست ہوئی اور ان کی طرف سے سات سو آ دمی مارے گئے جو باقی رہی آخر مسلمانوں کو حکست ہوئی اور ان کی طرف سے سات سو آ دمی مارے گئے جو باقی رہی آخر مسلمانوں کو حکست ہوئی اور ان کی طرف سے سات سو آ دمی مارے گئے جو باقی رہی قدم در معایر نے ان کی طرف سے سات سو آ دمی مارے گئے جو باقی کہ رہی تو در معایر نے ان کے معام میں محصور ہوا اور جب محاصرہ سے تک کر بھیجا ادر مقتع بڑی خونریز کی کے بعد قلعہ سیام میں محصور ہوا اور جب محاصرہ سے تک کر بھیجا ادر مقتع بڑی خونریز کی کے بعد قلعہ سیام میں محصور ہوا اور جب محاصرہ سے تک رہی آ یا تو مریدوں کو مار کر آگ میں جلا دیا اور خود ایک تیزاب کے برتن میں بیٹھ کر فی النار آ یا تو مریدوں کو مار کر آگ میں جات کے دو معنی ہوئی خونریز کی کے بعد قلعہ سیام میں محصور ہوا اور جب محاصرہ سے تک ہوا۔ تو مریدوں کو مار کر آگ میں جلا دیا اور خود ایک تیزاب کے برتن میں بیٹھ کر فی النار ہوا۔ تاریخ کا کو میں جلا دیا اور خود ایک تیزاب کے برتن میں بیٹھ کر فی النار خود بحض پل جال دیا اور خود ہوں کہ ہوں کو خواہش ہو ہوں کو کہا کہ میری لاش جلا دیکھ خود ایک دین کے ہاتھ نہ آ ہو نے کہ کو خواہش ہو میرے ساتھ آ سان پر چڑھ جائے دہ اس آ گ میں میرے ساتھ دیا کہ دیا کہ دیں کو خواہش ہو میرے ساتھ آ سان پر چڑھ جائے دہ اس آ گ میں میرے ساتھ دیا کہ دی کہ جس کو خواہش ہو میرے ساتھ آ سان پر چڑھ جائے دہ اس آ گ میں میرے ساتھ دیا کہ دی کہ کہ کو خواہش ہو میرے ساتھ آ سان پر چڑھ جائے دہ اس آ گ

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

کود پڑے۔ سب نے تعمیل کی اور جل کر را کھ ہو گئے۔ ناظرین! مرزائی صاحبان سے یو چھو کہ اس سے بھی زیادہ کوئی رائح الاعتقاد ہو سکتا ہے اور کیا ایسا شخص راست باز اور مامور من اللہ نہیں تھا؟ مرزا قادیانی کے کہنے سے اگر ایک مرید بھی آگ میں کود پڑتا تو مرزائی آسانی نشان بکار بکار کر فرشتوں کے کان بھی بہرے کر دیتے کہ یہ مرزا قادیانی کی صدافت پر آسان اور زمین گواہی دے رہے ہیں مگر تعجب ہے کہ مقنع کو کاذب شجھتے ہیں اور مرزا قادیانی کو بلادلیل صادق۔ (۱۰) کیچ بن ز کیرو یہ فر مطی جس نے بغداد کے اردگرد کو تباہ کر دیا تھا بیہ کہتا تھا کہ مجھ پر قرآن کی آیات نازل ہوتی ہیں جلسا کہ مرزا قادیانی فرماتے ہیں کہ خدا نے مجھ کو کہا کہ انک لمن المرسلين وغيره۔ (۱۱) بہبود۔ اس نے بہت جمیعت پیدا کر لی تھی اور بیشار کو تہد تنف کیا تھا۔ (۱۲) عیسیٰ بن مہرویہ قرمطی اپنے آپ کو مہدی کہتا تھا اور بہت جمیعت پیدا کر کے حملہ آ در ہوا۔ (۱۳) ابوجعفرین محمدعلی شلغاتی جس کے بڑے بڑے امیر ہم عقیدہ ہو گئے ادر انبیاءً کو حائن قرار دیتا تھا اور شریعت محدی تلی کے بہت مسائل کو اُلٹ ملیٹ کر دیا تھا جیسا کہ مرزا قادیانی نے کیا ہے ملائکہ کی نسبت قوائی انسانی تعلیم دیتا تھا بہشت قرب دوزخ عدم معرفت بتأتا تقا\_ (۱۴) ۲۹۹ ھ میں جو قبیلہ سواد سد میں سے ایک شخص نے نہادند میں دعویٰ نبوت کیا۔ اپن اصحاب کے نام بھی صحابہ کرام کے نام پر ابوبکر عمر عثان علی ظاہر کیے سواد کے بڑے بڑے قبائل اس کے معتقد ہو گئے اور اپنی جائدادیں اور املاک و اموال اس کے سپرد کر دیے اور اشاعت عقائد کے داسطے دقف کر دیے۔ اب مرزائی بتائیں کہ بد صداقت کا نشان نہیں کہ مالدار مرزائیوں کی طرح جو چندہ اشاعت مرزائیت کے واسطے چند ہزار رویے وقف کر دیے اور مرزا قادیانی کی صدافت کی یہ دلیل بیان کی جاتی ہے۔ کذابوں کے واسطے ان کے مریدوں نے اس سے بردھ کرنہیں کیا تھا۔ جب مرزا قادیانی کے واسطے چندہ دینا یا مال وقف کرنا دلیل صداقت ہے تو وہ کذاب بدرجہ اعلیٰ صادق ثابت ہوں گے۔ (۵) استادسیس ملک خراسان میں مدعی نبوت ہوا۔ اس کے ساتھ تین لاکھ سابھ بہادر تھے۔ احکم اخشم حاکم مرذازر نے مقابلہ کیا اور شکست کھائی۔ پھر خلیفہ منصور نے بہت سپاہ ولشکر بھیج کر اس کا قلع و قمع کر دیا۔ کہاں ہیں وہ مرزائی جو مرزا قادیانی کی صداقت پر

mr+

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org 441

دلیل پیش کر کے لوگوں کو دھوکہ دیتے ہیں کہ اتن جمیعت ہمی جھوٹے کی ہو تتی جاب ہمی تین لاکھ سپاہی لڑنے والے اس کے ساتھ تھے تو کس قدر اس کے مرید ہوں گے؟ جب دہ جس کو مسلمانوں کے مقابلہ پر خدائے تعالی فتح بھی دیتا رہا کا ذب ہوا تو مرزا قادیانی دعویٰ نبوت میں کس طرح سیح محصح جا کیں؟ جن کو کبھی فتح نصیب نہ ہوئی دیکھو جنگ مقد س۔ (11) عبید اللہ مہدی ۔ اس شخص نے ۲۹۲ھ میں دعویٰ مہدی موعود کا کیا۔ اس نے افرایقہ میں خروج کیا اور ایک ' جب جدید جاری کیا۔ جماعت کشر اس کے ساتھ ہو گئی ۔ کئ مقامات طرابلس وغیرہ کو فتح کر کے مصر کو بھی فتح کر لیا اور ۲۳۲ جری میں اپنی موت سر گیا۔ ( تاریخ کال این عمر جلد ۸ سفیہ ۱۰ ) میں درج ہے کہ اس کا زمانہ مہدد یہ موال سال ایک ماہ ۲۰ یوم رہا۔

(2) حسن بن صباح - ال محض نے بھی ایک جدید ند جب ملک عراق اور بیجان د افرایقہ وغیرہ میں جاری کیا اور مدعی المبام بھی تھا۔ ایک جہاز جس میں وہ سوار تھا طوفان میں آ گیا۔ اس نے پیشگوئی کے طور پر کہا کہ خدا نے بچھ سے دعدہ کیا ہے کہ سے جہاز نہیں ڈو بے گا۔ چنانچہ ایا ہی ہوا وہ کہتا تھا کہ میں اس دنیا پر متصرف ہوں اور اس کے حکم کی لقمیل حکم خدا کی تعمیل کے مثل ہے اور جو اس سے روگردان ہوا وہ خدا سے روگردان ہوا اور اس نے اپنے مریدوں کے پھیلانے کے واسط ایک پہشت بھی بنایا ہوا تھا۔ چنانچہ ہزارہا آ دمی اس کے مرید ہو گئے اور اس کے گردہ کا نام فدائی تھا۔ اس ند جب کے ذرایعہ محکران بھی ہو گیا۔ آخر ۳۵ برس نیوت و حکومت کر کے اور ہزار ہا مسلمانوں کو گراہ کر کے

(۱۸) سجاح۔ اس عورت نے مسیلمہ کذاب کے دقت میں دعویٰ نبوت کیا ادر گردہ کثیر قبیلہ تمیم اس کے مرید ہو گئے اور بہت سے رؤسا اس کے ساتھ ہو گئے اور بعہد خلافت معادیثہ تائب ہو گئے۔ اس کا زمانہ ۳۰ سال سے بھی زیادہ ہوا جیسا کہ (تاریخ کال ابن اٹے کی جلد۲ سخد ۵۱) میں لکھا ہے کہ سجاح ہیشہ اپنی قوم تغلب میں رہی۔ یہاں تک کہ حضرت معادیثہ اس کو اور اس کی قوم کو بغداد لے گئے اور سب نے وہاں اسلام کو قبول گیا۔

معاویہ ال تو اور ال کی تو مو بعداد سے سے اور خب سے وہل معلم او ہوں ہیں۔ (۱۹) عبدالمومن مہدی۔ بیشخص بھی افریقہ میں مہدی بنا اور صدبا آ دمیوں نے اس کے ہاتھ پر بیعت کی اور ہزارہا لوگ اس کے مرید ہو گئے اور حاکم مراکو وغیرہ ے مقابلہ و جنگ کرتا رہا اور ۳۵۸ بحری میں اپنی موت سے مز گیا۔ اس کا زمانہ ولایت و مہددیت ۱۳ سال سے بہت زیادہ ہے۔

CA

(۲۰) حاکم بامر اللہ۔ ان شخص نے ملک مصر میں دعویٰ نبوت سے گزر کر خدائی کا دعویٰ کیا تصار ایک کتاب اپنے گردہ کے لیے تالیف کی ادر ایک نیا فرقہ قائم کیا۔ جن کو دردز کہتے بیں ادر اپنے آپ کو تجدہ کرواتا تصا۔ شراب و زنا حلال کر دیے تصے ادر علیحدہ شریعت بنائی ہوئی تصی۔ ادر بہت حالات اس کے بیں۔ کذافی جج الکرامہ۔ تاریخ کامل بن اشیر کی جلد 9 میں لکھا ہے کہ بیہ ۲۵ برس تک حکومت کر کے مر گیا۔

(۲۱) صالح بن طریف ۔ دوسری صدی کے شروع میں یہ شخص ہوا ہے بہت بڑا عالم اور دیندار تھا۔ سمال میں یہ بادشاہ ہوا ہے اور نبوت کا دعویٰ کر کے وہی کے ذریعہ سے اس نے قرآن ثانی کے نزول کا دعویٰ کیا ہے۔ اس کی امت ای قرآن کی سورتیں نماز میں پڑھتی تھی۔ ۲۷ برس تک اس نے بادشاہت کے ساتھ نبوت کی اور اپنی اولاد کے لیے بادشاہت چھوڑ گیا۔

(۲۲) ایک حبثی نے جزیرۂ جمیکہ میں میسی بن مریم ہونے کا دعویٰ کیا۔ تمام جزیرے کے لوگ اس کے بیرو ہو گئے تھے۔

( ۲۳) ابراہیم بزلہ۔ اس نے بھی عینی بن مریم ہونے کا دعویٰ کیا۔

( ۲۳) محمد احمد سودانی - بید کہتا تھا کہ جس مہدی کا صدیوں سے انتظار تھا میں آ گیا ہوں۔ ( ۳۵) عبداللہ بن تو مرت - بید شخص بھی مہدی موعود بنا ہوا تھا اور ہزار ہا لوگ اس نے مرید بنائے ہوئے تھے۔ ادر اس امامت کے ذریعہ اس نے حکومت بھی حاصل کر لی اور کسی موقعہ جنگ پر پیشگو ئیاں بھی کرتا تھا۔ چنا نچہ اس نے ایک موقعہ پر پیشگوئی کے طور پر کہا کہ خدا کی طرف سے ہم کو اس جماعت قلیلہ پر نصرت اور مدد پنچ گی اور ہم امداد اور فتح نے خوشحال ہو جائیں گے۔ چنانچہ سے بات تجی ہو گئی ادر لوگوں کو اس کے مہدی ہونے کا یعتین کامل ہو گیا اور ہزار ہا لوگوں نے اس کے ساتھ بیعت کی میڈخص عالم فاضل اس کی حکومت کا زمانہ ۲۰ سال کا تھا اور ضرور حکومت حاصل کرنے کے پہلے چار پا پنچ سال مہدی بنا اور بعد دو حاکم بنا۔

(۲۱) اکبر بادشاہ ہند۔ اس بادشاہ نے دعویٰ نبوت کا گیا اور ایک نیا ند جب جاری کیا۔ جس کا نام ند جب البلی رکھا اور کلمہ لا اللہ الا اللّٰہ اکبر خلیفة اللّٰہ ایجاد گیا اور کہتا تھا کہ ند جب اسلام پرانا ہو گیا اس کی ضرورت اب نہیں رہی اور لوگوں سے اقرار نامے لکھائے جاتے تھے کہ مذ جب اسلام آبائی کو چھوڑ کر مذہب البلی اکبر شاہی میں داخل ہوا ہوں۔ نماز روزهٔ رج ساقط ہوا تھا۔ شیخ عبدالقادر بدایونی کی تاریخ میں اس کے مفصل حال درج میں۔ اس نے ۱۵۵۱ء میں دعویٰ نبوت کیا اور ۱۲۰۵ ہجری میں اپنی موت ے مرگیا۔ (۲۷) محمد علی بابی۔ اس شخص نے ملک فارس میں بعبد محمد شاہ کا چار جو ۱۳۵۰ھ میں تخت نشین ہوا تھا ایک نیا ند جب بابی جاری کیا اور کہتا تھا کہ میں مہدی موعود ہوں ادر کہتا تھا نشین ہوا تھا ایک نیا ند جب بابی جاری کیا اور کہتا تھا کہ میں مہدی موعود ہوں ادر کہتا تھا نشین ہوا تھا ایک نیا ند جب بابی جاری کیا اور کہتا تھا کہ میں مہدی موعود ہوں ادر کہتا تھا کہ میری کلام میرا مجزہ جا در اپنا ایک نیا قرآن تصنیف کیا جس کو دہ مثل قرآن شریف اور بیجائے قرآن شرین کے تعلیم دیتا اور الہام وحی کا مدعی تھا۔ شراب کو حلال کر دیا۔ رمضان کے روزے ۱۹ کر دیے عورتوں کو ۹ شو ہر تک اجازت دی۔ حسن خاں حاکم فارس نے اس کے شعبدہ ہائے دیکھ کر اس پر اعتقاد کر لیا۔ بی خص چالیس سال ے زیادہ زندہ رو کر مرگیا اور اس کا گردہ بابی اب تک ملک فارس میں موجود ہے۔ (یا کتان میں بہائی اس گردہ کی باقیات میں)

(۲۸) سید محمد جو نیوری۔ ہندوستان میں سیّد محمد جو نیوری نے دعویٰ مہدی ہونے کا کیا۔ تذکرة الصالحین وغیرہ کتب تواریخ میں لکھا ہے کہ سید محمد مہدی کو میراں سید محمد مہدی پکارتے تھے۔ اس کے باپ کا نام سیّد خال تھا جب علاء نے اس سے سوال کیا کہ حدیث شریف میں ہے کہ مہدی میرے نام اور میرے باپ کے نام سے موسوم ہو گا تو اس نے جواب دیا کہ خدا سے پوچھو کہ اس نے سید خال کے بیٹے کو کیوں مہدی کیا؟ دوم کیا خدا اس بات پر تادر نہیں کہ سیّد خال کے بیٹے کو مہدی بنائے؟

جو نپوری مہدی نے سات برس میں ایک ذرہ طعام ادر قطرہ پانی نہ چکھا۔ جیسا کہ کت مہد یہ میں لکھا ہے۔ ایک روز ان کی بیوی نے پوچھا کہ آپ بیبوش کیوں رہے ہو تحل نہیں کر سکتے ہو؟ جواب دیا کہ اس قدر بجلی الوہ بیت کی ہوتی ہے کہ اگر ان دریاد ک کا ایک قطرہ کمی ولی کامل یا بنی مرسل کو دیا جائے تو تمام عر کبھی ہوش میں نہ آئے۔ بعد سات سال کے لچھ نہوش آیا۔ گر مدہوش بھی رہتے تھے۔ اس تذہذ ب کی حالت میں باتی عمر میں ساڑھے سترہ سیر غلہ وگوشت و کھی بروایت بی بی الہ دتی زوجہ خود کھایا۔ بعد اس کے اجرت کی دانا پور کے جنگل کی راہ ہے جہان گردی کو نظے۔ اس جنگل میں مہد دیت بچرم خلائق زیادہ ہوا تو وہاں سے رفتہ رفتہ چند ہوی پنچ وہاں ان کے دعظ و بیان میں جب اس کا غلظہ ہوا۔ یہاں تک کہ سلطان غیات الدین تک اس کے معتقد ہو گئے۔ ایک امیر سلطان غیات الدین کا الہ داد نامی جو کہ فاضل اور شاعر بھی تھا ترک دنیا کر کے ہمراہ ہوا۔ رسالہ''بار امانت'' ایک دیوان بے نقطہ و مرثیہ شیخ اور ایک رسالہ شوت مہدویت ای کی تصنیف میں۔

یہاں سے کوچ کر کے شہر جانیر کا دارالسلطنت تجرات کا تھا پہنچے سیال بھی ان کا بہت چرچا ہوا۔ سلطان محمود بیکرہ تک نے بھی آنے کا ارادہ کیا مگر دوعالموں نے ردک دیا۔ پھر بر ہانیور کی راہ ہے دولت آباد وارد ہوئے اور بعد سیر و زیارت مزارات اولیاء اللہ احمد نگر پہنچے۔ احمد نظام الملک بھی معتقد ہو گیا گیونکہ فرزند کا آرزد مند تھا۔ انفا قا برہان نظام الملک پدا ہوا پھر کیا تھا تمام معتقد اور مريد ہو گئے۔ احد تكر ب كوچ كر كے شہر بيدر میں پہنچے۔ عبد ملک برید میں وہاں شیخ سمن معتقد ہوا اور ملا ضیاء اور قاضی علاؤ الدین ترک دنیا کر کے ہمراہ ہوئے پھر جہاز پر سوار ہو کر روانہ کعبة اللہ ہوئے۔ جب حرم محتر م میں پہنچ اور چونکہ سنا ہوا تھا کہ مہدی کے ہاتھ پر لوگ رکن و مقام میں بیعت کریں گ۔ اس واسطے سید محمد نے بھی اس مقام میں دعویٰ من اتبعنی فہو مومن کا کیا۔ یعنی جو میری تابعداری کرے گا وہ مومن ہے اور ملا ضیاء اور قاضی علاؤ الدین نے امنا و صدقنا بول کر حجت بیعت کرلی اور به داقعه ۹۰۱ ه میں ہوا۔ یہاں سیدمجم ٔ حضرت آ دم ٔ کی زیارت کو گیا اور کہا کہ میں نے بابا آدم سے معانقہ کیا اور انھوں نے مجھ سے کہا خوش آمدی۔ صفا آوردی۔ مکہ سے بعجلت تمام مراجعت کر کے شہر احمد آباد میں آ کر مجد تاج خاں سالار میں قریب دروازہ جمالپور مقیم ہوا اور طریقہ دعظ و دعوت شروع کیا۔ ملک بربان الدين وبي مريد وتارك دنيا بن كر رفيق بوت ان كومبدويه خليفه ثالث جانة ہیں اور ملک کو ہر خلیفہ چار میں ہیں۔ ای مجد میں ایک روز مجمع عام میں سید تحد مذکور نے ۹۳۰ د مہددیت کا دعویٰ کیا۔ گجرات کے علاء و مشائخ نے سلطان محمود ے شکایت کی کہ یٹنج جونو دارد ہے۔شریعت کے برخلاف حقائق بیان کرتا ہے۔ سلطان نے اخراج کا حکم دیا وہاں ے شہر نروالہ پیران پٹن میں کہ علاقہ تجرات میں ہے ہے آ کر خاص سرور کی لب حوض اترے يہاں الحارہ ماہ رہے اور يمان اس قدر كثرت سے ان كے مريد موت کہ اس قدر کسی ملک میں اس کی دام تسخیر میں نہ آئے تصے لہٰذا فرمان شاہی سلطان محود ک طرف سے صادر ہونے سے یہاں سے بھی خارج کیے گئے۔ مگر سید تحد کی عادت تھی کہ وہ پہلے ہی اپنے مریدوں میں مشہور کر دیتا تھا کہ جھ کو یہاں ے نکلنے کا علم خدا نے دیا بے لیعنی این کارروائی سے اندازہ لگا کر پیشکوئی کر دیتا تھا اور وہ خود خارج ہو کر بوری کر دیتا تھا۔ موضع پٹن ے اٹھ کر موضع بدل میں آئے اور یہاں ۱۸ ماہ اقامت کا اتفاق

ہوا۔ اس عرصد میں چر دعویٰ مبدویت کیا اور کہا کہ جھ کو علم خدا بار بار باد الط ہوتا ہے کہ دعویٰ کر اور میں ٹالنا چلا آتا ہوں۔ اب مجھ کو بیت مجم ہوا ہے اے سید محمد مبدویت کا دعویٰ کہلاتے ہو کہ نہیں؟ تو تجھ کو ظالموں میں کروں گا۔ اس واسط میں بصحت عقل وحواس دعویٰ کرتا ہوں انا مھدی مبین مراد اللہ یعنی میں کھلا مہدی ہوں خدا کی مراد اور اپنا چڑہ دونوں اظلیوں سے بکر کر کہا کہ جو شخص اس ذات سے مہدویت کا منظر ہو دہ کافر ب اور میں خدا بے بیوا سط احکام وغیرہ لیا کرتا ہوں اور خدا تعالی کا فرمان ہوتا ب کم علم اوّلین و آخرین کا جمهه کو دیا اور بیان کیا معنی قرآن اور خزانه ایمان کی کنجی جمهه کو دی تجهه جو قبول کرے مومن ہے اور جو تیرا منکر ہے وہ کافر ہے اور ای طرح ببت ی باتیں خدا کی طرف سے نبت کیں اور تمام اصحاب نے جو کہ تین سو ساتھ تھے۔ امنا و صدقنا یکار اُٹھے بیہ تیسرا دعویٰ ۵۰۹ ھ میں ہوا اور مرتے دم تک اس پر اڑے رہے۔ جب بیے خبر مشہور ہوئی کہ سید محد نے مہدویت کا دعویٰ کیا ہے تو چند علماء قصبہ مذکور میں آئے اور سید محمد سے مباحثہ سوال و جواب بابت مہدویت وغیرہ دعادی میں دریہ تک کرتے رہے۔ القصہ جب کہ سید محمد اپنے دعویٰ سے باز نہ آئے تو علماء نے مایوس ہو کر بادشاہ تجرات کو شہر احمد تكر ميں تعا اطلاع دى - بادشاہ في حكم اخراج صادر فرمايا - خارج ہونے ك وقت بولے کہ اگر میں حق پر تھا تو کیوں اتباع نہ کی اور اگر ناحق پرتھا تو کیوں قتل نہ کیا؟ وہاں ے شہر جالور میں پہنچے۔ وہاں سب لوگ مرید و منقاد ہوئے۔ پھر وہاں سے شہر تھ تھ میں ہنچ اور وہاں سے ملک سندھ میں شہر نصیر پور میں داخل ہوئے اور وہاں سے شہر تھتھ میں بہتیج اور وہاں ۱۸ مہینے رہنے کا اتفاق ہوا اور کچھ لوگوں نے تصدیق مہدویت کی۔ جب آب کا ب حال و قال اہل سندھ پر ظاہر ہوا نہایت تنگ بکرا۔ یہاں تک کہ سید محمد کے ۲۸۳ دی رفقاء و مرید میں سے فاقوں سے مر کتے اور سید تحد نے اس کا تدارک بد کیا کہ بشارت دی کہ ان سب کو مقامات انبیاء و مرسلین اولوالعزم کے ملے ہیں۔ القصہ بادشاہ سندھ نے حکم دیا کہ اس درولیش کو معہ تمام مریدوں کے قتل کرو۔ کیکن دریا خال امیر بادشاہ مذکور نے سفارش کر کے بجائے قتل کے اخراج کا حکم دلوایا۔ پس سید محد بمعہ اپن گردہ خراسان کو رواند ہوئے۔ کہتے ہیں کہ ٩٠٠ کے قريب آ دى اس كے ہمراہ تھے ان میں ے • ۳۶ اصحاب مہاجرین خاص کہلاتے تھے۔ جب ان کا قافلہ قندھار پہنچا اور وہاں مجمی قیل و قال کا چرچہ ہوا تو حاکم قندھار مرزا شاہ بیک نے علم دیا کہ سید محد مبدی کو جعد کے روز مجد جامع میں علاء اسلام کے سامنے کرو۔ چنانچہ حسب الحکم سید تحد مجد میں

ناظرین! فرقہ مہدویہ کے عقائد و مسائل مختصر طور پر نیچے لکھے جاتے ہیں تا کہ معلوم ہو کہ مرزا قادیانی نے بھی انھیں کی نقل کی ہے کوئی نی بات نہیں کہ جس کے باعث ان کو کاؤب اور مرزا قادیانی کو صادق مانا جائے بلکہ انھوں نے ریاضت ونفس کشی و ترک لذات دنیادی مرزا قادیانی بے ہزار ہا درجہ زیادہ کی بے ادر عبادت البی اور فنا فی اللہ میں ایسے غرق رہے کہ کھانے پینے کی ہوش تک نہیں رہی۔ مرزا قادیانی کے نفس نے تو جو کچھ مانگا انھول نے دنیا داروں سے بہت بڑھ کر آپ کو دیا اور ایے عیش سے گزران کی کہ کی امیر الامراء کو بھی نصیب نہیں ہو گی۔ کھی کی جگہ بادام روغن استعال ہوتا تھا۔ گوشت ک جگه مرغ کا گوشت کھایا جاتا تھا۔ کتوری اور عنبر کی وہ کثرت استعال تھی کہ خطوط چھپ گئے۔مستورات کے سونے کے زیور پاؤں تک تھ غرض دنیا کے تمام عیش وآرام ے مرزا قادیانی نے گلجھر مے اڑائے اور انھوں نے بھی نشان صدافت دنیا پر ظاہر کر کے اپنے نفس کونہیں روکا جو ان عورتوں پر دل چاہا تو نکاح موجود ہے اگر چہ منکوحہ آسانی حسب دکخواہ نصیب نہ ہوئی مگر اس میں بھی خدا کا کوئی فضل و کرم تھا۔ مگر اس کے مقابل سید محمد مهدی بهت جفائش صاحب زمد و تقوی مجامده و مشامده مو گزرا ب- اس ف سات برس تک روزہ رکھا اور باقی حصه عمر میں بروایت ان کی زوجہ مسماۃ اله دتی یا بی برس میں غلد د گوشت ساز مع ستره سیر کھایا حسب ذیل دلائل اور حالات سے سید محد مہدی اور مرزا قادیانی کا مقابلہ دیکھواور عقل خداداد سے کام لو کہ مرزا قادیانی نے کوئی اچنبا نہیں کیا۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

خود ساختہ مہدیوں کے حالات

(اوّل)....سیّد محمد قرآن کی تفییر ایسے پراثر معنوں میں بیان کرتا کہ مسلمان جوق در جوق آتے اور اس فرقہ میں شامل ہوتے اور یہی صداقت کا نثان بتاتے۔ مرزا قادیانی بھی حقائق و دقائق قرآن اپنی صداقت کا نثان فرماتے ہیں اور جیسا دل چاہتا ہے تغییر کرتے ہیں کسی علم تغییر و حدیث کے پاہند نہیں۔

(دوم) ..... النا معدی مبین مواد الله یعنی میں کھلا مہدی ہوں مراد الله کا۔ مرزا قادیانی بھی اپنے آپ کو جری الله سیح موعود و مہدی مسعود محدد امام الزمان گرش وغیرہ فرماتے ہیں۔ (سوم) .....سلطان غیاف الدین کا الد داد نامی ایک مصاحب کہ فاضل اور شاعر بھی تھا۔ دنیا ترک کر کے ہمراہ ہوا اور تادم مرگ ہمراہ رہا۔ ایک دیوان غیر منقوط یعنی بے نقط اور مرثیہ شیخ ایک رساله ''بار امانت'' ایک رساله ''ثبوت مہدی'' اس کی تصنیف ہیں۔ مرزا قادیانی کے پاس بھی حکیم نور دین بھیروی جو کہ عالم و فاضل تھ اگر چہ شاعری سے عاری ہیں۔ ریاست جمول سے مرزا قادیانی کے پاس آئے اور باعث رونق مہدویت ہوئے۔

پیشگو ئیاں پہلے مریدوں میں مشہور کرتا اور پھر ویا ہی ہوتا جنیا کہ جب وعظ وغیرہ ان کے عقائد غیر مشروع کا غلغلہ انھتا تو پیشگوئی کرتے کہ ہم یہاں سے نکالے جائیں گے۔ پس ویا ہی ہوتا جیسا کہ مرزا قادیائی قرائن نے قیاس کر کے فرماتے کہ منی آرڈر آئیں گے تو ضرور آ جاتے۔ نئی شادی کرتے تو پیشگوئی کرتے کہ ہمارے ہاں لڑکا ہوگا۔ اگر چدلڑکی ہوتی مگر وار تو خالی نہ جاتا تو تا ویلات کا لفکر فتح کے لیے موجود ہے۔ (بینجم).....جرم محترم میں دعویٰ کیا کہ من اتبعنی فیصو مؤمن یعنی جو تابعداری میری کرے گا وہ موٹن ہے۔ مرزا قادیانی بھی یہی فرماتے ہیں کہ جو میری بیعت نہ کرے موٹن نہیں اور نہ اس کی نیجات ہے۔ اگر چہ محتر بیٹ کی کوری پوری پیروی کرے اور ارکان اسلام ادا کرے۔ اگر چہ مرزا قادیانی بھی یہی فرماتے ہیں کہ جو میری بیعت نہ کرے خوف تما گراس امر میں سیر محد کا پلہ بھاری ہے کہ وہ نہیں ڈرا اور برابر جرم محترم میں بنچا اور وہاں مہدویت کا دعویٰ کیا۔ مرزا قادیانی کو اگر چہ وہ یہ دول اور ارکان خوف تما گراس امر میں سیر محد کا پلہ بھاری ہے کہ وہ نہیں ڈرا اور برابر جرم محترم میں بنچا ہوں ڈر مت میرے رسول موت سے نہیں ڈرا کر جو تی میں دول اور اور کر کر مان کا کر مون ڈر مت میرے رسول موت ہیں ڈرا تا دیائی کو اگر جہ وہ کھی ہوئی کہ میں جو کی کہ میں ہو کہ ہو کہ ہو ہوں کا خوف تھا گراس امر میں سیر محد کا پلہ تھاری کو اگر جہ وہ تیں ڈرا اور برابر جرم محتر م میں بنچا ہوں ڈر مت میرے رسول موت سے نہیں ڈرا کر تے مگر مرزا قادیانی کو لیقین تھا کہ میں

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

(مشتم) .....سید محمد حضرت آدم کی زیارت کو گئے اور کہا کہ میں نے بابا آدم ہے معانقہ کیا۔ انھوں نے مجھ ہے کہا کہ خوش آ مدی صفا آ وردی۔ مرزا قادیانی کا یہاں پلہ ، معاری ہے کیونکہ مرزا قادیانی نے خدا تعالی کو کشفی حالت میں مجسم و یکھا اور کچھ کاغذ پیشگو کی پیش کر کے خدا تعالی کے ان پر دستخط کرائے اور خدا نے قلم چکڑ کر ڈوبا لگایا تو زیادہ لگا لیا اور قلم حجماڑی تو مرخی کے دھے مرزا قادیانی کے گرتے پر پڑے جو مریدوں کے پاس موجود ہے۔ سمان اللہ معاذ اللہ خدا بھی ایسا ہے تمیز ملا کہ ڈوبا لگانے کی عقل نہیں مرزا قادیانی کا کر مہ خراب کر دیا۔ (معاذ اللہ )

( ہم مقتم ) ....سید تحمد کے ۱۸۳ اصحاب و پیرو ملک سندھ میں فاتوں ہے مر گئے کیونکہ اہل سندھ نے سید تحمد کے کلمات خلاف شرع سن کر لین دین بند کر دیا تھا۔ سید تحمد نے ان کے حق میں جو مرید مر گئے بشارت دی کہ ان سب کو مقامات انہیاء و مرسکین اولوالعزم کے ملے ہیں مرزا قادیانی کا نمبر یہاں بالکل صفر کے برابر ہے صرف ایک مرید آپ کا جو کابلی تھا دربار کابل میں بلایا گیا اور اس سے علماء نے مرزا قادیانی کی صداقت کی شرعی دلیل ماگلی تو دہ نہ دے سکا اس لیے سنگ ارکیا گیا۔ اس پر بھی مرزا قادیانی اور اور مرزائی چولے نہیں سماتے اور مرزا قادیاتی اپنی صداقت کا نشان لکھتے ہیں۔ (ھیتہ الوی س ۱۹۸ حاشہ خزائن ج ۲۲ ص ۱۷۲ ) اور ان کو یہ خبر نہیں کہ مرزا قادیاتی سے ہزار ہا درجہ بڑھ کر مریدوں نے کذاہوں کی خاطر جانیں دیں۔

(ہمشتم) ..... ستر ہزار پیرو مختار شقفی کذاب کے بیچھے مارے گئے جو کہ کہتا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ میں حلول کیا ہے اور مرزائیوں جیسے کچے مسلمان اس کو صادق مان کر تابع ہو گئے اور اپنے آپ کو سعید الفطرت اور سلیم القلب کہتے اور جو ان کے پیر کو نہ مانتا مرزائیوں کی طرح ان کو ابوجہل وغیرہ سے تشبیہہ دیتے۔ ہم مرزائیوں سے پوچھتے ہیں کہ اگر صداقت ای میں ہے کہ کوئی شخص اپنے پیر کی عقیدت میں جان دے دو تو اس دلیل سے بدرجہ اعلیٰ ثابت ہو گا کہ مختار ثقفیٰ کذاب سچا تھا اور مرزا تادیانی جھوٹے۔ کیونکہ اس کی خاطر ستر ہزار نے جان دی اور مرزا قادیانی کی خاطر صرف ایک نے جو کہ کابلی پٹھان تھا۔ جن کا قاعدہ ہے کہ اگر صند پر آ جا میں تو جان کی پرواہ نہیں کرتے۔ ناظرین! دلائل اور براہین بہت ہیں مگر چونکہ کتاب میں تنجائش زیادہ نہیں اس

لیے اختصار سے کام لیا جاتا ہے انشاء اللہ تعالٰی کسی اور موقع پر پوری پوری روشنی ڈال کر ٹابت کیا جائے گا کہ مرزا قادیانی ان گذاہوں سے ہر ایک امر میں کم ہیں۔ اب ذرا

مہدویہ کے عقائد باطلہ کوسنو اور مقابلہ کر کے دیکھو کہ مرزا قادیانی کے عقائد میں اور ان میں پچھ فرق ہے؟ اگر ہے تو تیدیلی الفاظ ہے۔ مرزا قادیانی نے شاعرانہ لفاظی اور طول و طویل عبارت کا جامداد پر پہنا کر پبلک کے پیش کیا ہے۔ درند پہلے سب کچھ ہو چکا ہے۔ (1) مہدویہ کہتے ہیں کہ اگر آ تخضرت علی کے دربار میں ایک صدیق تھا تو میرال کے دربار میں دو تھے۔سید محمود واخوند میر۔ مرزا قادیانی کا بھی ایک صدیق تحیم نور دین ہے۔ (٢) اگر وہاں خلفائے راشدین چار تھے تو یہاں یائج۔ مرزا تادیانی کے خلفائ امروبی سالکونی میں۔ (٣) اگر يبال عشره مبشره تصويبال باره-(٣) اگر آ مخضرت على كى امت تبتر فرقول مي ب تو مبدى كى امت چوبتر فرقد مين ایک فرقد اخوند میر یر ب- وبی ناج ب اور سب غیر ناجی-(۵) اخوند مير اسد الله الغالب محمى ان كالقب ب-(۲) ان کے بیٹے سید محمود کو خاتم مرشد۔ خاتم نور سرمہدی محسین ولایت کہتے ہیں کہ ان کے ساتھ خدا لڑکین میں کھیلا کرتا تھا ان کی مال فاطمہ ولایت میں۔ (2) مہدی کی سب بیبیاں ازواج مطاہرات اور امہات المونين ميں - مرزا قادياني کی يبيال بھی امہات مونين كہلاتي ہيں۔ (۸) تصدیق مبددیت سید جو نبوری کی فرض ہے اور انکار ان کی مبددیت کا کفر ہے۔ مرزا قادیانی بھی کہتے ہیں جو میری بیعت نہ کرے کافر ہے۔ (تذکرہ می ۲۰۷ طبع ۳) (٩) ٩٠٥ ٥ ي مبدديت كا دعوى بواب - جس قدر ابل اسلام دنيا مي كزرب بي ادر گزریں گے سب اس انکار کے سبب کافر مطلق ہیں۔مسلمان صرف مہدوی ہیں۔ یہی بات مرزائي کہتے ہیں۔ (۱۰) سید محمد اگر چه داخل امت محمد کی ﷺ ہیں۔ گر حضرت ابو بحر عمر فاردق عثان وعلی رضی اللہ عنہم سے افضل ہیں۔ یہی مرزائی کہتے ہیں بلکہ مرزا قادیانی کو رسول ادر نبی کہتے یں - سید محد سوا محد عظم کے تمام انبیاء سے افضل میں - میں مروائی کہتے ہیں -(۱۱) سید محد اگر چہ محد 🗱 کے تاقع میں لیکن رتبہ میں دونوں برابر میں۔ یک مرزا قادیاتی -c nil (۱۲) جو حدیث و تغییر قرآن سید محد مبدی کے مطابق نہ ہو دہ سی جنیں ہے اور سید محد کے مقابلہ میں غلط ہے۔ یہی مرزا قادیاتی فرماتے ہیں۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

(۱۳) اس کے مخالف شرح الہام بھی حق جاننے کے قابل میں۔ مرزا قادیانی یہی فرماتے ہیں۔ سب سلف غلطی پر تھے۔

(۱۴) سید محمد جو نپوری اور محمد عظیقہ یہ دو شخص پورے مسلمان ہیں اور سوا اس کے حضرت انبیاء و مرسلین ناقص الاسلام ہیں۔ حضرت آ دم ؓ ناک کے پنچ سے بالائے سر تک مسلمان تھے۔نوع زر حلق سے سرتک ابراہیم وموی سینہ سے سرتک عیسیٰ زریہ ناف سے بالائے سرتک مسلمان ہیں۔ دوسری ر جب آئمیں گے تو پورے مسلمان ہوں گے۔ ناظرین سید محمد جو نیوری بھی حضرت عیسیٰ کے اصلی نزول جسمی کے قائل تھے۔ ناظرین مرزا قادیانی نے بڑھ کر ڈھکو سلے لگائے ہیں کہ خدانے بھھ کو آ دم کہا۔ ابراہیم ۔مولی وعینی ابن مریم کہا۔ (1۵) سید محمد کے دربار میں تمام انہیاء کے ارداح پیش ہوتے ہیں ادر ان کو خدا کا حکم ہوتا ہے کہتم نے جس نور ہے نور لیا تھا اس کا مقابلہ کر کے صحیح کرو۔

(۱۲) احکام تازہ بتازہ نوبنو خدا کی طرف ے اترنے کا عقیدہ رکھنا فرض ہے۔ مرزا قادیانی بھی کہتے ہیں۔

(۱۷) اگر کسی مجتهد یا مغسر کا قول مہدی کے قول کے موافق نہ و تو خطا ہے مہدی کا درست ہے یہی مرزا قادیانی کہتے ہیں۔ رسالہ فرائض مہدویہ میں مفصل ادر طول وطویل ہے جس کو زیادہ دیکھنا ہو وہاں سے دیکھ لے۔

مرزا غلام احمد قادیانی کے مختصر حالات

مرزا غلام احمد قادیانی جنھوں نے سب کے اخیر دعویٰ نبوت و مسحیت و مہدیت کا کیا اور اس دعویٰ کے ضمن میں رجل فاری امام زمان خلیفہ مامور من اللہ و کرش ہونے کا دعویٰ بھی کیا ان کا بیہ کمال ہے کہ بیہ اپنے کمی دعوے میں مستقل نہیں۔ جب نبوت پر بحث کرونو رجل فاری کی سند پیش کرتے ہیں۔ جب خلیفہ پر بحث ہوتو مجدد کی بحث لے بیٹھتے ہیں۔ بجدد کا جوت مانگو تو مہدی اور سیسے موعود کا جوت پیش کرتے ہیں اور بقول ذوق الکل فوت الکل ایک روئ کا بن جوت نہیں دے تے۔

مرزا ذادیانی ملک پنجاب موضع قادیان کے رہنے والے تھے اور آ پ کے والد کا نام مرزا غلام مرتضی تھا اور ان کا خاندان صاحب علم و ہنر چلا آیا ہے۔ سکھوں کے زمانہ نے پہلے بقول مرزا قادیانی چند گاؤں کی حکومت بھی ان کے خاندان میں تقلی۔ تگر وہ سکھورے عبد میں پامال ہو گئی۔ مرزا قادیانی نے ابتدائی تعلیم فاری وغربی گھر میں حاصل کی۔ بعدازاں مولوی گل شاہ ساکن بٹالہ جو کہ شیعہ نذہب رکھتے تھے۔ ان سے عربی فاری تحصیل کی اور صرف شرح ملا و قافیہ تک عربی تعلیم پائی چونکہ ان کے خاندان میں ذخیرہ کت جمع تھا انھوں نے خود مطالعہ کر کے اپنی علمی لیافت ہے ترقی کی۔ جیسا کہ عام قاعدہ ہے کہ تمام کتابیں کوئی نہیں پڑھتا اپنے مطالعہ سے ہرایک شخص جس علم کیطر ف اس کی طبیعت کا میلان ہو۔ اس میں ترقی کر لیتا ہے۔ انگریزی میں اس کو سلف سنڈی کہتے ہیں اور سے قاعدہ ہر ایک ملک اور ہر ایک قوم میں ہے۔ مگر سے مرزا قادیانی کی خصوصیت ہے کہ انھوں نے اس ترقی کے معنی شرح صدر نصیب ہوا اور میں علم لدنی سے فیضیاب ہوا ہوں کرتے ہیں۔

ابتدائی عمر میں مرزا قادیانی ضلع سیالکوٹ کچہری صاحب ضلع میں پندرہ روپید ماہوار کے ملازم ہوئے اور چونکہ اس قلیل تنواہ پر گزارہ مشکل تھا دن رات اس خیال میں مستغرق رہتے کہ کسی طرح دولت ہاتھ آئے اور عیش دآ رام سے زندگی کے دن پورے ہوں۔ ایک روز کچہری سے فارغ ہو کر گھر کو آ رہے تھے اور اپنے خیال میں تحو تھے کہ ایک رائے صاحب فنیس پر جو سوار تھے ان کے قریب آ کر مرزا قادیانی سے صاحب سلامت ہوئی۔ رائے صاحب نے شکایت کی کہ آپ ملتے نہیں۔ مرزا قادیانی نے جواب دیا کہ آپ تو تکی کے ملازم نہیں ہم تو مجبور ہیں۔ آپ الٹی شکایت کرتے ہیں۔

ایک روز مرزا قادیانی وظیفہ کر رہے تھے کہ دروازہ کھلا اور ایک تخص بزرگ صورت عربی لباس زیب تن کیے ہوئے داخل ہوئے۔ بعد سلام علیم کے بیٹھ گئے اور فرمایا کہ آج آپ کچہری سے دیر کر کے آئے ہیں۔ مرزا قادیانی نے فرمایا کہ ہاں بندگ پابندگی میں ای سبب سے تو نوکری سے بیزار ہوں۔ چار پارٹج برس ہو گئے اور ہنوز روز اوّل ہے کچھ ترتی نہیں ہوئی اور نہ امید ہے۔ عرب صاحب نے فرمایا کہ ہم آپ کو ایک ممل بتاتے ہیں کہ تھوڑے دنوں کے ورد میں خدا نے چاہا تو نوکری کی پرواہ نہ رہے گی۔ مرزا قادیانی نے جواب دیا کہ ورد دخالف کا تو بچھ کولڑکین سے شوق ہے مگر بنتا کچھ

ناظرین! اب تو مرزا قادیانی کے علم لدنی کا راز کھل گیا ہو گا کہ عربی زبان کی فصاحت و ترقی کی کلید عرب صاحب ہیں اور یہ راز بھی کھل گیا جو مرزا قادیانی فرماتے ہیں کہ میں نے روحانی فیض کسی سے تہیں پایا کیونکہ عرب صاحب نے وظیفہ فرمایا اور ساتھ ہی اس عرب نے پیشکوئی کر دی کہ وظیفہ پڑھو اور صبر کرد۔ چنا نچہ تھوڑے عرصہ کے بعد وظیفہ کا اثر ش<u>ورع موالوں مرزا قادیانی الایال مد</u> گئ

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

ایک اورراز بھی اس جگہ کھولنے کے لائق ہے کہ مرزا قادیانی طالب دئیا اس درجہ کے تھے کہ عرب صاحب سے عرض کی کہ کوئی ایساعمل بھی یاد ہے کہ دست غیب ہو۔ یعنیٰ کسی طرح زر حاصل ہو جس پر عرب صاحب نے فرمایا کہ میں ایسے تملوں کا قائل نہیں۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ عرب صاحب روحانی فیض کے قائل تھے اور دنیادی عملیات کو مکردہ جانتے تھے۔

ایک اور راز بھی ظاہر کرنے کے قابل ہے کہ مرزا قادیانی علم جغر میں بھی محاورت رکھتے تھے۔ کیونکہ عرب صاحب کے جواب میں فرمایا کہ علم جغر میں اس کے بہت قاعدے اور عمل لکھے ہیں۔ جس پر عرب صاحب نے فرمایا کہ ہاں ہیں مگر یہی دست غیب ہے کہ کسی کار میں انسان کی رجوعات اور فتوحات ہو جائے۔ لی عرب صاحب نے دفیفہ بھی فرما دیا اور ساتھ ہی یہ کہا کہ فقط ہیر کے کند ھے ہی سے کار براری نہیں ہوتی۔ کچھ ہمت بھی درکا رہے چونکہ آپ کی فطرت میں نوکری ماتحتی کا مادہ نہیں۔ اس لیے آپ کوئی اور کام شروع کریں۔ چنانچہ مرزا قادیانی نے جواب دیا کہ میرا پہلے ہی سے ارادہ قانون کا امتحان دینے کا ہے دکالت میں معقول آمدنی ہے۔

ناظرین! یہ فنا فی الرسول کے مدعی کا حال ہے کہ کس طرح طالب دنیا ہے اور توکل برخدا ہے معلوم کرلواور پھر قانونی پیٹہ جو بالکل رات دن جھوٹ سے کام ہے۔ اسکو پیند کرنا بھی اتفا کا پید دیتا ہے اور آپ کا ورد دخا نف بھی دنیاوی عیش آ رام کے داسطے فعال غرض امتحان دیا مگر کامیاب نہ ہوئے۔ ایک اور راز بھی لکھنے کے قابل ہے کہ سید ملک شاہ ساکن سیالکوٹ جو کہ علم نجوم ورمل میں پچھ دخل رکھتے بتھے۔ مرزا قادیانی نے ان اس سیب ہے کہ پیشکوئیاں غلط نگلتی رہیں۔

جب وکالت سے ناامیدی ہوتی تو آپ نے اپنے پرانے رفیق رائے صاحب سے مشورہ کیا کہ اب کیا کروں۔ رائے صاحب نے فرمایا کہ میرا آپ کا مکتب کا تعلق ہے اور بٹالہ میں جب ہم تم اسم پڑھتے تھے۔ مجھ کو آپ سے اتحاد ہے مگر آپ کی پریشانی کا سبب پوچھتا ہوں۔ مرزا قادیانی نے کہا کہ شخواہ قلیل ہے گزارہ نہیں ہوتا اور ترقی محال ہے کروں تو کیا کروں

ليكن ر. میر 7 13. خدا i el الحاحاتي قاضي ميوتى 15

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org ایک اور راز مجھی قابل توجہ ناظرین ہے کہ مرزا قادیانی کیمیا کے متلاشی بھی رہے۔ ساڑ پھوک بھی کرتے رہے کیونکہ جب رائے صاحب نے کہا کہ آپ نسخہ کیمیا کو تلاش کیا کرتے تھے تو مرزا قادیانی نے ان کے جواب میں فرمایا کہ اگر وہ نسخہ تماری تر کیب یا عمل ادر کوشش سے بن جاتا یا کوئی نسخہ کیمیا کا کامل مل جاتا تو ہم کو نوکری یا وکالت یا کمی اور کار کی کیا ضرورت تھی۔ رائے صاحب نے فرمایا کہ ایک تجویز میں بتاتا ہوں کہ آپ کی فطرت میں بحث مباحثہ کا مادہ بہت ہے اور آپ مکتب کے زمانہ میں بھی تھنڈ الہند ۔ تھنڈ الہنود و خلعت الہنود وغیرہ کتا میں سن و شیعہ و عیسا ئیوں و مسلمانوں کی مناظرہ کی کتا جن دیکھا کرتے تھے۔ پس آپ مناظرہ کی کتا میں تالف کریں اور فروخت کہ خوش بود کہ بر آید بیک کرشہ دو کار

ناظرین! آپ سمجھ کتے ہیں کہ یہ میں راز مرزا قادیانی کی ترقی اور پیری مریدی کی ددکانداری نے اوّل اوّل مرزا قادیاتی نے نوکری چھوڑ کر لاہور میں آ کر چیںا والی متجد میں مولوی محمد حسین صاحب بٹالوی ہے بھی مشورہ کیا۔ انھوں نے بھی ا تفاق رائے ظاہر کیا اور مرزا قادیانی نے پہلے پہل براہین احد یہ کا اشتہار دیا اور اس میں وعدہ کیا کہ اس کتاب میں تین سو دلیل اسلام کی صداقت پر بیان کی جائے گی اور جو مخالف مذہب اس کا جواب دے گا یا میرے بیان کردہ دلائل کو توڑے گا اس کو دس ہزار روپید انعام دیا جائے گا اور کتاب کی قیمت دس روپے اور پانچ روپے بر پیشکی قرار پائی چونکه مسلمانوں کو اپنے دین سے محبت ہے اور رسول اللہ بی کے دین کی حفاظت کے واسطے روپیہ پیسہ کی کچھ پرواہ نہیں کرتے اور ننی روشن کے لوگ جو اپنے مذہب سے بالکل نادانف تھے۔ آریوں کے اعتراضات سے تنگ آئے ہوئے تھے۔ ایسے اشتہار کو غذیمت سمجھا اور مرزا قادیاتی کو چاروں طرف سے روپیہ بمد پیشگی آنا شروع ہوا اور اہل اسلام نے مرزا قادیانی کو ایک مناظر اسلام تجھ کر اپنی امداد مالی سے مالا مال کر دیا۔ قرضہ بھی ادا ہو گیا اور خود بھی آسودہ ہو گئے اور عرب صاحب کی پیشکوئی کے مطابق تھوڑے دنوں میں مرزا تادیانی کی طرف رجوعات خلائق ہونے لگا اور عرب صاحب کے وظیفہ نے وہ تاثیر دکھائی کہ مرزا قادیاتی لاکھوں کے مالک ہو گئے۔ برابین احمد یہ لکھتے کلھتے مناظر اسلام ے ترقی کر کے اپنے مثیلی میں ہونے کا خیال پیدا ہو گیا کیونکہ برابین احمد یہ اوّل تو حب وعدزه نه نگلی اور جونگلی وه صرف تمهیدی مضامین شخے۔ کیہلی جلد میں اشتہار دوسری و تیسری جلد میں مقدمہ اور تیسری جلد کی پشت پر اشتہار دے دیا کہ تین سوجز تک کتاب بڑھ گنی

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

ب مگر بد بالکل دهوله دنای تقلی کیونکه چوتھی جلد میں صرف مقدمه کتاب اور ٨ تمبيدات تحيين ادر صفحات ۵۱۴ تھے اور تمہیدات کے بعد باب اوّل شروع ہوا ہی تھا کہ جلد چہارم کی پشت پر اشتہار دے دیا کہ اب براہین احد س کی تحمیل خدا نے اپنے ذمد لے لی بے اس پر لوگوں نے بہت شور محایا کہ تین سو جز کی کتاب اور تین سو دلیل جس کا دعدہ تھا۔ وہ نکالو ورنہ قیت واپس کرو۔ مرزا قادیانی کی اس کارروائی سے دیندار مسلمان تو مرزا قادیانی سے بیزار ہو گئے کیونکہ وعدہ خلافی اسلام میں بہت عیب کی بات ہے اور ادھر مرزا قادیانی نے اپنی کرامات و البہامات کی اشاعت میں اشتہار دیا اور اشتہاروں سے تمام دنیا ہلا دی کہ میں مثیل مسیح ہوں اور مجھ کو وحی ہوئی ہے اور جس کو دحی ہوتی ہے اور مکالمہ و مخاطبہ البی سے مشرف ہوتا ہے۔ وہ نبی درسول ہے۔ پس میں نبی درسول ہوں ادر میرے واسطے آسان و زمین نے گواہی دی ہے اور میری خاطر طاعون آئی ہے کہ میرے متکروں کو ہلاک کرے اور آیت ماکنا معذبین حتی نبعث رسولا سے تمسک کر کے دوئ نبوت کیا کہ خدا نے جو عذاب بھیجا ہے تو رسول بھی ضرور ہونا چاہیے۔ کپل طاعون کے عذاب کے ساتھ میں رسول ہوں۔ مگر چونکہ مرزا قادیانی ایک کمزور طبیعت کے آ دمی تھے ان کوشیه بھی خوف تھا کہ کہیں مسلمان ناراض بھی نہ ہوں تا کہ بالکل آبدنی بند نہ ہو جائے آہتہ آہتہ مسلمانوں پر پوجھ ڈالا کہ پہلے مثیل میچ کا دعویٰ کیا۔ جب کٹی ایک سادہ لوحوں نے بیہ بات مان کی تو پھر سیج موعود کا دعویٰ کیا ادر ساتھ ساتھ محمد سی بھی تعریف کرتے جاتے تا کہ مسلمان پھندے سے نہ نکل جائیں۔ مگر ساتھ ہی محد ﷺ ک ہتک بھی کرتے جاتے ہیں کہ محمد رسول اللہ ﷺ نے میں موعود اور دجال کے بارے میں غلطی کھائی ہے اور دجال کی حقیقت رسول اللہ علی کی سمجھ میں نہیں آئی۔ مجھ کو خدا نے ای کی حقیقت شمجھا دی ہے۔ مگر مسلمانوں ہے ڈر کر پھر ساتھ ہی لکھتے ہیں کہ محمد رسول اللہ ﷺ کی فراست ونہم تمام نبیوں کی فراست ونہم سے زیادہ ہے گر دجال کی حقیقت میں انھوں نے غلطی کھائی ہے اور میں رسول اللہ ﷺ سے زیادہ قہم و فراست رکھتا ہوں۔ مگر ڈر کے مارے صاف نہیں کہتے۔ غرض مرزا قادیانی کا صاف دعویٰ ایک بھی استقلال کے ساتھ نہیں۔لیکن دعویٰ کرتے بھی ضرور ہیں۔ اب مرزا قادیانی کی اصل عبارات دعویٰ نبوت کے بحوالہ کتاب د صفحہ لکھتے ہیں۔ (1) سیا خدا ہے جس فے قادیان میں رسول بھیجا۔ (دافع البلاص اا خزائن بن ١٨ص ٢٣١)

(۲) '' پیہ طاعون اس وقت فرد ہو گی جبکہ لوگ خدا کے فرستادہ کو قبول کریں گے۔'' (دافع البلاص ۹ خزائن ج ۱۸مں ۲۲۹) (۳) قادیان اس داسط محفوظ رہے گا کہ اس کے رسول اور فرستادہ قادیان ہیں۔ (دافع البلاص ۵ خزائن ج ۱۸ ص ۲۲۵)

(۳) "میں اپنی نبست نبی یا رسول کے نام سے کیونگر انکار کر سکتا ہوں۔ اور جب کہ خدادند تعالیٰ نے بیہ نام میرے رکھ ہیں تو میں کیونگر رد کروں..... اور میں جیسا کہ قرآن شرایف کی آیات پر ایمان رکھتا ہوں ایسا ہی بغیر فرق ایک ذرہ کے خدا کی اس کھلی وحی پر ایمان لاتا ہوں جو مجھے ہوئی۔ (۵) "آیت و مبشر آ بر سول یاتی من بعدی اسمۂ احمد سے بیہ عاجز (مرزا قادیانی) مراد ہے کیونکہ آپ کا نام محمد جلالی تھا اور احمد جمالی سو دہ میں ہوں۔"

(۲) ''میں نبی ہوں میرا انکار کرنے والامستوجب سزا ہے۔'' (مخص توضیح المرام ص ۱۸ خزائن ج ۲ ص ۱۱) ناظرین! مرزا قادیانی دعویٰ تو کر بیٹھے مگر شوت کچھ بھی نہیں۔ پہلے ہم مرزا قادیانی کے معیار بے ثابت کرتے ہیں کہ وہ کاذب تھے۔ وہو ہٰدا۔ معار صدافت نمبر ا

"، ماسوا اس کے بعض اور عظیم الشان نشان اس عاجز کی طرف سے معرض امتحان میں ہیں۔ جیسا کہ (۱) منتی عبداللہ آتھم صاحب امرتسری کی نسبت پیشکوئی جس کی میعاد 8 جون ۱۸۹۲ء سے پندرہ مہینہ تک ہے۔ (۲) پند ت لیکھرام پشاوری کی موت کی نسبت پیشکوئی جن کی میعاد ۱۸۹۳ء سے چھ سال تک ہے۔ (۳) مرزا احمد بیک ہوشیار پوری کے داماد کی موت کی نسبت پیشکوئی جو پی ضلع لاہور کا باشندہ ہے جس کی میعاد آن کی تاریخ سے جوا ۲ ستبر ۱۸۹۳ قریباً گیارہ ماہ باقی رہ گئے ہے۔ یہ تمام امور جو انسانی طاقتوں سے بالکل بالاتر ہیں۔ ایک صادق یا کاذب کی شناخت کے لیے کافی ہیں کیونکہ معبول نہ ہو خدا تعالی اس کی خاطر ہے کی اس کے دشن کو اس کی بردعا سے بلاک نہیں کر احیاء اور اموات دونوں خدا تعالیٰ کے اختیار میں ہیں اور جب تک کوئی شخص نہایت درجہ کا مقبول نہ ہو خدا تعالیٰ اس کی خاطر ہے کی اس کے دشن کو اس کی بردعا سے بلاک نہیں کر اپنے صادق ہونے کی دلیل تغہرا دے۔ ' (شہادت القرآن میں دیں کر اپنے صادق ہونے کی دلیل تغہرا دے۔ ' (شہادت القرآن میں دو ان کی متراحت کو این کرامت کو اپنے صادق ہونے کی دلیل تغہرا دے۔ ' (شہادت القرآن میں دو ان کی میں کر

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

دعید تھا۔ اصل عبارت یہ ہے۔ ''عذاب شدید میں مبتلا ہو جائے گا سو اب میں اس پیشکوئی کو شائع کر کے تمام مسلمانوں اور آریوں اور عیسائیوں اور دیگر فرقوں پر ظاہر کرتا ہوں کہ اگر اس محض پر چھ برس کے عرصہ میں آج کی تاریخ نے کوئی ایسا عذاب نازل نہ ہوا جو معمولی تکلیفوں نے زالا اور خارق عادت اور اپنے اندر ایسی بیب رکھتا ہوتو سمجھیں کہ میں خدا تعالیٰ کی طرف نے نہیں کہ لیکھر ام کو اس میعاد مقررہ میں کوئی خارق عادت عذاب ہو گا۔'' ظاہر ہے کہ موت عذاب نہیں درنہ ماننا پڑے گا کہ مرزا قادیانی بھی معذب ہوئے کیونکہ وہ خود بھی مر گئے۔

(٢) عذاب محص كرف مح واسط زندكى ضرورى بادر روح ادر جد كالعلق لازى ہے جب عذاب یا سزا کی حس ہوتی ہے۔ اگر کسی کو بید لگائے جا کمیں اور وہ زندہ نہ ہو تو اس کو بیدوں کی ضرب کی حس نہ ہو گی مردہ کو کسی متم کی حس نہیں ہوتی اور اگر زندہ آ دمی کو بید لگائے جائیں تو اس کو درد ہو گی۔ پس لیکھر ام کا چھری سے مارا جانا خارق عادت عذاب نہیں تھا کیونکہ پشاوری ایک دوسرے سے دشمنی کے باعث آئے دن ایس ایس وارداتیں کرتے رہتے ہیں یا تو خارق عادت کا لفظ جھوٹا ہے یا پیشگوئی جھوٹی ہے۔ اگر لیکھر ام پشاوری کو سمی اس کے دشمن نے قتل کر دیا تو اس میں جو پیشکوئی عذاب کی تھی اور عذاب اس داسطے تھا کہ دوسرے دشمنوں کے واسطے حجت اور عبرت ہو۔ جب پیشگوٹی کی علت غائی بوری نہ ہوئی یعنی ایسا کوئی عذاب لیکھر ام پر نازل نہ ہوا جس کے باعث وہ توبہ کرتا اور دوسرے لوگوں کو اس کے عذاب کی طرف د کچھ کر عبرت ہوتی سے نہ ہوا بلکہ لیکھر ام مرگ کی بیاری کے عذاب سے خلاص کیا گیا اور پیشکوئی کو جھوٹا ثابت کرنے کے واسط خدانے لیکھر ام کو بیار بھی نہ کیا تا کہ مرزا قادیانی بیہ نہ کہہ دیں کہ دیکھو لیکھر ام ہماری پیچگوئی کے مطابق بیار اور خدا کے عذاب کے بیچے ہے۔ اس کو خدا نے اچا تک موت دی اور بیاری موت کے عذاب سے بچالیا۔ عذاب تب تھا جب وہ مدت دراز تک بیار رہتا دکھ درد سہتا اور نچر کچر کر چھ سال کی زخمت کے بعد مرتا تو مرزا قادیانی کی پیشگونی کچی ہوتی۔

(۳) پیشگوئی منگوحہ آسانی محمدی بیگم کی تقلی جو بالکل جموٹ نگلی۔ نہ محمدی بیگم کا نکاح مرزا قادیانی سے ہوا نہ پیشگوئی پوری ہوئی۔ مرزا قادیانی نے بڑے زور سے لکھا تھا کہ جو امر یعنی نکاح محمدی بیگم کا آسان پر ہو چکا ہے وہ زمین پر ضرور ہو گا۔ آسان و زمین ٹل جا کمی مگر بہ امر نہ بلے گا اور پھر جب نکاح دوسر ہے خص سے ہو گیا تو پھر پیشین گوئی کی

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

4

ترمیم کی گئی کہ تحمدی بیکم کا خادند فوت ہو گا یہ ہو گا وہ ہو گا اور تحمدی بیگم بیوہ ہو کر ضرور میرے نکاح میں آئے گی اگر میرے نکاح میں نہ آئی اور میں مر گیا تو جھوٹا ہوں۔ چنانچہ لکھتے ہیں۔

"راقم رسالہ بذا اس مقام میں خود صاحب تج بہ ب۔ عرصہ قریبا تین برس کا ہوا ہے کہ بعض تحریکات کی دجہ ہے جن کا مفصل ذکر اشتہار دہم جولائی ۱۸۸۸، میں مندرج ہے۔ خدا تعالی نے بیشگوئی کے طور پر اس عاجز پر ظاہر فر بایا کہ مرزا احد بیک ولد مرزا گامال بیگ ہوشیار پوری کی دختر کلال انجام کار تمھارے نکاح میں آئے گی اور وہ لوگ بہت عدادت کریں گے اور بہت مانع آئمیں گے اور کوشش کریں گے کہ ایسا نہ ہو کیکن آخر کار ایسا ہی ہو گا اور فرمایا کہ خدا تعالی ہر طرح ے اس کو تمہاری طرف لائے گا۔ باکرہ ہونے کی حالت میں یا بوہ کر کے اور ہر ایک روک کو درمیان سے اتھائے گا اور اس کام کو ضرور پورا کرے گا۔ کوئی شبیں جو اس کو روک سکے ۔ چنا نچہ اس پیشگوئی کا مغصل بیان معداس کی میعاد خاص اور اس کی ادقات مقرر شدہ کے اور معد اس کے ان تمام لوازم کے جنھول نے انسان کی طاقت ہے اس کو باہر کر دیا ہے۔ اشتہار دہم جوازئی ۱۸۸۸ء میں مندرج ب اور وہ اشتہار عام طبع ہو کر شائع ہو چکا ہے۔ جس کی نسبت آریوں کے بعض منصف مزاج لوگوں نے بھی شہادت دی کہ اگر یہ پیشگوئی یوری ہو جائے تو بلاشبہ سے خدا تعالی کا فعل بے اور سے پیشگوئی ایک بخت مخالف قوم کے مقابل بے جنھوں نے گویا دشمنی اور عناد کی تلوار سے تعینچی ہوئی ہیں اور ہر ایک کو جو ان کے حال ہے خبر ہو گی وہ اس پیشگوئی کی عظمت خوب سمجھتا ہو گا۔ بہم نے اس پیشگوئی کو اس جگہ مفصل نہیں لکھا تاباربار کسی متعلق پیشگوئی کی دل شکنی نہ ہولیکن جو شخص اشتہار پڑھے گا دہ گو کیسا ہی متعصب ہو گا اس کو اقرار کرنا پڑے گا کہ مضمون اس پیشگوئی کا انسان کی قدرت ہے بالاتر ب اور اس بات کا جواب بھی کائل اور مسکت طور پر ای اشتہار سے ملے گا کہ خدا تعالی نے کیوں یہ پیشگوئی یہاں فرمائی اور اس میں کیا مصالح بیں اور کیوں اور کس دنیل ے یہ انسانی طاقتوں سے بلند تر میں؟

اب اب جگہ مطلب میہ ہے کہ جب میہ پیشگوئی معلوم ہوئی اور ابھی پوری نہ ہوئی تھی (جیسا کہ اب تک بھی جو ۱۶ اپریل ۱۸۹۱ء ہے پوری نہیں ہوئی) تو اس کے بعد اس عاجز کو ایک سخت بیماری آئی۔ یہاں تک کہ قریب موت کے نوبت پہنچ گٹی بلکہ موت کو سامنے دیکچہ کر دمیست بھی کر دی گئی۔ اس وقت گویا پیشگوئی آ تھوں کے سامنے آ گئی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

اور یہ معلوم ہو رہا تھا کہ اب آخری دم ہے اور کل جنازہ نکلنے والا ہے۔ تب میں نے اس پیشگوئی کی نتبت خیال کیا کہ شائد اس کے اور معنی ہوں گے۔ جو میں تبھو نہیں سکا۔ تب ای حالت قریب المرگ میں بچھے الہام ہوا الکحق من رَبَّتِک فلا تَحکُونُنَ مِنَ الْمُمْتُرِيْنَ یہ تبید کھلا کہ کیوں خدا تعالی نے اپنے رسول کریم ﷺ کو قرآن کریم میں کہا کہ تو شک مت کر سو میں نے تبچہ لیا کہ در حقیقت یہ آیت ایسے ہی نازک وقت سے خاص ہے۔ جیسے یہ وقت تھی ایرا ہی کہ کہ در حقیقت یہ آیت ایسے ہی نازک وقت سے خاص ہے۔ جیسے بیم وقت تھی ایرا ہی دور خیات پر ہے اور میرے دل میں یقین ہو گیا کہ جب نہیوں پر تبیل ایرا ہی دوقت آ جاتا ہے جو میرے پر آیا تو خدا تعالی تازہ یقین دلانے کے لیے ان کو کہتا ہے کہ تو کیوں شک کرتا ہے اور مصیبت نے تھے کیوں نومید کر دیا۔ نومید من ہو

اب مرزا تادیانی مربھی گئے اور محدی بیگم ان کے نکام میں ند آئی تو مرزا تادیانی کی ند صرف ایک پہلی پیشگوئی غلط نگلی بلکہ دوبارہ خدا تعالیٰ نے مرزا قادیانی کو تسلی دے کر پھر پیشگوئی کے پورا ہونے کی بابت یقین دلایا اور بیاری سے صحت دی بلکہ یہ کہا کہ جب تک محدی بیگم تیرے نکاح میں ند آئے گی۔ تب تک تیری موت ند آئے گی۔ باق رہا مرزا قادیانی کی تادیلات باطلہ ان کی نسبت صرف اتنا ہی کہنا کافی ہے کہ عذر گناہ بدتر از گناہ اناپ شناپ جو دل میں کی کے آئے لکھ دے۔کون پوچھ سکتا معیار صدافت نمبر ۲

مرزا قادیانی نے خود البدر ۱۹ جولائی ۱۹۰۲ء میں معیار صداقت قرار دے کر فرمایا۔''طالب حق کے لیے میں یہ بات پیش کرتا ہوں کہ میرا کام جس کے لیے میں اس میدان میں گھڑا ہوا ہوں یہ ہے کہ میں عید کی پری کے ستون کو تو ڑ دوں اور بخائے شلیث کے تو حید کو پھیلا دوں ادر آنخضرت بیل کی کی طلالت وعظمت اور شان دنیا پر طاہر کر دوں۔ پس اگر جھ سے کروڑ نشان بھی ظاہر ہوں اور یہ علت عائی ظہور میں نہ آئے تو میں جھوٹا ہوں پس دنیا بچھ سے کیوں دشمنی کرتی ہے۔ دہ میرے انجام کو کیوں نہیں دیکھتے۔ اگر اسلام کی حمایت نے وہ کام کر دکھایا جو میں موعود و مہدی موعود کو کرنا چاہے تھا۔ تو پھر سچا ہوں درنہ اگر کچھ نہ ہوا اور مرگیا تو پھر سے لوگ گواہ رہیں کہ چھوٹا ہوں۔ والسلام غلام احمد قادیانی۔''

طاعون کی بڑے زور شور ہے مرزا قادیانی نے پیشگوئی کی تھی کہ قادیان چونکہ خدا کے رسول کی تخت گاہ ہے اس لیے طاعون سے محفوظ رہے گی۔ یہ پیشگوئی بھی جھوٹی نگلی اور قادیان میں طاعون پڑی اور ذیل کے اخبارات نے اپنے اپنے اخبارات میں ذرج کیا جن کا خلاصہ درج کیا جاتا ہے۔

(۱) اخبار الحکم مورخہ ۱۰ اپریل ۱۹۰۴ء'' اللّٰد تعالیٰ کے امر و منشاء کے ماتحت قادیان میں طاعون مارچ کی اخیر تاریخوں میں چھوٹ پڑی۔ ۲ و ۲ کے درمیان روزانہ موتوں کی اوسط ہے۔' (۲) اخبار اہل حدیث۔ مورخہ ۲۲ اپریل ۱۹۰۳ء'' قادیان میں آن کل تخت طاعون ہے۔ مرزا قادیانی اور مولوی نور دین کے تمام مرید قادیان سے بھاگ گئے ہیں۔ مولوی نور دین کا خیمہ قادیان سے باہر ہے۔ اوسط اموات یومیہ ۲۰ و ۲۵ ہے۔''

(۳) اخبار البدر قادیان مورخہ ۱۶ اپریل ۱۹۰۴ء ''میں بھی کمال صفائی سے قادیان کی صفائی کو شلیم کیا ہے۔''

(۳) پییہ اخبار مورخہ ۲۰ اپریل ۱۹۰۴ء''دارالامان آج کل پنجاب میں اوّل نمبر پر طاعون میں مبتلا ہے۔ میں موتوں کی اوسط ہے۔ قصبہ میں خوفناک ہل چل کچی ہوئی ہے۔'' (۵) مرزا تادیانی خود قبول کرتے ہیں۔''جب دوسرے دن کی صبح ہوئی تو میر صاحب کے بیٹے اسحاق کو تیز تپ ہوا اور سخت گھبراہٹ شروع ہو گئی اور دونوں طرف ران میں

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

گلٹیاں نگل آئیں۔'' (هیقة الوی سند ۳۲۹ خزائن ج ۲۲ ص ۳۳۲)'' پیراند تد عبدالگریم مرزا تادیانی کے گھر میں فوت ہوئے۔ علاوہ برال محمد افضل بربان الدین۔ محمد شریف۔ نور احمد مرزائیاں فوت ہوئے۔'' معیار صداقت نمبر بہا

مرزا قادیانی نے ڈاکٹر عبدالحکیم کا فوت ہونا قرار دیا تھا کہ عبدالحکیم مرزا قادیانی کی زندگی میں فوت ہو گا۔ چنانچہ میہ مقابل کی روحانی کشتی تھی۔ ڈاکٹر عبدالحکیم صاحب نے اپنا البام شائع کیا کہ مرزا مسرف ہے کذاب ہے اور عیار ہے۔ صادق کے سامنے شریر فنا ہو جائے گا اور اس کی میعاد تین سال بتلائی '' دیکھو اعلان الحق صفحہ''' اس کے مقابل مرزا قادیانی نے اپنا البام شائع کیا۔ صبر کر خدا تیرے دشن کو ہلاک کرے گا۔ خدا کی قدرت مرزا قادیانی فوت ہوئے اور ڈاکٹر عبدالحکیم صاحب اب تک زندہ ہیں۔

ناظرین! مرزا قادیانی اپنے ہی میعاروں سے کاڈب ثابت ہوتے ہیں۔ اب ہم چند دلائل نعلی و عقلی ذیل میں درج کرتے ہیں جو کہ مرزا قادیانی کی نبوت کا بطلان کرتی ہیں۔

مكافقة القلوب ك باب ااا مي تحرير فرمات بي كه "رسول الله يلك كى وفات ك وقت حضرت جرائیل في آ كركها كدات محد عظ يد ميرا زمين ير آنا آخرى دفعه كا آنا ب-اب دی بند ہو گئی ہے۔ اب مجھے دنیا میں آنے کی ضرورت نہیں رہی۔ آپ سال کے واسط ميرا آنا بهواكرتا تفا- اب مين اين جله يرلازم وقائم ربول كا-" (كنزالعمال بع ٢٥ ١٥ حديث ١٨٥٨) " حضرت الوبكر صديق " رسول الله يتل كي جنازه ياك ير كعر ب موكر دردد پڑھنے لگے اور رونے 🖉 کہ یا رسول اللہ سی تھی تیرے مرنے ے وہ بات منقطع ہو گئی جو سمی نبی اور رسول بین کے مرنے سے منقطع یہ ہوئی تھی۔ یعنی وہی البی۔'' (كنزالعمال ج ٢٣٥ حديث) پس جو محص محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد وجی کا دعویٰ کرے۔ کاذب ہے چونکہ مرزا قادیانی نے استاد بے تعلیم پائی اور عربی فاری تخصیل کی۔ اس لیے بنی و مرسل نہیں ہو کتے۔ (۲) رسول شاعر نہیں ہوتے۔ چنانچہ خدا تعالی قرآن مجید میں فرماتا ہے۔ اِنَّهٔ لَقُوْلُ رَسُوُلٍ كَرِيْمٍ وَّ مَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ ط قَلِيُلْ مَّا تُؤْمِنُوْنَ وَلاَ بِقَوْل كَاهِنُ قَلِيُلاً مَّا تَذَكُّوُونَ ط (الحاقة ٣٢\_٩٠) ترجمه- نيرتبيل كها كمي شاعر في كهتم كم يقين كرتے ہوادر نه کہا ہے گی کابن کا کہ تھوڑا دھیان کرتے ہو۔'' اس آیت سے صاف ثابت ہے کہ شاعر و کابن نبی و رسول نبیس ہوتا اور مرزا قادیانی شاعر تھے اور شاعر بھی ایے کہ کوئی بات مبالغه ادر غلو ے خالی نہیں ادر استعارہ اور مجاز ے پاک نہیں۔ شاعرانہ لفاظی ادر انشاء برداری سے حضرت عیسی کی وفات کا قصد دو بزار برس کے بعد کیسا طبع زاد بنا لیا اور اس کو کشمیر میں لا دفن کیا اور آیکانی کتابوں کے خلاف من گھڑت قصہ بنانے میں الف لیلہ و بہار دائش والوں کے کان تکر سکتے۔ ای واسطے شاعری نبوت کی منافی ہے کیونکہ شاعر کا اعتبار مجيس بوتا- كم ينكدرات دن جوب ب كام ب- وَمَا عَلَّمُناهُ الشِّعُرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ. (یلین ۲۹) ترجمہ۔ نہ ہم نے اس کو شعر مجلطایا ہے اور نداس کو لاکق ہے۔ اب ہم ناظرین کی خاطر مرزا قادیانی کی عبارت نقل کرتے ہیں جس میں ذرہ بھی کچ نہیں بلکہ دعویٰ ہے کہتا ہوں کہ مرزا قادیانی کی کی ۱۰ سطر میں ایک حصہ شاید کچ ہو۔ وہ ککھتے ہیں۔"ایک دفعہ تمثیل طور پر مجھے خدا تعالی کی زیارت ہوئی اور میں نے

اپنے ہاتھ سے کٹی پیشگو ئیاں لکھیں جن کا یہ مطلب تھا کہ ایسے واقعات ہونے جاہئیں۔ تب میں نے وہ کاغذ دستخط کرانے کے لیے خدا تعالٰی کے سامنے پیش کیا اور اللہ تعالٰی نے

> ں موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

بغیر کمی تامل کے سرخی کی قلم ہے اس پر دینتخط کیے اور دستخط کرنے کے دقت قلم کو چھڑ کا۔ جیسا کہ جب قلم پر زیادہ سیابی آ جاتی ہے تو ای طرح پر جھاڑ دیتے ہیں اور پھر دستخط کر دیے اور میرے او پر اس دقت نہایت رقت کا عالم تھا۔ اس خیال سے کہ کس قدر خدا تعالٰی کا میرے پر فضل اور کرم ہے کہ جو کچھ میں نے چاہا بلا تو قف اللہ تعالٰی نے اس پر دستخط کر دیئے اور ای دقت میر ٹی آ تکھ کھل گئی اور اس دقت میں عبداللہ سنور کی متجہ کے تجرہ میں میرے پر دبا رہا تھا کہ اس کے رو بروغیب سے سرخی کے قطرے میرے کرتے اور اور اس کی ٹو پی پر گرے اور جیب بات یہ ہے کہ اس سرخی کے قطرے گر خے اور قلم کے جھاڑنے کا ایک دفت تھا ایک سیکنڈ کا بھی فرق نہ تھا۔ ایک غیر آ دمی اس راز کو نہیں روحانی امور کاعلم ہو وہ اس میں شک نہیں کر سکتا۔ ای طرح خدا نیست سے ہست کر سکتا ہور کی تھے۔ عبداللہ جو ایک رقت خل ایک عبداللہ کو سایا اور اس دوت میر کی آ تکھوں سے کر سکتا ہور کی تھے۔ عبداللہ جو ایک رقت میں شک نہیں کر سکتا۔ ای طرح خدا نیست سے ہست کر سکتا جاری تھے۔ عبداللہ جو ایک رقت کہ کوا کہ کو اور اس دوت میر کی آ تکھوں سے آنو

(هیمة الوی ص ۲۵۵ فردائن ۲۰ ۲۰ س ۲۰۱۵) باظرین! الی بات بنا لینے والا نبی ہو سکتا ہے کہ ایک ذرہ می بات ے ایک اپنا نشان کرامت و معجزہ بنا لیا؟ کی شخص نے اپنی دوات دھو کر تیمینگی اور چند قطرے مرزا قادیانی کے کرتے پر پڑ گئے۔ جس پر مذکورہ بالا نشان تصنیف کر لیا مگر میہ نہ سمجھے کہ الی نامعقول بات بنانے میں اپنے کل دعادی کی نٹن کنی کر رہا ہوں۔ (1) خدا تعالی کو کسی نبی و رسول و بشر نے آج تک تمثیلی صورت میں قلم دوات لیے ہوئے نہیں دیکھا۔ لیس کہ مثلہ منٹی کے برخلاف ہے جو وجود محسوں نہیں ہو سکتا اس کی تمثیل کیسی؟

(۲) خدا تعالیٰ مرزا قادیانی کے پاس خود قلم دوات لے کر آیا یا مرزا قادیانی خود اس جسم خاگی کے ساتھ آسان پر خدا کے پاس گئے۔دونوں صورتوں میں مقدمہ باطل ہے۔ (۳) میاں عبداللہ کی ٹوپی پر جو نشان سرخی کے پڑے کیا وہ بھی خدا تعالیٰ کے پاس آپ کے ہمراہ تھے کہ سرخی کے چھیٹے اس کی ٹوپی پر پڑے۔

(۴) جب کرتہ جس پر چھینٹے پڑے موجود ہے تو وہ کاغذ جس پر خدا صاحب کے دستخط تھے۔ دہ کس کے پاسؓ ہے؟ اور مرزا قادیانی کی تحریر اور خدا صاحب کی منظوری کے موافق mpp

ایک پیشگونی بھی کیوں پوری نہ ہوئی؟

(۵) خدا تعالی کے پائن سرخی کی دوات اور سرخی س کارخانہ کی بنی ہوئی تھی؟ اگر روحانی تھی تو سرخی کے چھینٹے باطل اور اگر جسمانی تھی تو جسم خدا باطل۔ (۲) پیشگو ئیاں الہام الہی کے مطابق کی جاتی ہیں۔ یعنی خدا خبر دیتا ہے کہ ایسا امر ہونے

والا ہے نہ کہ نبی و رسول خدا کو کہتا ہے کہ ایسا کر دو اور پھر خدا بھی ایسا بدھو کہ بغیر سو بے سمجھے صرف سرشتہ وار کے کہنے سے دستخط کر دیئے۔(معاذ اللہ)

(2) اگر مرزا تادیانی کی خواہش کے مطابق خدا تعالیٰ منظوری دیتا تو مرزا قادیانی کے دشتوں کو فوراً ہلاک کر دیتا۔ سب سے پہلے مولوی محد حسین بٹالوی مولوی ثنا، الله صاحب دشتوں کو فوراً ہلاک کر دیتا۔ سب سے پہلے مولوی محد حسین بٹالوی مولوی ثنا، الله صاحب ملال محد بخش پیر مہر علی شاہ وغیرہ سب کو نابود کرتا بلکہ سوا مرزا قادیانی کے مریدوں کے کوئی آریڈ دہریڈ سکھ عیسائی اور مسلمان غیر احمدی ہرگز زندہ نہ رہتا۔ گر شنچ کو خدا ناخن نہیں دیتا۔ مشل مشہور ہے۔ وہ رب العالمین ہے۔

(۸) اب مرزا قادیانی کے علوم جدیدہ فلسفہ و سائنس و قانون قدرت و محالات عقلی کہاں کیے؟ جو رفع عیلیٰ پر کرتے تھے اور کہتے تھے کہ یہ بیوتو فوں کا کام ہے کہ کہتے ہیں۔ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔ قادر تو بیٹک ہے مگر خلاف قانون قدرت نہیں کرتا اب خدا تعالی خلاف قانون قدرت قلم دوات لے کر مرزا قادیانی کے پاس کس طرح آیا یا مرزا قادیانی بجسد عضری بمعد لباس خاکی س طرح خدا کے پاس کرتہ پر چھینٹے ڈلوانے جا پہنچے اور کرہ ز مہر پر ے کیے گزر گئے؟ اگر کہو کہ روحانی طور پر کشفی حالت میں گئے تو پھر دوات د سرخی بھی تشفی خیالی ہوئی۔ جب خیالی ہو کیں تو خیالی اشیاء حقیقی تبھی نہیں ہو شکتیں تو سرخی کے چھیٹے کرتہ پر غلط بیانی ہوئی اور نبی کی شان سے بعید ہے کہ غلط بیانی کرے۔ (٩) خطرت عینی کے رفع جسمانی پر نظیر کے نہ ہونے کے باعث انکار کرتے تھے کہ چونکہ نظیر نہیں پس بیہ عقیدہ باطل ہے کہ عیسیٰ اس جسم خاک کے ساتھ آسان پر اٹھایا گیا اب مرزا قادیانی خود بھی نظیر بتائیں کہ س شخص کواز آ دم تا وقت مرزا قادیانی اللہ تعالٰی کی زیارت ایک جج یامنٹی کی شکل میں متمثل نظر آئی اور اس نے اپنی پیشکو ئیوں کے کاغذ پر دشتخط کرائے ادر اس کے کرتہ پر سرخی کے چھینٹے پڑے تھے اگر کوئی نظیر نہیں تو یہ بھی باطل ہے کہ مرزا قادیانی کو خدا تعالی کی زیارت ہوئی اور یہ کشف بھی ایہا ہی باطل ہے جیسا کہ مرزا قادیانی کو کشف ہوا تھا کہ میں نے زمین و آسان بنائے اور میں اس کے خلق پر قادر تھا۔ (۳) نبی کے مقابلہ پر جولوگ ہوں ان کو ترقی نہیں ہوتی جیسا کہ تحد رسول اللہ ﷺ کے

44

وقت محمدیوں کو ترقی ہوتی تعلقی اور کفار کی کی۔ مگر مرزا قادیانی کے مقابلہ پر آریوں' سکھون' برہمنوں' عیسائیوں' سناتن دھر میوں' یہودیوں دغیرہ سب غیر اسلامی قوموں نے وہ وہ ترقیاں کیس کہ مرزا قادیانی کو ہرگز اس کا عشر عشیر بھی نصیب نہ ہوا۔ صرف جہلاء مسلمانوں کو اپنے دام میں لاکر پیری مریدی کی ددکان کے ذریعہ سے قلیل جماعت بنا لی اور ناکامیاب دنیا ہے چل دیئے۔ حیا نبی اپنی زندگی میں ہی تمام عرب زریکٹین کر کے شام تک پہنچ چکا تھا۔

معارصداقت تمبر ۵

حدیث شریف میں آیا ہے کہ نبی جس جگہ فوت ہوتا ہے ای جگہ دفن ہوتا ہے۔ حضرت ابو بکر ے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فر مایا ہے کہ اللہ تعالیٰ عز وجل جب کی نبی کو وفات دے تو وہ اس جگہ دفن کیا جائے گا۔ جہاں اس کی روح قبض کی گئی۔ (ماقبض الانہیا: کنزالعمال ج 2س ۲۳۸ حدیث ۱۸۷۲)

دوسری حدیث! ماقبض الله تعالیٰ بنیا الا فی موضع الذی یحب ان یدفن فیه عن ابی بکر. (ترندی خ ۲ ص ۱۳۱ حدیث ۱۰۱۸ کتاب الجنائز) ترجمد ترندی نے حضرت الویکر سے روایت کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کی ٹی کو قبض نہیں کیا مگر اس جگہ میں جہاں وہ دفن ہونا پیند کرتا ہے۔

تیسری حدیث! کم یقبو الا حیث یموت (مند احمد ن اص ۷) ترجمد۔ احمد بن صنبلؓ نے حضرت ابی بکرؓ ے روایت کی ہے کہ انھوں نے فرمایا کہ کسی نبی کی قبر بجز اس جگہ کے جہاں دہ فوت ہوا اور کہیں نہیں بنائی گئی۔

ناظرین! ان مینوں حدیثوں سے ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی نبی نہ تھے اگر نبی ہوتے تو قادیان میں فوت ہوتے جس جگہ دہ دفن ہونا پند کرتے تھے ادر ای دجہ سے قادیان سے باہر نہ جاتے تھے۔ مگر اللہ تعالی عالب قدرت والا ہے۔ موت کے دقت مرزا قادیانی کو لاہور لے آیا تا کہ اس کی نبوت کا دعویٰ سچا نہ ہو اور لاہور میں ہی اس کی روح قبض ہو۔ پس مرزا قادیانی نے ضبح لاہور میں لیکچر دینا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے حسب دعدہ خود اچا تک آ کچڑا اور وہ ہیفنہ کی بیاری سے ۲۶ متی ۱۹ میں میں ان حدب دعدہ خود اد قادیان ضلع گورداسپور میں مدفون ہوتے۔ (حیات ناصر س ۱۳) پس ان حدیثوں سے اور قادیانی کا دعویٰ حیات تھا اگر سچا دعویٰ نبوت ہوتا تو اور نہیوں کی طرح اس جگہ فوت مرزا قادیانی کا دعویٰ حیات نہ کہ لاہور میں مرتے اور قادیان میں مدفون ہوتے۔ (۱) مرزا قادیانی لکھتے میں ''میں نے اپنے ایک کشف میں دیکھا کہ میں خود خدا ہوں ادر یقین کیا کہ دہی ہوں۔'' ( کتاب البریہ ۲۵ محزرائن نی ۱۳ س۳۰ ) یہ شرک بالذات ہے۔ (۲) ای صفحہ پر آگے لکھتے ہیں۔''اور اس حالت میں یوں کہہ رہا تھا کہ ہم ایک نیا نظام اور نیا آسان چاہتے ہیں۔ سو میں نے پہلے تو آسان اور زمین کو اجمالی صورت میں پیدا کیا جس میں کوئی ترتیب و تفریق نہ تھی۔ پھر میں نے منشاء حق کے موافق اس کی ترتیب د تفزیق کی ادر میں و کیلیا تھا کہ میں اس کے خلق پر قادر ہوں پھر میں نے آسان و نیا کو پیدا کیا اور کہا انا زینا السماء الدنیا ہمصابیح پھر میں نے کہا ہم انسان کو مٹی کے خلاصہ سے پیدا کریں گے۔'' (اینا) ناظرین یہ شرک بالصفات ہے۔ نوح "ای غرض کے واسطے مبعوث ہوئے تھے اور اسلام اس بت پری منانا ہے حضرت تو حید و تفرید کی ہے۔'' ( سندی نہ معنو اور میں تجھ سے میں نے تا ہوں کہ ہم انسان کو مٹی کے تو دین کی میں میں کوئی ترتیب السماء الدنیا ہمصابیح پھر میں نے کہا ہم انسان کو مٹی کے خلاصہ سے پیدا کریں گے۔'' ( اینا) ناظرین یہ شرک بالصفات ہے۔ نوح "ای غرض کے واسطے مبعوث ہوئے تھے اور اسلام اس بت پری منانا ہے حضرت تو حید و تفرید کے ہے۔''

(دافع البلاص ٦ خزائن ج ١٨ص ٢٢٤)

(۳) انت اسمی الاعلی ترجمہ ۔ تو میرا سب ے بڑا نام ہے۔ (اربعین تبر ۳ ص ۳۳ فزائن ج ۱۷ م ۳۳ (

۲۰۔ '' انت منی بمنزلة ولدی ترجمہ تو مجھ ے بمزلہ میرے بیٹے ہے ہے۔'' (هی: الوی ص ۸۱ خزائن بے ۲۲ ص ۸۹)

۵۔'' انت من ماننا وہم من فنل تو جارے پائی ہے ہے اورلوگ بنتی ہے۔'' (اربعین تمبر ۲ س ۳۳ نزائن ج ۱۷ س ۳۳)

۲ ۔ '' انت منی بمنزلة اولادی تو مجھ سے بمزلد اولاد کے ہے۔'' (اربعین نبر ۲ ص ۹۱ خزائن ج ۱۷ ص ۳۵۲)

٤- " انما امرك اذا اردت شيئًا ان يقول له كن فيكون ترجمه تيرا يه مرتبه ٢ كه

44

غرض ہوتی ہے یعنی تو حید باری تعالی اور تو حید یہ ہے کہ ایک خدا کی ذات و صفات میں سمی کو شریک نہ کیا جائے اور نہ خود نبی خدا کی کسی صفت میں شریک ہو۔ مگر مرزا قادیانی

کی تعلیم اس کے برخلاف بے۔ وہو بذا۔

پنجم! سب نبیوں کی تعلیم شرک سے پاک ہوتی ہے ادر سب نبیوں کی ایک ہی

جس چیز کا تو ارادہ کرے اور صرف اس قدر کہہ دے کہ ہو جا وہ ہو جائے گی۔'' ( حقيقت الوحى ص ٥٠ أخزائن ج ٢٢ ص ١٠٨)

ناظرین! بغرض اختصار ای پر کفایت کرتا ہوں ڈر ہے کہ کتاب طویل نہ ہو جائے اب خود سوچ کیں کہ جس شخص کی اپنی تحریر مبالغہ آمیز اور جھوٹ ہو اور اس کے الہامات شرک و کفر ہوں اور کشف ایں کو خدا بنا ئیں اور ناچیز انسان کو خالق زمین و آسان بنا ئیں وہ شخص نبی ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ کیونکہ خدا تعالی اپنے رسولوں کو اپنی کلام سے تین طریق پر اطلا دیتا ہے۔ وتی کشف و الہام جس کا کشف شرک ہو۔ الہام کفر و شرک ہوں۔ خواب جھوٹے ہوں جس کی بنا پر پیش گوئیاں کرتا ہوتو وہ نبی نہیں ہو سکتا۔ معیار صدافت نمبر ۲

نی این این ارادے میں ناکامیاب نہیں رہتا کیونکہ خدا اس کی مدد میں ہوتا ہے۔ مرزا قادیانی محمدی بیگم کی بابت بہت خواہش کرتے رہے اور آسان پر نکاح بھی پڑھا گیا اور مرزا قادیانی نے خود بھی خطوں اور ترغیب و تر ہیب ہے کوئی کوشش باقی نہ رکھی بلکہ اس پیشگوئی کو معیار صداقت اسلام بھی قرار دیا کہ شاید اسلام کی تقانیت کی وجہ ہے ہی کام نگل آئے گر کچھ نہ ہوا۔ بلکہ مرزا قادیانی نے تاویلات باطلہ کر کے جگت ہنائی اپنے اوپر کرائی اور تاویل سے کی کہ پیشگوئی تچی ہوگی کیونکہ تحمدی بیگم کا باپ مر گیا۔ کیا خوب شادی و نکاح تو تحمدی بیگم ہے ہوتا تھا اور پیشگوئی احمد بیگہ کا باپ مر گیا۔ کیا خوب جن شخص کی عقل ایسی ہے کہ موت اور مرگ کو شادی و نکاح سمجھتا ہے اور جنازہ کو ڈول جن شخص کی عقل ایسی ہے کہ موت اور مرگ کو شادی و زکاح سمجھتا ہے اور جنازہ کو ڈول جن شوں لانی تحق مگر نگا جنازہ اس کے باپ کا اور مرزا قادیانی پیشگوئی تج کی کہے جاتے ہیں ۔ کی ڈولی لانی تحق مگر نگا جنازہ اس کے باپ کا اور مرزا قادیانی پیشگوئی تج کر کے جاتے ہیں ۔

> ددش از مجد سوئے میخانہ آمد پیرما چیت یارانِ طریقت اندریں تدبیر ما معیار صداقت نمبر کے

نبی اپنے آپ کو امتی نہیں کہتا۔ مرزا قادیانی اجتماع نقیض کرتے ہیں کہ امتی بھی ہول اور صاحب وہی بھی ہول۔ یہی دلیل مرزا قادیانی کے نبی نہ ہونے کی ہے کہ اپنے دمویٰ میں اپنی کمزوری خاہر کرتے ہیں۔ جب وحی کا دعویٰ ہے اور یہی علامت نبی و

4.

نبی این دعویٰ میں معنبوط ادر دیکا ہوتا ہے بھی کسی کے رعب میں نہیں آتا ہگر مرزا قادیانی مسلمانوں نے ڈر کر اور رعب میں آ کر فرماتے ہیں ۔ من عیستم رسول نیا وردہ ام کتاب (درشین س۸۷) پھر فرماتے ہیں اب کوئی ایسی وحی یا الہام منجانب اللہ نہیں ہو سکتا۔ جو احکام فرقانی کی ترمیم و تعنیخ یا کسی ایک حکم کی تبدیل یا تغیر کر سکتا ہو۔ اگر کوئی ایسا خیال کرے تو وہ ہمارے نزدیک جماعت مسلمین میں سے خارج ہے۔ ''دھنرت محمد مصطف علیظ ختم الرسکین کے بعد کسی دوسرے مدعی نبوت کو کاذب اور کا فر جانتا ہوں۔'' (اشتہار مورخہ اکتوبر ۱۹۶۰، مقام دہلی جموعہ اشتہارات خاص اس

میں جھوٹا ہوگا۔

معار صداقت تمبر ٨

اور کا طر جانسا ہوں کے ارامیہار مورکہ اور ورویہ اور معلم وہی ہوتی ہوتی ہوتی کا محاملہ معلم اور کا جانے ملکمان ناظرین! اب مرزا قادیانی کا دافع البلاء میں قرمانا کہ سچا خدا دہ ہے۔ جس نے قادیان میں رسول بھیجا' جو مجھ کونہیں مانتا وہ کافر ہے۔ جہنمی ہے اور جو میری بیعت نہ کرے اس کی نجات نہ ہوگی۔ میں رسول اور نبی حلل الانہیاء ہوں۔ کونیا صحیح سمجھیں اور کونیا غلط؟ ہر حال جو پہلا امرقر آن اور حدیث کے موافق ہے لیعنی محد میں کے بعد جو دعویٰ نبوت کرے کافر ہے۔ وہی درست ہے اور مرزا قادیانی کا دعویٰ نبوت غلط ہے۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

رسول کی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں فرماتا ہے۔ قل المما الما بشر منلکم یو حیٰ المی یعنی اے محمد عظیظ ان کو کہہ دو کہ میں بھی تہماری ما تند السان ہوں۔ صرف فرق سہ ہے کہ میں وتی کیا جاتا ہوں۔ یعنی مجھ پر بذرایعہ جرئیل وتی خدا کی طرف ہے آتی ہے اور تم پر نہیں آتی۔ پس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ فرق کرنے والی درمیان امتی و رسول کے وتی ہے۔ جب ایک شخص دتی کا مدعی ہے تو پھر دہ رسول کیوں نہیں؟ امتی کیوں ہے۔ ہم ما یہ اندیاز یعنی وتی میں نبی و رسول کا شریک ہے تو نبی و رسول ہے پھر کس کا ڈر ہوب ما یہ اندیاز یعنی وتی میں نبی و رسول کا شریک ہے تو نبی و رسول ہے پھر کس کا ڈر ہوتی گے تو پھر گزارہ کہاں سے ہو گا۔ اس واسطے ساتھ ساتھ اسی اسی میں بھی ہائے جاتے بیں مگر ان کو معلوم نہیں کہ عقلاء کے نزد کی جب ایک شخص دو متفاد دعوئ کرتا ہے تو دونوں میں جھوٹا ہوتا ہے۔ جب کہے میں اسی ہوں کو دعویٰ نبوت کر دے کا اور نبوت کا دعویٰ کرے گا تو آتی ہو نہ کی دعول نبوت کی تردید دعوئی کرتا ہے تو

معيار صداقت تمبر ٩

بنی کو خدا تعالی این دعویٰ کے ثبوت میں معجزہ عنایت کرتا ہے تا کہ عوام پر اس کو فضیلت و تفوق ہو۔ مرزا قادیانی کو کوئی معجزہ خدا نے نہیں دیا۔ صرف مظاروں رمّالوں کاہنوں جو شیوں کی طرح پیشکو ئیاں پر زور ڈالا ہوا تھا کہ فلاں مر جائے گا۔ اگر شادی کی تو اولاد ہو گی۔ کمی کو وی پی بھیجا یا چندہ کا اشتہار دیا تو منی آ رڈوں کے آنے کی پیشگوئی کر دی۔ چند خواب بذریعہ تاویلات باطلہ و تعبیر نامہ ہیچ کر لیے۔ جس امر میں دوسرے لوگ بھی اس کے ساتھ شریک ہیں۔ پس سے معجزہ نہیں اور نہ کوئی خرق عادت ہے اور نہ مرزا قادیانی سے کوئی خرق عادت ظہور میں آئی بلکہ وہ خود خرق عادت بلکہ اندیاء علیم السلام کے معجزات سے بھی انکار کرتے رہے کہ خلاف قانون قدرت نہیں ہو سکتا۔ معال صدافت نمبر •ا

نبی اپنے دعولیٰ کی بنیاد کسی نبی کی وفات پر نہیں رکھتا۔ مرزا قادیانی نے اپنے دعولیٰ کی بنیاد ووفات مسیح پر رکھی ہوئی تھی کہ اگر عیسیٰ ابن مریم زندہ ہے تو میں نبی و رسول نہیں اور اگر وہ مردہ ثابت کر دوں تو نبی ہوں۔ اس واسطے بھی مرزا قادیانی کا دعولیٰ نبوت سچانہیں **تھا**۔

معيار صداقت تمبر اا

مرزائی صاحبان وفات میں کی دلائل میں کہتے ہیں کہ علی کی عمر ۱۲۰ برس کی ازروئے حدیث ہے چونکہ حضرت محمد رسول اللہ تعلیقہ کی عمر ۲۳ برس کی تھی اور حدیث میں ہوتا ہے کہ نبی اپنے پہلے نبی سے نصف عمر پاتا ہے تو اس دلیل سے مرزا قادیانی کا دعوئی تھونا ہوتا ہے کیونکہ مرزا قادیانی سے سابق نبی محمد رسول کی عمر جب ۲۳ برس کی ہوئی تو مرزا قادیانی کی عمر سیتس برس کی ہونی چاہیے تھی۔ مگر مرزا قادیانی کی عمر تو آتخصرت تلکی سے مجمع بردھ گئی۔ جس سے ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی نبی نہ تھے۔

معاد صداقت تمبرا

تمام نبی ہجرت کرتے رہے حتیٰ کہ محمد رسول اللہ تلکی نے بھی ہجرت کی۔ گر رزا قادیانی تمام عمر قادیان نے نہیں فکلے۔ کپل سے امر بھی ان کی نبوت کے منافی ہے۔ عیار صدافت غمبر ۱۳

جس شہر ادر ملک میں نبی ہو دیاں عذاب اللی نازل نہیں ہوتا جیسا کہ اللہ تعالی

کا وعدہ ہے۔ مَا کَانَ اللَّهُ لِيُعَدِّبَهُمُ وَاَنُتَ فِيْهِمُ (انفال ۳۳) لَعِمْ شَامَان خدائبيں ہے کہ عذاب کرے ان لوگوں کو جن ميں تو ہو۔ مرزا قاديانی خود اقرار کرتے ہيں کہ طاعون عذاب الہی ہے اور ميرے منکروں کے واسطے ہے اور قاديان اس سے محفوظ رہے گی مگر قاديان ميں بھی طاعون پڑی جيسا کہ ہم اوپر ثابت کرآ تے ہيں۔

دوم! اگر طاعون میچ موعود کے دعویٰ کے شوت میں بھی تو میچ موعود کے مد مقابل فتنہ عیسائیت بے اور میچ موعود کر صلیب کے لیے آنا ہے تو اگر مرزا قادیانی میچ موعود ہوتے اور طاعو • ان کے دشینوں کے واسطے آئی ہوتی تو عیسائیوں میں طاعون پرتی نہ کہ اُلٹا مسلمانوں اور دیگر دلیمی اقوام کو تباہ کرتی اور انگریزوں اور عیسا ئیوں سے ایک بھی طاعون سے نہ مرتا۔ جس سے ثابت ہوا کہ طاعون جیسا کہ پہلے زمانوں میں پرتی رہی اب بھی پڑی اور سیچ موعود کا نثان نہیں۔ ۱۳۴۸ میں انگلتان میں ایڈورڈ سوم کے عہد میں طاعون پڑی اس دقت کون میچ موعود تھا؟ کچر ۱۳۶۵ء کو ای ملک میں پڑتی رہی ہندوستان میں جہانگیر بادشاہ کے وقت پڑی۔ وہ کس میچ موعود کی خاطر پڑی؟ • ہزار باشندے بھوک سے مرگئے۔ ۱۳۴۸ء کی وہا میں ایسا تھ پڑا کہ لنڈن کے 10 ہزار باشندے بھوک سے مرگئے۔ ۱۳۴۹ء کی وہا میں جو مشرق سے آتھی۔ اس سے فرانس

ناظرین! غور فرما نمیں کہ اسٹے اسٹے حادثات جو پہلے زمانوں میں آتے رہے۔ تب کون کون مدعی نبوت ہوا؟ جب کوئی نہیں تو یہ غلط ہوا کہ طاعون مرزا قادیانی کی صداقت کا نثان تھا۔

معيار صداقت نمبر ١٣

بنی وعدہ خلافی نہیں کرتا۔ مرزا قادیانی نے براہین احمدید کے بارے میں وعدہ خلافی کی کہ لوگوں سے تین سوجز اور تین سو دلیل کا وصول کیا اور آخر کتاب نہ شائع کی بلکہ دراصل کوئی کتاب نہ تھی درنہ ایک کتاب تین سوجز ولکھی ہوتی تو ضرور شائع ہوتی اور لوگوں کا روپیدا پنی ذاتی اغراض کے پورا کرنے کے داسطے خرچ کیا۔ معیار صداقت نمبر 10

بنی کا خاہر و باطن بکسال ہوتا ہے۔ مرزا قادیانی ایک طرف تو انگریزوں کو دجال اور اپنے آپ کو اس کا قاتل قرار دیتے رہے اور ایک طرف ان کی ایکی تعریف

42

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

مصر اور کابل افغانستان جہاں تک ممکن تھا شائع کیے۔ تیرے رخم کے سلسلے نے آ تان پر ایک رخم کا سلسلہ بیا گیا۔ خدا کی نگامیں اس ملک پر میں۔ جس پر تیری ( ملکه معظمہ ) ہیں۔ '' دو عیب و غلطیاں مسلمانوں میں میں ایک تکوار کے جہاد کو اپنے ند جب کا رکن سمجھتے ہیں۔۔۔۔ دوسرا خونی مہدی و خونی میتے کے منتظر ہیں۔'' ''ایک غلطی عیسائیوں میں بھی ہے اور وہ یہ ہے کہ سیح جیسے مقدس اور بزرگوار

کی نسبت جس کو انجیل میں بزرگ کہا گیا۔ نعوذ باللہ لعنت کا لفظ اطلاق کرتے ہیں۔'' (ستارہ قیصریوں والخص خزائن بن 18 ص ١٢١)

ناظرین کس قدر تملق و جموفی خوشامد ہے ایک جگہ تو "خطرت عیلیٰ کو جملا مانس بھی نہیں مانتے اور کہتے ہیں کہ '' ایسے جال چلن کے آ دمی کو ایک جملا مانس بھی نہیں کمیہ سکتے۔ چہ جائیکہ نبی مانا جائے۔'' (ضمیر انجام ما تقم من ۹ حاشیہ خزائن نہ ۱۱ من ۲۹۳) اور اس جگہ مقدس بزرگ' ایک جگہ انگریزی قوم کو رحمت الہی فرماتے تو دوسری جگہ دجال اکبر۔ اکثر مرزائی دهوکہ دیتے ہیں کہ انگریز دجال نہیں صرف پادری دجال ہیں یہ ای مامحقول بات ہے کہ ایک شخص نعوذ باللہ رسول مقبول تلایقہ و صحابہ کرام و علماء امت کی تر دل میں اس کو دجال دشمن سمجھتا ہے تو کیا وہ شخص مسلمانوں کا دوست اور دلی خبر خواہ محموما جائے گا؟ ہرگز نہیں۔ پس جستا ہے تو کیا وہ شخص مسلمانوں کا دوست اور دلی خبر خواہ تر میں اور ان کے علماء اور چیشوایان دین کو دجال کہیں اوراب آ ہو کا مد مقابل د حقاق وقلع قریع کرنے والا بتا کمیں۔ مرز قانون کے طلبی اوراب آ ہے کو ان کا مد مقابل د حقاق وقلع قریع کرنے والا بتا کمیں۔ مرز قانون کے طلبی اوراب آ ہو کا مد مقابل د مات کو حقوم کر دیں تو ہوں کہ دوان کا دوست اور کا میں موان کو تعلیم ہو ان کا مد مقابل د مات کی تو دوار کی دوالا ہو کر میں۔ مرز قانون کے طلبی اوراب آ ہو کا مد مقابل د مات کو تو اور کیا ہے؟

معيار صداقت ١٦

نی راست باز اور سچا ہوتا ہے مگر مرزا قادیانی کی تحریر میں اکثر خلاف داقعہ اور مجموفی باتیں ہوتی ہیں اور وہ انشاء پردازی اور شاعرانہ لفاظی اور طول طویل عبارت کی الی دهوال دهار گھٹا ہے اپنے مدعا ثابت کرنے کے واسط بالکل مجمود لکھ دیتے ہیں اور مطلب کے واسطے حجب لکھ دیتے ہیں کہ تمام اہل اسلام کا بھی یہی مذہب اور عقیدہ ہے۔ دیکھو ذیل کی عبارت۔ نماز کے لیے مساجد کی طرف دوڑیں گے تو وہ کلیسیا کی طرف بھا گے گا اور جب لوگ قرآن نثریف پڑھیں گے تو وہ انجیل کھول بیٹھے گا اور جب لوگ عبادت کے دقت بیت اللہ کی طرف منہ کریں گے تو وہ بیت المقدس کی طرف متوجہ ہو گا اور شراب پۂ گا اور سور کا گوشت کھائے گا اور اسلام کے حلال وحرام کی کچھ پرداہ نہ کرے گا۔۔۔۔ آپ کی فتم نبوت کی مہر تو دے گا اور آپ کی فضیلت خاتم الانہیاء ہونے کی چھین لے گا۔'' (هیتہ الوی مں ۶۹ فزائن بے ۲۴ میں ۱۳)

(۲) ''احادیث صحیح مسلم و بخاری با تفاق خاہر کر رہی ہیں کہ در اصل ابن صیاد ہی دجال معبود تھا اور حفرت عمر فاروق '' جیسے بزرگ صحابی کے رو برد آ مخضرت سیکھیتے کے قسم کھا رہے ہیں کہ درحقیقت دجال ابن صیاد ہی ہے اور خود آ مخضرت میکھیے بھی اس کی تصدیق کر رہے ہیں کہ درحقیقت ابن صیاد ہی دجال معبود ہے۔''

(ازالہ ادبام ص ۲۳۲ خزائن ن ۲ ص ۲۲۲) ( ازالہ ادبام ص ۲۳۲ خزائن ن ۲ ص ۲۲۲) ( ۳ ) ''میں نے کوئی ایسے اجنبی معنی نہیں کیے جو مخالف ان معنوں کے ہوں۔ جن پر صحابہ کرام اور تابعین اور تبع تابعین کا اجماع ہو۔ اکثر صحابہ سیح کا فوت ہو جاتا مانتے رہے۔''

ناظرین! اب ہم ہر ایک کا مجموف و بہتان ہونا ٹابت کرتے ہیں۔ (۱) تمام اہل اسلام کا عقیدہ ہے کہ حضرت میں بعد نزول شریعت تھری کے پابند ہوں گے اور حدیث میں ہے جس کو مرزا قادیانی نے خود کی جگدا پی تصانیف میں قبول کیا ہے کہ حضرت میں کا فرض کسر صلیب وقتل خنز ہر ہے۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ عیسائیت کو باطل کرے گا اور خنز ہر کا کھانا حرام قرار دے گا۔ ہم ناظرین کی تسلی کے واسط کی بختاری کی اصل حدیث بھی نقل کرتے ہیں تا کہ مرزا قادیانی کی راستبازی معلوم ہو کہ کس طرن حضرت میں پر شراب خوری اور خنز ہر خوری کا الزام لگایا۔ حالات کی کتابی کی کتابی کر میں بھی نہیں کہ حضرت عیلیٰ بعد نزول اسلام کے برخلاف عیسائیت پھیلا دیں گا اور شریعت محدی کے برخلاف تعلیم دیں گے یا عمل کریں گے مگر مرزا قادیانی نے تمام محموث میں بھی نہیں کہ حضرت عیلیٰ دیں گا یا ملام کے برخلاف عیسائیت پھیلا دیں گا اور شریعت محدی کے برخلاف تعلیم دیں گے یا عمل کریں گے مگر مرزا قادیانی نے تمام محموث موجہ حکما عدلا فیکسر الصلیب و یقتل الخنزیر و یضع الجزیفہ ( بخاری نا اس مریم حکما عدلا فیکسر الصلیب و یقتل الخنزیر و یضع الجزیفہ ( بخاری نا اس مریم حکما عدلا فیکسر الصلیب و یقتل الخنزیر و یہ مرزا قادیانی اس مرزا محمد جن ہے ہو تہ مرزا کوری الیا۔ تو میں میں بیدہ کیو شکن ان ینزل فیکم ابن مریم حکما عدلا فیکسر الصلیب و یقتل الخنزیر و یضع الجزیفہ ( بخاری نا س مریم حکما عدلا فیکسر الصلیب و یقتل الخنزیر و یضع الجزیفہ ( بخاری نا اس مریم حکما عدلا فیکسر الصلیہ موت کے میں میٹ مریم کے حکم عادل ایں تو زیں گ حسلیب اور قبل کریں گے خز ہر اور موقوف کریں گے جز یہ اہل ذ دھ ہے۔ اس حدیث سے صلیب اور قبل کریں گے خز ہی اور موقوف کریں گے جز یہ اہل ذ دھ ہے۔ اس حدیث سے تین امور ثابت ہوتے ہیں ایک حضرت عیلیٰ کا حاکم عادل ہونا' دوسرا عیسائیت کے برخلاف ہونا' تیسرا جزید کا موقوف کرنا۔ اب ہم یو چھتے ہیں کہ مرزا قادیانی نے یہ س طرح کہہ دیا کہ مسیح بعد نزول بجائے اسلام کے عیسائیت پڑھل کرے گا ادر اسلام کے حلال وحرام کا کچھ خیال نہ کرے گا ادر معاذ اللہ شراب پنے گا ادر سور کا گوشت کھائے گا اور کیونکر ہو سکتا ہے کہ چوصلیب کے توڑنے کے واسط آئے صلیب پری کرے ادر تخذیر ادر سلمان دونوں متعنق ہیں کہ این مرتبے کا دوبارہ نزول جال کے ساتھ ہوگا۔ اس بات پر عیسانی اور مسلمان دونوں متعنق ہیں کہ این مرتبے کا دوبارہ نزول جال کے ساتھ ہوگا۔ مردوں کے نزدیک بی کہ ای دونوں متعنق ہیں کہ این مرتبے کا دوبارہ نزول جال کے ساتھ ہوگا۔ صاف معنی وضع حرب ناحق خون ہے اور جہاد فی سیمل اللہ کے کرنے والوں کو خونی لقب دیتے ہیں۔ بی کہ اس خون ہے اور جہاد فی سیمل اللہ کے کرنے والوں کو خونی لقب دیتے ہیں۔ کا خود تراشیدہ ہے ہوکہ نبی کی شان سے بعید ہے۔ لی مرزا تا دیانی مردا قادیانی کا خود تراشیدہ ہے ہو کہ بی کہ این مریم کا کہ کہ میں اللہ کے کرنے والوں کو خونی لقب دیتے ہیں۔ کا خود تراشیدہ ہے ہو کہ نبی کی شان سے بعید ہے۔ لی مرزا تا دیانی مردا قادیانی کا خود تراشیدہ ہے ہو کہ نبی کی شان سے بعید ہے۔ پس مرزا قادیانی نبی سے بی مرزا قادیانی مرزا قادیانی دوبال تصدیق کیا ہے حالانکہ میہ غلط ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ دعفرت میں تراد کر کو دوبال تصدیق کیا ہے حالانکہ می غلط ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ دعفرت میں تو عر کو درمایا کہ این صاد دوبال نہیں کیونکہ دوبال کا قاتل میسی پیٹے مریم کے نبی اللہ ہیں۔ جس

کے درمیان اور میرے کوئی نبی نہیں وہ بعد نزول دجال کوقتل کرے گا۔ مگر مرزا قادیانی کی راستبازی دیکھتے کہ جھوٹ لکھ مارا کہ محمد رسول اللہ ﷺ نے تصدیق کی کہ در حقیقت دجال ابن صیاد ہے۔

(٣) تيرا حيوف ! مرزا قاديانى كا يد ب كه اجماع امت ب كه من فوت بو گيا حالاتكه يد بالكل سفيد جموف ب د جب محمد رسول الله يتي في خود فرمايا كه ان عيسى لم يمت وانه راجع اليكم قبل يوم القيمة (درمنثورج ٢ س ٣٦) يعنى عيلى نبيس مرا اور وه تم مي دايس آف والا ب قيامت ب يبل اور چونكه حضرت عرش كو جب رسول الله يتي في فرمايا كه تو دجال كا قاتل نبيس ب اس كا قاتل عيلى ابن مريم ب جو بعد نزول اس كو قتل كرت كل (شكوة ص ٢٥٩ باب قصة اين مياد من جابرٌ) تو اس وقت الر حضرت عرش كل عقيده بوتا كه عيلي تو مر چكم بين اور جو مر جائ دوباره دنيا مين نبيس آتا تو وه ضردر رسول الله يتي كي قدمت مي عرض كرت كه يا رسول الله يتي عيلي مين مراك مي طرح ب وه تو مر چكا ب عمر حكر حكر حال كا قاتل مي مي اله علي ال كو الي اور ابن صياد كوتل نه كم چونكه دعزت عرش خر من كو قاتل دجال كا تو ال م لي اور ابن صياد كوتل نه كم يونكه دعزت عرش خر مر عاك مول الله تو مي مردر لي اور ابن صياد كوتل نه كيا تو خابت بوا كه وما كر محمرت عرش كر لي اور ابن صياد كوتل نه كيا تو خابت بوا كه محاب كرام كم يعقيده عمار كر محمرت مردر لي اور ابن صياد كوتل نه كيا تو خابت بوا كرمون بر كان كو محار كان دجال كارس

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

یہ سب شاعرانہ لفاظی ہے ورنہ آپ کا عمل میہ ہے کہ ذر کے مارے رقج کو نہ گئے اور ترک فرض کیا اور ایک ڈپٹی کمشٹر کے سامنے الہاموں سے تو بہ کر دمی اور اقرار نامہ پر دستخط کر دیے کہ آئندہ ایے الہامات شائع نہ کروں گا۔ کیا راستباز کا کام ہے کہ باتوں میں تو شاعرانہ انشاء پردازی ہے آسان پرچلا جائے اور خود عمل نہ کرے۔ کیا موت کے منہ میں دور کر جانے کے یہی معنی ہیں کہ عدالت کے ڈر سے رتج بات کو چھپایا جائے؟ جب ان کے نزدیک غیر احمدی کافر و معذب تھے تو پھر ان سے صلح کے کیا معنی \_ باطل است آنچہ مدعی گوئڈ کہنا دعوتے آسان ہے۔ مگر عمل مشکل ہے۔ یہ کون مان سکتا نصانیہ جل گئی تھیں تو تھری بیگم کے نظاح کی خواہش کس طرح پیدا ہوئی اور رات دن قوت کی نومانیہ جل گاؤ تھیں دور کس واسط استعال ہوتا تھا؟ اور کستوری دغیرہ ہر روز کون استعال کرتا تھا؟ روٹن کی جگہ بادام روٹن کس واسط استعال ہوتا تھا؟ شرح کیدیا ہو کی ای کر کے کیا معنی کے تھا؟ روٹن کی جگہ بادام روٹن کس واسط استعال ہوتا تھا؟ شرح کی جن کو کہ ایک کرتا کہ تعال کرتا

یہ باب کو کہ ای ساحب غیر مذہب ٹالٹ ہو کر ان کے حق میں دے دے۔ رات گے۔ بشرطیکہ فیصلہ کو کی صاحب غیر مذہب ٹالٹ ہو کر ان کے حق میں دے دے۔ رات دن جمون بول کر لوگوں کو دھوکہ دے کر اپنا مدعا ثابت کرنا نبی کی شان سے بعید ہے۔ لکھتے میں کہ''ڈپٹی اعظم کی پیشگوئی بہت صفائی سے پوری ہو گی۔'' (هقیتہ الومی میں تاہ نزائن ن ۲۲ ص ۲۲۱) سبحان اللہ! صفائی ای کا نام ہے؟ پھر لکھتے ہیں کہ'' اس مرتبہ تک وہ لوگ چینچنے ہیں جو شہوات نفسانیہ کا چولہ آتش محبت الٰہی میں جلا دیتے ہیں اور خدا کے لیے تحقٰ کی

زندگی اختیار کر لیتے ہیں۔ وہ دیکھتے ہیں کہ آگے آگ ہے اور دوڑ کر اس موت کو اپنے

(هيقة الوتى ص ٢٢ فرائن ج ٢٢ ص ٢٢)

لیے پیند کرتے ہیں اور ہر ایک درد کو خدا کی راہ میں قبول کرتے ہیں۔'' الخ

کہ سیج فوت ہو چکا ہے یہ بھی ببتان ہے کہ تابعینؓ و تیع تابعینؓ مسیح \* کی موت کے قائل تھے اور نزول عیلیؓ کے منگر تھے اور کسی بروزی مسیح موعود کے قائل تھے ہم بڑے زور ے مرزائیوں کو چیلیؓ دیتے ہیں کہ قرآن سے حدیث سے اجتہاد ائمہ اربعہ سے اقوال تابعین و تی تابعین وصوفیائے کرام و اولیائے عظام میں ہے کسی ایک کا بھی کوئی قول یا ندہب یا عقیدہ ثابت کر دیں کہ مسیح موعود ظلمی و بروزی طور پر ہو گا تو ہم اس کو سو رو پید انعام دیں گر۔ بشرطیکہ فیصلہ کوئی صاحب غیر مذہب ثالث ہو کر ان کے حق میں دے دے۔ رات دن جمون بول کر لوگوں کو دھوکہ دے کر اپنا مدعا ثابت کرنا نبی کی شان سے بعید ہے۔

مینے فوت ہو چکا ہے۔ بیصرف مرزا قادیانی کا اپنا جھوٹ ہے کہ صحابہ کرام کا عقیدہ بیدتھا

و تن يردرى عالم که کامرانی او خویشتن گم است کرا رہری کند فقيه و چي و 150 1 -1 زمان آدران 22 2 Us) ミジュ 20 24 5. 12

بچر لکھتے ہیں۔ ''نفرض تمام صحابہ کا اجماع حضرت عیسیٰ کی موت پر تھا۔'' (حقیقت الوقی ص ۲۵ خزائن ج ۲۲ ص ۲۷) حالانکہ خود ہی ازالہ ادبام مین اکثر صحابہ کا لفظ لکھ چکے ہیں۔'' (ازالہ ادبام ص ۲۰ خزائن ج ۳ ص ۲۵ ) گر دروغ گورا حافظہ نہ باشد کا معاملہ ہے ادر آگے جا کر ایک بڑا تخت ہہتان باند حما ہے کہ پہلا اجماع تھا جو آنخضرت سیکی کی دفات کے بعد ہوا۔ ای اجماع کی وجہ سے تمام صحابہ حضرت عیسیٰ کی موت کے قائل تھے۔ پہلے اکثر صحابہ اکثر صحابہ کا لفظ خود لکھ چکے ہیں۔ اب تمام صحابہ ہو گئے حالانکہ خلط ہے۔ ناظرین! ادیر ہم مب صحابہ سے اعلیٰ فراست والے صحابی لیعنیٰ حضرت عرم کا

عقیدہ تو خلاہر کر آئے ہیں کہ وہ حضرت کی زبانی سن کر کہ دجال کا قاتل عیسیٰ این مریم ؓ ہے یقین کر گئے۔ اب ہم پنچ دوسرے محدثین و علماء و صوفیاء لکھ دیتے ہیں تا کہ مرزا قادیانی کا جھوٹ ثابت ہو۔ دیکھو سیف چشتیائی۔

ناظرين! ال بات پركل امت مرحومه كا اجماع ب كميسى بن مريم بعينه (ن بعثيله كما اختر عد القاديانى) آ مان ب بحسب بيشكونى آ تخضرت يليشة ك اترس ك ادر ظاہر ب كه نزول جسى بعينه بغير ال ك كه رفع جسى بحالت زندگى مانا جائے ممكن نہيں۔ لہذا بوت زور ب ہم كہتے ہيں كه كل امت كا جيسے كه نزول فدكور پر اجماع ب ايسا بى حيات مسى عندالرفع پر بھى ب يعينى آ مان كى طرف الخابا جانے ك دفت مسى كى حيات پر سب كا الفاق ب بحكم مقدمه فذكوره كه نزول فرع ب رفع كى در با يد كول از رفع بحص مسى زنده رہا كما ہو فد ب الجمور مالك كا قائل ہونا لجيات المسى عندالرفع دان ك بوت بوت معتروں مقلدوں كى تصريحات بايا جاتا ب دورنه مقدرين امام مالك اين امام ب عليمده نه ہوتے اور بر تقذير عليمده مونے كه نزول جسى بعينه كو جو فرع ب رفع جسى بعينه كن محمد عليه اسم ماك

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

بھی اس میں مسلمانوں سے الگ نہیں۔ عمر اجماعی حیات الی ما بعد النزول وہ ہے جو میں کے لیے عندالرفع مانی گٹی ہے۔ اس مضمون پر عبارات مسطورہ ذیل شاہد ہیں۔ امام الائمة ابو حدیفة فقد اکبر میں فرماتے ہیں۔ وخووج الدجال و یاجوج و ماجوج و طلع الشمس من المغرب و نزول عیسی علیہ السلام من السماء وسانو علامات یوم القیمة علی ماوردت به الاخبار الصحیحة حق کائن (فقد أكبر س ۱۳۱) اور یہی ندہب ہے کل اتمہ شافعیہ کا یعنی سب ای عیلی بن مریم بعینہ لا بمثیلہ کے نزول پر متفق ہیں۔ چنانچے اتمہ صحاح ست اور شخ سیوطی وغیرہ کی تصریح ہے غاہر ہے۔

ادر ائمہ مالکیہ کا بھی یہی ندہب ہے چتانچ شخ الاسلام احمد نفرادی المالکی نے ''فواکہ دوائی'' میں تصریح کر دی کہ اشراط ساعت ہے ہے آ سانوں ہے تیسیٰ کا اتر نا ادر علامہ زرقانی مالکی بڑی بط ہے لکھتے میں۔ فاذ انزل سیدنا عیسیٰ علیہ الصلوة والسلام فانہ یحکم بشریعة نبینا ﷺ بالھام او اطلاع علی الروح المحمدی او بما شاء اللہ من استنباط لھا من الکتب والسنة و نحوذلک.

(شرع مواجب الاني الزرقاني قاص ٢٣٥) ال ك بعد لكت بيل فهو عليه السلام وان كان خليفة في الامة المحمديه فهو رسول و نبى كريم على حاله لاكما يظن بعض الناس انه ياتى واحدا من هذه الامة بدون نبوة و رسالة وجهل افهما لا يزولان بالموت كما تقدم فكيف بمن هو حى نعم هو واحد من هذه الامة مع بقائه على نبوة و رسالته. (شرع الواجب الدي للررقاني قاص ٢٣٨) اور علامه ميوطى كتاب الاعلام مي قرمات بيل انه يحكم بشرع نبينا لا بشرعيه نص على ذالك العلماء وردت به الاحاديث وانعقد عليه الاجماع. (الحادي ج ٢ ص ١٥٥) اور فتح البيان ميل ج كه وقد تواترت الاحاديث بنزول عيسى جسما اوضح ذلك الشوكاني في مؤلف مستقل الاحاديث بنزول عيسى جسما اوضح ذلك الشوكاني في عؤلف مستقل الاحاديث بنزول عيلى جسما اوضح ذلك المتواتره. (فتح البيان شم ٢ م يتضمن ذكر "ماورد في المنتظر والدجال والمسيح" و غيره في غيره و صحح الطبرى هذا القول و وردت بذالك الاحاديث المتواتره. (فتح البيان شم ٢ م الطبرى هذا القول و وردت بذالك الاحاديث المتواتره. (فتح اليان م الطبرى هذا القول و وردت بذالك الاحاديث المتواتره. (فتح اليان شم ٢ م

ائمہ اربعہ کے مسانید اور ایسے ہی ان کے مقلدین کے تصنیفات میں احادیث نزول موجود ہیں کسی نے نزول عیسیٰ ابن مریم کو نزول مثیل عیسیٰ نہیں تکھا بلکہ نزول جسدہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

نزول کی طرح حیات میں پر بھی اجماع ہے۔ کل اہل اسلام اس پر متفق ہیں بلکہ نصاری

و بعینہ کی تصریح کر دی ہے۔ فتوحات کی نقلیں بحوالہ ابواب ابھی گزر چک ہیں ادر نیز حضرت یتنخ اکبر اس نزول کے اجماعی ہونے کو اس عمارت سے بات ۷۴ میں ظاہر فرمات بين وانه لا خلاف انه ينزل في اخو الزمان الخ اورنيز حديث برتمل محى ميني فتوحات میں موجود ہے جس سے حار ہزار صحالی کا اجماع حیات میں پر معلوم ہوتا ہے۔ ويسيجيئ انتشاء اللَّه تعالى الغرض كل محدثين ادر ائمَه مذابب اربعه ادر اصحاب ردايت و درايت اور صحابه كرام يناني حفرت عمر ، حفرت ابن عمال ، حفرت على ، عبدالله بن مسعودة ' ابو مريرة ' عبداللد بن سلام ' رتيع " الس ' كعب ' حضرت ابو كمر صد تق " ' حاير و تُوْبِانٌ \* عائشةٌ \* تَمْيِمٌ وغيره ادر بخاريٰ مسلمُ تريَّديْ نسانُيٌّ \* ابوداؤدْ بيهيقٌ طبراني \* عبد بن حميدُ ابن ابي شيبهُ حاكمُ ابن جريرُ ابن حبانُ امام احمدُ ابن ابي حاتمُ عبدالرزاق وغيره وغيره کا اجماع ہے۔عینی ابن مریم کے زندہ اٹھایا جانے اور اترنے پر بعینہ لا بمثیلہ کما قال شيخ الاسلام الحرائي و صعود الآدمي ببدنه الى السماء قد ثبت في امر المسيح عيسي ابن مريم عليه السلام فانه صعد الى السما و سوف ينزل الي الارض وهذا مما توافق النصاري عليه المسلمين فافهم يقولون المسيح صعد الى السماء ببدنه و روحه كما يقوله المسلمون و يقولون انه سوف ينزل الي الارض ايضا و هذا كما يقوله المسلمون و كما اخبر به النبي ﷺ في الاحاديث الصحيحه لكن كثيراً من النصاري يقولون انه صعد بعد ان صلب و انه قام من القبر و كثيراً من اليهود يقولون انه صلب ولم يقم من قبره اما المسلمون وكثير من النصاري يقولوه انه لم يصلب ولكن صعد الى السماء بلا صلب والمسلمون ومن وافقهم من النصاري يقولون انه ينزل الى الارض قبل يوم القيمة وإن نزوله من اشراط الساعة كما دل على ذلك والسنة الخ أس تصریح سے ثابت ہے کہ قادیانی کا مذہب اس مسئلہ میں سب اہل اسلام سے الگ ہے۔ (ازسيف چشتائي ص ۵۰)

معیار صداقت تمبر کا بی کمی پرلعنت نہیں کرتا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا انسی لم ابعث لَعانا و انما بعثت رحمة (ملم ن ۲ س ۲۲۳ یاب النہی عن لعن الدواب وغیرها) اللهم اهد قومی فانهم لایعلمون. (درمنتو ن ۲ س ۲۹۸) لیحن میں احت کرنے کے لیے نہیں تبی بنایا گیا۔ مجھے خدانے لوگوں کو خدا کی طرف بلانے اور رحمت کے لیے نبی بنایا ہے۔ اے خدا میری

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لا کی http://www.amtkn.org MON

قوم كو مدايت فرما كيونكه وه محص نبيل جانت - (ديكمو قاض عياض شفا سفر ٢٤)

اللہ اکبر! یہ اس وقت کا فرمانا ہے جب کہ این قیمہ کے پھر سے نبی ﷺ کی پیثانی اور این شہاب کے پھر سے حضور ﷺ کا بازو زخمی ہوا اور عتبہ کے پھر سے نبی اللہ کے چاروں دانٹ ٹوٹ گئے۔

اب مرزا قادیانی کا حال ملاحظہ فرمائیے کہ تمام تصنیف میں سوا سب وشتم و العنت کے یا لوگوں کی موت کے پڑھ نہیں هقیقة الوحی میں کئی جگہ لکھا ہے کہ بابو الہی بخش میری بردعا ے مرار ذوئی صاحب میرے مقابلہ پر دعوئی کرتا تھا کہ میری بددعا ے مرا اور چراغ الدین جموں والا میری بددعا ے مرار لیکھر ام تہاری بددعا ے مرا اور جو شخص مرزا قادیانی کے البام یا پیشگوئی کو امر واقعہ کے لحاظ ہے سچا نہ سبجھے تو اس کے حق میں وہ خوش خلقی ورحمت اللعالمینی کا شبوت دیتے ہیں کہ پناہ بخدا۔ چنانچہ لکھتے ہیں۔ ''اے بد ذات فرقہ مولویاں تم کرب تک حق کو چھپاؤ گے کب وہ وقت آئے گا کہ تم میرویانہ خصلت کو چھوڑو گے۔ اے خلالم مولوی تم پر افسوس کہ تم نے جس بے ایمانی کا پیالہ لیا۔''

ایک دعا بھی مرزا قادیانی کی لکھتا ہوں تا کہ بچے نبی اور جموٹے میں فرق ہو۔ وہو ہذا۔ ''میں عاجزی سے دعا کرتا ہوں کہ ان تیرہ مہینوں میں جو ۵۹ دسمبر ۱۸۹۸ء سے ۵۱ جنوری ۱۹۰۰ء تک شار کیے جائیں گے۔ شیخ ٹھر حسین اور جعفر زنگی اور تبتی مذکور کہ جنھوں نے میرے ذلیل کرنے کے لیے اشتہار لکھا ہے۔ ذلت کی مار سے دنیا میں رسوا کر۔'' (مجموعہ اشتہارات ج ۳ ص ۲۰) سجان اللہ بچے نبی کو دشمنوں سے زخم لکیس اور وہ دعا کرتا ہے۔ مگر اس کی تابعداری کا مدتی جس تابعداری کے ذریعہ سے نبی کہلاتا ہے اس کو کوئی تکلیف نہیں کپنچی۔ صرف دشمنوں کے اشتہار پر ان کو ہددعا دیتا ہے۔ پوری پوری تابعداری اس کا نام ہے۔

ناظرین صرف ای قدر نمونہ کے طور پر لکھنا کانی ہے۔ مرزا قادیانی کی پیشگوئیاں تو تخالفین کی موت ہی خاہر کرتی رہیں اور بددعا تمیں ان کی بربادی اور ذلت اور لعت کی کرتے رہے۔ حالانکہ مرزا قادیانی کو سمی نے کوئی بدنی سزا نہیں دی۔ صرف تحقیق حق اور اسلام کے برخلاف ان کی تحریروں کو دیکھ کر لکھا ہے۔ چی جھوٹ میں فرق کے واسط اتنا ہی کافی ہے کہ دانت مبارک ٹوٹے بازو ٹوٹے۔ پیشانی مبارک زخمی ہوئی۔ گر اس کے کوض دعائلگتی ہے اور جس کو کچھ بھی تکلیف نہیں پیچی وہ دن رات سب کو کوستا

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائحں http://www.amtkn.org

، اور بدوعا ديتا -

مارصداقت تمبر ۱۸

نبی تاییند و زیادی عیش و زر ومال کی طرف رغبت نہیں کرتا۔ رسول اللہ تلیند کا یونہ سامنے ہے۔ آپ تلینی دعا فرماتے کہ البی ایک دن بعوکا رہوں اور ایک دن کھانے لو ملے بھوک میں تیرے سامنے گڑ گڑاؤں۔ بچھ سے مانگوں اور کھا کر تیری حمد و ثنا کروں۔ (النفا، ص ١٢)

حضرت صدیقہ فرماتی بیں ایک ایک مہینہ برابر ہمارے چو کھے میں آگ ردش

(بخاري كن عائش) نه ہوتی۔ حضرت ﷺ کا کنبہ پانی اور کھجور بر گزران کرتا۔ اب مرزا قادیانی کا حال سنو که گوشت کی جگه مرغی کا گوشت بھی کی جگه بادام روغن عطریات و مقویات و لذیذ کھانے اور تستوری دغیرہ کا استعال اور سونے حاندی و زیورات کا وہ شوق کہ جس کی تفصیل لکھنے کو تو بہت دقت جاہے مگر اس پر نفسانی خواہشات کے ترک کا دعویٰ ہے اور نفسانی خواہشات کا چولہ آتش محبت الہٰی میں جل گیا ہے۔ خدا جانے اگر باقی رہتا تو کیا آفت لاتا۔ خواہش نفس مردہ کا یہ عالم کہ مرت دم تک محمدی بیگیم کی خواہش رہی اور امیدوار رہے کہ اگر باکرہ نہیں تو بیوہ ہو کر ہی لے مگر منہ ے فرماتے جاتے ہیں کہ لذات نفسانی وخواہشات دنیادی کا چولہ جلا دیا ہے۔ جلے ہوئے نفس کے گھر کے زیورات کی ذرہ فہرست من لو۔ پھر خود انصاف کر لینا۔ کڑے کلاں طلائی فیمتی ۵۵۰ روپہ پر کڑے خورد فیمتی ۲۵۰ روپہ بندے طلائی ۵۰۰ روپہ پر کنٹھ طلائی ۲۲۵ روپید کڑے کنگن طلائی قتیتی ۲۲۰ روپید۔ ڈنڈیاں نسبیاں۔ بالے تھنگرو والے سب دو عدد کل قیمتی ۲۰۰ روپید- حسیان خورد طلائی قیمتی ۳۰۰ روپید- یو نچیان طلائی بڑی ۴ عدد قیمتی ۱۵۰ روپید۔ جو جس و مو نگھ ۲۰ عدد حسپاں کلال ۳ عدد طلاق قیمتی ۲۰۰ روپید۔ چاند طلائي فتيمتي ٥٠ روپيه باليان جراؤ سات بين - ١٥٠ روپيه- نته طلائي فتيمتي ٢٠ روپيه- شيب جزاؤ طلائی قیمتی ۲۰ روپید- میزان قیمت کل تین ہزار پجیس روپید ہے۔ (کلم فضل رحمانی) ناظرین! یہ فنا فی الرسول ہیں اور دنیا و مافیہا سے غافل ہو کر بقا باللہ کے درجہ

كو بنج بوت يل \_ LT 19.0 199 برنائ 20 5 24 يعسل

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

معيار صداقت تمبر ١٩

جب کوئی نبی آتا ہے تو زمانہ کی اصلاح ان کے مردجہ علوم و عقول کے موافق کرتا ہے۔ اس زمانہ میں علوم فلسفہ و سائنس کا زور ہے اور تمام انسانوں کی طبائع علوم کی طرف جھکی ہوئی ہیں۔ اس زمانہ کا نبی سنت اللہ کے مطابق بڑا سائنس دان فلسفی ہونا چاہے۔جس طرح قرآن نے تمام عرب کو فصاحت و بلاغت سے اور دوسرے ملکول کے لوگوں کو سای و تدنی مضامین ہے تو چرت کر کے اینا سکہ جمایا تھا۔ اس زمانہ کا تن بھتی اینے فلسفہ و سائنس سے سب کو زیر کرتا اور الہی فلسفہ زمانہ کی طبائع کے مطابق تعلیم دیتا۔ مگر مرزا قادیانی نے تو بجائے جودہ زمانہ کے حالات کی تعلیم کے دو ہزار برس بیچھے کو ہٹا دیا جو استعارات کفر وشرک کے محمد علیظتہ وقر آن نے ۱۳ سو برس تک مٹائے تھے۔ وہ مرزا قادیانی نے پھر تازے کیے کہ (۱) میں خدا کے پانی سے ہوں۔ (۲) میں نے دیکھا کہ میں خدا ہوں اور کچ کچ خدا ہوں۔ (۳) بھی کو خدائے بجز لد بیٹے اور اولاد اور تفزید کے کہا۔ ( ") خدانے بچھ کو کہا کہ میں تیری حمد کرتا ہوں۔ خدانے بچھ کو کہا کہ میں تم کو پیدا نہ کرتا تو آسان کو پیدا نہ کرتا۔ اب تیرا مرتبہ یہ ہے کہ جس چیز کوتو کیے ہو جا وہ ہو جائے گی۔ حالانکہ ہوا کچھ بھی نہ جیسے کہ زمانہ کی رفتار چلی آتی ہے کہ مریدان ہے پر انند مرزا قادیانی نے دیکھا کہ عوام کرامتوں اور نشانوں پر سیستے ہیں۔ دوسرے بیروں کی طرح اپن کرامات و نشانات تصنیف کر دیے کہ جس پر لوگ بنس رہے ہیں کہ میں نے خدا کو مجسم دیکھا اور د سخط کرائے۔ سرخی کے وضع میرے کرتہ پر پڑے۔ خدا میرے میں باتیں کرتا ب بدسب نبوت کے منافی ہیں۔ معيار صداقت نمبر ٢٠ نی جھوٹی قرضی کارروائی نہیں کیا کرتے۔ مرزا قادیاتی نے جائداد غیر منقولہ میں سے باغ و زمین اپنی بیوی نصرت جہاں بیگم کے نام گروی کر دی اور ۳۱ سال کی میعاد کے گزرنے کے بعد بیچ بالوفا کر دی کہ جائز دارتوں کو حصہ ند ملے ادر پیاری ہوی کی خاطر یہ بے انصافی کی کہ پہلی ہوی ک اولاد کو محروم کر دیا۔ بھی سنا ہے کہ بیوی نے ان زیورات کے بدلے جو خاوند کا ملک ہے

سطور و کرد کرد کردید کی کا حکام که جدیدی کے من کریےدون کے جرمے بوط دور کا ملک ہے۔ اس کی غیر منقولہ جا ئیداد گروی کرائی ہو اور حضرت اقد س پر بیوی کی بیہ بے اعتباری کہ رجسڑی کرائی اور پھر زیورات بھی لے لیے۔ (دیکھولفل رجسڑی وہوہذا)

Ar

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

## 1141

انتقال جابئيداد مرزا غلام احمد قادياني

(نقل رجسری باضابطه)

منکه مرزا غلام احمد خلف مرزا غلام مرتضی قوم مغل ساکن و رئیس قادیان تخصیل بناله کا ہوں۔ موازی ۱۳ کنال اراضی نمبری خسرہ ۲۲۴/۲۰۴۷۔ ۲۱/۱۷۱۱ قصبہ کا کھاتہ نمبر ۰۷۱۷ معامله ۲۱عمل عميندي ۹۲ و ۱۸۹۷، واقعه قصبه قاديان فيكور موجود ب- ١٢ كنال منظورہ میں سے موازی کمال اراضی نمبر خسرہ نہری 2017/40 اندکور میں باغ لگا ہوا ب اور در ختان آم و کھند ومٹھ وشہتوت وغیرہ اس میں لگے ہوئے پھلے ہوئے ہیں اور موازی ۱۲ کنال اراضی منظورہ جابی ہے اور بلا شراکتہ الغیر مالک و قابض ہوں۔ سو اب مظہر نے برضاؤ رغبت خود بدرتی ہوش و حواس خسہ اپنی کل موازی ۱۳ کنال اراضی مذکورہ کو معه ورختان مثمره وغیره موجوده باغ و اراضی زرعی و تصف حصه آب و عمارت و چرخ چوب چاه موجوده اندرون باغ و نصف حصه کبورل و دیگر حقوق داخلی و خارجی متعلقه اس کے بعوض مبلغ پانچ ہزار روپیہ سکہ رائجہ نصف جن کے ماصما ۲۵۰۰ ہوتے ہیں۔ بدست مسمات نصرت جہاں بیگم۔ زوجہ خود ربن و گروی کر دی ہے اور رو پید میں بہ تفصیل ذیل زیورات ونوٹ کرنی نقد مرتھند سے لیا ہے۔ کڑے کلال طلاء قیمتی ۵۹۰ روپید کڑے خورد طلاء فیمتی ۲۵۰ روپید- ڈیڈیاں ۱۳ عدد- بالیان ۲ عدد نسبی عدود ریل طلاقی ۲ عدد-بالی تمتکر و دالی طلائی دو عدد کل فتیتی ۲۰۰ روید کنگن طلائی فتیتی ۲۲۰ روید بند طلائی فتیتی صما روبيد كنهمه طلائي فيمتى ٢١٥ روبيد جهليان جور طلائي فيمتى ٣٠٠ روبيد يونجان طلائي بری قیمتی جار عدد ۱۵۰ روپید جوجس اور موتل حوار عدد قیمتی ۱۰۰ روپید چنال کلال ۳ عدد طلائی فیتی ۲۰۰ روپیه جاند طلائی فیتی ۵۰ روپیه- بالیال جزادً وار سات بین فیمن ۱۵۰ رويد \_ نظر طلائی فيتی ٢٠ رويد \_ طلائی خورد فيتی ٢٠ رويد \_ حماكل فيتی ٢٥ رويد \_ بهو نجيان خورد طلائی ۲۲ روپید- بوی طلائی قیمتی ۴۰ روپید- شیپ جزاؤ طلائی قیمتی ۲۰ روپید- کرنی نوث نمبر ١٥٩٠٠٠ ى ٢٩ لامور كلكته فيتى ١٠٠٠ اقرار يدكد عرصه ٣٠ سال تك فك الربن مرہونہ نہیں کراؤں گا۔ بعد ۳۰ سال ندکور کے ایک سال میں جب جاہوں زر رہن دوں یت فک الربن کرا لوں۔ درنہ بعد انتضائے میعاد بالا لینی اس سال کے تیجیوی ۳۳ سال میں مرہونہ بالا ان بی روپوں پر بیچ بالوفا ہو جائے گا اور مجھے دعویٰ ملکیت نہیں رب گا۔ قبضہ اس کا آج سے کرا دیا ہے۔ داخل خارج کرا دون گا اور منافع مرہونہ بالا

AA

کی قائمی رہن تک مرتہد مستحق ہے اور معاملہ فصل خریف سم ۱۹۵۵ سے مرتہد دے گی۔ اور پیداوار لے گی۔ جو شمرہ اس وقت باغ میں ہے اس کی بھی مرتبد مستحق ہے اور بصورت ظہور تنازعہ کے میں ذمہ دار ہوں اور سطر ۳ میں نصف مبلغ و رقم کے آگر رقم ۲۰۰ کو قلم زن کر کے صمار لکھا ہے جو صحیح ہے اور جو درختان ختک ہوں وہ بھی مرتبد کا حق ہو گا۔ اور درختان غیر شمرہ و ختک شدہ کو مرتبد واسطے ہر ضرورت و آلات کشاورزی کے استعال کر سکتی ہے بنا بران رہن نامہ لکھ دیا ہے کہ سند ہو۔ المرقوم ۲۵ جون احمداء۔

العبد:-مرزا غلام احد بقلم خود

گواه شد مقبلان ولد تکیم کرم دین صاحب بقلم خود گواه شد نبی بخش نمبردار بقلم خود بناله حال قادیان اشغام یک مکرر دو قطعه

حسب درخواست جناب مرزا غلام احمد صاحب خلف مرزا غلام مرتضی صاحب آن دافتد ۲۵ جون ۱۹۸۹ء یوم شنبه دفت ۲ بج بمقام قادیان تخصیل بنالد صلح گورداسپوره آیا اور بید دستاویز صاحب موصوف نے بغرض رجنری پیش کی العبد مرزا غلام احمد رابمن مرزا غلام احمه بقلم خود ۲۵ جون ۹۸ء دستخط احمد بخش رجنر ار جناب مرزا غلام احمد صاحب خلف مرزا غلام مرتضی صاحب ساکن رئیس قادیان تخصیل بنالد صلح گورداسپور بخش مرزا غلام مرتضی صاحب ساکن رئیس قادیان تخصیل بنالد ضلع گورداسپور بخش فی بذات خود جانتا ہوں۔ سخیل دستادیز کا اقبال کیا وصول پائے مبلخ ۵۰۰۰ روپ مرتب لیا سطر ۹ میں مبلغ کی قلم زن کر کے بیجائے اسکے صماء لکھا ہے۔ از جانب مرتب مرتب لیا سطر ۹ میں مبلغ کی قلم زن کر کے بیجائے اسکے صماء لکھا ہے۔ از جانب مرتب مرتب لیا سطر ۹ میں مبلغ کی قلم زن کر کے بیجائے اسکے صماء کلھا ہے۔ از جانب مرتب مرتب لیا سطر ۹ میں مبلغ کی قلم زن کر کے بیجائے اسکے صماء کلھا ہے۔ از جانب مرتب دستخط احمد بخش میں دستادیز نمبر ۱۲۸۸ میں نمبر ایک بعد ۲۳ صیند نمبر کا دو ۲۹ در دستخط احمد بخش سب رجنر ار دستادیز نمبر ۱۲۸ میں نمبر ایک بعد ۲۳ صیند نمبر کا در ۲۰ در ۲۰ آن جارت خون ۱۸۹۸ء یوم دوشند رجنری ہوئی۔ دستوط احمد تعرف میں رجن ار کامہ نوب رجن ار دستادیز نمبر ۱۲۸ میں نمبر ایک بعد ۲۳ صیند نمبر در در دیز در ۱۲۸ کامی نوب رضاد در ۱۳۹۱ می دوشند روز دیز ۲۰ مین میز ایک میز مین سب رجن ار

معیارِ صداقت، نمبر ۲۱ <sup>ن</sup>بی جوامع الکلم ہوتا ہے۔ یعنی اس کی کلام ماقل و دل ہوتی ہے۔ مرزا قادیانی کی تحریر اس نذر طول طویل اور مبالغات واستعارات سے مملو ہوتی ہے کہ مطلب خبط ہو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

جاتا ہے۔ بعض دفعہ اپنی تحریر میں مرزا قادیانی کو خود یادنہیں رہتا کہ چیچھے کیا لکھ آیا ہوں۔ اكثر عبارات متفاد لكصة بين- لَوْكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجِدُوا فِيهِ الْحَتِلاقَا كَثِيرًا. (التساء٨٢) لیعنی جس کاام میں اختلاف ہو وہ خدا کی طرف سے نہیں۔ مگر مرزا قادیانی ک کلام میں اختلاف بہت ہوتا ہے۔ اس لیے خدا کی طرف نے نہیں۔ میں کسی کلمہ گو کو کافر نہیں کہتا۔ دوسری جگہ فرماتے ہیں جو مجھ کو نہ مانے۔ کافر ہے۔ ایک جگہ لکھتے ہیں فر شتے زمین پر نہیں اترتے۔ دوسری جگہ لکھتے ہیں فرشتے متشکل ہو کر زمین پر آتے ہیں \_ من فيستم رسول نيادر وہ ام كتاب - دوسرى جگه كہتے ہيں - ميں رسول ہوں - نبي ہوں -جب خدا ميرا نام ني ورسول ر مح تو ميس كيوكر انكار كرول دغيره وغيره-(۳) نبی کو خدا پر بھروسہ ہوتا ہے اور اپنے وحی والہام پر یقین ہوتا ہے۔ مرزا قادیانی نے جو جو کارردائیاں منکوحہ آسانی کے داسطے کی ہیں۔ ان سے ان کی سچائی معلوم نہیں ہوتی۔ نقل اصل خطوط جو مرزا قادیانی نے مرزا احمد بیگ اور دیگر رشته داروں کو بھیج تھے بسم الله الرحمن الرحيم تحدة ونصلي مضفقى مكرمى اخويم مرزا احمد بيك صاحب سلمه تعالى السلام عليك وررحمة الله د بر کاند- قادیان میں جب واقعہ بائلہ محود فرزند آن مرم کی خرب تھی تو بہت درد اور رنج اور غم ہوا کیکن بوجہ اس کے کہ یہ عاجز بیار تھا اور خط نہیں لکھ سکتا تھا۔ اس لیے عزا رہی ے مجبور رہا صدمہ وفات فرزندان ایک ایسا صدمہ ہے کہ شائد اس کے برابر دنیا میں اور کوئی صدمہ نہ ہو گا۔ خصوصا بچوں کی ماؤں کے لیے تو تخت مصیبت ہوتی ہے۔ خدادند

لوی صدمہ نہ ہوگا۔ حصوصاً بچوں کی ماؤں کے لیے تو سخت مصیبت ہوتی ہے۔ خدادند تعالیٰ آپ کو صبر بخشے کہ دہ ہر چیز پر قادر ہے جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ کوئی بات اس کے آگے انہونی نہیں۔ آپ کے دل ملکی گواس عاجز کی نسبت پکھ غبار ہو لیکن خدادند علیم جانتا ہے کہ اس عاجز کا دل بلکی صاف ہے اور خدائے قادر مطلق سے آپ کے لیے خیر و برکت چاہتا ہوں۔ میں نہیں جانتا کہ میں س طریق اور کن لفظوں میں بیان کردں تا میرے دل کی محبت اور اخلاص اور ہدردی جو آپ کی نسبت بھر کو ہے۔ آپ پر ظاہر ہو جائے مسلمانوں نے ہر ایک نزاع کا اخیری فیصلہ قسم پر ہوتا ہے۔ جب ایک مسلمان خدا کی قسم کھا جاتا ہے تو دوسرا مسلمان اس کی نسبت فی الفور دل صاف کر لیتا ہے۔ سو بھی خدائے تعالیٰ قادر مطلق کی قسم ہے کہ میں اس بات میں بالکل سچا ہوں کہ مجھے خدا تعالیٰ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

کی طرف سے الہام ہوا تھا کہ آپ کی دختر کلال کا رشتہ اس عاجز سے ہو گا۔ اگر دوسرى جگه ہو گا تو خدا تعالی کی تنبیبیں دارد ہوں گی ادر آخر ای جگہ ہو گا کیونکہ آپ میرے عزیز اور پیارے تھے۔ اس کیے میں نے غین خیر خواہی ہے آپ کو جنالایا کہ دوسری جگہ اس رشته كاكرنا بركز مبارك ند مو كا- مين نهايت ظالم طبع موتا جو آب پر ظاهر ند كرتا اور مين اب بھی عاجزی اور ادب سے آپ کی خدمت میں ملتمس ہوں کہ اس رشتہ سے آپ انراف نہ فرما میں کہ یہ آپ کی لڑکی کے لیے نہایت درجہ موجب برکت ہو گا اور خدا تعالی ان برکتوں کا دروازہ کھول دے گا جو آپ کے خیال میں نہیں۔ کوئی غم اور فکر کی بات نہیں ہو گی جیسا کہ بیہ اس کا حکم ہے جس کے ہاتھ میں زمین اور آسان کی کنجی ہے تو چر کیوں اس میں خرابی ہو گی اور آپ کوشائد معلوم ہو گا یا نہیں کہ بید پیشگو تی اس عاجز کی ہزار ہا لوگوں میں مشہور ہو چکی ہے اور میرے خیال میں شائد دس لاکھ سے زیادہ آ دمی ہو گا جو اس پیشگوئی پر اطلاع رکھتا ہے اور ایک جہان کی اس کی طرف نظر لگی ہوئی ہے اور ہزاروں پادری شرارت نے نییں۔ بلکہ حماقت سے منتظر میں کہ سے پیشین گوئی جمونی فطر تو ہمارا پلہ بھاری ہولیکن یقیناً خدا ان کو رسوا کرے گا اور اپنے دین کی مدد کرے گا۔ میں نے لاہور میں جا کر معلوم کیا کہ ہزاروں مسلمان مساجد میں نماز کے بعد اس بیشگوئی کے ظہور کے لیے بھندق دل دعا کرتے ہیں سو بیران کی ہمدردی اور محبت ایمانی کا تقاضا ہے اور بہ عاج بچے لا الله الا الله محمد رسول الله پر ایمان لایا ہے ویے تی خداوند تعالیٰ کے ان البامات پر جو تواتر ہے اس عاجز پر ہوئے ایمان لاتا ہے اور آپ ہے ملتمس ہے کہ آپ اپنے ہاتھ سے اس پیشین گوئی کے پورا ہونے کے لیے معادن بنیں تا کہ خدا تعالی کی برکتیں آپ پر نازل ہوں۔ خدا تعالی ے کوئی بندہ لڑائی قہیں کر سکتا اور جو امر آسان پر مخمر چکا ب زمین پر وہ ہرگز بدل نہیں سکتا۔ خدا تعالی آب کو دین اور دنیا کی بر کمتیں عطا کرے اور اب آپ کے دل میں وہ بات ڈالے جس کا اس نے آسان پر ے بچھے الہام کیا ہے۔ آپ کے سب عم دور ہوں اور دین اور دنیا دونوں آپ کو خدادند تعالى عطا فرما دے \_ أكر مير ب أس خط ميں كوئى نا ملائم لفظ موتو معاف فرما تين والسلام \_ ( خاكسار احتر عباد الله غلام احم عفى عنه 1/ جولائى ١٨٩٠ بروز جعد فضل رحماني ص ١٢٢-١٢٣) بسم الله الرحم الرحيم

مشففی مرزاعلی شیر بیک صاحب سلمہ تعالیٰ السلام علیم و رحمتہ اللہُ اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے کہ جھ کو آپ سے کسی طرح سے فرق نہ تھا اور میں آپ کو ایک غریب طبع

نحمد فاوتصلى

اور نیک خیال آ دمی اور اسلام پر قائم سمجھتا ہوں۔ لیکن اب جو آپ کو آیک خبر سنا تا ہوں آپ کو اس سے بہت رنج گزرے گا۔ مگر میں محض لللہ ان لوگوں تے تعلق چھوڑنا جاہتا ہوں جو مجھے ناچیز بناتے ہیں اور دین کی پرداہ نہیں رکھتے۔ آپ کو معلوم ہے کہ مرزا احمد بیک کی لڑکی کے بارے میں ان لوگوں کے ساتھ س قدر میری عدادت ہو رہی ہے۔ اب میں نے سنا ہے کہ عید کی دوسری یا تیسری تاریخ کو اس لڑکی کا نکاح ہونے والا ب اور آب کے گھر کے لوگ اس مشورہ میں ساتھ میں۔ آپ مجھ سکتے میں کہ اس نکان کے شریک میرے بخت دشمن ہیں۔ بلکہ میرے کیا دین اسلام کے بخت دشمن ہیں۔ عیسا نیوں کو بنیانا چاہتے ہیں۔ ہنددؤں کو خوش کرنا چاہتے ہیں ادر اللہ رسول ﷺ کے دین کی کچھ بھی پرواہ نہیں رکھتے اور اپن طرف سے میری نبست ان لوگوں سے پختہ ارادہ کر لیا ہے کہ اس کو خوار کیا جاتے۔ ذلیل کیا جائے۔ روسیاہ کیا جائے۔ بدائی طرف ے ایک تلوار چلانے للل بین ۔ اب مجھ کو بچا لینا اللہ تعالیٰ کا کام ہے۔ اگر میں اس کا ہوں گا۔ تو دہ ضرور مجھ بچائے گا۔ اگر آپ کے گھر کے لوگ خت مقابلہ کر کے اپنے بھائی کو سمجھاتے تو کیوں نہ سمجھ سکتا۔ کیا میں چوہڑا یا ہمار تھا جو مجھ کولڑ کی دینا عار یا ننگ تھی بلکہ دہ اب تک باں ے ہاں ملاتے رب اور اپنے بھائی کے لیے مجھے چھوڑ دیا اور اب اس لڑکی کے نکاح کے لیے سب ایک ہو گئے۔ یوں تو مجھے کمی کی لڑکی سے کیا غرض کہیں جائے مگر یہ تو · آزمایا گیا کہ جن کو میں خوایش سجھتا تھا اور جن کی لڑکی کے لیے چاہتا تھا کہ اس کی ادلاد ہو۔ وہ میری وارث ہو۔ وہی میرے خون کے پیاسے وہی میری عرفت کے پیاسے میں ادر چاہتے میں کہ خوار ہو اس کا روسیاہ ہو۔ خدا بے نیاز ہے جس کو چاہے روسیاہ کرے مگر اب تو وہ مجھے آگ میں ڈالنا چاہتے ہیں۔ میں نے خط لکھے کہ پرانہ رشتہ مت تو ژد۔ خدا تعالی سے خوف کرو کی نے جواب نددیا بلکد میں نے ساب کہ آپ کی بیوی نے جوش میں آ کر کہا کہ ہمارا کیا رشتہ ہے۔ صرف عزت بی بی نام کے لیے فضل احد کے گھر میں ب بیشک وہ طلاق دے دے ہم راضی میں اور ہم نہیں جانتے کہ بی شخص کیا بلا ہے۔ ہم ابن بھائی کے خلاف مرضی نہیں کریں گے۔ بد مخص کہیں مرتا بھی نہیں۔ پھر میں نے رجٹری کرا کر آپ کی بیوی صلحبہ کے نام خط بھیجا۔ مگر کوئی جواب ند آیا اور بار بار کہا کد اس ے کیا جارا رشتہ باقی رہ گیا ہے۔ جو جاہے کرے ہم اس کے لیے اپنے خویدوں ے اپنے بھائیوں سے جدانہیں ہو سکتے۔ مرتا مرتا رہ گیا۔ ابھی مرابھی ہوتا یہ باتیں آب کی بیوی صاحب کی مجھے پیچی میں۔ بے شک میں ناچیز ہوں۔ ذلیل ہوں اور خوار ہوں۔

مر خدا تعالی کے ہاتھ میں میری عزت ہے جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ اب میں جب ایسا ذلیل ہوں تو میرے بیٹے تے تعلق رکھنے کی کیا حاجت ہے۔ لہذا میں نے ان کی خدمت میں خط لکھ دیا ہے کہ اگر آپ اپنے ارادہ سے باز نہ آئمیں اور اپنے بھائی کو اس ارادہ ے ردک نہ دیں۔ پھر جیسا کہ آپ کی خود منشا ہے کہ میرا بیٹا فضل احمد بھی آپ کی لڑکی کواپنے نکاح میں نہیں رکھ سکتا بلکہ ایک طرف جب محمدی کا کی شخص ے نکاح ہو گا تو دوسری طرف فضل احد آپ کی لڑکی کو طلاق دے دے گا۔ اگر نہیں دے گا تو میں اس کو عاق اور لاوارث کروں کا اور اگر میرے لیے احمد بیک سے مقابلہ کرو گے اور بیہ اس کا اراده بند کرا دد کے تو میں بدل و جان حاضر ہوں اور فضل احمد کو جواب میرے قبضہ میں ب ہر طرح ے درست کر کے آپ کی لڑکی کی آبادی کے لیے کوشش کروں گا اور میرا مال ان کا مال ہو گا۔ لہٰذا آپ کو بھی لکھتا ہوں کہ آپ اس وقت کو سنجال کیں۔ اور احمد بیگ کو بورے زور سے خط کھیں کہ باز آ جائیں اور اپنے گھر کے لوگوں کو تا کید کریں کہ وہ بھائی کولڑائی کر کے روک دے۔ ورند بچھے خدا تعالی کی فتم ہے کہ اب ہمیشہ کے لیے بیدتمام رشتے ناطے توڑ دوں گا۔ اگر فضل احمد میرا فرزند ادر دارث بنا جابتا ب تو اى حالت ميں آپ كى لڑكى كو گھر ميں ركھ كا اور جب آپ كى يوى كى خوشی ثابت ہو۔ ورنہ جہاں میں رخصت ہوا۔ ایہا ہی سب ناطے رشتے بھی ٹوٹ گئے۔ بیہ بانتیں خطوں کی معرفت مجھے معلوم ہوئی ہیں۔ میں نہیں جانتا کہ کہاں تک درست ہیں۔

والله اعلم (خارسار غلام احداز لدهیاند اقبال تنبخ مسلمت من ۱۸۹۱ و کله نعنل رحانی ص ۱۲۷-۱۳۵۱) نقل اصل خط مرزا قادیانی جو بنام والده عزت بی بی تحریر کمیا تھا

بسم الله الرحمن الرحيم

نحمدة ونصلي

والدہ عزت بی بی کو معلوم ہو کہ مجھ کو خبر سینجی ہے کہ چند روز تک محمدی مرزا احمد بیک کی لڑکی کا نکاح ہونے والا ہے اور میں خدا تعالیٰ کی قسم کھا چکا ہوں کہ اس نکاح سے سارے رضح ناطے توڑ دوں گا اور کوئی تعلق نہیں رہے گا۔ اس لیے نصیحت کی راہ سے لکھتا ہوں کہ اپنے بھائی مرزا احمد بیک کو سمجھا کر یہ ارادہ موتوف کرا دو۔ اور جس طرح تم سمجھا سکتے ہواس کو سمجھا دو۔ اور اگر اییانہیں ہو گا تو آج میں نے مولوی نور دین صاحب اور فضل احمد کو خط لکھ دیا ہے اور اگر تی ارادے سے باز نہ آؤ تو فضل احمد عزت بی بی کے لیے طلاق نامہ لکھ کر بھیج دے اور اگر فضل احمد طلاق لکھنے میں عذر کرے تو اس کو عاق کیا جائے اور اپنے بعد اس کو وارث نہ سمجھا جائے۔ اور ایک پید دراخت کا اس کو نہ طے سو امید رکھتا ہوں کہ شرطی طور پر اس کی طرف ے طلاق نامہ لکھا آ جائے گا۔ جس کایہ صغمون ہو گا کہ اگر مرزا احمد بیک محمدی کے غیر کے ساتھ نکاح کرنے ے باز نہ آئے تو پھر ای روز سے جو محمدی کا تمی اور ے نکاح ہو جائے عزت بی بی کو تین طلاق بیں۔ سو اس طرح پر لکھنے سے س طرف تو محمدی کا کسی دوسرے نام کاح ہوں الاق طرف عزت بی بی پر فضل احمد کی طلاق پڑ جائے گی۔ سو یہ شرطی طلاق با در اس طرف عزت بی بی پر فضل احمد کی طلاق پڑ جائے گی۔ سو یہ شرطی طلاق ہو اور اس فی الفور اس کو عاق کر دوں گا۔ اور نی کو کی راہ نہیں اور اگر فضل احمد نے نہ مانا تو میں تو الی کی قسم ہے کہ اب بجز قبول کرنے کے کو کی راہ نہیں اور اگر فضل احمد نے نہ مانا تو میں مزت بی بی کی بہتری کے لیے ہر طرح سے کو شش کرنا چایا تھا اور اگر تری بات ہو جاتی گر آدمی پر نقد پر غالب ہے۔ یا در ہے کو شن مو کا بھے اور اس تری بی بی کی بہتری کے لیے ہر طرح سے کوشش کرنا چایا تھا اور اگر نگھی۔ بھو قسم ہے کہ اب بخر قبول کرنے کے کو کی راہ نہیں اور اگر فضل احمد نے نہ مانا تو میں خزت بی بی کی بہتری کے لیے ہر طرح سے کوشش کرنا چایا تھا اور میری کوشش سے سر نگھی۔ بھو قسم ہے اللہ تو الی کی کہ میں ایسا ہی کروں گا۔ اور خد اتھا کی میرے ساتھ ہے تک بات ہو جاتی۔ مگر آدمی پر نقد پر غالب ہے۔ یا در ہے کوئی بگی بی سے تر کوئی کی بی میری کوشش سے میں تک بی دن نکاح ہو گا اس دن عزت بی بی کا نکاح نہیں رہے گا۔ میں نکاح ہوگا اس دن عزت بی بی کا نکاح نہیں رہ گا۔

(راقم غلام احد از لودهماند اقبال شخ مهمتي او ۱۸ ، كلمه فضل رحاني ص ۱۲۸\_۱۲۷)

از طرف عزت بي بي بطرف والده

اس وقت میری بربادی اور تبای کی طرف خیال کرو۔ مرزا صاحب کی طرح مجھ سے فرق نہیں کرتے۔ اگرتم اپنے بھائی میرے ماموں کو سمجھا تائے ہو۔ اگر نہیں تو پھر طلاق ہو گی اور ہزار ہا طرح کی رسوائی ہو گی۔ اگر منظور نہیں تو خیر۔ جلدی جھے اس جگہ سے لے جاؤر پھر میرا اس جگہ تھ مرنا مناسب نہیں جیسا کہ عزت بی بی نے تاکید سے کہا ہے اگر نکاح رک نہیں سکتا پھرب لا توقف عزت بی بی کے لیے کوئی آ دمی قادیان میں بھیج دو تاکہ اس کو لے جائے۔ (کلہ فضل رحمانی ص ١٢٨) ناظرین انصاف کریں کہ سے مامور من اللہ اور خدا پر یقین کرنے والوں کا کام ہے۔ وایاک نست عین کے یہی معنی ہیں۔ معار صد اقت نم سر ٢٢

نبی کا خود خدا حافظ ہوتا ہے اور نبی ڈرتا نہیں۔ رسول اللہ ﷺ ایک درخت کے پنچے سو گئے۔تلوار شاخ سے آ دیزان کر دی۔غورث ابن الحرث آیا تلوار نکال کر 347

مرزا قادیانی کو آریوں کا خط دھمکی کا پہنچا تو گھرے یاہر اکیلے نہ نطکتے اور سیر کو جاتے تو بہت لوگ ہمراہ لے جاتے۔ ڈر کے مارے حج کو نہ گئے۔ ان باتوں سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ان کوخود یقین نہیں کہ میں حیا نبی ہوں۔ ورنہ جس کا خدا حامی ہو اس کو ڈرکس کا۔ اور یہ جھوٹ تھا کہ ان کو اپنے الہاموں پر ایسا ہی یقین ہے جیسا کہ قرآن پر۔ معیار صداقت نمبر ۲۳

نی بہادر ہوتا ہے بزدل نہیں ہوتا۔ مگر مرزا قادیانی نے تمام بہادروں ومجاہدوں کو خونی و وحق کہا ہے کیونکہ آپ جو اس صغت سے عاری تنے مہدویت کا دعویٰ تو کر دیا۔ مگر جب جنگ کا فرض بتایا گیا تو فرمایا کہ مہدی خونی نہ ہو گا۔ زاہد نداشت تاب وصال پری رخاں۔ تبخی گرفت وترس خدا کا بہانہ ساخت۔ حالانکہ بچ نی محمد رسول اللہ عظیقہ اس قدر بہادر تھے کہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ فرماتے میں کہ جس جگہ کفار کا غلبہ ہوتا تھا تو ہم رسول اللہ عظیقہ کے بازو کے بینچ پناہ لے کر لڑتے تھے اور رسول اللہ عظیقہ جسا کوئی بہادر نہ پاتے۔ (دیکھواداب و اخلاق رسول اللہ تو تین ہو کہ ایک خار کا نہ ہوتا تو اللہ کر بیادر نے کہم ایک فہرست دیتے ہیں جس میں مرزا قادیانی کی پیشکو کیاں جو خلط کلیں

تا کہ لوگوں کو دھوکہ نہ ہو کیونکہ ان کے مرید خلاف واقعہ بقول پیران تمی پرند و مریدان ے پرانند- ان کی سچائی ان کی پیشگو نیاں سے ثابت کرتے ہیں۔ وہو ہذا۔ (۱) عنموائیل اور بشیر کی ولادت کی پیشگوئی جس کی نسبت کہا تھا کان اللّٰہ منزل من السمآء (مجموعہ اشتہارات نے اص ۱۰۱) اور جس کی ۸ اپریل ۱۸۸۶ء کو اشاعت کی گئی تھی کہ اگر دو حمل موجودہ میں پیدا نہ ہوا تو دوسر مسل میں جواس کے قریب ہے ضرور پیدا ہوگا۔ (مجموعہ اشتہارات نے اس ۱۰۷)

(۲) بہت ی خوانتین مبارکہ جو دالدہ محمود کے علادہ میں نکاح میں آنی تھیں۔ (اشتہار ۲۰ فروری ۱۹۰۱، مجموعہ اشتہارات خ اص ۱۰۲) (۳) ان خوانتین سے جو زوجہ دوئم کے علاوہ بہت نسل کا ہونا۔ (مجموعہ اشتہارات خ اص ۱۰۲) (۴) ۸ اپریل ۱۹۰۴، کو ایک قیامت خیز زلزلہ کی خبر دی۔ (مجموعہ اشتہارات خ ۳ ص ۵۲۲)

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org (۵) ۲۸ فروری ۱۹۰۲ء کو پھر شائع کیا ''زلزلد آنے کو ہے۔'' (بجوء اشتبارات ن ۳ ص ۵۴۸) خود باغ میں ڈیرہ لگائے۔

(۲) و کچھ میں آ سمان سے تیرے لیے بارش برساؤں گا اور زمین سے نگالوں گا پر وہ جو تیرے مخالف کے منہ بند ہو جائیں گے (تذکرہ ص۲۱۴) مرزا کے مخالف کوئی بارشوں میں نہیں پکڑے گئے۔

(2) ''موت تیران ماہ ل کو'' (تذکرہ ص ۱۷۵) ۳۱ شعبان کو کوئی موت نہیں ہوئی۔ (۸) ڈاکٹر عبدا کلیم خان صاحب کی نسبت ۳۰ مئی ۱۹۰۹ء کو شائع کیا۔ فرشتوں کی تھینچی ہوئی تلوار تیرے آگے ہے۔ (تذکرہ ص ۱۲۰) آج ۳۰ ستمبر ۲۰۹۵ء تک بین بالکل صحیح سلامت ہوں۔ اور دجالی فتنہ کو پاش پاش کر رہا ہوں۔ (اعلان ڈاکٹر عبدالحکیم خان) (۹) کا فروری ۲۰۹۵ء کو شائع کیا کہ ایک ہفتہ تک ایک بھی باقی نہ رہے گا۔ (تذکرہ ص ۱۰۲) (۱۰) منٹی الہی بخش کی نسبت پیشگوئی کہ مرزا پر ایمان لے آئے گا۔ (ضرورہ الامام) (۱۱) سلطان محمد کی نسبت پیشگوئی کہ وہ یوم نکاح ہے ڈھائی سال کے اندر فوت ہو جائے گا۔ (۱۱) سلطان شرکی نسبت پیشگوئی کہ وہ یوم نکاح ہے ڈھائی سال کے اندر فوت ہو جائے گا۔

(۱۲) دختر احمد بیک کی نبست پیشگوئی کہ اس کے ساتھ مرزا کا نکاح ہو چکا ادر وہ ضردر والی آئے گی۔ (۱۳) مولوی محمد حسین پر چالیس یوم کے اندر ذلت آنے کی پیشگوئی۔(تذکرہ ص ۱۳۳) (۱۳) مولوی محمد حسین طلال محمد بخش ادر ابو الحن تبتی کی ۱۳ مہینہ میں ذلت۔ (۱۴) مولوی محمد حسین طلال محمد بخش ادر ابو الحن تبتی کی ۱۳ مہینہ میں ذلت۔

(10) ما انا الا کالقران و سیطهر علی یدی ماظهر من الفرقان. (تذکره س ۲۷۳) جو پچھ اصلاحیں قرآن مجید نے کیس اس کا کروڑواں حصہ بھی مرزا قادیاتی ہے آج تک نہیں ہو سکا۔

(۱۲) عود جوانی کا الپام مشتهره ۲۴ متی ۱۹۰۹ء۔
 (۱۷) ود علیها روحها و ریحانها نفرت جهال بیگم زوجه مرزا کی تازگی اور جوانی والپل لائی جائے گی۔
 (۱۸) ۱۸ فروری ۲۰۹۷ء کا الپام کل الفتح بصده.
 (۱۸) ۱۸ فروری ۲۰۹۱ء کا الپام کل الفتح بصده.
 (۱۹) پہلے بنگالہ کی نسبت جو عکم جاری کیا گیا تھا اب ان کی دلچوتی ہو گی۔ ۱۱ فروری

(297 PoJE) 416=19+4 (۲۰) عبداللد آنھم کی نسبت پیشگوئی (مجموعه اشتہارات ج اس ۳۳۵) میعاد مشتهرہ کے اندر ند تو فوت ہوا۔ نہ اس نے عاجز انسان کوخدا بنانے سے رجوع کہا' نہ اند ھے دیکھنے لگئے نہ لنار بے چلنے لگ ند بہر بے سنے لگ ند سے ک بڑی عزت ہوئی ند جھوٹے کی ذلت . (۲۱) دمبر ۱۹۰۴ء تک نشان آسانی کے ظہور کی پیشگوئی جو مخالفوں کو ساکت کر دے گا۔ (مجموعه اشتهارات ج ۳ ص ۸۷۱\_ ۱۷۵) (٢٢) طاعون ت قادیان بج رہنے کی پیشگوئی۔ (دافع البلاء ص ١٠ فرائن ج ١٨ ص ٢٣٠) ( ۲۴) مولوی ثناء اللہ صاحب کی نسبت پیشگوئی کہ وہ پیشکو توں کی بڑتال کے واسط بھی (الخاز اجدى ص ٢٢ فرائن ج ١٩ ص ١٣٨) قادمان ندآ ت گا-(۲۴) مولوی محد حسین صاحب کی نسبت پیشگوئی که دہ اس پر ایمان لے آئیں گے۔ (اعاز احدى ص اه خزائن ج ١٩ ص ١٢٣) (۲۵) الکلب یموت علی الکلب ایک مولوی کی نسبت که وہ بادن سال کی عمر میں مر جائے گا۔ ( تذکرہ ص۱۸۰) مگر اب ان کی عمر ستر سالہ ہے۔ (٢٦) لك الخطاب العزة. (TAY'TTA ( 2.) []) (۲۷) قیم ہند کی طرف ے شکر یہ۔ (rm Poli) (٢٨) سيد امير شاہ رسالدار ميجر مردار بہادر ت يائي سورد يد پيشى في كر فرزند دلان كا دعده-(ذكر الكيم تمبر ٢ ص ٨٩) (۲۹) منثی سعد اللہ لودھیانوی کے ابتر ہو جانے کی پیشین گوئی۔ (الاستغثاء حاشيص ٢ خزائن ج ٢٢ص ٢٢٢) (۳۰) انبی احافظ کل من فی الداد . (تذکرہ ص ۳۲۸) خاص مرزا کے گھر میں عبدالکریم سالکوٹی اور پیراند نہ طاعون ہے ہلاک ہوئے۔ (ذکر اکلیم عرف کانا دحال ص ۸۹) (۳۱) مریدوں کی طاعون ہے حفاظت۔ مگر بڑے بڑے مرزائی طاعون ہے ہلاک ہوئے۔ مثلاً مولوی بربان الدین جبلمی محمد افضل ایڈیٹر البدر ادر اس کا لڑکا مولوی عبدالكريم سالكوني' مولوي محمر يوسف سنوري' عبدالله سنوري كابينًا' ڈاکٹر بوڑ يخان' قاضي ضاء الدينُ ملان جمال الدين سيد والهُ حكيم فضل البيُ مرزا فضل بيك وكيلُ مولوي محر على ساكن زیره مولوى نور احد ساكن لودهى منظل فرنگه كا حافظ - (ماخوذ از ذكر الكيم نمبر ٢ صفر ٨٩)

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org اسے ا فصل ان دلائل میں جو مرزائی صاحبان مرزا قادیانی کی نبوت میں پیش کرتے ہیں اور ان کے جواب (۱) مرزا قادیانی چونکہ سیح موعود ہیں۔ اس واسط نبی ہیں۔ چواب: حدیث شریف میں محد رسول اللہ یکھینے نے سیح موعود تو حضرت میں این مریم کو فرمایا اور وہی نبی اللہ ہے۔ اس شک کے دور کرنے کے واسط کہ کوئی بغیر سیلی کے سیح موعود ہونے کا دعویٰ نہ کر ۔ اس طرح تفریق کر دی کہ میں بیٹا مریم کا نبی اللہ کہ جس کے اور میرے درمیان کوئی نبی نہیں۔ آخر زمانہ میں نزول فرمائے گا۔ دنیا میں اس ماں کا نام اس واسط بتایا کہ اس کا مرد باپ نہ تھا۔ یعنی وہی میں چو بغیر باپ پیدا ہوا۔ اور میرے درمیان کوئی نبی ساد الفاظ نہیں ہو کیتے۔ اوّل۔ میں کہا۔ دوم۔ اس ک موہ یہ اللہ یعنی وہی میں جو چھ سو بری بڑھے سے پہلے نبی و رسول تھا۔ چہارم۔ جس کے اور میرے درمیان کوئی نبی اور سوائے میرے درمیانی عرصہ میں کوئی نبی اور اور میرے درمیان کوئی نبی میں اور سوائے میرے درمیانی عرصہ میں کوئی نبی اور

جائے نزول دشق فرمایا۔ چنانچہ وہ حدیث یہ ہے۔ عن ابی هریرة ان النبی تلکی قال الانبیاء اخوة العلات امهاتهم شتی و دینهم واحدوانی اولی الناس بعیسی ابن مریم لانه لم یکن یبنی و بینه نبی و انه نازل فاذا رایتموه فاعر فوه رجل مربوع الی الحمرة و البیاض ..... ثم یتوفی و یصلی علیه المسلمون . (الحدث رداء اتحد ن ۲ مریم کار الی الحمرة و البیاض ..... ثم یتوفی و یصلی علیه المسلمون . (الحدث رداء اتحد ن ۲ مربوع م ۲۰۰ ) ترجمہ ابو ہریرة روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا کہ تمام انبیاء مو دو تا لی الحمرة و البیاض ..... ثم یتوفی و یصلی علیه المسلمون . (الحدث رداء اتحد ن ۲ م ۲۰۰ ) ترجمہ ابو ہریرة روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی الد ایک کو فرمایا کہ تمام انبیاء م دو دو تا کا کہ تمام انبیاء من دو دو تا کا کہ تمام انبیاء مو دو تعد و دو تا دی کار ت میں کہ رسول اللہ علی بی اور دین ان کا ایک ہے یہ کہ تو دی دو تعد یہ م دو تو تا دی کا دو تا ہو کا دی ہو ت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی بی در میں کہ مربوع م دو تو دو تا دو تا دو تا کا ایک ہے یہ م م ۲۰۰ ) ترجمہ ابو ہریزہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علی بی در می کہ مربوع م من کہ میں دو تا دو تا ہو کا دی کا دو تا ہو تا دو تا ہو کہ کہ مربوع تو دو دو تا دو تا کا کہ م دو تا ہو تا دو تا ہو تا کہ م دو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہو تا ہے کہ میں تو دو دو تا ہو تا ہے کہ میں تو دو تو تا ہو تا تا ہو تا ہو تا تا ہو تا تا ہو تا ہو تا تا ہو ت

اب کس قدر زبردتی ہے ایسے ایسے صاف نشانات و علامات کے ہوتے ہوئے ایک شخص غلام احمد جس کے باپ کا نام غلام مرتضی ہو۔ پنجاب قادیان کے رہنے والا ہو مسیح موعود کا دعویٰ کرے ادر حضرت ایلیا کا نام لے کر لوگوں کو مغالطہ میں ڈالے کہ حضرت ایلیا کا دوبارہ آنا ملا کی نبی کی کتاب میں تھا اور وہ نہ آیا اور حضرت عیسیٰ نے کہا 90 ہے تو درست ہوا۔ تگر یہ س قدر بے انصافی ہے کہ مرزا تادیانی کے مطلب کے واسط وہی انجیل جو غیر معتبر ہے معتبر ہو جاتی ہے اور جب فرایق مقابل کا مطلب حاصل ہو تو ردی اور غیر معتبر و محرف رہتی ہے۔ غرض میسے موعود تو وہی حضرت عیسیٰ نبی اللہ ناصری صاحب انجیل جس کے اور محد رسول اللہ عظیقی کے درمیان کوئی نبی نبیس ہو گا اور محد رسول اللہ عظیقہ کا فرمانا ہر گز ہر گز مل نہیں سکتا۔ اگر رسول اللہ عظیقے پر ایمان ہے تو مانو اور اگر اس کو مخبر صادق نہیں یقین کرتے تو جس کو حادہ مانو آ ہے کا اختیار ہے۔

(۲) نبی اللہ تو حضرت عیسیٰ کا لقب تھا جس کو آپ مار بیٹھے ہیں اور بقول آپ کے جو مرجائے اس کو خدا والپس نہیں لا سکتا تو مرزا قادیانی پھر نبی اللہ کیے ہوئے؟ کیونکہ رسول اللہ ﷺ کے بعد جدید نبی نہیں آ سکتا اور یہ مرزا قادیانی مان چکے ہیں کہ جدید نبی محد ﷺ کے بعد نہیں آنا۔ چنانچہ ان کی اصل عبارت رفع شک کے واسطے لکھتا ہوں۔

<sup>21</sup> حضرت تحمد مصطف ﷺ ختم الرسلين کے بعد دوسرے مدعی نبوت و رسالت کو کافر و کاذب جانتا ہوں۔ میرا یقین ہے کہ وحی رسالت حضرت آ دم صفی اللہ سے شروع ہوئی اور جناب رسول اللہ محمد مصطف ﷺ پر ختم ہو گئی۔ خاتم النہیین ہونا ہمارے نبی سیلینے کا کسی دوسرے نبی کے آنے سے مانع ہے۔ جو آیت خاتم النہیین میں دعدہ دیا گیا ہے اور جو صد یتوں میں بتصرح بیان کیا گیا ہے کہ اب جرائیل بعد وفات رسول اللہ ﷺ ہمیشہ کے لیے دی نبوت لانے سے بند کیا گیا ہے۔ خدا تعالی وعدہ کر چکا ہے کہ بعد آخضرت ملین

کے کوئی رسول نہیں بھیجا جائے گا۔ (دیکھو ازالہ ادہام ص ۷۷ فزائن ج ۳ ص ۳۱۲۔۳۱۲) جب نیا نبی کوئی نہیں آنانو پھر مرزا قادیانی کس طرح نبی ہوئے؟ مسیح موعود کے دعویٰ سے کوئی نبی نہیں ہو سکتا۔ یہ ایسی رڈی دلیل ہے کہ کوئی شخص کیے کہ میں ڈپٹی **۷** 

اوّل - حضرت ایلیا کے باپ کا نام نہیں بتایا گیا تھا۔ دوم - حضرت ایلیا بغیر باپ پیدا نہ ہوئے تھے اور نہ ان کی والدہ کا نام ملا کی نبی نے بتایا۔ سوم - وہ رسول الله تلقظہ سے پہلے بغیر فاصلہ دیگر نبی نہ تھے - علاوہ برآل جب لیج کی کو پوچھا گیا کہ تو دہی ہی ایلیا ہے جس کی خبر ملا کی نبی نے دی تھی تو حضرت یحیٰ علیہ السلام نے انکار کیا کہ نبیس میں وہ نبیں - مدعی ست وگواہ چست کا معاملہ ہے اور پھر جب تورات و انجیل مرزا قادیانی کے نزد یک محرف اور غیر معتبر میں تو کچر یہ کیا شوت ہے کہ ایلیا کا قصہ درست ہے؟ اور اگر

کمشنر ہوں۔ جب اس سے ثبوت مانگا جائے تو کیج کہ فلاں حکم شاہی میں لکھا ہوا ہے کہ ٢٢ مئى ١٩٠٠ يو دبلى كا ذينى كمشر لا بور آئ كا چونكه ٢٦ تاريخ بو كنى ب اوركونى فرينى كمشر لاہور میں نہیں آیا۔ پس میں چونکہ مدی ہوں اور علم شاہی میں بے کہ آنے والا ڈی کی مشر ہوگا اس لیے میں ڈیٹی کمشر ہوں جیہا یہ باطل ب- ای طرح مرزا کا دعویٰ باطل ب-(۳) جب عیلی جن کے نزول کی خبر مخبر صادق نے دی ب وہ آنا بی نہیں ۔ کوئکد بقول آ ب کے مرچکا بے تو پھر جھکڑا ہی طے ہے۔ پھر سیج موقود کوئی آنا ہی نہیں۔ یہ سب اميدي تو رسول الله عظيمة في ان عيسني لم يمت وانه داجع اليكم (درمنوُر بن ٢٩) ے دلائی ہوئی ہیں یعنی عیلی تہیں مرا اور وہ تمہاری طرف واپس آنے والا ہے۔ اور یہ قرآن مجيد كى آيت وَإِنْ مِّنُ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبُلَ مَوْتِهِ. كَتْغَير ب يس جو امر قرآن و حدیث ے ثابت ہو اگر آپ اس ے انکار کر کے میں کو مار کر دفن بھی کشمیر میں کر چے تو پھر اب سیج موجود کیما؟ جب آنے والا مرچکا تو اب کی نے آنا بی نبیں اور اگر کبو که ظلی و بروزی طور پر آنا تھا دہ آیا ب تواس کا جواب سے ب که جنتے فرقے ابل اسلام کے بیں کوئی ایک بھی عیلیٰ کے بروزی مزدول کا قائل نہیں۔ سب کے سب اصالاً نزول کے قائل ہیں۔ قرآن و حدیث قول صحابہؓ و اجتہاد و ائمہ اربعہؓ تابعینؓ و تنع تابعین سی میں سے کوئی ایک تو نکالو کہ جو بروزی اور ظلی نزول کا قائل ہو۔ مرزا قادیانی نے بوا زور لگا کر اور تلاش کر کے صرف ایک تحریر حضرت محد اکرم صابری کی نکالی ب-چنانچہ ایا صلح پر لکھتے میں''ایک گروہ اکابر صوفیہ نے نزول جسمانی سے انکار کیا ہے ادر کہا ہے کہ نزول میے موجود بطور بروز کے ہو گا۔ چنانچہ اقتباس انوار میں جو تصنیف شیخ تحد اکرم صابری ہے۔ جس کو صوفیوں میں بری عزت سے دیکھا جاتا ہے۔ جو حال میں مطبع اسلامی لاہور میں ہمارے مخالفوں کے اجتمام سے چیچی ہے۔ یہ عبارت ککھی ہے۔ ردحانیت ممل گاب برابر باب ریاضت چنان تصرف می فرماید که فاعل افعال شال ب گردو وای مرتبه را صوفیه بروزی گویند ..... و بعض برآ نند که روح عینی در مهدی بروز کندو نزول عبارت از بمیں بروز است مطابق ایں حدیث کد لا مهدی الا عیسی ابن مويم. " (ايام الملح ص ١٣٨ فرائن ج ١٢ ص ٣٨٣) طالاتكه اس عبارت مي ب كه اي مقدمہ بد غایت ضعیف است - مرزا تادیانی نے ایں مقدمہ بد غایت ضعیف است " کو چھوڑ دیا ہے۔ ادر صرف لا تقويو الصلوة بيش كر كے عوام كو مغالط دیا ہے جو مدى نبوت کی شان سے بعید ہے۔ نبی کسی کو دھوکہ نہیں دیتا اور نہ کسی سے غلط بیانی کرتا ہے۔ گو مرزا

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

کرنے کے واسط دھوکہ دے۔ صرف اس خیال سے کہ گون اصل کو دیکھے گا؟ آدھی عبارت لکھ کر اپنا مدعا ثابت کرنے کی کوشش کرے اور اس بات کو گناہ نہ تحجے۔ بھلا کوئی ایمان دار ایسا دھوکہ دیتا ہے؟ کہ جو شخص ایک بات کو ضعیف کہہ رہا ہو ای کو اس کی عبارت کا حصہ چھوڑ کر کہا جائے اکہاس کا بھی یہی مذہب تھا۔ ایسا بیخوف تو کوئی نہیں ہے کہ ظاہراً دیکھتا ہے کہ شخ محمد اکرم کہہ رہا ہے کہ چونکہ حدیث لا معمدی الاعیسی بن موریم ضعیف ہے اور اس کے مقابل صحیح حدیثوں میں ہے کہ مہدی کا دعویٰ کیا ہے اس مرزا تادیاتی اس واسط کہ میں آل رسول ہے نہیں ہوں اور مہدی کا دعویٰ کیا ہے اس واسط مغالط دہی سے کام لیا جائے۔ افسوس اس درجہ کا عالم ہو اور دعادی میں تو آس پر چلا جائے اور راستبازی سہ ہے کہ صریح دعوکہ دیتا ہے کہ محمد اکرم بروز کا قائل ہے۔ حکمہ اکرم نے صاف لکھ دیا ہے کہ روز اور تائج آیک ہی ہے۔ صرف لفظی تناز عہ ہے کیونکہ شخ ایک روح جو پہلے دنیا ہے گر رچکی ہے پھر دوبارہ آ کر و ایے ہی کام کر ہے جا کہ ہے کہ ہم

تادیانی نے یہاں اوّل تو غلط بیانی کی ہے کہ یُضْخ محمد اکرم صابری بروزی نزول کے قائل بیں اور اصل نزول عیلی کے محر میں ۔ حالانکہ وہ تردید کر رہے ہیں کہ ایک فرقد جو یہ کہتا ہے کہ نزدل بروزی ہو گا اور لا معدی الا عیسنی ابن مویم ہے سند بکڑتے ہیں ضعیف ہے مگر مرزا قادیانی نے ''ایں مقدمہ بہ غایت ضعیف است'' کو چھوڑ کر دھوکہ دیا ہے۔ حضرت محمد اکرم صابری کا یہ ہرگز نذہب نہیں تھا کہ حضرت عیلی کا نزدل بروزی ہو گا۔ بلکہ وہ تو اس کی تردید کرتے ہیں اور حدیث لا معددی الاعیسنی کو بھی ضعیف کہتے بیں ۔ چنانچہ دوسری جگہ ای کتاب میں لکھتے ہیں۔ '' یک فرقہ برآں رفتہ اند کہ مہدی آ خر زمان عیسی این مریم است ۔ وایں روایت بغایت ضعیف است زیر آ کہ اکثر احادیث کی و متواتر از رسالت پناہ بیک تعالیہ وردد یافتہ کہ مہدی آ خر زماں از بی فاطمہ خواہد بود ۔ وعلی باؤ اقتدا کردہ نماز خواہد گزار و۔ دجیع عارفان صاحب تکمین برایں منفق اند چنانچہ شخ باؤ اقتدا کردہ نماز خواہد گزار و۔ دجیع عارفان صاحب تعلین برایں منفق اند چنانچہ شخ باد میں این عربی قطبہ در فتو جات کی منعصل نوشتہ است کہ مہدی آخر زماں از بن الدین این عربی قدر سرہ در فتو جات کی منعصل نوشتہ است کہ مہدی آخر زماں از بن سرول بیک ہوں اولاد فاطمہ زہرہ ڈ طاہر ہے شود اسم اور میں اور ایر مال از بن

ناظرین! غور فرمانیں کہ یہ راست باز کا کام ہے کہ اپنے مطلب کے ثابت

یہ تنائح نہیں تو اور کیا ہے؟ اور تنائح باطل ہے۔ بروز کا مسلم نہ قرآن میں ہے اور نہ سمی حدیث میں ہے اس لیے باطل ہے۔ اگر صفاتی بروز مطلب ہے تو یہ مرتبہ ہر ایک انسان کو حاصل ہے جب کوئی شخص صبر کرے گا تو حضرت ایو ب کی صفت کا ظہور ہو گا اور جب تو حید پھیلائے گا تو حضرت ایرا ہیم اور محمد عظیقہ کا بروز ہو گا اور جب شخافت کرے گا تو حاتم طائی کا بروز ہو گا اور جب تکبر وغرور کرے گا تو فرعون کا بروز ہو گا۔ اس سفاتی بروز ہے تو نبوت ثابت نہیں ہوتی بلکہ مسیلمہ کذاب کا بروز ثابت ہوتا ہے کہ پہلے مسیلمہ کی روح نے مسیلمہ کے وجود میں دعوئی نبوت کیا۔ اب مرزا قادیانی کے وجود میں دعوئی نبوت کر رہی ہے۔

(۳) صوفیاء کرام کس طرح صحیح حدیثوں کے برخلاف کہ سکتے ہیں۔ ہم ینچے دہ حدیثیں جو مہدی کے بارہ میں میں لکھتے ہیں تا کہ مرزا قادیانی کا مجموف ظاہر ہو اور مہدی کا دعویٰ ب شرحت ثابت ہو کیونکہ مرزا قادیانی فاری النسل میں اور مہدی فاطمی حنینی قریتی النسب ہوگا۔ قال رسول اللہ منطقہ لو لم یبق من الدنیا الا یوم لطول اللہ ذلک الیوم حتی یعث فیہ رجل منی او من اہل بیتی یو اطئ اسمہ اسمی و اسم ابیہ اسم ابی یملاء الارض قسطاً و عدلا کما ملنت ظلما و جوراً. (ابوداؤد ن ۲ س ۱۳۱ تاب الہدی) ترجمہ ایک روایت ایو داؤد کی ہے ہے کہ فرمایا آ تخصرت تعلقہ نے اگر دنیا ہے صرف ایک دن ہی باتی رہ گیا ہوت بھی اللہ تعالی اس دن کو دراز کرے گا۔ ایس کہ تعلیہ ک ایک دن ہی ایک شخص کو میری نسب سے یا میری ابلدیت میں سے نام اس کا میر نام انسان اور عدل سے جی کہ فرمای آ خضرت تعلقہ نے اگر دنیا ہے صرف اس دن میں ایک شخص کو میری نسب سے یا میری ابلدیت میں سے نام اس کا میر نام انسان اور عدل سے جی الہ ڈیٹن تحری ہو کی ہو گا اور دہ تجر دے گا زمین کو انسان اور عدل سے جی الہ ڈیٹن تحری ہو کی حکم اور تم ہو گا اور دہ تحمر دے گا زمین کو انسان اور عدل اللہ میں کے مول الم ہوت میں می علوں اللہ تعلیہ کی ہی ہی ہو گا میں میں میں ایک میں دیں کو سمعت رسول اللہ تعلیک یقول المہدی من عدرتی من و لد فاطمہ.

(رواہ ابو داؤد نی ۲ص ۱۳۱ کتاب المبدی) ترجمد۔ ام سلمہ زوجہ مطہرہ حضرت نبینا ﷺ سے روایت ہے۔ کہا انھوں نے کہ سنا میں نے رسول اللہ ﷺ سے فرماتے ﷺ امام مہدی میری ادلاد لیتی فاطمہ ؓ سے ہوں گے۔

ناظرین! اب تو مرزا قادیانی کا جھوٹ معلوم ہوا کہ صوفیائے کرام بروزی نزول کے قائل ہیں۔ اب ہم جب دوسری حدیثوں کی طرف دیکھتے ہیں جن میں حضرت ﷺ نے فرمایا کہ میرا بھائی علیٹی بیٹا مریم کا نازل ہو گا۔ فانہ لم یہت' الی الان 'بل دفع الله الى هذا السمآء. ترجمه فى الواقع حضرت عينى اس وقت تك نيس مرب بلكه خدا فى ان كو آسمان ير الله ليا جه ينزل عيسى عند المهنارة البيضا شوقى دمشق (ابو داؤر فت م 10 ابل فردة الدجال) ليعنى حضرت عينى دمشق كے سفيد مناره بر اتريں گو ق صاف ظاہر ہو جاتا ج كه بروز كا متله بالكل بے بنياد جه اور جو امر قرآن و حديث كه برطلاف اور اجماع امت كه برطلاف ہو وہ كيوكر ايك شخص صاحب غرض كے كہنے حمان ليا جائے؟ مرزا قادياتى كى غرض ج كه بروز ثابت ہو مار قرآن و حديث كه برطلاف اور اجماع امت كه برطلاف ہو وہ كيوكر ايك شخص مارج غرض كے كہنے حمان ليا جائے؟ مرزا قادياتى كى غرض ج كه بروز ثابت ہو اور مين عينى و مهدى بنوں جو كه بالكل غلط اور خود غرضى پر جن جب عينى الله وجود بين اور مهدى الله بين اور پھر دونوں كه خرون و فردول كى جگر مين ہو الك الك بين اور فرائض منصى بحى الك الله بين تو پھر كس قدر خد اور ہے دهرى ج كه بلا دليل بروز فرائض منصى بحى الك الله بين تو پھر كس قدر خد اور ہو خرول كى جگر مين الك الك بين اور فرائض منصى بعن الك الله بين تو پھر كس قدر خد اور ہو خرول كى جگر مال كال باله بين بردز كہتے جاتے بين؟ جب مسلمانوں كا متفقة اصول ہے كه قرآن و حديث كے برطان كوتى مسلم مين ميل خول فرمات گا اور مهدى كر غرفز اسان مين فيل قاد جائے؟ مرد كان خان الله بين تو پھر مرد خان مسلم اور بن داد مين دهرى بين اور اله من من ما ما ماله اله اور بردن كيتے جاتے بين؟ جب مسلمانوں كا متفقة اصول ہے كه قرآن و حديث كے برطان مرد كوتي مين مردول فرمات گا اور مهدى كر غرفز اسان مين قطر مان جلي برون مسلم نيسى دين مانا جاتا تو پھر بروز كا مسلم احاديت منتى كم يون خوض مان سلم مار مان جلي؟ مرد تي تين دمشق مين مزدول فرمات گا اور مهدى كر غرفز اسان مين قطر گار مان جائے؟ مرد يون مين مين من مانا جاتا تو پھر بروز كا مسلم احاد يت من مين حكر مين مين مانا جائے؟ مرد خون مين مين از مان جات تو پھر برون كا مسلم احد خون خوض مان سلم ان جائے؟

دلیل مرزا قادیانی کی نبوت کی بہ ہے کہ ان کی کلام بے مش ہے۔ جواب: یہ زخم ہر ایک شاعر کو ہوا کرتا ہے کہ ہیرے جیسی کلام کمی کی نہیں۔ پس مرزا قادیانی کا یہ زخم اچلبہ نہیں ہے۔ ہم ینچے اکثر شاعروں کے نام بمعہ ان کے اشعار کے درج کرتے ہیں۔ جنھوں نے اپنی کلام کے بے مش ہونے کا دعویٰ کیا۔ (۱) متبقی شاعر عربی کا اپنا معجزہ اپنے اشعار پیش کرتا تھا۔ (۱) متبقی شاعر عربی کا اپنا معجزہ اپنے اشعار پیش کرتا تھا۔ (۱) میر علی بابی ہر روز ایک ہزار شعر مناجات کا نظم کرتا تھا جو کوئی اور یہ کر سکتا تھا جب وہ کاذب ہوئے تو مرزا قادیانی کیونکر سیچ ہیں؟ جن کے شعر بھی ان کے مقابلہ میں ردی بیں۔ دیکھوانوری کیا کہتا ہے۔ بادشا ہے چوں یاخیات الدین گداچوں انوری اور ی

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

r2L شرازی شاعران بیار گفته شعر بائے پر تمک (m) س تلفته شعر بچون س وع و د و ی عثاق ï ہمہ شیریں تخا 318(0) ş لیکن چوں عراقی ست شکر خائے دگر نیست کار اوست A لظامى (٢) ظامى 5 jle. 1% درى اوست نظم بحها نگیری 2:11 اقال 38(2) یکدست خثم را و قلم را برداشت ظفر مونبه كسكا ميدان تحن ميں منه ير هے تيرے (۸) ظفر ب وہ اپنا منہ چراتا منہ کو آتا ے たす テ a é i توبه خدا (4) دی ہم کو خدا نے کی خدائی ہم نے

ناظرین بید این آپ کو شاعری میں خدا مجھتا تھا۔ پس مرزا قادیانی بھی شاعری کے ذریعہ سے بی نہیں ہو کی کی کوئی شاعر بی نہیں ہوا۔ خدا تعالی رسول اللہ علی کو فرما تا ہے کہ تیری شان نہیں ہے کہ تو شعر کیے۔ ویکھو قرآن و ما عَلَّمُنهُ الشَغور وَما ینہُغیٰ لَهُ. (یلین ٢٩) ترجمہ نہ ہم نے اس کو (حمد علی ) کو شعر سکھایا ہے اور نہ اس کے لائق ہے۔ یعنی بی شاعر نہیں ہوتا اور مرزا قادیانی شاعر سے اس داسطے بی نہ ہوتے۔ اب صرف تذہر اس امر پر کرنا ہر ایک مسلمان کا فرض ہے کہ مرزا قادیانی نے

اپنی زبان نے اپنی تعریف اور خود ستائی کی ہے اور شاعرانہ طاقت نے اپنی بزرگ کا سکہ جمانا چاہتے میں اور ای شاعرانہ استعارات و مبالغات ے نبی ہونا چاہتے ہیں اور اپنی قوت منظرہ کے زور نے اپنا ملم اور یوحی ہونا اور نبی ہونا ظاہر کرتے ہیں۔ یہ صرف خدا نے انہی کو طاقت دی ہے یا آگ بھی ان سے بڑھ بڑھ کر باتوں باتوں نے اپنا فخر د خود ستائی ظاہر کی ہے۔ کیا ان کو بھی کسی نے نبی مانا۔ یا انھوں نے نبوت کا دعویٰ کیا یا کس مسلمان نے ان کو نبی تسلیم کیا؟ ہرگز نہیں۔ تو پھر مرزا قادیانی کو زبانی اور شاعرانہ لفاظی اور مبالغہ آمیز طول طویل عبارت سے جو پایہ خیر الکلام سے گری ہوئی ہے کس طرح نبی مانا جائے؟ لیں ان کی کلام بھی سنو اور پھر مرزا قادیانی کی کلام کا ان سے مقابلہ کرو اگر آپ مبالغہ اور تعلیٰ نفس اور خود ستائی کے عاشق ہوتو پھر مرزا قادیانی سے جو بڑھے ہوئے ہیں آپ ان کو نبی وہا مور من اللہ و سیف

ہنوز باغ جہال را نبود نام و نشال کہ مت بودم ازاں منے کہ جام اوست جہاں بکام دوست کے مہر دوست نے خوردم دران نغس که جهال را نبود و نام و نشال ترجمہ۔ ابھی جہان کے باغ کا نام ونشان بھی نہ تھا کہ میں اس شراب ہے مت تھا کہ جس کا پیالہ جہاں ہے۔ اپنے دوست کے ساتھ یعنی خدا کے ساتھ میں محبت کی شراب پیتا تھا اس وقت کہ جہان کا نام و نشان نہ تھا۔ ناظرین انصاف ے کہیں کہ مرزا قادیانی کا کوئی شعر بھی ان کے ہم پلہ ب؟ اور کوئی حقائق و دقائق قادیانی اس کا مقابلہ کر کیتے ہیں؟ ہرگز نہیں۔ کیا عراقی صاحب کو آب نبى مان ليس ك بركر نبيس - تو پير مرزا قاديانى كو كيوس مانا جات؟ فزل مراتى منم بعثق س از ارش برتر آورده بر یائے س نہ فلک در آوردہ بج ہتی از بے خودی خور رفتہ بيجودي بر آدرده در خودی و س جلاكم عنايت ازلى تنكره عرش سر ; 5 12/17 ز آیان قفنا روح قدس بر نفسے روحی معطر آورده نشينان دركبم رضوان ز شاخ طوبے ar 5 1 1 1000 ناظرین! جو تصانیف بہ تبدیل الفاظ مرزا قادیانی اپنا نام کر کے مدعی نبوت ہوئے۔ اور انھیں باتون کا نام حقائق و معارف رکھا اور امامت کے لباس میں ہو کر شریعت محمد کی عظیقہ کو مکدر کر ذیا۔ امام زمان کی شان ے بعید ہے کہ وہ ستون شریعت کو الی الی باتوں سے مرکز تعل سے مثافے کا باعث ہوادر سنو ډو زياده مت څشم چه کليبيا چه چو تېرک خود گرفتم چه وصال و چه جدائی

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org مرزا قادیانی اس منزل سے بالکل محروم تھے کیونکہ تمام مرتخالفین ندا ہب کے گرد رہے۔ ان کے بزرگوں کو برا بھلا کہتے رہے اور اپنے بزرگوں کو کہلاتے رہے۔ کلییا اور کعبہ کو ایک نظر سے دیکھنا ان کے نصیب نہ ہوا اور نہ حق الیقین کے مرتبہ کو پہنچ کر یخلفوا باخلاق اللّٰہ سے متصف ہو کر خلق خدا کو ایک نظر سے دیکھا جیسا کہ رب العالمین تمام مخلوق کو ایک نظر سے دیکھتا ہے۔ دھیقة الوحی میں دعویٰ تو بہت کیا ہے کہ میں تیسرے درجہ والوں میں ہو کر خدا کی ذات میں محو ہو گیا ہوں اور اپنی سی کا چولہ محبت الی کی آگ میں جلا دیا ہے مگر شوت یہ ہے کہ آخر عمر تک ہر ایک اپنے مخالف کو کو ہے میں جو شخص محو ہو اس کو ان بھگڑوں سے کیا کام وہ تو سوا خدا کے ظہر اور اپنی سی کا چولہ محبت میں جو شخص محود کو ایک نظر سے دیکھتا ہے۔ دھیقة الوحی میں دعویٰ تو بہت کیا ہے کہ میں تیسرے درجہ والوں میں ہو کر خدا کی ذات میں محو ہو گیا ہوں اور اپنی سی کا چولہ محبت میں جو شخص محود ہو اس کو ان بھگڑوں سے کہ آخر عمر تک ہر ایک اپنے مخالف کو کو سے میں جو شخص محود ہو اس کو ان جھگڑوں سے کیا کام وہ تو سوا خدا کے ظہرور اور اس کی صفا کی غیریت کس کی ؟ اگر چہ میتھلمان و واعظان کلام سے تو پورے اتر آئے ہیں بلکہ سب سے بڑھ گیے ہیں مگر جب حقیقت کا موقعہ پڑے اور ان کے حال پر امتحان ہوتو فورا قلعی کھل

بجورا بجوندا ایک رنگ کیا بجورا کیا بجوند

داہ بچن تال جائے دہ تجورا دہ تجوند پس جب عمل انسان کا نہ ہو اور منہ ہے کہتا جائے کہ میں نے نفس کو مار دیا ہے اور مقومی و لذیذ کھانے کھائے اور طرح طرح کے سامان عیش دعشرت نفس کے واسطے مہیا کرے جو کہ این تعتیں دنیا دار امیر د کبیر کو بھی جاصل نہ ہوں تو کون عقل کا دھنی صرف زبانی لن ترانیوں پر یقین کر سکتا ہے۔ جس کا فعل اور قول برابر نہ ہو دہ ہرگز قابل اعتبار نہیں۔ ترک دنیا بخلق آ موزند۔ خویشتن وسیم غلہ اندو زند۔ کا مصداق ہے۔ تحریری و تقریری و اشتہاری تو ہر ایک شخص مدتی موت ہو سکتا ہے گر عمل معیار ہے۔ جس کھ اند شیط خواج خواج کا تو کاذب ثابت ہو کا کیونکہ خدا کا دعدہ تچا ہے کہ تحریری و منہاج نبوت پر پر کھا جائے گا تو کاذب ثابت ہو گا کیونکہ خدا کا دعدہ تچا ہے کہ تحریری ا اند شیط خواج خواج کا تو کاذب ثابت ہو گا کیونکہ خدا کا دعدہ تچا ہے کہ تحریری کو ان کی صداقت کی دلیل سیجھتے ہیں ہم ان کی دافشیت کے داسطے صرف ایک بزرگ کا کلام کلا کم مرزا تادیانی کی کلام سے مقابلہ کر کے بتاتے ہیں کہ ان کے آگے مرزا تادیانی کی کلام کمیں پا ہے میں گری ہوئی ہے دوہ بڑا۔

r1. مقابله اشعار مرزا قادياني اشعار مرزا قادياني قرب بار بجائ رسيده است ; و دانش اغیار بر ترم كانحاز ز ماند زبال 1.5. زنافد بادش معطرم 1.16; دل پر سوز من و زد 1. باو ----100 30 وبد انذ راز من c\_ilin i 24 چمان 1 -ir خود تور

(ازاله اوبام ص ۱۱۲۹ خزائن ج ٢ ص ١٨٢)

.

اشعار عراقي صاحب از من شد آشکار UzU e. 1ecs آئينه زات من اشا ظهور باقت ظهور 1 in اظهر اتوار 7.15 شت 21 حواثي دفترم 20 30 5 لمحات جلال بسوزد 11 16 یده جمال خود از جم فرو درم ایک اور صاحب فرماتے ہیں۔ رسیده ام ای شیخ در چنال فرق ے نشاسم بعابد و معبود کوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ مرزا قادیانی کی کلام و حال اس شخص جیسا ہے ہرگز یں تو پھر ،ب وہ مدعی نبوت نہیں تو مرزا قادیانی کس طرح نبوت کے مدعی ہو کر تے

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

انے مانیں؟

الہاموں کی بابت تن لوغراقی صاحب فرماتے ہیں۔

محیط خاطر من ہر زماں بہر موج ہزار گو ہر الہام بر سر آوردہ ترجمہ۔ میرے دل کے دریانے ہر دقت ہر موج کے ساتھ یعنی نفس اور سانس کے ساتھ ہزار موتی الہام کا ظاہر کیا ہے۔

ناظرین! زا قادیانی نے بڑے دعویٰ ے لکھا ہے کہ میرے جس قدر الہام میں کی شخص کے نہیں اور جو بارش الہام کی مجھ پر ہوتی ہے کمی پر نہیں ہوتی گر عراق صاحب کے الہام کا یہ زور کہ ہر سانس کے ساتھ الہام ہوتا ہے اور پھر کلام دیکھتے کیسی خوبی اور فصاحت و بلاغت کے ساتھ ہے کہ مرزا قادیانی کی تصانیف و اشعار سطحی اور ملانوں والے سوا بہشت اور دوزخ اور اپنے مخالفین کے ہرا بھلا کہنے کے کچھ نہیں۔ دلیل فمبر ۳

1718ء میں طاعون انگلستان میں چارکس دوم کے عہد حکومت میں پڑی تگر کوئی نبی نہ ہوا۔

شابجہان کے عہد حکومت میں طاعون ہندوستان میں بڑی بختی سے بڑی مگر کوئی بی نه ہوا۔

۱۳۴۸ء ایک مبلک و ما مشرق ے اکٹمی اور فرانس کی ایک ثلث آبادی ضائع کر گٹی۔ مگر کوئی نبی نہ ہوا۔

۲۳۳ کا میں عراق میں ایک ایس ہوا چلی کہ کھیتیاں جل گئیں۔ بغداد و بھرہ کے مسافر مر گئے پچاس روزیہی قیامت بر پا رہی گر کوئی نبی نہ آیا۔ (مفحہ ۱۵۸ تاریخ الخلفا) عراق میں وہا چھیلی اور وب تعداد آ دمی تلف ہوئے اور ہزاروں جانیں اس سال زلزلہ سے ضائع ہوئیں کوئی نبی نہ آیا۔

کوئی نبی نہیں آیا۔ کوئی نبی نہیں آیا۔ (دیکھو تاریخ الخلفاء اردوص ۳۲۴)

۳۹ کر میں ایک شخت طاعون ہوا کہ اس کی مثل آ گے تبھی نہ سنا گیا۔(تاریخ الطلفاء مں ۱۱۰) اور کوئی نبی نہ آیا۔

ناظرین! بہت ہے اور نظائر بیں مگر بغرض اخصار ای پر اکتفا ہے اب مرزائی صاحبان بتائیں کہ مذکورہ بالا طاعون اور وبائی بیاریوں کے دقت خدانے کون نبی بھیجا۔ اب صاف ظاہر ہے کہ طاعون کسی نبی کے آنے کی علامت نہیں۔ اگر نبی بیک کے آنے کی علامت ہوتی تو پہلے بھی ضرور نبی آتے۔ مگر چونکہ محمہ رسول اللہ بیک کے بعد کوئی نبی نہیں آیا سہ باطل ہے کہ طاعون مرزا قادیانی کی نبوت کی دلیل ہے۔

(۲) طاعون اگر مرزا قادیانی کی تائید میں خدا تعالی بھیجنا تو ضرور تھا کہ مد مقابل کیعنی دجال کو تباہ کرتی کیونکہ سیح موعود کی ڈیوٹی قتل دجال تھا اور بقول مرزا قادیانی انگریز قوم دجال تھے۔ تو ضرور تھا کہ طاعون سے انگریز و پادری مرتے مگر مشاہدہ سے ثابت ہے کہ ایک انگریز و پادری بھی طاعون نے نہیں مرا بلکہ مسلمان د ہندد چچارے جن کی قضا تھی دبی فوت ہوئے۔

(۳) اگر طاعون مخالفین مرزا قادیانی پر ججت تھی تو مرزا قادیانی کے گاؤں اور ہم مشر بوں کو نہ لیتی مگر مشاہدہ ہے کہ قادیان میں بھی طاعون پھیلی اور خوب برباد کر گئی بلکہ مرزا قادیانی کے گھر میں بھی میر صاحب کے لڑکے اسحاق کو دو گلٹیاں نگلیں اور بخار بھی تھا۔ مگر خدا کی قدرت سے بنج گیا۔ (حقیقت الوحی میں ۲۲۹ خزائن ج۲۲ میں ۳۳۳) اور مرزا قادیانی نے اپنی دعا کا ڈھکوسلہ بنا لیا۔ اگر خدا نے مرزا قادیانی کی دعا قبول کرنی تھی تو پہلے ہی ان کی پیشکوئی کو کیوں حجلاایا کہ'' قادیان طاعون سے محفوظ رہے گی کیونکہ خدا کا فرستادہ اس میں ہے اور قادیان خدا کے رسول کی تخت گاہ ہے۔'' (دافع البلا، حوالہ مذکور)

1+4

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org (۳) اگر طاعون غیر مرزائیوں کے واسطے عذاب کی شکل میں خدائے تعالیٰ نے بھیجی تھی تو مرزا قادیانی کے مرید طاعون سے فوت نہ ہوتے۔ مگر مولوی سیالکوٹی پیراند تہ۔ مرزا قادیانی کے گھر میں فوت ہوئے حالانکہ کمشتی نوح میں صفحہ ۱۰ پر تمام مرید شامل کیے گئے تھے۔ مگر بہت مرید مرزا قادیانی طاعون سے ہلاک ہوئے۔ محمد افضل مولوی برہان الدین

مگر چونکہ طاعون حسب ارادہ البی دنیا کی تعداد کو حد مقررہ تک رکھنے کے لیے آئی تھی۔ چونکہ قدرت دنیا کی تعداد حد سے بڑھنے نہیں دیتی جب دنیا کی تعداد حد بے بڑھ جاتی ہے تو قدرت کی طرف سے کھٹائی جاتی ہے اور باہمی جنگ و جدال شردع ہو چاتے ہیں اور جس ملک میں جنگ نہ ہوں وہاں ایسی ایسی وہائی بیاریاں بھیچی جاتی ہیں۔ لیس طاعون مرزا قادیانی کی صداقت کا نشان نہیں۔ مرزا قادیانی کی صداقت کا نشان ہوتی تو مرزائی کوئی طاعون سے نہ مرتا تا کہ غیر احمدیوں پر جت ہوتی۔ اب کیا ہے کی چھی نہیں۔ دلیل خمبر مہ

زلزلے مرزا قادیانی کی صداقت کا نشان ہیں۔

جواب: یہ بھی غلط ہے۔حوادثات ہمیشہ دنیا میں آتے رہتے ہیں۔ ہم ذیل میں ایک زلزلوں کی فہرست دیتے ہیں تا کہ معلوم ہو کہ زلزلے مرزا قادیانی کی تائید میں نہیں آئے۔ ہمیشہ آتے رہتے ہیں اور جب آتھ مادے زمین کے پنچے سے نگلتے ہیں تو زمین پھٹ جاتی ہے۔

• ٨ اچ میں یخت زلزلد آیا جس ے اسکندر بیر کے منارے گر گئے۔

(سفیه ۱۵۸ تاریخ اخلفا، اردد) سفیه ۱۹۳۳ ه میں دمشق میں ایسا سخت زلزلد آیا که ہزاروں مکان گر گئے ادر خلقت ان کے ینچے دب گئی۔ انطا کیہ میں بھی زلزلہ آیا اس دافعہ میں پچاس ہزار آ دمیوں سے کم فقصان نہ ہوا۔ ۲۳۳۳ ھ میں ٹونس ادر قرب و جوار نیرای و خراسان نیشا پور طریستان اصفہان

میں سخت زلزلے آئے۔ پہاڑول کے نکڑے اڑ گئے۔

۲۴۵ ھ میں تمام دنیا میں تخت زلزلے آئے۔ شہر اور قلعے اور پکل کُر گئے انطا کیہ میں پہاڑ سمندر میں گر پڑا۔ آسان سے سخت ہولناک آ داز سنائی دی۔ (صفحہ ۱۸۱ تاریخ الخلفاء) ناظرین! اس وقت مرزا قادیانی ہوت تو ضرور فرماتے خدا نے میری خاطر ۳۸۶۶ آواز دی ہے کہ یہ سیح موعود سچا ہے افسوس گیا وقت پھر ہاتھ آتانہیں۔ ولیل تمبر ۵

مرزا قادیانی کی پیشگوئیاں ہیں جو تچی نگلیں یہ انسانی طاقتوں سے باہر ہے کہ کوئی شخص کسی کی مرگ کا وقت بتائے۔ کہ ایک میں کہ ایک کی نہیں یہ سکتند کری بیش گرزاں کاہن جاگی

جواب: پیشگوئیان نبوت کی دلیل ہرگز نہیں ہو سکتیں کیونکہ پیش گوئیاں کا ہن جوگی پند یہ جوتی رمال نجوی قیافہ شناس جن کو قوت مقائیسہ کی مشق پڑی ہوئی ہوئی ہو پیشگو ئیاں کرتے ہیں۔ اور اکثر تچی نگلق ہیں۔ یہ اظہر من الطمس ہے کہ انگریز بڑے بڑے ستارہ شناسوں کیلر ف سے ہمیشہ پیشگو ئیاں مشتہر ہوتی رہتی ہیں۔ پس نبوت و رسالت کی معیار پیشگو ئیاں ہرگز نہیں۔ مرزا قادیانی لکھتے ہیں کیونکہ ''دنیا میں بجز انبیاء کے اور بھی ایس لوگ بہت نظر آتے ہیں کہ ایسی ایسی خبر یں پیش از وقوع ہتلایا کرتے ہیں کہ زلز لے آئیں گے دبا پڑے گی۔ لڑا ئیاں ہوں گی۔ قط پڑے گا۔ ایک قوم دوسری قوم پر چڑھائی کرے گی ہوگا وہ ہوگا اور بار ہا ان کی کوئی نہ کوئی خبر تو تچی نگل آتی ہے۔'' (راہین احمد یو سے ماہ میں آل میں کھ

کیس معیار نبوت پیشگو ٹیاں مہیں ہیں شیخ اکبر محیار نبوت پیشگو ٹیاں مہیں ہیں الہی ے خاص طور پر آئے تو ان کے دل نظر عقلی ہے سادہ ہوئے کیونکہ دہ جانے ہیں کہ عقل ان امور کو نظر فکری ہے اصلی طور پر دریافت کرنے سے قاصر ہے ای واسط اللہ تعالی نے حضرت عزیر کے پاس وی بیجی کہ لنن لم تنته لا محون اسمک عن دیوان النہو ق اگر تم اس تعجب کے کہنے سے باز نہ آ وَ گے تو میں تہمارا نام نبوت کے دفتر سے منا دوں گا۔

اس شیخ اکبر کی کلام ہے معلوم ہوا کہ وقی خاصہ انبیاء ہے اور اس وقی میں کوئی نبی شک نہیں کر سکتا اور نہ عقل انسانی وقی کی حقیقت کو پا سکتی ہے۔ نبی ہمیشہ وقی البلی کے تابع ہوتا ہے اور اپنی عقلی ڈھکو سلے نہیں پیش کر سکتا مگر مرزا قادیانی نے دحی البلی جو محمد رسول اللہ عظی پر ہوئی کہ عیسیٰ ابن مریم اخر زمانہ میں اصالتا بمعہ جسم عضری آسان سے نزول فرمائے گا اور دجال کوقتل کرے گا۔ تیچ نبی محمد رسول اللہ عظیقے نے تو کوئی عقلی اعتراض محال عقلی کا نہ کیا کہ خدادندا ہے جسم خاکی تو آسان پر کس طرح کے جا سکتا ہے اور عیسی کوتو نے کرہ ز مر جریر ے کس طرح گزارا ادر عیسی آسمان پر کھاتا پیتا کیا ہو گا ادر بول و براز کمبال کرتا ہو گا؟ محمد رسول اللہ یکھنے نے تو مان لیا اور حدیثوں میں بلا کسی شک و شبہ کے فرما دیا کہ اخیر زمانہ میں میرا بھائی میسیٰ جس ت اور میرے درمیان کوئی نی نہیں آسمان سے نازل ہو گا اور صلیب کوتو زے گا اور خنز میر کوتل کرے گا۔ وغیرہ وغیرہ اور وہ مرا نہیں ان عیسی لمہ یمت و اللہ راجع الیکمہ (درمنثور ن ۲ س ۲ ا) لیتن میسی مادہ پر ستوں کی طرف والپس آن والا ہے تکر مرزا تادیانی نے ہزاروں اعتران

اب سوال ہوتا ہے کہ کیا محمد رسول اللہ ﷺ کو معاذ اللہ اتنا خیال نہ تھا کہ محالات عقلی کا اعتراض کرتے یا این اعتراض کودتی البی کے مقابلہ میں جگہ دیتے جس کا جواب بد ب کد محد منطقة کو خدا کی ذات پاک اور مفات اا محدود کا مرفان تها اور ان م حق أيقين تماكم خدا تعالى قادر مطلق ب جو جات كر سكتاب سبحن الذى اذا اراد بشیء فیقول له کن فیکون نیخن یاک ب ود ذات جس چیز کا اراده کرے سرف د دیتا ہے ہو جا دہ چیز ہو جاتی ہے۔ اور نظیر بھی قائم تھی کہ میں مایہ السلام کو بغیر باب ے يدا كما ادر قانون قدرت جو آدم 🚽 ميني تك جلا آتا تلا ال كوتوزا برس قدر نير مناسب ہے کہ وہی خدا جب فرماتا ہے کہ میں آئے زمانہ میں آئے گا اور مرانہیں جم نے اس کو اتھا لیا ہے تو تحد ملطق صاحب عارف کامل ہو کر اور تھا نبی ہو کر بر کز مالات تعلی کا اعتراض نه کر سکتا تھا ادر نہ اس نے کہا۔ مگر مرزا قاد مانی چونکہ مرفان اختیارات ذات باری تعالی سے نادانف تھے اور انکا نور معرفت قدرت زوالجا ال ت ایہا منور نہ تھا جیہا کہ انمباق کا اور جیسا کہ تھر رسول اللہ ﷺ کا اس دالط محالات مقل ے احتراضات ان و مادو پرستوں کی طرح سوجھے جیسا کہ لفار م ب کو قیامت کے آنے اور حشر بالاجہا، و عذاب دوزن اور رسول الله يلي ک معراق پر سوجھ ستھے۔ عگر انبیا، اس بیاری ے یاک ہوتے میں۔ منزت مزیر کا حال شاہ حال ہے کہ اس نے صرف اتنا خیال کیا تنا کہ انٹی نیخیبی ہدہ اللَّهُ بغد موتھالینی تجب ہے فرمات میں کہ کیونکر اللہ تعالی بعد مرت کے زندہ کرے گا۔ صرف اتنے خیال ہے یہ قتاب ہوا گیہ اس جاری قدرت اور طاقت میں شک کر کے ایہا کہنے ہے یاز نہ آے گا تو تیرا ،م نہوں نے دفتہ ہے ہا۔ دیا جائے گا۔ جس ہے صاف ثابت ہوا کہ ذات باری تعالی کی نسبت یہ کہنے کہ خدا م د كو زنده نبيس كرسكتا با كيونكر زنده كرب كال مركز جائز نبيس ادريد لهنا سرف مدم معرمت

البی ہے ہے کیونکہ جو شخص ایک وجود کی طاقت کو نور معرفت ہے دیکھ لیتا ہے کہ جس ذات پاک نے بغیر ہونے مادہ و آلات و ظاہر کی اس بات کے یہ تمام کا ننات بنا دی۔ اس کَ آ کَ اس امر کا کرنا جس کو ناچز انسان اپنی قدرت اور طاقت ہے بااہر شجھتا ہو بیہی خیال بینا ہے کہ دنیا کچھ مشکل نہیں۔ گر جو شخص عرفان کے نور ہے بے بہرہ ہے وہ بیہی خیال کرتا ہے کہ جس طرح میں ایک امر محال مقلی کے کرنے پر ماجز ہوں۔ خدا ہو یہی ماجز ہے اور جس طرح میں آ سان پر خمین جا سکتا خدا تعالی بھی سی انسان کو آ سان بیل خیانے والے ماجز ہے۔ مر انمیا: چونکہ ان کی دوجہت ہوتی میں ایک انسان کو آ سان رہتے ہیں۔ اس والے خاجز ہے۔ مر انمیا: چونکہ ان کی دوجہت ہوتی میں ایک انسان کو آ سان رہتے ہیں۔ اس والے خاج ہے وال محال میں جا سکتا خدا تعالی کی طاقتوں اور قدرتوں کا علم تب اور مرزا تادیانی محال ہو گی طرف اور دو خدا تعالی کی طاقتوں اور قدرتوں کا علم است ہوں۔ اس والے نہیں و سول محالات محلی کا انظ خدا تعالی کی ذات کی نہت نہیں تب اور مرزا تادیانی محالات محلی اور خلاف تانون قدرت کے دلدل میں چھنے ہو تب ایک میں جنہیں ہو سکتے۔

(۲) پیشکویاں بھی خاط تعلیم حاالتا میں الذرائد استعظم والی پیشکونی ادر منکوحہ آسانی دانی پیشکونی معیار صدافت مرزا تقادیانی نے خود قرار دنی تعمیم ہے مگر وہ بہت سنائی سے جھتی راز جموعہ تجلیم راز تقادیانی نے تاویدیں رہت کیں مگر دو بہت سنائی سے جھتی راز جموعہ تجلیم راز تقادیانی نے تاویدیں رہت کیں مگر دو بہت سنائی سے جھتی راز جموعہ تجلیم راز تقادیانی نے تاویدیں رہت کیں مگر دو بہت سنائی سے جھتی راز جموعہ تجلیم راز تقادیانی نے تاویدیں رہت کیں مگر دو بہت سنائی سے جھتی راز جموعہ تجلیم نے مزا تقادیانی نے تاویدیں رہت کیں مگر دو بیا تکہ لیسکل نے تی دیوار ب بنیاد راز جموعہ تجلیم مرار اول ای نے الحظ محمد محمد خدا نے عبداللہ کی مزا مقرر کی تھی اور پھر راز تقادیانی کے تاکہ دیوان کر لیا اس لیے نہیں مرار اول تو ہا مہینے کی میعاد میں جس خدا نے عبداللہ کی مزا مقرر کی تھی اور پھر ملتوی کر دیا تا کہ دو مشتم کر دیتے کہ عبداللہ اس مرح کی تھی اور پھر مرے کی تو مرزا تقادیانی کو بھی ذبر کر دیتا تا کہ دو مشتم کر دیتے کہ عبداللہ اس مرح کی تھی اور پھر مرے کا کوئی تو مرزا تقادیانی کو بھی ذبر کر دیتا تا کہ دو مشتم کر دیتے کہ عبداللہ اس مرح کی تھی اور پھر مرے کا کوئی اول کی تھی اور پھر مرے کا کوئی ای کر تو بال مقرر کی تھی اور پھر مرے کر دیتا تا کہ دو مشتم کر دیتے کہ عبداللہ اس میں مرے کوئی مقرراہ ہے مرزا تادیانی کوئیں دی اس لیے بیہ تاویل باطل ہے۔

ہوا کہ عذاب علی جایا کرتا ہے۔ (۳) اَبر عبداللہ دل میں ایمان اایا اور طاہر خبیں کیا تو منافق تھا اور منافق کافر ے برتر ہے۔ اس لیے بھمچ مذاب کاٹل جانا حجوفی تاویل ہے۔

(۵) مرزا تادیانی اور عبداللہ اور اسلام اور میسائیت میں پھو فرق نہ رہا کہ جب مرزا تادیانی اسلام پیش کر کے اس کے والط عذاب مانگا اور اس کی موات مانگی تو خدا نے۔ • • ا

عذاب کا دعید کر دیا مگر جب عبداللہ نے عیسائیت کے ذراعہ سے مخاص جابتی تو خدا نے اس کو بھی مخلصی دے دی تو پھر دونوں برابر ہوئے "بلک عبداللہ زیادہ متبول ثابت ہوا کہ خدا نے اسکی خاطر مرزا قادیانی جو عظم جاری کرا آئے تھے دد منسوخ کرا دیا یہ بالکل ناط بیانی ب که آخر عبدالله مر تو گیا۔ بیه کیسا الغو دعویٰ ب که اگر عبدالله مر گیا تو مرزا قادیانی بهیشه زندہ رہے وہ بھی مر گئے۔ پھر یہ کیا پیش گوئی ہوئی آخر انسان کبھی نہ کبھی تو مرے گا۔ پس جب مرے کا تب ہی پیش گوئی کچی ہوئی ۔ اے دوست بر جنازہ دشمن چو بگذری

شادی مکن که بر تو جمیں ماجرا دو ہارے نزویک تو مرگ کی پیشگو ٹیاں صرف عکر و فریب خلاج کرتی تیں یونا۔ پیشگوئی کے وقت پہلے سوچ لیا جاتا تھا کہ ہر ایک انسان نے مرما نئرور ب۔ جب سر ۔ کا تب بن تاویلات نے اپن سچائی ثابت کر دیں گ۔ شادی کر تے پیشکو کی کرنا کہ اوا ہو گی۔ بیہ ولی کرامتیں میں کہ پر صاحب پتر ڈوبا دیتے میں اور گھاں کو ترا دیتے ہیں۔ دوسری بیشگونی منکوحه آسانی کی ہے۔ یہ بھی غلط نگلی اور مرزا قادیانی منہ دیکھتے

رہ گئے۔ پھر اس میں ترمیم کی کہ باکرہ نہیں میوہ ہو کر سفر ور آئ گی۔ جلا کوئی پو یتھے یہ کیوں کوئی غیرت مند انسان چاہتا ہے کہ اس کی منکوحہ آ سانی دوسرے کے پاک جا س بال بچہ جن اور بیوہ ہو کر پھر نکاح میں آئ مگر خیر یہ بھی مان لیا گیا اور مرزا قادیانی -ہوے زور سے لکھا کہ میری جان نہیں نکل گی۔ جب تک یہ پیشگوٹی یوری نہ ہو۔ چنانچہ ہم سب عبارات مرزا قادیانی پہلے لکھ چک میں۔ تگر قدرت خدا بداسیب مرزا قادیانی ف آنخضرت ملطق کی تقل کی تھی کہ ان کا نکاح حضرت عائش ؓ ۔ آ تان پر جوا تو زمین پر بھی ضرور ہوا۔ میرا بھی ایہا ہی ہو جائے گا تو نبوت ثابت ہے تکر خدا تعالی اینے وعدہ خاتم النہین کے برخلاف کس طرح کرتا اور سیچ اور جھوٹے نبی میں فرق کر دیو کہ مرزا قادیانی بصد حسرت دنیا ہے چل دینے اور محمد کی بیگم اینے گھ میں آباد ب۔ مراطف یہ ے کہ مرزائی اس فاش غلط پیشگوئی کو بھی تی پیشگوئی کہتے ہیں اور ولیل ویتے ہیں ۔ محمدی بیکم کا باپ جو مر گیا۔ کیا خوب مرزا قادیانی نے مرزا احمہ بیک ہوشیار پوری کا دندزہ آ سان پر دیکھا تھا یا اس کی لڑکی کے ساتھ نکات ہوا تھا۔ جھوٹ اور بٹ بھر تن کی جن وگی حد نہیں۔ کیا شادی کیا مرگ۔ کیا نکات کیا جنازہ۔ ڈولی کے موض جنازہ نکا اور خوش قبس مرزائی جنازہ کو ڈولی تبجھ کر پیش گوئی کیج جاتے ہیں۔ پڑی جب مرزا قادیاتی خ

MAA پیشگو ئاں بھی غلط کلیں تو دہ نبی کیونگر ہوئے۔ دليل تمسر ۲

"وارتطنی میں امام محمد باقر نے فرمایا ہے ان للمدینا ایتین لم تکونا منذ خلق السموات والارض ینکسف القمر لاول لیلة من رمضان و تنکسف الشمس فی نصفه منه. ترجمه ممار مبدی کے لیے دو نثان بی اور جب ے کہ زمین و آ سمان خدا نے پیدا کیا یہ دو نثان کی اور مامور اور رسول کے وقت میں ظاہر نمیں ہوئے ان میں ے ایک یہ ہے مہدی معبود کے زمانہ میں رمضان کے مبید میں چاند ریمن اس کی اول رات میں ہوگا۔ لیٹی تیر طوی تاریخ میں اور سورج کا گرجن اس کے دونوں میں سے نیچ کے دن میں ہوگا۔ سیخی کو خرصہ قریبا بارہ سال کا گزرا ہے۔ ای صفت کا چاند اور سورج کا نرجن رمضان کے مہید میں وقوع میں آیا۔

الجواب: اول تو مرزا قادیانی نے اپنی عادت کے موافق ترجمہ خلط کر کے تحریف کی ہے۔ یعنیٰ جس عبارت کا ذکر تک نہیں وہ اپنے پاس سے داخل کر لی ہے یہ ''دو نشان کسی اور مامور اور رسول کے وقت میں خاہر نہیں ہوئے۔'' ناظرین! یہ کسی لفظ حدیث کا ترجمہ نہیں۔ آ ر کوئی لفظ حدیث میں ہے تو مرزائی بتا تیں اور پھر آ کے ''مبدی معجود کے زمانہ میں'' یہ بھی اپنے پاس سے لگا لیا ہے۔'' پھر اس کے دونوں میں سے نیچ کے دن' یہ بھی اپنے پاس سے درت کر لیا ہے اور اخیر کا فقرہ جو تا کید کے واسطے دوبارہ قطا۔ وہ چھوڑ دیا ہے یعنیٰ ولم تکونا منذ حلق السموات والارض جس کا ترجمہ یہ ہے کہ ایسا کم میں بو اب کون نظر ایٹ خوص کو تحقق و مامور من اللہ مان سکتا ہے؟ جو اپنے دواسطے دوبارہ تھا۔ کہ میں برا اب کون نظر ایسے محقق و مامور من اللہ مان سکتا ہے؟ جو اپنے مطلب کے واسطے رسول یا خدا کی کلام میں تح یف کرے۔ لفظ کچھ میں معنی تبکھ کرتے میں اور اپنے پاس

اب سیح ترجمہ یہ ج۔ بمارے مہدی کے واسط دونشان میں جو کہ جب سے زمین و آ مان طلق ہوئے یعنی پیدا ہوئے الیا کبھی نہیں ہوا یعنی قمر کو اوّل رمضان کی تربین لگے گا ادر سورج کو نصف رمضان میں لگے گا اور جب سے آ مان و زمین اللہ نے پیدا کیے الیا کبھی نہیں ہوا۔ ناظرین! لفظ حدیث صاف صاف بتا رہے کہ حمند خلق السموات والارض یعنی جب سے زمین و آ مان پیدا ہوئے الیا کبھی نہیں ہوا۔ خلاف الس گرہن لگے گا اور نصف رمضان لیعنی ۱۳ و ۱۵ رمضان کوسورج کو اور مرزا تادیانی کے وقت

اییا نہیں ہوا کیں بیہ باطل ہے کہ چاند و سورج کا گربمن رمضان میں مرزا تادیانی کی صداقت کا نثان ب اور خلاف عادت ہونا دو دفعه فرما دیا۔ (٢) چونکه اس حدیث کا مضمون خلاف قانون قدرت ہے۔ لیتن وہ ام جو ابتدا۔ آ فرینش سے نہیں ہوا وہ مہدی کے زمانہ میں ہو گا۔ مرزا قادیانی کے اپنے ند ہب ک برخلاف ہے کیونکہ وہ محال عقلی و خلاف قانون قدرت کے جال میں پچنے ہوئے تھے اور ای داسطے خدا کو عاجز انسان کی طرح محالات عقلی پر قادر نہ تبجھ کر حضرت میں کے آسان یر جانے اور واپس آنے سے منگر تھے تو اب وہ کس طرت میہ پیش کر بکتے میں کہ خلاف قانون قدرت تواند كرين وسورج كرين جوا بلكه به حديث بي نبيس أيك تول امام محمد باق کا ہے جو کہ بچکج حدیث کے مقابل پر ہے اور اس کے دو رادی میں عمر و جاہر کذاب میں اس لیے یہ قول محدثین کے نزد یک قابل اعتبار نہیں۔ تکر مرزا قادیانی کی مطاب پڑتی حد ے بر حمی ہوئی ہے۔ ضعیف ے ضعیف قول اور حدیث ے مطلب نکتا ہوتو ای کو بار بار لکھتے جاتے ہیں اور قرآن اور سیچ حدیث کی پرداد نہیں کرتے جیسا کہ لا مھدی الاعیسیٰ پر اڑے جاتے ہیں اور غضب ہی کرتے ہیں کہ جھوٹ لکھتے ہوئے خوف خدا نہیں۔ ای قول جاند گربن و سورج گربن کو (اربعین نمبر ۳ ص ۲۶ خزائن نے ۲۰ س ۱۹ یر''حدیث نبوی ﷺ قرار دے دیا ہے۔'' حالانکہ یہ قول کسی حدیث کی کتاب محان ستہ میں نہیں چونکہ بیچ حدیث جس میں آ خضرت بیٹنے نے صاف صاف قرما دیا کہ چانہ سر جن وسورج گر بن کمی کے غم وخوشی کے نشان نہیں یعنی کسی کی موت و حیات سے بتو تعلق نہیں ر کھتے۔ صرف خدا تعالیٰ کے قادر مطلق ہونے کے دونشان میں۔ جب بیاقول اس حدیث کے متعارض برود ہے۔

(۳) یہ مرزا قادیانی کا فرمانا بالکل غلط ہے کہ پہلے بھی مامور من اللہ و رسول کے مدق ہونے کے چاند وسورج کو گربن رمضان میں نہیں ہوا۔ ہم پنچ قطع حجت کے واسط اکٹر نام مدعمیان نبوت و مهدویت بمعه تاریخ و سنه گر بهن هر دو چاند و سورت ماه رمضان میس لکھتے بی تا که مرزاقادیانی کی راستبازی معلوم بو۔

۲۴ ہجری و ۲۳ ہجری میں محمد حذیفہ مدلی نبوت کے وقت ماد رمنسان میں حیاند ا (ويليموناية المقصو وسنى ٣٨) -6.5 6 1.30 03-

11+

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

۵۸ ججری و ۷-۱ و ۱۰۸ که امام جعفر مدلی نبوت جوا اور اس کے وقت میں رمضان میں دونوں کر بن ہوئے۔ (ويليموانان خادان وينايت المقصود) الملا و ۲۴۴ جبری میں حسن مسکری نے دعوی کما اور ہر دو کر بین رمضان میں ہوئے۔ (ويلجبواين خاكان) ۲۷۷ و ۷۷۷ جری میں مماس نے دعوی نبوت و مبدویت کیا اور ہر دو کر بن ن کے دقت میں ہوئے۔ (ويكموسل مصفى) ۱۰۸۸ و ۱۰۸۹ جری میں محمد نے دعوی مہدویت کیا اور ہر دوگر بن اس کے وقت بوئے۔ ( دیکھومہدی نامہ ) اا۳۱ و ۱۳۱۲ ججری میں محمد عبداللہ بن عمر نے دعویٰ مبدویت کیا اور ہر دوگر بن ای کے دقت ہوئے۔ چونکہ اختصار منظور ہے اس واسطے اسی پر اکتفا ت ورنہ بہت می نظیر س میں بلکہ مد میان گذابول کا بد نشان ب که در خان میں جاند وسورج کا کر بین حسب معمول ۱۲ و ۲۸ وفير وكو ہو۔ سيح مبدى كا نشان تو وہى ہے جو كداؤل و نصف رمضان ميں خلاف قانون متررہ ہو گا کیونلہ حسب معمول جدیا کہ مرزا قادیانی فرماتے ہیں۔ ایہا تو ۲۶ مدعیان میں ے ۲۳ کے وقت میں ہوا اور رمضان میں چاند کر بن وسور بح کر بن بوا۔ اس حساب ہے تو مرزا قادیاتی بھی انھیں اپنے بھانیوں کذابوں مدعیان میں ہے ہوئے نہ کہ بچے مبدی اگر بیج مہدی ہوتے تو اوّل رمضان اور نصف رمضان میں جاند دسورج کا گر بن ہوتا۔ (۴) منزلیتھ صاحب نے این کتاب یوز آف دی گوبس میں کسوف وخسوف کا جو قاعدہ بیان کیا ہے اس سے صاف ظاہر ہے کہ ۲۳۳ سال ایک دور قمری میں دیں دفعہ ماہ رمضان میں جاند وسورج کو گربن ہوتا ہے۔ اگر ای قول کو مرزا قادیانی کی خاطر حدیث مان بھی لیں تو پھر بھی منذ خلق السموات والارض کے کیامتن ہوئ؛ جس کے معنی بدیں کدابتدائے آفریش ب الیا تہمی نہیں ہوا۔ یعنی جب سے زمین و آ سان خلق ہوئے ہیں۔ اوّل رمضان و نصف ر مضان میں جاند و سورج کا گر بن بالتر تیب تبھی نہیں ہوا اور مہدی کے وقت میں ہو گا۔ حس معمول ١٣ ے ١٥ تک اور ٢٢ ے ٣٠ تک تو ہميش کر بن ہوتے رہتے ہيں۔ جيسا که ادیر دکھایا گیا ہے۔ یا اس کے آ 1-19 س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی

http://www.amtkn.org

س خطیر نہیں ہے لیعنی ایسا تبھی نہیں ہوا کہ انسان آ سان پر جات اور وہاں تو حضرت ایلیا تی نظیر بھی تھی۔ اب خود بتا کمیں کہ اس کی کیا نظیر ہے کہ جب ہے آ سان د زمین پیدا ہوئ ہیں الیا تم سی نہیں ہوا۔ اب س طرح مان کر اپن صداقت کی دلیل دیتے میں ؟ جب سیل نظیر نہیں تو اب بیا بھی غلط ہے کہ رمضان میں گر من مرزا قادیاتی کی صداقت کا نشان ت-(۵) لفظ روايت به بن ينكسف القمر في الاول ليلة من رمضان و تنكسف الشمس في النصف منه، يعنى جائد كوكر بن لك كار بيلى رات رمضان كو اور نصف اس کے میں سورج کو تعجب ہے کہ مرزا قادیانی نے اوّل کے معنی ١٢ و ١٣ اور نصف ف معنی بحائے آ دھا کے اخیر کیونگر کر لیے اور کس لغت کی کتاب میں لکھا دیکھا کہ اول رمضان کے معنی نصف رمضان اور نصف رمضان کے معنی اخیر رمضان ہیں؟ افسوس مرزا قاد مانی اینے مطلب میں ایسے محو ہوتے میں کہ تمام جہان کی مسلمات کوایٰ پیدا کرد د دلیل ک ساسنے جو بالکل بے ربط و بے سیاق ہوتی ہے ردی قرار ویتے بین اور بالک بے سند کہتے جاتے ہیں۔ بھلا یہ کیا معقول ہے کہ کبھی کہلی دوسری کو بھی گرجن لگ سکتا ہے کیونلہ خلاف تانون قدرت ے اور خدا ایہا نہیں کر سکتا مگر رمضان میں خرق بادت کر سکتا ہے جس کا جواب یہ ہے کہ اگر خدا اوّل رات کے جاند کوخرق عادت کے طور پر گربتن لگات ے عاجز ہے اس لیے کہ پہلی رات کا چاند بہت چھوٹا ہوتا ہے تو سورٹ تو تھوٹا نہیں ہوتا۔ اسکو بموجب قول کے الفاظ کے نصف رمضان میں کیوں گریمن نداما اور مرزا قادیانی نصف کے معنی اخیر رمضان کس لغت کے رو ہے لیتے ہیں؟ اور منڈ خلق السموات والاد ص كواژا ديت بين اور پھر يہ كيوں كہتے ہوكہ رمضان ميں خرق عادت كے طور پر گر بن لگا ب؟ جب خلاف قانون قدرت خدا کر بی نہیں سکتا او پھر حدیث بھی غاط ہے کہ اوّل رمضان میں جو ابتدائے ونیا ہے بھی نہیں ہوا تو کچر نثان کیسا ہے بھی خلط ہوا اور حديث بحمى غلط-(٢) مرزا قادیانی کہتے میں اوّل دوم سوم کے چاند کو بلال کہتے نہ کہ قمر اس داسط اوّل رمضان معنى كرنا غلط ب اور ١٢ د ١٣ درست مي - أكر بلال موتا تو اول رمضان درست

تھا۔ جس کا جواب میہ ہے کہ ۱۲ و۱۳ کے چاند کوبدر کہتے ہیں اگر حدیث کا مطلب حسب معمول ۱۲ و۱۳ کو گربن ہونا ہوتا تو بدر کا لفظ ہونا چاہیے تھا نہ کہ قمر کا کیا مرزا تادیانی کو معلوم نہیں کہ ہلال و بدر قمر کی حالتوں کا نام ہے اصل قمر ہی ہے۔ (۲) عربی زبار

قَدَرُناهُ منازل (يأس ٥) (٢) والْقمر إذا تلْها. (أشمس ٢) حديث مين بهي قمر جاند كوكبا کیا ہے جاتے پیلی دوسری کا ہو یا ١٢\_١٥ وغیرہ کا الشمس والقمر ثوران مکدران يوم القيمة. (النباية بن اس ٢٦) يعنى آفتاب اور مابتاب ينير كى جو تجليول كى طرت ب نور یزے ہوں کے غرض بیہ دھوکہ ہے کہ اوّل رمضان کے معنی ۱۴ و ۱۴ رمضان ہے ورنہ بلال ہوتا۔ ہم کہتے ہیں کہ اگر اوسا مراد ہوتی تو بدر ہوتا کیونکہ جیے کہلی تاریخ کے جاند کو بلال کہتے میں۔ ویے ہی ١٢ و ١٣ کے حالہ کو بدر کہتے میں۔ چونکہ بدر خیس قرمانا ١٠ ساتھ ہی منڈ خلق السموات والارض قرمایٰ اس لیے ثابت جوا کہ رمضان تی پہل رات کو خلاف معمول جاند کو کر بمن ہو گا اور نصف رمضان میں سورج کو ہو گا۔ پھر سورج کے ٹر بن کے واسطے نصف منہ کی قید کیوں اگائی اگر اول رمضان مراد نہ ہوتی کیونا۔ ہمیشہ سورج کو گرین 14 و 19 کو گذاہے۔ جب کہ سورت کا موقعہ جبائے 12 و 14۔ 17 د 16 نصف فرمایا تو ضروری ہوا کہ جاند کا موقع ٹر بن جنائے ١٢ و ١٣ کے کیم دوم رمضان بو ورنه بالکل غاط معنی ہوتے ہیں۔ جس قدر جاند کو چیچے بنا دیا ای قدر سورن کو بھی بنا دیا لیعنی سور ہے کو ترجن بجائے اخیر رمضان کے نصف رمضان میں ہوگا اور جاند کا گرجن بجائ نصف رمضان کے اول رمضان کو ہو گا۔ مدا کا تغمیر رمضان کی طرف راجع ت جو صاف صاف ظاہ کر رہا ہے۔ اوّل اور نصف رمضان ت اول و نصف رمضان جي مراد ے نہ کہ کوئی میں گھڑت بے سند خود تراشیدہ معنی میں۔

(2) عن شویک قال بلغنی ان قبل خووج المهدی ینکسف القمر فی شهر ر مضان موتین رواه نعیم یعنی رمضان میں دو دفعہ چاند گر بن بوگا۔ روایت کی نعیم ن اس حدیث نے بہت صاف کر یا کہ اول رمضان کو بی چاند گر بن بیوگا۔ خلاف محمول معنی جب ہے آ مان زمین بنے میں کبھی اول رمضان کو بی چاند گر بن نہیں موا اور دوسرا گر بن حب معمول ١٢ و ١٣ رمضان کو بوگا۔ پيلا گر بن صرف مہدی کے نشانات کے واضلے ہو گا۔ جس سے صاف مرزا قادیانی کے تمام داائل کا بطان ہو گیا کیونکہ اس حدیث نے تغییر کر دی۔ اب تو بالکل صاف ظاہر ہو گیا۔ اول رمضان سے کیم رمضان بی مراد سے اور

رہب و بہ کل شان کا ہر او میں میں ہوا۔ پس یہ باطل ہے کہ مرزا قادیانی کی صداقت چونکہ اوّل رمضان کو چاند گر بن نبین ہوا۔ پس یہ باطل ہے کہ مرزا قادیانی کی صداقت آ سان نے کی۔

(٨) عن كعب قال يطلع نجم من المشرق قبل الخروج المهدى له دنب
 (٨)

(الحادی ج ۲ ص۸۲) یعنی مشرق کی طرف ے ایک ستارہ جس کے داسطے دم ہو گی۔ مہدئ کے خروج سے پہلے طلوع کرے گا یعنی نکلے گا چونکہ یہ ستارہ بھی نہیں نکاا تو پھر مہدی کا نشان کیے ہوا؟ اور مرزا قادیانی کے داسطے آسانی نشان کے کیا معنی ہوئے؟

دوم - عن ابی جعفر محمد بن علی الباقر قال اذا رأیتم نارا من المشرق ثلاثة ایام و سبعة ایام فتو قعو اخوج ال محمد انشاء الله تعالی. ترجم -جم وقت دیکھوتم مشر - آگ تین دن یا سات دن پس امید کرو که آل تحمیق نے خروج کیا ہے اگر چاہا اللہ نے (اشانة السائة 201) عن ابی هویرة قال یکون بالمدینة وقعة یفرق فیها احجار الزیت بالحمرة عندها الاکضربة سوط فینبغی عن المدینة یویدین ثم یبایع المهدی رواہ نعیم اور الی جریۃ ت روایت ہے کہ اس مدینہ میں ایک بڑی لڑائی ہو گی جس میں مقام اتجاز الزیت پر خوف طاری ہو گا اور مدینہ کا منگاخ (بیرون مدینہ جانب مشرق) ضرب تازیانہ کی طرح موجب اذیت ہو گا ہو دومادق مدینہ ے باہر تکلیں گے۔ نچر مہدی کی بیعت کی جائے گی۔

مب دو صارف مدینہ سے پاہر میں سے پر بہری کا بید کی بیس کی بیس کی . (۹) مرزا قادیانی تو مسیح موعود ہونے کے مدعی ہیں اور بیا کی حدیث میں نہیں ہے کہ ت موعود کے وقت رمضان میں چاند و سورج کو گر بن ہوگا۔ اگر بید کہیں کہ مہدی و ت موعود۔ مجدود رجل فاری مامور من اللہ ۔ امام زمان ۔ کرش جی وغیرہ وغیرہ جن کے مرزا قادیانی مدی تھے۔ صرف ایک ہی شخص ہے تو یہ دعادی مفصلہ ذیل دلاک سے باطل ہیں۔ (الف) مسیح موعود عیلی ابن مریم نبی اللہ ناصری جس کے اور شمہ رسول اللہ بی کھنے کے

در میان کوئی نبی نبیں وہی نزول فرمائے گا اور اس کا نزول دمشق میں ہوگا۔ (ب) حضرت مہدی کا ظہور موضع کر مد علاقہ خراسان ہے ہو گا اور وہ عربی نسل سیدۃ النساء فاطمہ زہڑا کی نہب ہے ہو گا جیسا کہ پہلے گزرا ہے اور اس کا نام اور اس کے باپ کا نام رسول اللہ ﷺ کے نام پر ہو گا اور مدینہ میں بیعت لے گا نہ کہ قادیان پنجاب میں۔ (ج) محید دمچہ رسول اللہ ﷺ کا امتی ہوتا ہے اور جرایک صدی کے سر پر ہوتا ہے۔ مجد

میں تھی۔ مرزأ قادیانی نے ناحق رجل فاری ہونے کا دعویٰ کیا۔ رجل قاری سیح موعود ہرگز نہیں ہو سکتا اور نہ کسی حدیث میں ہے کہ سیح موعود رجل فاری ہو گا۔ محمد رسول اللہ ﷺ نے حضرت سلمان فاری کے حق میں تعریف کی کہ یہ شخص اس قدر متلاثی ایمان ہے کہ اگر ایمان ثریا پر بھی معلق ہوتا تو وہاں سے بھی لے آتا۔ یہ کیونکر سچھ ہے کہ جو رجل فاری ہو یعنی فارس کا رہنے دالا ہو وہی سلمان فاری ہے؟ اور ایمان کو ثریا ہے اانے والا ہے نہ ہر کہ چیرہ بر الفروخت دلبری داند

ته هر که چرف بر مروحت دیری داند بنه هر که آمنه دارد و سکندری داند

''لو'' کا لفظ تو شرطیہ ہے کیس نہ ایمان ثریا پر اتھایا گیا تھا اور نہ حضرت سلمان فاری لائے تھے۔ یہ کیا یودا استدالال ہے کہ چونکہ میں فاری اکنسل ہوں اس لیے رجل فاری ہوں اور ایمان کو ثریا ہے لایا ہوں اور یہ کہاں لکھا ہے کہ میتے موعود رجل فاری ہو گا- رسول الله يعين في قو اس كو مريم كا بينا اس واسط كما ك اس كا باب نه تما مكر تعجب ب که باب والام من موجود بون کا دعویٰ کرے اور قاعدہ کلیے ب که اعلام تبھی نبیس بدل ستحت ب مسيح موجود کے اعلام رسول اللہ تلک فن فرما دی کہ ملیس ابن مريخ نبي اللہ جس کے اور میرے درمیان کوئی نبی شیں۔ پس جار علم جو کہ رسول اللہ عظی نے تفریق کے واسطے فرما دیے کہ کوئی جھوٹا مدمی نہ ہو وہ بتا رہے میں کہ مرزا قادیانی میچ موعود نہیں اورالیا ہی مہدی کے اعلام بھی بتا دینے۔ ثمہ بن مبداللہ فاطمی النب حسی قریق عربی النسل- اب کوئی سوچ کہ تجا حربی النسل اور کجا فاری النسل غرض سب کے سب غیر معقول دعوی میں کیونکہ ان تمام کا مجموعہ پھر امام زمان قرار دیا ب اور ضرورت امام کے صفحہ ٢٢ فزائن ج ١٣ ص ٣٩٥ ير موف خط ب لکھتے ميں كه "امام زمان ميں ہون" اور محمد رسول الله يتصفى كح وى لكصف وال كو خيال جوا كه ميس بھى ملهم جوں تو فوراً بلاك ہو گيا اور ایسا مغضوب ہوا کہ قبر نے بھی اس کو باہر پھینک دیا تھا۔ مگر خود مرزا قادیانی رسول اللہ اللہ علی کے وہ کے ساتھ وہ کا دعویٰ کریں تو مسلمان اور امتی ہیں اور تحد عظی کی طرح امام زمان بھی ہوں اور امتی بھی ہوں یہ ایسا نامعقول دعویٰ ب جیسا کہ کوئی کہے کہ میں رغیت بھی ہوں اور بادشاہ بھی ہوں۔ اب کوئی مسیح الدماغ آ دمی ایسی ایسی متضاد اور نامعقول باتیں س طرح مان سکتا ہے۔ بر س حدیث میں ب کہ می موجود محد تلاق ک برایری کرے گا؟ اچھا یہ سب پچھ تو اسلامی حلقہ کے اندر رہا۔ اب مرزا قادیانی کو ہند کی آب و ہوا نے عرب یانسل ہونا فارٹی اکنسل ہونا ناصری ہونا ب یکھ فراموش کرا کر كرش جى مهاراج بحى مونا دماغ مين د ١١١ - الله أكبر! كما محمد رسول الله يلي توحيد يرست اور کجا کرش بھی ممارارج بت رست قنامت کے منگر تنابخ کے قائل کہاں یاک ذات

http://www.amtkn.org

محمد یہ دنیا اور عاقبت کی خبر دینے والا بلکہ جو قیامت پر ایمان نہ لائے وہ اس کے نزدیک مسلمان نہیں اور اللہ اکبر کے نعر سکٹک نے والا اور دنیا پر تو حید پھیلانے والا اور کہاں ہند کا کرشن رام رام جینے والا اور انسانوں میں حلول کرنے والا؟ ناظرین سے بے مدع امامت کی فلسفی عقل جس نے فلسفہ اور سائنس کے رعب میں آ کر معجزات انہیا ; سے تو انکار کیا اور جب گرا تو ایسا گرا کہ کرشن جی کا روپ دھارا جو عقلا و عادتا محال اور

ناممکن ہے اور یہ کون سا فلسفہ ہے کہ ایک وجود میں عیلیٰ و محمد و کرش و مبدئ مجدد وغیرہ وغیرہ کی روطیں جمع ہو سکتی ہیں؟ حالانکہ روح صرف ایک اکیلی بدن میں منتظم رہ سکتی ہے۔ متعدد روطیں تو آپس میں لڑ کر ایک منٹ میں الگ ہو جانمیں گی۔ محمد سلطیقہ کی روح اور معاذ اللہ کرشن جی کی روح ایک محل میں کسی طرح نہیں رہ سکتی ہیں۔ محمد سلطیقہ کی روح تو قیامت میں جزا سزا کی وعظ فرمائے گی اور کرشن جی کی روٹ تائے کا چکر جائے گی اور قیامت سے اکار کرائے گی۔ کرشن جی کا نمونہ تعلیم ذیل کے شعروں سے جو گیتا میں فیضی نے اکبر بادشاہ کے حکم سے کیا تھا ہدیہ ناظرین کیا جاتا ہے۔ چر محمد سلطیقہ کی تعلیم کے مقابلہ یرخود ناظرین غور کر کے نتیجہ نکال کیں

عالم

----

خود خدا ام کشتہ گشته از 15 خدا من ;1 از من اس 1ª تناج قامت انكار شكل بكرفتة اعمال il احوال دل گفته 1 ند زندان 11 أثى ;÷ 11

از م

1.5

ناظرین! غور فرما نمیں کہ ایک شخص مدع ہے کہ میں عیلی بھی ہوں۔ خمد بھی ہوں۔ مہدی بھی حتی کہ کرشن بھی ہوں۔ جب کچھ ثبوت نہیں دے سکتے تو فرماتے ہیں کہ میں اصلی نہیں ہوں۔ ان کا بروز ہوں اور ظل ہوں۔ ناظرین! بروز و اُتائے ایک ہی ہے صرف لفظی تنازعہ ہے کیونکہ بروز کے معنی <u>ناظرین! برونے کے ہیں اور ظہور یا جسمانی ہوتا ہے یا روحانی</u> اور یا صفاتی ا<sup>قر</sup> مرزا تادیانی و

http://www.amtkn.org

بروز میسی و مبدی و رجل فاری محمد و مامور من الله و کرش و غیره کا جسمانی فرض کریں تو بید باکل باطل بے۔ کیونکہ مرزا تادیانی اپنے باپ غلام مرتضی کے نطفہ سے اپنی دالدہ کے پیٹ سے صرف اکیلے پیدا ہوئے اور ان کا تعلق ان اشخاص سے ہو کئی سو برس ان سے مبلغ ہو چکے دہمانی ہر گز نہیں ہو سَتَر جب جسمانی نہیں ہو سکتا تو روحانی ہو گا۔ ردحانی تعلق بھی باطل بے کیونکہ ایک جسم میں دو روح نہیں رہ سکتے تو متعدد روح کس طرح مرف ایک ہی بدن انسان میں متعرف ہو سکتا ہے۔ اس کا تعاق بر کر دوح تر طرح مرف ایک ہی بدن انسان میں متعرف ہو سکتا ہے۔ اس کا تعاق بر کر دوح تر مرطر ک مرف ایک ہی بون انسان میں متعرف ہو سکتا ہے۔ اس کا تعاق بران سے بوئر کا کاریگر برن میں کام کرتی ہے اور بذریعہ حوال طاہرہ و باطنہ احساس و انجام امور عالم کرتی ہو ہوں مرزا قادیاتی کا دعوی روحانی نظام ہو کرتا ہے۔ اس کا تعاق بران سے مرزل کاریگر بران مرزا قادیاتی کا دعوی روحانی محق غلط ہے کیونکہ یقول ان کے ارداح انمیا ، بعد مرگ ہونے میں واضل ہو چکے اور بذریعہ حوال طاہرہ و باطنہ احساس و انجام امور عالم کرتی ہو مرز قادیاتی کا دعوی روحانی محل خاط ہو کیونکہ یقول ان کے ارداح انمیں۔ 'نیں۔''

الربی تج ب که جو شخص بہشت میں داخل کیا جاتا ہے پھر دہ اس سے خارج منیں کیا جاتا۔ لی روحانی بروز باطل بے؟ کیونکہ جب روح بہت سے نکل بی نمیں علق تو بح بروز وطل ردی باطل جوا حل يعنى سايد اصل كا بوتا ب- جب اصل ببت يس بند بو فجر اس كاظل محال ب-ظل ك واسط اصل كا وجود شرورى ب- جب اصل اس دنیا میں نبیں تو اس کا سایہ بھی نہیں۔ باتی رہا بروز صفاتی سو دہ مرتبہ ہر ایک بشر کو ماص ب جب انسانی نیک کام کرتا ب تو صالحین کا مغاتی بروز ب اور جب برے کام کرتا ہے تو کفار و فجار غیرہ کا بھز بے۔ اس تمام بحث کا خلاصہ یہ ب کہ بروز کا مسلد بالک باطل بے۔ مرزا قادیات معمول ایک شاعران طبعت کے آدمی تھ اور طبعت ک موزونی کے زور بے رسول و تن بنا چاہتے تھے سو ود دوسرے کذابوں کیطرح دمونی کر کے چل دینے اور مسلمہ کذاب دغیر وکی طرت ہیر و بھی چھوڑ گئے جو سنت اللہ کے موافق بطریق سابق کذاہوں کی امتوں کے آجت آجت برباد ہون کے اور ضرور بول گ ب كذاب بحى يم كتب آت ين كم يبل كاذب تح اور من حيا بول وه مليامين ویر باد ہو کئے طُر میں چونکہ تھا ہوں۔ اس داسط میرے چرد ہمیشہ غالب رہیں گے ادر س من جوں کے گرمنت اللہ یمن ہے کہ جارما لوگ اسلام میں ایے ایسے پیدا ہوئے ادر ی ..... میں جسے اولوالعزم جس - . 0,621 اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں

http://www.amtkn.org

مرزا قادياني كومخاطبه ومكالمه البى بوتاتها ادرجس كومكالمه ومخاطبه البي بوودني

ہوتا ہے۔ جواب: مکالمہ و مخاطبہ خدا کی طرف ہے بھی ہوتا ہے اور شیطان کی طرف ہے بھی سب اولیاء اللہ و صوفیائے کرام دسادس شیطان سے بناد ما تکٹے آت میں۔ وسادس شیطانی ادر البام رہانی میں فرق کرنے دانی شریعت شمدی سیکھ ہے اُس وَنَّی البام یا سَشِف یہ رویا شریعت کے برطلاف ہے تو دسوسہ شیطانی ادر مردود ہے۔

یشخ اکبر محی الدین این عربی مقدمہ نصوص الحکم میں قرمات میں وق خاصہ انہیا : ب اور سے بواسطہ فرشتہ جمرا کیل ہوتا ہے۔ اس لیے سے وسوسہ سے پاک ہوتا ہے بعنی وو خالص کلام خدا تعالی ہے۔ حضرت تحد ﷺ کی حدیث کو وق یا قرآن نہیں کہتے۔ وق محصوص نبوت سے ہے اور البام والایت سے مخصوص ہے اور نیز وق میں تیکیخ شرط ہے اور البام میں تبلیخ شرط نہیں۔

واردات رحماتی و ملکوتی اور واردات جنی و شیطانی میں جو فرق ب وہ یہ ہے کہ جو داردات رحمانی ہوتے ہیں ان ے خوف در جا و خیر کی طرف رغبت ہوتی ہے اور

کے صرف تمن لاکھ مرید سیاہی لڑنے والے تھے۔ جب اس قدر حمیت کا آدمی اور اکثر

طاعت میں رغبت و لذت ہوتی ہے اور جواس کے برخلاف ہو وہ شیطانی واردات ہیں۔ تاظرین! شیخ کی عبارت ہے وہ امور ثابت میں۔ ایک وحی خاصہ انجیا، ہونا اور بذرایعہ جبرائیل ہونا' دوم البام اولیا، رحمانی بھی ہوتا ہے اور شیطان بھی ہوتا ہے۔ مگر مرزا قادیانی نے اپنی ہر ایک واردات کو وحی قرار دیا اور البام رحمانی و شیطانی میں چھوتی نہیں کرتے۔ سب رطب و یابس جو آپ کے دماغ میں آ جائے اور جو جائز و ناجائز ان کی گراہی کی ہے اگر وہ شریعت تحدی حقظ کو معیار قرار دینے اور این کا رتبہ دیا اور یہی وی تشخین خواب رویا' البام' طر ارادون خیال وہم قیان سب کو وتی البی کا رتبہ دیا اور میں ویہ تشف خواب رویا' البام' طر ارادون خیال وہم قیان سب کو وتی البی کا رتبہ دیا اور میں ویہ تشف خواب رویا' البام' طر ارادون خیال وہم قیان سب کو وتی البی کا رتبہ نہ دیا اور البام و کشف ہوت ہے دیو البی دیم خواب کے دماغ میں آ جائے اور جو جائز و ناجائز ان کی گرمرزا قادیانی کی ہوتے۔ سب اولیا، اللہ و ملی امت کے نزد یک شریعت معیاں قرار مرزا قادیانی سب کو اللہ کی طرف سے سمجھ کر شوکر کھاتے رہے اور چیں۔ قرار مرزا قادیانی سب کو اللہ کی طرف سے سمجھ کر شوکر کھاتے رہے اور خیل ہونے نافر میں۔ قرار ہو ہوں نائیں۔ خواب رویا البام و کشف شریعت صب کو وتی البی کا رتبہ نہ دین اور تو البی مرزا قادیانی سب کو اللہ کی طرف سے مجھ کر شوکر کھاتے رہے اور خان کا رتبہ دیا تر دیں۔ قرار ہوت کی رہیں۔ کو اللہ کی طرف سے مجھ کر شوکر کھاتے رہے اور اور چوں نائیں۔ تو ایں محون کی مرمت کے واسط اور ہزار ایجوٹ ان کو بنانے پڑے اور پھر بھی جو نے الکا تو ایں جو بی اور دی دیار محمد میں از مردی ہے۔

پیران پیر شخ عبدالقادر جیلانی فتوح الغیب میں لکھتے ہیں کہ البام اور کشف پر عمل کرنا جائز ہے بشرطیکہ وہ قرآن اور حدیث اور نیز اجماع اور قیاس سی کے مخالف نہ ہو۔ حضرت امام غزائی احیا، العلوم میں لکھتے ہیں کہ ابو سلیمان دارانی گہا کرتے تھے کہ البام پر عمل نہ کرو جب تک اس کی تصدیق آثار ہے نہ ہو جائے۔

مرزا قادیانی نے تو سب قیدیں تو ز دیں این کشف و الہامات کو وق کا پاید طباف اجماع امت دیا اور اس پر ایمان اات اورالیا ایمان جیسا قرآن پر۔ (مقیقت الوق س الا خزائن بن ۲۲ ص ۲۲۰) یعنی براہین احمد یہ قرآن ہے اور وسوسہ سے پاک سمجھا طلائکہ ان کے کشف و الہامات صاف صاف بتا رہے ہیں کہ وہ خدا کی طرف سے نہیں۔ ان کی طبیعت کا فعل ہے اور بعض صاف صاف وساوس میں۔

(1) ( کتاب البریہ یک سند 24 خزائن ج ۱۳ ص ۱۰۳) پر لکھتے ہیں '' میں نے اپنے آپ کو کشف میں دیکھا کہ میں خود خدا ہوں اور یقین کیا کہ وہی ہوں ' بغرض انتصار ای قدر کافی ہے ورنہ یہ کشف بہت طول ہے کہ میں نے زمین و آسان بنائے اور میں اس کے خلق پر قادر تھا وغیرہ۔ اب کوئی مسلمان قرآن پرائیمان رکھنے والا ادر حمد رسول اللہ تلکے ماتے والا اس کشف کو خدائی کشف سمجھ سکتا ہے بھی ناچیز انہان بھی خدا :و سکتا ہے اور خالق زمین و آسان ہو سکتا ہے؟ ہر گزنہیں تو پھر صاف ہے کہ یہ دمان کی خش کا باعث

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org -99

-10,000-2-(٢) كَشْف - إذا انزلنه قريبا من القاديان لينى بم في أس كو قادمان في قريب أثارا

ہے۔ بیہ عبارت مرزا قادیائی نے قرآن کے نصف کے قریب کشفی جالت میں دیکھی۔ (ازاله ادبام ص 21 حاشیه فزائن ج ۳ ص ۱۴۰) اب بتاؤ که به کشف قرآن شریف میں اتن مبارت زیادہ بتاتا ہے خدا کی طرف سے ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ (٣) انما امرک اذا اردت بشینا ان یقول له کن فیکون لیخی اللہ تعالی مزا

قادیانی کو قرماتا ہے کہ اب تیرا مرتبہ ہد ہے کہ جس چیز کا تو ارادہ کرے اور صرف اس قدر كبه دي كه بوجار وه بوجائ كي . (حقيقت الوتي س دوا فرانن بن ٢٢ س ١٠٨)

کیوں ناظرین! جب بہ خدا کی صفت ہے کہ جس چنز کا ارادہ کرے اور ایہ د ب که بوجا۔ وہ ہو جاتی ہے۔ اب بید الہام مرزا قادیانی کوخدا کا شریک بناتا ہے تو پھر کس طرح دسوسه شیطانی نه شمجها جائے۔

(۴) انت من ماننا وهم من فشل آو ہارے یانی سے ت اور وہ مخطی ہے۔ (اربعین نمبر ۲ من ۲۴ خزان بن ۱۳ م)

ناظرین! یہ خدائی البام ہے کہ مرزا قادیانی حضرت میں مایہ الساام ت بزرہ کٹے دو تو صرف اللہ کی لکنے روٹ سے پیدا ہوئے اور خدا کے نطفہ سے نہ تھے۔ تکر مرزا قادیانی تو خدائے پانی سے پیدا ہوئے۔ شریقجب ہے کہ چر مرزا غلام مرتشی صادب س کے باب تھے؟ اس البام میں تو مرزا قادیانی شیطان کے پورے بورے بتھے چر سے جن کہ آج تک خدا کا نطفہ ہونے کا دعویٰ کسی نے خبیں کیا تھا ادر خدا بھی اپنے آپ کو لہ يلد ولم يولد تمهد كر الك ركمتا تلاء مكر مرزا تادياني أس كو أكيااوهدة لاشتك لد أب Set 2 ....

ناظرین! تہذیب زیادہ اجازت نہیں ویتی کہ مرزا قادیانی کے اتر، الہام و کشف یر جرج کی جائے۔ عاقلان خود میدانند کہ جب حواس میں فرق آ جات تو ایمان ہوتا ہے مگر یہاں تو تبلیغ کا بھی تھیکد لے آئے میں کد کوئی تو حد پرست مسلمان دنیا پر نہ رے ورنہ اس کی نجات نہیں کہ مرزا قادیانی کو نبی کیوں نہیں مانا۔

(۵) اعمل ماشنت فاني قد غفرتك انت منى بمنزلة لا يعلمها الخلق. (براہین احمہ میں ۲۰ فزائن بن اص ۱۱۸) ترجمہ۔ جو جائے کہ لیس تحقیق میں نے تھے بخش دیا۔ میری طرف ے تیرا ایہا مرتب ے کہ خلقت نہیں جاتی۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

ناظرین! یہ البام مرزا قادیانی کا خدا کی طرف سے ہو سکتا ہے کہ خدائے مرزا قادیانی کو سرشیقکیٹ دے دیا کہ جو چاہو سو کرو ہم نے تم کو بخش دیا ہے؟ شائد اسی واسطے ان کی زبان سے انہیا، اور صحابہ کرام محضرت علیٰ و امام حسینؓ وغیرہ سب علاء امت وغیرہ اشخاص ستائے گئے اور مرزا قادیانی نے دل کھول کر ان کی تو بین کی اور گالیاں دیں۔ کیوں نہ ہو خدا کے بخشے ہوتے جو ہوئے۔

ناظرین! یہی الہام قریب انھیں الفاظ کے شیخ عبدالقادر جیلانی کو جب ہوا کہ اے عبدالقادر ہم نے تیری عبادت قبول کر کی اب بس کر تو حضرت نے حدود شریعت کی طرف دیکھا اور لاحول پڑھ کر اس البام کا رد گیا کہ یہ کیو تکر ہو سکتا ہے کہ میری ہمبادت خدا نے قبول کر کی اور آئندہ بس کرنے کا حکم دیا۔ حالانکہ رسول اللہ ﷺ فرمات نیس کہ ماعبدنگ حق عبادتک یعنی ہم نے تیری عبادت کا حق ادائمیں کیا۔ طر رزا قادیانی میں کہ ان کشوف د البامات پر دھوکہ خوردہ ہیں۔ جو دماغ میں آ جائے خدا کی طرف سے مکالمہ و مخاطبہ تجھتے تھے۔

(۲) یعصد ک من العود ش یعنی اللہ تعالیٰ تیری عرش پر حمد کرتا ہے۔ (برا مین احمد سی ۲۳۰ خزبان ن اس ۲۹۱ حاثیہ) یہ خدائی البام کیونکر ہو سکتا ہے؛ مخلوق خالق کی حمد کرتی ہے نہ کہ خالق مخلوق کی حمد کرتا ہے۔ مرزا قادیانی جب مخلوق تصوق کی خدان کی حمد کس طرح مرتا ہے؟ ویکھو قرآن مجید المحمد للله دب العلمین یعنی حمد تو رب العالمین کا حق ہے۔ مرض جس محفص کے کشف خلاف شرع اور تصانف بحی خلاف شرع ہوں اور اسمی ہونے کا وطن جس محفص کے کشف خلاف شرع اور تصانف بحی خلاف شرع ہوں اور اسمی ہونے کا وطن جس محفص کے کشف خلاف شرع اور البام کو وتی کا پایہ نہیں دے سکتا اگر دے تو کا ہوی بحق کر محفق کے راحت میں ہے ہونے کا دموی تیکور کر نبی د رسول بو چاہ بن سکتا ہوی بحق کہ محکم کے بعد بحد میں ہونے کا دموی تیکور کر نبی د رسول بو چاہ بن سکتا ہوی بحد نبی درسول ہے تو کی کر دوری کیوں کہ تشریعی نبی نبیں بول۔ غیر تشریعی ہوں؟ جباد فی سیل اللہ کو حرام کر دیا جو فرض تھا۔ خاتم النہ میں محک احکام قرآن کا نائے ہوا جن کہ کہ حضرت عیلیٰ کے نزول ہے انکار دجال کے وجود ہے انکار تو کی ترین کی بی تو میں کیا شک ہے؟ یہ حصرف مرزا قادیانی اور میں کی محروب کی کر دیں اور نیاق جم کر کر ہو ہو ہے ہیں کہ ہوت نبیس کرتے۔ جب نبی ہوں مرزا قادیانی اور میں کی مردوری ایک تریعی نیوں کے این کی مدر کی کی ہوں؟ لا اللہ اللہ علوم اسم احمد رول اللہ نہیں کی جود ہی انہ کوری میں ہوں۔ کہ تو میں کیا ہوت نبیس کرتے۔ جب نبی ہے اور مردا تیوں کی مردوری اور اور اور میں کیا دیوں کہ تو بعیں تو کے تی تھی توں کر اور نوت نبیس کرتے۔ جب نبی ہے اور مرید اس کو نبی مانے میں تو کھر کیوں ڈرتے میں تو کھر کیوں ذرتے میں کیا اور پی گوجرانوالہ نے تکھا ہے میں تو اس کو پکا مرزا قادیانی کا مرید سمیں الد یوں کہ میں الد کوں ساکس

كو مطلق في مجمعتا ہے اور نيز جس طرح محد رسول اللہ ﷺ کیلی کتابوں اور نبیوں کا نائے تھا ایہا ہی مرزا قادیانی کو سجھتا ہے۔ اب دیکھو مینڈ بل ظہیر الدین نمبر ۳ مگر افسوس خواجہ کمال الدين وڪيم نور دين و ديگر اراکين مرزائيت دل ميں بھو اختقاد رکھتے بيں اور خلاہر بھھ کرتے ہیں۔ جب خلافت اسلامی ٹبیں ہے تو ڈرکس بات کا ہے جو اعتقاد ہے خلاہ کیوں نہیں کرت؟ خاہر تو یہ کہا جاتا ہے کہ مرزا قادیانی کو ہم <sup>ش</sup>خ مبدالقادر جیلانی خواجہ معین الدین چشتی حضرت مجدد الف ثانی کی مانند تجھتے میں تو پھر جو مرزا تادیانی کی بیعت نہ کرے کافر کیوں ہوا اور اس کی نجات کیوں نہ ہو گی؟ کیا خوابہ معین الدین چشتی و ﷺ عبدالقادر جیلاتی و مجدد الف تانی فے بھی کہیں یہ لکھا تھا؟ اور کہا تھا کہ جو مسلمان قرآن د حدیث پر چلے۔ محمد رسول اللہ بلک کو سحا نبی یقین کر کے اس کی شریعت کے مطابق يلي ادر اركان أسلام نماز و روزه و في و زكوة وغيره فرائض دين الأسرب مدر جب تك ہاری بیعت نہ کرے اور چندہ نہ دے وہ مسلمان نبین اور اس ن خجات نہ ہو گی۔ جائز شیں تو چر بہ کہنا کہ مرزا قادیاتی ان بزرگواروں کی طرح ایک <sup>س</sup>ریا ہے کا چوا ب یا نہیں کہا مرزا قادیانی کے دعویٰ اور کہا ﷺ عبدالقادر جیلانی و خواہیہ معین الدین چشتی وہ کیے مسلمان اور محمد رسول اللہ ﷺ کے سیح وفادار اور تابعدار اور مطبع فرمان و تغلیم و آ داب رسول الله يلي مادق ان بزرگوں ميں ، جمي سي فروى نبوت ليا؟ وقى كا دعوى كيا؟ ابني عورتوں كو ام المونيين كها؟ اپنے جانشين كو خديفة المسلمين كا خطاب ديا؟ پاروں کو اصحاب کہا؟ اجمیر و بغداد کو مکہ اور مدینہ کے برابر شجھا؟ نعوذ باللہ تحد رسول اللہ ﷺ اور تمام انبیاء کو تلطی کرنے والے بتلایا؟ حضرت سیسی کو مسمر یزم کرنے والا کہا؟ قرآنی معجزات کو عمل اترب کہا؟ خود خدا بے خود خالق زمین و آ سان بن ؟ وغیرہ وغیرہ نہیں تو پھر کیونکر مرزا قادیانی ان بزرگوں کی طرح ہوئ؛ یہ صرف اوگوں کو پھنہان کے واسطے ایک حیلہ ہے کہ مسلمان ان بزرگوں کا نام بن کر پھنٹ جا تمیں اور مرزا تا دیانی ے مرید ہوں۔ مگر اب تو میر قاسم علی اڈیٹر الحق اخبار دبلی نے جو ایک سربر آ اردہ منظم مرزائی میں۔ انھوں نے صرف مرزا قادیاتی کی نبوت بی نبیس ثابت کرت کی ایشش کی ہے بلکہ جو خاتم العبین کے معنی یہ سمجھتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے بعد کوئی نبی نہ وہ کا۔ ان كو مغضوب ومنجدوم ومحرف لكهه ديا ب اور كتاب كا نام النبو ة في خيرالامت ركها ب اور تمام عقلی ڈھکو سلے لگائے میں اور ان کو بھی اپنے مرشد مرزا تادیانی کی طرت زم جوات کہ ان کو بھی جواب نہیں دے سکتا۔ ایک ہزار روپیہ انعام کبھا ہے۔ تلویتش مضبور ہے کہ

آگ کا جلا ہوا جگنوں ت بھی ذرتا ہے۔ پہلے تین سورو پی بار چک ہیں۔ اس لیے شرط اکائی ہے کہ فریق ٹانی صرف قرآن سے جواب دے اور خوہ تمام بے سند با تمیں خلاف شرع لکھی ہیں۔ خیر انعام تو کس نے دینا ہے؟ کمزوری تو پہلے ہی معلوم تھی تب ہی تو مرزا قادیانی کی طرح شرطیں ایسی ناممکن الوقوع چیش کی ہیں کہ نہ کوئی شرط پوری کر۔ اور نہ چھ دینا پڑے۔ گر یہاں بھی کوئی روپ کا تھوکا نہیں سرف تحقیق حق مدنظر ہے۔ این لیے ہم نے اس کتاب کا جواب دیا ہے تاکہ مسلمان بھائی اس دھوکہ سے فہ دار رہیں این نے ہم نے اس کتاب کا جواب دیا ہے تاکہ مسلمان بھائی اس دھوکہ سے فہ دار رہیں این تی جم نے اس کتاب کا جواب دیا ہے تاکہ مسلمان بھائی اس دھوکہ ہے خبر دار میں این ہو کہ جو اس معلمانوں نے اس عظی ذھکو سلے پر ٹھوکر کھائی ہے کہ اس میں محمد رسول اللہ سلیکھ کی جنگ ہو کہ دھوں این پہلے نہیوں اور میں تو آ تان پر زندہ ہوں۔ اس طرح موں اس معلی نے ذھکو سلا نگالا ہے کہ اس میں محمد رسول اللہ سلیکھ کی جنگ ہے کہ اس کی امت میں نبی بیک نے دون کیونکہ پہلے نہیوں کے بعد نبی آ تے رہے۔ جب موک کے اس بعد تچو نے چھو نے نبی آتے رہے تو تحمد رسول اللہ بیکھ کی جا ہوں کا راں

آ آیا جس نے تمام انبیا، مقدمة انجیش تھے تو پھر اس نے بعد سمی نبی کا آناممکن نبیں الر مسیلمہ یا اس کے اور بھا تیوں نے دعویٰ کیا تو مجھوٹ ثابت ہوئے۔ (۲) اگر موی \* کی مانند نبی آنے ہوت تو جس طرح موی کی دفات کے ساتھ حضرت یوشع اور پھر اس کے بعد حضرت لیچی \* تک ۱۳ سو ہرین میں اگا تار نبی آت رہے۔ مگر چونکہ امت تحدید میں کوئی نبی نبیں آیا اور حضرت تحد تلکی نے خاتم النہیں کی تعلیم لا کہ بعدی نے فرما دبی اور مل بھی ای پر ۱۳ سو ہریں تک رہا کہ کوئی نبی نہ ہوا تو اس اس یوٹی ہوتی ہو میں کوئی نبی نبیں آیا اور حضرت تحد تلکی کی خاتم النہیں کی تعلیم لا کہ بعدی نے فرما دبی اور مولی کی ممانک کی دلیل خلط ہے۔ اگر مولی کی ممانک ارادہ البی میں ہوتی تو حضرت ابو ہر صد لین \* نبی کہلاتے۔ پھر حضرت مل نبی کہ مولی اور دلی تھر حضرت الا والی لیست نہی ولا یو حول الی لیے تک ہوں اور نہ میری طرف وہ کی کی جاتی

ہے۔ پس ثابت ہوا کہ تحد رسول اللہ ﷺ کے بعد جو صحف وہی و نبوت کا دعویٰ کرے جھوٹا ہےاد۔ کاذب ہے۔ جواب النبو ق فی خیر الامت

ت في وجوندا.

(نوٹ) قاسم علی مرزائی کی تتاب کا نام''الدوۃ ٹی خیرااامت'' ب لیکن ہم بغرض اختصار صرف''الدوۃ'' تکھیں گے۔ دلیل اوّل

ر () جب سے وزیا کا سلسلہ اور نسل آدم کی ابتدا ہوئی ہے جب ہی سے یہ تا تون الہی جاری ہے کہ ان نوں کی تفاطت روحانی و جسمانی کے واسط انبیا، و مرسین اور والیان ملک و سلاطین و زیا میں ہوت رہے اور قرآن میں بھی اس کی تصدیق ہے۔ لو لا دفع الله الناس بغضفهم ببغض لفسدة الأرض ولکن الله ذو فضل علی العلمین ( ... بتر ) لو لا دفع الله الناس بغضفهم ببغض الله تمت صواح و ویت و صلو قرؤ مسجل نیڈ کو فیلها اسم الله کشیرا. (سرة ٹن) ولقد بغشا من کمل المة تر سولا ( سرة س) ولکر قوم هاد ( سرة رمد ) وان من أمة الا خلاف الد سمانی بذر یہ ساطین دورا ) خااسہ مطاب بتہ کہ تفاطت روحانی بذرایہ اندیا اور حفاظت جسمانی بذر یہ ساطین دوتی آئی ہے۔

جواب: آپ کا دعوی یہ ہے کہ کنس قرآنی سے سمبی کا آنا بعد رسول اللہ تلکی کا ت کریں۔ جو آیات اپنے قرآن مجید کی بطورنص اپنے دموی کے ثبوت میں لکھیں تیں یہ ہر گز دلالت شیس کر میں کہ محمہ رسول اللہ ﷺ کے بعد کوئی نبی بھیجا جانے کا۔ کیونک پہلی آیت کا ترجمہ بیر ہے اگر اللہ بعض لوگوں کو بعض لوگوں کے ذریعہ بے دفعہ نہ کرے تو زمین سب خراب ہو جائے لیکن اللہ دنیا کے رہنے والوں پہ مہم کان ج۔ یہ آیت تو بیاست تدنی کے متعلق ہے آپ کے دعویٰ کے متعلق برگز شیش۔ اللہ تعالی اپنا اسان جماتا ہے کہ اگر ہم انسانوں کے مخلف قوات و مراتب نہ بنات تو امن قائم نہ ربتا اور زور آور مال دار کمزوروں اور شریفوں پر ظلم کرتے۔ کپن ہم نے امن قائم رکھنے ک والسط سلطنتين قائم كر وين تاكه كمزورون كالبدله زور آورول ت اور مظلومون كالبدله ظالموں سے لیں۔ بید آپ نے کہاں سے نکال لیا کہ اس آیت کا بید مطاب بے کہ جم تمہ رسول اللہ بلائے کے بعد نبی مجیمیں کے؟ لیس سے استدال آپ کا غلط بے۔ دوسری آیت کا ترجمہ ہے ہے اگر نہ بنایا کرتا اللہ لوگوں کوایک کو ایک سے تو ڈھات جاتے تھیے اور مدرب اور میادت خانے اور متجدیں جن میں نام اللہ کا ببت پڑھا جاتا ہے۔ اس آیت ے بھی کہیں نہیں اکل کہ **محد ﷺ** کے بعد کوئی نبی ہو گا۔ پس اس <sup>ی</sup>جی استدال علط ے۔ تیسری آیت کا ترجمہ۔ تحقیق سیج ہم نے تمام امتوں میں رسول ﷺ ۔ بعثنا ماضی کا صيغہ ہے يعنی رسول اللہ ﷺ سے پہلے۔ نہ بعد رسول اللہ ﷺ اور آپ کا دمویٰ بعد رسول

اللہ ﷺ رسول کا نابت کرنا تھا۔ پس یہ بھی استدالال خاط ہوا۔ پوتھی آیت کا ترجمہ ہ ایک قوم کے واسط بادی ہے یعنی بدایت کنندہ ہے۔ پس مسلمانوں کا بادی محمد رسول اللہ ﷺ ہے اور اس کی شریعت جو ۱۳ سو برس ہے بذراید علما، پینچ رہی ہے۔ اس سے آپ کا مطلب کس طرح نگا کہ رسول اللہ ﷺ کے بعد نبی ہو گا؟ پانچو یں آیت کا ترجمہ یہ ہے اور کوئی فرقہ نہیں جس میں نہیں ہو چکا کوئی ڈرانے والا۔ یہ آیت بھی خدکورہ بالا آیت کے ہم معنی ہے۔ اس سے بھی استدالال خلط ہے۔ محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کسی نبی کا آنا اس آیت سے بھی ثابت نہیں ہوتا۔

اب ہم میر صاحب کی عظمی دلیل کا جواب دیتے ہیں۔ (۱) نص قرآ ٹی کے مقابلہ میں آپ گی ختک مقلی دلیل کیتھ وقعت نہیں رکھتی۔ (۲) یہ غلط ہے کہ جسمانی حفاظت کے ساتھ ردحانی حفاظت ااز می ہے۔ مشاہدہ سب دلیکوں کا بادا ہے۔ بہت سی سلطنتیں بغیر نیوت کے ہوتی رہیں ہیں اور اب ہم می موجود ہیں۔ تمام سلاطین نہی نہیں :وئے نمرود بادشاد تھا نہی نہ تھا۔ فرمون بادشاد تھا نہی نہ تھا۔ اب لورپ کی سلطنتیں ہیں۔ ان میں کوئی نہی نہیں پس یہ آپ کا ایجاد کردہ قاعدہ کہ حفاظت روحانی و جسمانی ہے والطے نہی و بادشاہ ہمیشہ سے جاتے میں اور جانے جانے چاہتیں۔ مشاہدہ سے نعلط ہو رہا ہے۔

(۳) محمد رسول اللہ تابطینی کے بعد حضرت ابوبکر صدیق \* خلیفہ ہوت یعنی بادشاہ ہوئے۔ مگر نبی نہ ہوئے۔ کچر حضرت عمر خلیفہ ہوئے نبی ورسول نہ ہوئے۔ حضرت عثمان خلیفہ ہوئے نبی و رسول نہ ہوئے د هضرت علی خلیفہ ہوئے مگر نبی ورسول نہ ہوت اور فرمایا الا والدی لست نسی ولا یو حی المی خبروار ہو کہ میں نہ نبی ہوں اور نہ وحی کی جاتی ہے میری طرف پس بیہ بالکل غلط دلیل ہے کہ خلافت و نبوت لازم ملزوم ہے۔ (۳) آ بخضرت نظیفتہ نے جب بیہ فرمایا تھا کہ اگر میرے بعد کوئی نبی ہونا ہوتا تو عظر

ہوتے تو اس وقت حضرت عمرؓ جن کی فراست افراد امت کی فراست سے اعلیٰ درجہ کی تھی ضہ ور تھا کہ عرض کرتے کہ یا رسول اللہ علیظی جب پہلی امتوں میں پہلے نہیوں کے بعد نیر تشیعی نبی ہوتے آئے میں تو آپﷺ کی امت میں کیوں غیر تشیعی نبی ہوں۔ مگر چونکہ حضرت عمرؓ نے سرتسلیم حضرت کے تقلم لا نہی بعدی کے آگٹم کیا اس لیے ثابت ہوا کہ غیر تشریعی کا ذھکوسلہ باطل ہے اور محمد رسول اللہ تکی بھی تی بعد کھی قسم کا نبی نہ ہو گا۔ (۵) نبی د رسول ایک مقدن ہوتا ہے۔ دہب قانون کامل ہو دچکا اور نعمت نبوت ختم ہو چکل جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ انحملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی. (المائدہ ۳) تو اب کسی ناقص نبی کی ضرورت نہ رہی۔ جب ضرورت قانون نہ رے تو مقنن کی بھی ضرورت نہ رہی۔ جس سے ثابت ہوا کہ ناقص یا ظلمی یا بروزی کا ہونا باطل ہے اور حدیث علماء امنی کا انبیاء بنی اسرائیل۔ یعنی میرے علماء امت بنی اسرائیل کے نہیوں کی مانند تجدید دین و تبلیخ احکام البی کریں گے تو ثابت ہوا کہ بنی اسرائیل جسے نبیوں کا آنا بھی بعد ثعد رسول اللہ ﷺ کے بند ہے۔

(۲) ۱۳ سو برس کے عرصہ میں جب کوئی مدمی نبوت سچا تمبین ہوا اور بموجب حدیث ۳۰ کاذبوں کا دعویٰ کر، پیشگوئی ہے اور پیشگوئی کے مطابق وہ کاذب ثابت ہوتے تو کیا وجہ ہے کہ اب ۱۳ سو برس کے بعد خلاف اجهاع امت وسحابہ کرام کسی مدمی نبوت کا دعویٰ سچا ہو۔ (۷) وعدہ خداوندی افا فتحن منز لنا الذکر و افا للہ لحافظون. (الحج ۹) یعنی ہم نے ہی قرآن اتارا ہے اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔ نہی فیر تشریعی کے آنے کو روکتا ہے کیونکہ غیر تشریعی نہی شریعت کی حفاظت و تبلیغ و تجدید کہ دائطے آت تھے۔ جب سے کام علماء امت کرتے آئے ہیں اور کر رہے میں اور کرتے رمیں گے تو پھر کسی مدمی نبوت کا دعویٰ برگز سچا نہیں ہو سکتا۔ پس امکان نبوت خواہ تشریعی ہو یا فیر تشریعی ۔ محد رمول اللہ تلاظی یہ کو یعد باطل ہے۔

قُل اللَّهُمَّ ملک الْمُلُک تُوَّتِی الْمُلُک مَنُ تَشَآءُ وتَنزعُ الْمُلُک مِمَّنُ تَشَآءُ التِّرَآن پر ایمان رکھنے والے مومن کہہ کہ یا اللہ تو ہی تمام ملک کا مالک ہے تو جس کو چاہے دنیا کا ملک اور حکومت دیتا ہے اور جس سے چاہے دیا ہوا ملک تیمین لیتا ہے۔

جواب: تعجب میر قاسم مرزائی کیا کر رہے ہیں؟ اس آیت کو تحد رسول اللہ ﷺ کے بعد نبی ﷺ کے امکان سے کیا تعلق ہے؟ آپ کا دعویٰ تو یہ تھا کہ قرآن سے محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کمی رسول کا آنا ثابت کروں گا۔ کیا اس آیت سے یہ بھتا ہے کہ تحد ﷺ کے بعد کوئی نبی و رسول آئے گا؟ ہرگز نہیں تو پھر بے فائدہ آیت لکھ کر سرف لوگوں کو یہ جتانا کہ قرآن کی آیت سے ثابت کرتے ہیں یہ دھوکہ نہیں تو اور کیا ہے؟ کجا امکان نبوت کی بحث اور کجا خدا تعالیٰ ہی ملک دیتا ہے اور سلطنت عطا کرتا ہے؟ خدا تعالیٰ ہیتک سلطنت دیتا ہے مگر ہلاوا سطہ اسباب دنیادی نہیں دیتا ہے ونا ہے مام اسباب ہے اور خدا

تعالی فاعل افعال محلوق صرف باعتبار خالق یا ملت العلل ہوت ہے ہے۔ در نہ بغیر اسباب کے نہ وہ سمی کو سلطنت ویتا ہے اور نہ س و ملک ویتا ہے اور نہ بغیر اسباب ظاہری سمی سے سلطنت چینیتا ہے۔ جب بدا تنظامی اور بغاوت نے سامان ملک میں تجیل جانمیں تو نہیں اسباب زدال سلطنت کے ہوتے میں اور جب عدل و افصاف اور اتناق اور اس ملک میں ہوتو سلطنت قائم رہتی ہے۔ جس قوم میں شجاعت کی صف ہو گی خدا اس کو سلطنت دے گار ہزداوں اور نام دول کے حوالے کبھی خدات ملک نہیں کیا اور نہ کوئی نظیر ہے کہ کی شخص کو بغیر اسباب ظاہری سلطنت مل گنی ہو۔ مگر اس دلیل کو امکان نبوت سے تیسری ولیل

اللَّه اعلم حیث یجعل رسالته <sup>یع</sup>نی خدا <sup>ہ</sup>ی خوب جانتا ہے *ک*ہ کون <sup>شخص</sup> نبوت و رسالت کے قابل بے لی وہ ای کو رسول تلاق بناتا ہے۔ ید ثابت شدہ ام ے کہ سلطنت و رسالت وہی ہے۔" . (الدوة ص ۵ ۳ ۲) الجواب: يد آيت بھی ب كل ب - اس ب يد كهان تكتاب كد الله تعالى محمل رسال عقلی جواب: اگر سلطنت نعمت ہے اور خدا تعالی بلا اسباب خلاہری دیتا ہے تو چھر خدا تعالی کی ذات پر اعتراض وارد ہوتا ہے کہ اس کے انکام سلطنت سے علیکی پرست بت پرست تو انعام یا نمیں اور جو اس کو وحدہ لاشر یک یقین کریں اور اس کی خالص عبادت کریں۔ ان کو نعمت سلطنت ے محروم کرے یہ کونیا انصاف ب کہ تو حید پر ستوں ت ملک چین چھین کر خدا تعالی دہریت پرستوں لامذہوں اور عیلی پرستوں کو دے رہا ہے حالانکد فسق و فجو رظلم وستم ميس يورب تمام ملكول ت برها بواب- فيجر خدا ان كودن بدن ترقی دے رہا ہے اور جو اس کے نام لیوا میں ان کے ہاتھ سے ملک جا کر دشمنان خدا بلکہ مظران خدا کے ملک میں شامل ہو رہے میں ۔ مگر نہیں خدا تعالی جو اپنے آپ کو فاعل افعال ونیادی اور انسانوں کے کاموں کے انجام دینے والا تعلیم فرماتا ہے اس کا یہ مطلب جو میر قاسم مرزائی سمجھ بیں کہ خدا بلادا۔ ط اسباب سلطنت دے دیتا ہے اور یہ وہن چز ب غلط ب فرار دیا جالی بسبب علت العلل کے فاعل حقیقی قرار دیا جاتا ہے اور فاعل مجادی انسان خود بیں اور اسباب وتجادیز ہے جو کچھ انسان کرتا ہے اس کا بدلہ اس کومل جاتا ہے۔ خدا تعالی براہ راست بلا اسباب کے این کمی صفت کا بھی ظہور نہیں کرتا۔

يزيد ابل تلها اور مرزا قادياني ناابل تتصي

J. So °جب بیه امر ثابت ہو چکے کہ خدا تعالی انسانوں کی حفاظت روحانی و جسمانی کے لیے ہمیشہ نبی و بادشاہ بناتا رہا ہے اور نبوت و سلطنت دوتوں عطیہ البی میں 🛛 جیسا کہ قرآن میں بے واذکروا نعمة الله عليکم اذجعل فيکم انبياء و جعلکم ملوکا یعنی اے میری قوم (مویٰ کی قوم) اللہ کی اس نعمت اور احسان اور انعام کو یاد کرو جبلہ اس نے تم میں سے انہیاء اور بادشاہ بنائے۔ اس آیت سے معلوم ہوا کہ نبوت وسلطنت انعام البي بي-(الدية م ٢\_٤)

الجواب: یہ غلط ہے کہ آپ نے ثابت کر دیا کہ خدا تعالی ہمیشہ نبی و بادشاہ بناتا رہتا ب- محمد رسول الله علي حك بعد كوئى في شيس بوا- حالانكه ١٣ مو برس ت او يركر ر الح -اگر محمد یک کے بعد کوئی نبی بنانا ہوتا تو جس طرح موی \* کے مرفے پر یتوع کو نبوت دی اور پھر لگا تار ١٣ سو برس میں بہت نبی حضرت کیج کی وعینی تک مبعوث کیے۔ تحد رسول الله يتك الحديمي كرمًا مكر يونكه قرآن من خداف وعده كيا كه محد رسول الله على 2 بعد کوئی نی مذہو گا اور کوئی بھی نی نہیں ہوا تو آپ کا بد فرمانا دھوکہ ہے کہ خدا ہمیشہ نی و بادشاہ بناتا رہتا ہے۔ خدا نے یزید کو بقول آپ کے بادشاہ بنایا کیا یزید نبی بھی تھا؟ اگر نہیں تھا تو یہ غلط ہوا کہ خدا ہمیشہ بادشاہ نبی بناتا رجتا ہے۔ دوم یہ آیت قرآن جمید کی تو بن اسرائیل کے حق میں بے اور اللہ اپنا احسان جناتا ہے کہ تم ماری نعمتوں کو یاد کرو کہ

پاؤں عقل وعلم وغیرہ اعصاب و جوارح عطا کے جن کے ذریعہ ے انسان روزی کماتا ے۔ ای طرح خالق بھی ہے مگر مرد وعورت جمع ہونے کے سوا اولاد نہیں دیتا۔ فرض دنیا میں جو شخص جس کام کے اسباب مہیا کرے گا بااتمیز کفر و اسلام اس کا وہ کام ہو جات گا۔ یہ پالکل غلط خیال ہے کہ بیٹھے بٹھائے خدا تعالیٰ سلطنت وخلافت بلا اساب خلام ی دے دیتا ہے مگر ایکی ایکی عقلی دلاکل نص قرآ تی خاتم النہین کے مقابلہ میں پڑھ وقعت نہیں رکھتے اگر کوئی شخص سکھیا کھائے یا توپ کے آگ کھڑا ہو کر امید رکھے کہ مجھ کو خدا ،چا لے گا اس کی بے عقلی ادر جہل ہے۔ ای طرح ہاتھ یاؤں چھوڑ کر اور سلطنت کو وہیں تبجھ كر دعوى خلافت كرنا اور پھر خلافت ك ند ملنے پر تاديات كرنا باطل ب- يزيد كونو خدا تعالی نے سلطنت دے دی اور مرزا تادیانی کو محروم رکھا۔ کیا آ ب کے تول کے مطابق

یہ بھی ثابت ہو گیا کہ نبوت و رسالت نعمت النبی ہے۔ یہنی اسوائیل الذکو و انعصتی النی انعصت علیکہ و انی فضلتکہ علی العلمین کی اے نبی اسرائیل کے بیٹو۔ میرے وہ انعام یاد کرہ جو میں نے تم پر کیے۔ دنیا میں عزت دی کہ ملک کا حاکم بنایا اور دین میں بھی تم کو سب کا پیشوا بنایا۔ الجواب: اس آیت سے بھی استدا ال خلط ہے کجا بنی اسرائیل اور کجا امت محمدی بیٹیئ مگر اس آیت سے امکان نبی محمد رسول اللہ بیٹیئ کے بعد کس طرح ثابت ہوا؟ یہ تو کی لفظ سے بھی نہیں تکنا کہ محمد بیٹی کے بعد کوئی نبی ہوگایا نبی کبلائے گا۔ پھر یہ دلیل بھی ردی ہے۔ ولیل ششم

يد انعام كب عطا ہوتا ہے جب اس كى ضرورت ہو۔ ' (الدوة م ٢) الجواب: بیشک ضرورت کے وقت انعام ہوتا ہے مگر مرزا قادیانی کے زمانہ میں انگریزی سلطنت یا امن کے باعث کچھ ضرورت نہ تھی اور نہ خدا نے مرزا قادیانی کو خلاوت دی کیونکہ اس عظیم الثان عہدہ کے داسط اہل ہونا ضروری ہے۔ نبوت کے داسط راست باز ہونا ضروری ہے۔ جس شخص کی کوئی کلام مغالطہ اور استعارہ اور شاعرانہ خلو و کنایات سے خالی نه ہو دہ بھی نبی نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ ہم پہلے ثابت کر چکے ہیں کہ شاعر نبی نہیں ہوتا اور نرم دل اور جان کے عزیز رکھنے والا دنیا کے عیش و آ رام کے طالب کو جو صفت شجاعت اور جانبازی سے خالی اور آب گھر میں بیٹھے اور سے بڑ لگائے کہ میرے تابعدار اس ضرورت کو پورا کریں کے ایسا شخص تبھی سلطنت و نبوت کا اہل نہیں ہو سکتا۔ رسول اللہ عظیقہ خود ہر ایک غزدہ میں پہلی صف میں ہوتے تھے اور جرأت و بہادری کے وہ نمونے دکھاتے تھے كد حفزت على فرمات بي كه بم في رسول الله يتلي جسيا بهادركوني نبيس و يكها- جب جكه كفاركا سخت غلبه موتا تقا تو بم لوك رسول الله يتنا ك زير بازو اور پناه كير موكر كفار -(ديكهوآ داب واخلاق رسول الله يتك مصنفه امام غزالي باب ۱۰) 52% الله اكبر- اب كوئى انصاف تو كرب كه دعوى توبيه ب كه رسول عظ كا بردز ہوں اور حوصلہ اور عمل شجاعت یہ کہ ایام صلح میں لکھتے ہیں کہ میں جج کو اس واسطے نہیں جاتا کہ مولوی لوگوں نے ڈر ہے کہ بچھ کو مروا دیں گے۔ (دوم) ڈپنی کمشز گورداسپور کے ساستے تحریری اقرار کرتے ہیں کہ آئندہ ایے البام نہ ہوں گے۔ دبلی کے مباحثہ میں اس لیے نہیں آتے کہ جان کا خوف ہے اور ایک انگریز کی ضانت لے کر آتے ہیں۔ بھلا خدا ایے شخص کو امامت و خلافت بھی دیتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ حدیث شریف میں ہے۔ انعا الامام العادل جنة يقاتل من وراند و يتقی به. (کنزالعبال ن ۲ ص ۱۱من الأمال باب فی التر تیہ من الامارة حدیث ۱۳۶۰) ترجمہ امام تو ایک ڈھال ہے جس کی پناہ لے کر قال کیا جاتا ہے۔ جس سب سے لوگوں کا بچاؤ ہوتا ہے۔ مرزا قادیاتی نے امام زمان ہونے کا دوک تو کر لیا اور تحد عظیفہ ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ مطلا الیا شخص بھی نہی و خلیفہ ہو سکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔

''نہوت و سلطنت کی ضرورت کب ہوتی ہے۔ جب بندگان خدا کی روحانیت ہ جسمانیت غیر محفوظ ہو تب حفاظت روحانی و جسمانی کے لیے خدا تعالیٰ کسی انسان کامل کو نہوت عطا کرتا ہے اور اگر دونوں کی ضرورت ہوتو انعام نبوت و سلطنت عطا فرماتا ہے۔' (الدیوۃ مں۔)

الجواب: بیہ بالکل غلط اور من گھڑت بات ہے کہ جب جسمانیت و روحانیت غیر مطمئن ہوں تو ضرور نبی آتا ہے۔ رسول اللہ تلکظ کے بعد زمانہ پر کئی حادثات آئے اور اہل اسلام اور دیگر بندگان خدا پر ایسے ایسے وقت آئے کہ تثلیث پر ستوں نے غیر مذاہب کے لوگوں پر وہ ظلم اور تختیاں روا رکھیں کہ جس کے سننے سے بدن پر رو نگٹے گھڑے ہوتے میں اور قرآن پاک کی اور مساجد اور اہل اسلام کی ایسی بے حرمتیں ہوئیں کہ من کر کلیج میں کو آتا ہے اور اس زمانہ میں ان ان مظالم کا لاکھواں بلکہ کروڑواں حصہ بھی بطور نظیر کو کی پیش نہیں کر سکتا۔ اس وقت نہ کو کی نبی آیا اور نہ رحمت حق نے جوش کھا کر اپنے عبد خاتم النہیین کو تو ژا اور نہ اپنے رسول مقبول تک کے بعد کو کی رسول و نبی بھیجا اور نہ کو کی سلطنت نبی پیدا ہو تی ہے کہ عیسی پر ستوں کے مظالم کا بدلہ لیتی یا ان سے ملک چھینا چاتا۔ اب میں مختصر طور پر تاریخ میں سے صرف ایک کا ذکر ہی کا ٹی تبھتا ہوں۔ وہو ہڈا۔

اب میں محصر طور پر تاریح میں سے صرف ایک کا د کر ہی گاتی بھیا ہوں۔ وہو ہدا۔ ۱۳۷۸ء میں پاپا کا فرمان صادر ہوا کہ کفر د زندقہ کی سراغ برابری ادر استیصال کے داسطے''انگویزیشن'' کی مقدس عدالت قائم کی جائے۔ اس عدالت کے پہلے سال یعنی ۱۳۸۱ء کی کارردائی کا میہ نتیجہ ہوا کہ دو ہزا را شخاص اندلس میں زندہ جلائے گئے ادر ان کے علادہ کئی ہزار مردے قبروں سے نکال کر جلائے گئے اور سترہ ہزار انتخاص کو جرمانہ یا جس ددام کی سزا دی گئی۔ دیکھو (معرکہ مذہب و سائن سفہ ۲۰۵۵) بد نصیب تجرموں کے تباہ شدہ خاندانوں کی مصیبت کا اندازہ کرتے ہوئے دماغ کر زتا ہے۔ لارنٹ نے جو انکوزیشن کا مورخ ہے۔ اندازہ لگایا ہے کہ ٹاکو سیڈا اور اس کے شرکاء ۱۸ سال کی مدت میں ستر ہزار دوسو میں انتخاص کو زندہ جلایا گیا۔ چھ ہزار آتھ سو ساتھ انتخاص کی مورتیں بنا کر جلائیں اور ستانوں جزار تین سو اکیس انتخاص کو مختلف سزائیں دیں۔ (سفہ اس بندی ایز جلائیں پر اکتفا ہے جو صاحب زیادہ اند هیر تکری اور ظلم کا زمانہ دیکھنا چاہے ہیں تو وہ کتاب مذکور ہو ساتھ اخر کریں جس کا مصنف ڈر میر صاحب ہے۔ ای کتاب کے انکھیں صفحات میں تکھا ہو کہ تمام یہودی اور مسلمانوں کا قلع قبع کمیا گیا اور تمام اپنا مال کو چھوڑ کر ہو کہ تمام یہودی اور مسلمانوں کا قلع قبع کیا گیا اور تمام اپنا مال کو الماک کو چھوڑ کر افرایتہ واٹی وغیرہ دیار کو چل گئے۔ اب ہم یو چھتے ہیں کہ اس دفت اون نمی ہوا اور کوئی سلطنت مظلوموں کی الداد کے لیے قائم ہوتی؟ کوئی نہیں تو پھر آپ کا قاعدہ ایجاد بندہ ناط ہوا۔ د مسروں کا مواد ہوں کا حال کھتے ہیں وہ ہو ہو جاہ ہوا۔ ہو میں کہ ہوا دوت کون نمی ہوا دول

''اس زمانہ میں قادیان میں وہ نور اسلام چمک رہا تھا کہ اردگرد کے مسلمان اس قصبہ کو مکہ کہتے تھے لیکن مرزا گل تحمہ صاحب مرحوم کے عہد ریاست نے بعد مرزا عطا تحمہ صاحب کے عہد میں جواس عاجز کے دادا صاحب تھے ایک دفعہ ایک خت انقلاب آ گیا اور ان سکھوں کی بے ایمانی اور برذاتی اور عہد شکنی کی وجہ ہے جنھوں نے مخالفت کے بعد تحض نفاق کے طور پر مصالحہ اختیار کر لیا تھا۔ انواع اقسام کی مصبتیں ان پر نازل ہوئیں اور بجز قادیان اور چند و یہات کے تمام دیہات ان کے قبضہ سے نکل گئے ۔۔۔۔ ان روز سکھوں نے پانچ سو کے قریب قرآن شریف آگ میں جلا دیے اور بہت می کتابیں خاکشر کر دیں۔ اور مساجد میں سے بعض مساجد مسمار کر دیں۔ بعض میں اپنے گھر جاکشر کر دیں۔ اور مساجد میں سے بعض مساجد مسمار کر دیں۔ بعض میں اپنے گھر

(دیکھوازالہ ادہام ص ۹۳ حاثیہ فزرائن ج ۲ ص ۱۳۵) اب میر قائم مرزائی فرمائیں کہ مرزا قادیانی کو اس وقت اپنے دادا صاحب کی ہدد کے واسطے آنا چا ہیے تھا۔ اگر آپ کا قاعدہ درست ہے کہ خدا تعالیٰ حفاظت روحانی اور جسمانی کرتا ہے پھر خدا تعالیٰ کیوں خاموش بیٹھ کر تماشہ دیکھتا رہا۔ قرآن شریف جلتے دیکھ کر بھی اور متجدیں مسار ہوتے بھی دیکھ کر خدا کو غیرت نہ آئی اور اس وقت اس نے کوئی ہی نہ بھیجا اور نہ کوئی نئی سلطنت بھیجی۔ جس سے آپ کا قاعدہ ایجاد بندہ غلط ہوا۔ اب ہم ناظرین کو دکھانا چاہتے ہیں کہ خدانے 'بی جھیجا تو 'س زمانہ عافیت ادر امن میں جس کی صفت مرزا قادیانی بدیں الفاظ کرتے ہیں۔ و ھو ھذا۔

"انگریزوں کے احسن انتظام سے مصر فسطنطنیہ اور بلاد شام اور دور دراز ملکوں اور بعض یورپ کے کتب خانوں اور مطبوعوں سے کتابیں ہمارے ملک میں چلی آتی ہیں اور پنجاب جو مردہ بلکہ مردار کیطرح ہو گیا تھا۔ اب علم سے سمندر کیطر خ تجرتا جاتا ہے اور یقین ہے کہ وہ جلمور ہر ایک بات میں ہندوستان سے سبقت لے جائے گا۔ پھر اب انصافا کہو کہ کس سلطنت کے آئے سے بیہ باتیں ہم لوگوں کو نصیب ہونیں اور کس مبارک کور نمنٹ کے قدم سے ہم وحشیانہ حالت سے باہر ہوئے ۔"

(ایام الملح من 12 قزالن بن مواص ۱۸ ۳) -

اب میر قائم مرزائی خود غور فرمائیں کہ ایسے رحمت کے زمانہ میں نبی اور سلطنت کا آنا ب محل ہے یا نہیں؟ پھر مرزا قادیانی کی نبوت و سلطنت کس طرت مانی جائے؟ سکھوں کے عبد میں جب خت ضرورت سلطنت کی تھی اس وقت تو قادیانی خدا نے سکھوں کو فتح دی اور مرزا قادیانی کے دادا صاحب مرزا عطا محمد کو عکست دی ادر جلا وطن کرایا اگر آپ کا قاعدہ ایجاد بندہ درست ہے تو مرزا قادیانی سکھوں کے عبد میں یا جب عیسائیت کا زور تھا اور میودی اور مسلمان ذنځ ہوتے۔ عذابوں کے شنجوں میں تھنچنچ جاتے آگ میں ہزاروں کی تعداد میں جلائے جاتے۔ کیوں نبوت و سلطنت لے کر نہ آئ بی ثابت ہوا کہ آپ کا قاعدہ ایجاد بندہ غلط ہی نہیں بلکہ اغلط نب اس مضمون پر ہزاروں نظیریں تاریخ نے نقل ہو تحق میں۔ مگراختصار منظور ہے اس لیے قلم انداز کی جاتی ہیں۔

مرزا تادیانی کی تحریر سے میر قاسم مرزائی کا من گھڑت تاعدہ کہ ہمیشہ نبوت ہ سلطنت حفاظت کے واسطے خدا عطا کرتا ہے۔ غلط ہوا۔ حضرت محمد رسول اللہ علیظیقہ کے بعد کوئی نبی نہیں ہوا اور خلافت خدا تعالی امت محمد کی میں وقماً فو قماً عطا فرما تا ربا۔ سب سے نہیلے خلافت حضرت ابوبکر کو عطا ہوئی۔ مگر نبوت ان کو نہ ملی۔ ایسا ہی خلفائ راشد ین خلافت پاتے آئے مگر ایک بھی نبی نہ ہوا۔ پس میہ بالکل غلط اور خلاف واقعات ہے کہ نبوت و خلافت محمد علیظیقہ کے بعد حسب مفرورت عطا ہوتی رہے۔ نبوت تو حضرت تلیظیتہ کی ذات پر ختم ہوئی۔ ہاں خلافت جاری ہے۔ یورپ کی اتن سلطنتیں میں ان میں کوئی نبی خبیں ہوا۔ پس نبوت و خلافت کو ایک سمجھناغلطی ہے۔ ''هناظت روحانی و جسمانی سے مراد حفاظت دین و دینا ہے۔' (النبوة ص ۸) الجواب: حفاظت دین بذراید علمائے دین تحد رسول اللہ تلکینی کے بعد ہوتی چلی آئی ہے اور مجدد دین ہوتے چلے آئے بی جیسا کہ رسول اللہ تلکینی نے فرمایا کہ علماء احتی کانبیاء بنی اسرائیل. (الموسوعة اطراف الحدیث ن ۵ ص ۱۵۳) یعنی میری امت کے علما بنی اسرائیل کے نبیوں کی مائند ہوں گے۔ یعنی حفاظ و مبلغ دین ہوں گے اور دین کو ہمیشہ نفریات اور بدعات سے پاک کرتے دہیں گے۔ یہ کی نہیں نہیں کبھا کہ میرے بعد حب خرورت نبی آیا کریں گے۔ باقی رہی خلافت کی بحث جو آپ نے سند دی ہے کہ و عد خرورت نبی آیا کریں گے۔ باقی رہی خلافت کی بحث جو آپ نے سند دی ہے کہ وعد الله الذین اعذو المن بی بالکل بے موقعہ اور بے میں جو آپ نے سند دی ہے کہ وعد ہوا اللہ الذین اعذو اللہ بی بالکل بے موقعہ اور بی کن ہو۔ اس سے تو صاف ثابت ہوتا ہوتا ہوتا ہوا الملہ الذین اعذو اللہ بی بی میں بی بی نہیں بی بی اور اتا و میں اللہ الذین اللہ الذین اعذو اللہ بی مالک نے موقعہ اور بے میں جن ہو آپ نے سند دی ہے کہ وعد مزورت بی آیا کریں گے۔ باقی رہی خلافت کی بحث جو آپ نے سند دی ہے کہ وعد اللہ الذین اعذو اللہ بی موقعہ اور بی مرزا قادیانی کو خلیفہ نہیں بیا اور یا مرزا قادیانی اللہ الذین اعذو اللہ بی موقعہ اور بی میں میں بی اور این مرزا قادیانی کو خلیفہ نہیں بیایا اور یا مرزا قادیانی اللہ الذین اعذو اللہ بی خلیفت میں میں میں میں کی کہ میں بی ہوتا ہو کہ کوئی تر رس سلطنت ملی اور اگر خلافت روحانی کہوتو بیر بالکل غلط ہے کیونکہ قرآن مجید کی آیت و عد اللہ الذین اعذو الذین این والوں میں موجود تھا۔ دنیادی خلافت این او کوئی خلیفہ تحر سول اللہ الذین اعذو اللہ علی خلافت خلافت کو میں موجود تھا۔ دنیادی خلافت این کوئی خلیف کر سول سلطنت کو بی خلافت این والوں میں موجود تھا۔ دنیادی خلیفت این اور الی خلیف کہ دین کو خلیفت ایں ان خلیف کر میں میں اللہ الذین این و بی جو بی خلیف کر میں اللہ الذین اعذو الی خلیف کر مول اللہ میں موجود تھا۔ دنیادی خلیفت ایں و الے چات سلطنت میں خدا نے دعدہ کیا اور میں موجود تھا۔ کو حلیات بھی دی۔ ولیل مہم

"لیم وعدہ سے لے کر آج تک خداوند کریم و رحیم اس وعدہ کو حسب ضرورت وقت پورا کرتا رہا۔" الجواب: سے بالکل غلط ہے کہ تحم رسول اللہ عظیقہ کے بعد نبی اور خلیفہ ہوا ہے۔ اگر کوئی ہوا ہے تو بتاؤ ہے حضرت علیؓ جامع صفات کاملہ فرماتے ہیں الا و المی لست نبی ولا یو حی ولیل وہم

'' کیا امت محمد یہ انعام نبوت ے محروم ہے۔'' (الدوۃ ص١٠) الجواب: نعمت و دولت ایمان امت محمد یہ یکھیٹی شریعت حقہ کو صراط منتقیم یقین کرتی ہے اور یہ انعام البی ہے کہ ضالین میں سے نہیں ہوئے اور نبوت کا دعویٰ نہیں کرتے اور نہ مدعی نبوت کو بعد خاتم النہین ﷺ کے کسی طرح سچا مانتے ہیں۔ انعام البی سے وہ محروم یں جو راہ راست کو چھوڑ کر اپنی رائے اور عقلی ڈھکوسلوں کی پیرو کی کرتے ہیں۔ صراط متنقیم پر چلنے یا قائم رہنے کی دعا بیشک پانچ وقت مسلمان ما تکتے ہیں اور شکر ہے کہ دعا قبول ہوئی ہے اور ۲۳ کروڑ مسلمان ایماندار شریعت محدی و صراط متنقیم پر قائم ہیں۔ (اور اب ۲۰۰۳ سوا ارب ہے بھی زائد ) سوا مرزائیوں کے کہ وہ صراط متنقیم کو چھوڑ کر خود رسول و نبی بننے کی خواہش کرتے ہیں۔ بھلا ساحب! اگر مرزا بتی اس دعا کے ذرایعہ نبی ہو گئے تو آپ جو پانچ وقت ہر روز نماز پڑھتے ہو کیوں محروم ہو۔ اگر محرہ مبیں ہو تو اور نبی پنی کہ خواہش کرتے ہیں۔ بھلا ساحب! اگر مرزا بتی اس دعا کے ذرایعہ نبی میو پر این نبیس ہو؟ جب خدا بقول آپ کے خلاف وعدہ بھی نہیں کرتا اور دعا بھی سنتا ہ اور آپ پانچ وقت یہی مائلتے ہو کہ ہم کو نبی بنا تو پھر آپ کو کیوں نہیں؟ بناتا نعوذ بالللہ من شرور انفسنا۔ ناظرین چونکہ غبر ۱۰ ہے آگ مصنف کتاب نے نمبر دینے بند کر دیے ہیں اس لیے آئندہ ہم سوال یا اعتراض کو تول (غبر دے کر) ہے کہ جس کے۔

بالخصوص منعم عليہ كون بيں۔ وہ نين صديق شميد صالحين من يُطع الله والرَّسُولَ فَأُولَنك مع الَّذَيْن انْعم اللَّهُ عليْهم من النَّبَيَيْن والصَّدَيْقَيْن والشُّهداء والصَّالحيْن وحسُن أولَنك رفيقا ذلك الفضل من اللَّه وكفى باللَّه عليما. ترجمہ۔ جولوَّ الله اور اس تے رمول ﷺ كى فرمانبردارى كرتے ميں وہ ان لوكوں تے ساتھ ہوں گے جن پر خدائے انعام کے اور بيلوگ بہت ہى ايتے رفیق ميں۔ قل ان كنتم تحبون اللَّه فاتبعونى يحبيكم اللَّه و يغفولكم ذنوبكم واللَه غفور الرحيم. ترجمہ۔ كہ

دوائ تحد يظيفة اكرتم الله سے محبت رکھتے ہوتو ميري تابعداري کرد۔ (النبرة س ١٢-١١) الجواب: يد بالكل غلط ب كه رسول اور نبي كى تابعداري سے نبي و رسول بو سكتا ب اور نه اس آيت كا يد مطلب ب مناظرين بغور ملاحظه فرما نميں كه آيت ميں مع الله ين انعم مراد ہو على بي نابعداري كرنے والا ان كے ساتھ ہو گا۔ نبھى ساتھ ہونے سے ہم رتبہ ہونا نبھى مراد ہو على بين مثلا فرمان جارى ہوتا ب كه ات صاحب كے ساتھ اس ك مركز بياں و خدام و خيمہ زنان وغيرہ خلاصي وقلى وغيرہ ڈاكٹر ان کے ساتھ ہوتے ميں يا بادشاہ كے ساتھ وزير و امير كوتوال وغيرہ خدام والتكرياں ہوت ميں تو كيا يہ تمان شاہى مرتبہ كے ہوت ميں يا تابعداروں كولات صاحب و بادشاد كما جاتا ب برگر خيس تو نيو ميں م

قدر کاذب نبی گزرے میں۔ سب سبح مان میں میں جب میں جب میں جب میں تک امکان نبوت ثابت ہے تو پھر مرزا قادیاتی اور دیگر کذاب برابر میں کیونکہ ان کے جانباز بیرو مرزا قادیاتی سے زیادہ تھے اور جنگوں میں بعض کذایوں کے جانباز پیرو ایک مورچہ پر دو ااکھ سے زیادہ تھے اور خدا نے ان کو فتح بھی دی۔ جس کی نظیر مرزا قادیاتی میں مرگز منیں۔ مرزا قادیاتی خود قبول کرتے میں کہ ''مسیلہ کذاب کے چھ سات ہفتہ میں ااکھ سے زیادہ بیرو ہو گئے تھے۔''

استاد سیس جو ملک خراسان میں مدمی نبوت ہوا تھا اور تین الکھ سپاہی صرف اس کے لڑنے والے بھیے جس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ اس کے پیرو کنی الکھوں کی تعداد میں ہوں گے جن میں سے تین لاکھ تو لڑنے والے ہی تھے۔ دوسرے مرید کتنے الکھ ہوں گے ان کے مقابلہ میں مرزا قادیانی کی پڑھی حقیقت نہیں جب ان کو کذاب کہا جاتا ہے تو کوئی وجنہیں کہ مرزا قادیانی کو نبوت کے دعویٰ میں حیا سمجھا جائے۔

(۳) اس آیت میں تو خلافت کا وعدہ ہے نہ کہ نہوت کا اور آپ نبوت کا نجوت دے۔ رہے ہیں نہ کہ خلافت کا اور خلافت بھی دنیاوی کا وعدہ ہے کہ موضین جو ستگدست افلاس زدہ تھے ان کو خدائے وعدہ اقبال اور فتح کا دے کر مطمئن فرمایا تھا اور یہ اس دقت کے واسطے وعدہ تھا جو پورا ہوا اور آپ کا یہ آیت پیش کرنا مرزا قادیانی کی خلافت میں بالکل غلط ہے۔ کیونکہ مرزا قادیانی کے ایک ڈپٹی کمشنر کے سامنے تمام البام بھول گئے تھے۔ خلافت کے داسطے جان کی قربانی مقدم ہے۔ جس کو مرزا قادیانی عزیز کر کے تیج تک نہ گئے۔ ایسے کمزور دل کے آ دمی کو خلافت سے کیا نسبت؟ میدتو اہل ہی نہیں اور خدا نااہل کو خلافت نہیں دیتا۔

(۳) اگر آپ کے نزدیک نبوت و خلافت انعام اللی میں سے میں اور ہمیشہ کے لیے اس کا دعدہ ہے تو ۱۳ سو برس میں کون کون نبی و خلیفہ ہوا؟ چونکہ کوئی نہیں ہوا۔ صرف محمد رسول اللہ عظیقہ کے بعد خلافت اصحاب کہار میں رہی اور سحابوں میں سے کسی نے بھی دعویٰ نبوت نہ کیا حالاتکہ تابعداری رسول میں انھوں نے مال اور جانیں قربان کر دیں اور مرزا قادیانی نے تابعداری میں مسلمانوں سے مال ہؤرا اور خوب جان پروری گی اور تعت بہائے دنیادی سے قائدہ اللهایا۔ اگر تابعداری سے کوئی نبی ہونا ہوتا تو صحابہ کرام ہوتے مگر دہ بہائے دنیادی سے قائدہ اللهایا۔ اگر تابعداری سے کوئی نبی ہونا ہوتا تو صحابہ کرام ہوتے مگر دہ بہائے دنیادی سے قائدہ اللهایا۔ اگر تابعداری سے کوئی نبی ہونا ہوتا تو صحابہ کرام ہوتے مگر دہ بہائے دنیادی سے قائدہ اللہ ایر تابعداری سے کوئی نبی ہونا ہوتا تو صحابہ کرام ہوتے مگر دہ بہائے دنیادی اور نبوت کے مدی ہوئے کیونکہ نبوت در سالت کسی نہیں صرف دہیں ہے۔ اللی کا دعویٰ کیا اور نبوت کے مدی ہوئے کیونکہ نبوت در سالت کسی نہیں صرف دہیں ہو نہیں نہ ہوئی ؟ اگر خدا تعالی ملک نہ دیتا تو ان کے پردادا کے گاڈن جو سکھوں نے ظلم سے چھین لیے تھے دالی دانے خدا کو اپنے دعد ہے کہ مرزا تادیا ٹی کو طافت

دہ ازالہ اوبام میں رو چکے میں مگر وجہ یہی ہے کہ انگریزوں کا راج ہے۔ (حوالہ گزر چکا) (۲) اگر خلافت سے روحانی خلافت مراد ہے تو یہ خلافت تو گھر گھر میں اور گاؤں گاؤں اور شہر شہر میں ہر ملک میں اسلامی دنیا میں چلی آئی ہے اور چلی جائے گی۔ یعنی بیری مریدی یہ خلافت روحانی تو ہر ایک سجادہ نشین 'تکیہ نشین' خانقاہ نشین' زاویہ نشین کو حاصل ہے اور محمد رسول اللہ بیکھنچ کی متابعت اور اپنے بیر طریقت کی فرما نبر داری اور فقر و فاقہ اور نفس کٹی کے باعث حاصل ہے اور جس شخص کا بیر طریقت نہ ہو اس کو اس خلافت سے کچھ حصہ نہیں ملکا۔ اپنے منہ سے خواہ کوئی کچھ تن بیٹھے بے مرشدے اور بیر کے کو بھی خلافت روحانی سے کچھ حصہ نہیں ملتا۔ نہ ملا ہے اور نہ ملے گا ہے

تا پرت ناشد 1. <u>جَا</u>ش

اور یہ کس قدر نامعقول دعویٰ ہے کہ دوسر سے بحادہ نشین جو پیری مریدی کرتے ہیں۔ وہ ناحق پر بیں اور میں جو پیری مریدی کرتا ہوں حق پر ہوں؛ بلکہ میر سے مرید ہونے بغیر نجات نہیں۔ یہ ایس مثال ہے کہ ایک خود غرض ددکا ندار کہتا ہے کہ دوسری دوکانوں سے میری دکان اچھی ہے۔ لوگ مجھ سے ہی خرید یں دوسری دوکان پر کوئی نہ جائے اور جب دوسر سے بیروں کی طرح مریدوں کے مال سے آپ بھی مزے اڑا تیں اور دنیاوی غیش کریں تو پھر آپ ان سے بہتر کیونکر ہوئے اور آپ کی دوکان ذریعہ نجات کس دیل سے ب

(2) اهدنا الصراط المستقيم ت تجمى امكان نبوت ثابت كرنا بالكل غلط ت كيونكه الله ت دعا كرنا كه خدايا جم كو ان لوكوں كا راسته دلها ليتى جم كو وہ حلم بينى بتا جو طريق انبيا: كا بے اور اى پر جم كو چلنے كى توفيق دت اور اى پر ثابت قدم ركھ اور صراط متنقيم كے معارج جم كو عنايت فرما۔ افسوس آپ نے صراط متنقيم كے معنى نبيس شبھے۔ لو جم بتاتے بين ذره فور اور فكر كرو اور پھر انصاف ت كہو كہ اس آيت صطلب نبوت و امكان نبوت بعد محمد رسول الله عليظة كس طرح ثابت ہے؟

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

توقیق عطا فرماعلیٰ مذالقیاس۔ مثلا ابنہ ہم ایمان میں کامی ہو کر کامی مذمن سو جامن تو پھر ہم کو رفاقت صالحین عنایت فرما اور : ب صالین کی رفاقت ے فیض حاصل کر لیں تو شہیدوں کی رفاقت مرحمت فر ما اور شہیدون کی رفاقت ے مستغیض ہوں تو صدیقوں کی رفاقت اور ان کے روحانی فیض ہے قیش یاب کر اور جب سمد یقول کی رفاقت سے فیش یاب ہو جا تیں تو ٹیم نبیوں کی رفاقت اور ان کے روحانی قیض ت جم کو شعابی انوار معرفت سے پرنور فرما اور یہی وحاج ایک مومن پانچ وقت پڑ هتا ہے تا کہ بو جس منزل ادر مرتبہ میں ہے اس کو اس ہے اعلیٰ درجہ نصیب ہو۔ پڑی عام مسلمانوں کو رفاقت صالحین كى طلب كرنى جاييداور سالحين كو رفاقت شهدا طلب كرنى جاييداور شهدا كو رفاقت الجمياء طلب كرنى چاہتے۔ اب كون عظمتد اس ت يد معنى مجھتا ت كداس جديما ہو جات ادر اس لقب ے ملقب مود؟ كيا كوئى مخص أثر رفاقت بادشاہ كى خاط سيل رفاقت در بانان مرتا ے اور پھر ارا کین سلطنت اور ٹیم وزرا اور ازاں بعد رفاقت بادشاہ حاصل کرے تو <u>و</u>و تخص اس بات کا مستحق ہے کہ وہ دربان رکن سلطنت اور وزیر بادشاہ کہلا سکے لا میز نبیس تو پھر یہ کیونگر ہوسکتا ن کہ ایک مخص امت میں ہے باا رفاقت صالحین وشہدا، وانہا، خوہ بن بن مینجه اور بن کبار بن جبله جارب یاس نظیر موجود میں که تمد رسول الله سی ا کَ دقت میں ان کَ اصلی رفیق صد اق اکبر حطرت ابوبکڑ دشیدا، د صالحتن دنیہ د تھے ادر متابعت رسول الله عظي مين بحى اكمل تھے۔ جب انحول ف اين آب كو نبى ند كہا يہ تو ١٣ سو برس ت بعد جو صحف خيرالقرون قرنی ے محروم ہو کيونگر تبي کمبلا سکتا ہے؟ باب مرتد بوكر روية ويات بن سكمات - في بند خداب ال كا اختيارت ليوند الكريزون كا راج اور آزادی کا زمانہ ت۔ ورنہ اسلامی والزہ میں ہو کر امت کھری ﷺ کا مدمی ہو کر مد ٹی نبوت سوا کاذب نی نے لوٹی نہیں ہو سکتا۔ متابعت رسول اللہ ﷺ کا دعویٰ بھی ہو اور خود بھی رسول اللہ ہونے کا دعون ہو یہ باکل غلط اور اجتماع تقیصین ہے۔ ہما! ایک وقت میں ناام بھی ہوادر آتا بھی ہو کیونکر ہو سکتا ہے؟ (۸) اسر - الا متنقيم كا طلب كرنا منعم عايد دونا مانا جات اور اس ت نبوت بن مراد بي جات تو چر نمه رسول الله تلطیقه بحمی یا یکی وقت پڑھتے سطح تو اس ے بید احمة النس پیدا سوتا ے کہ آخضرت ملکی کوجھی نبوت حاصل نہ تھی۔ (معاذ اللہ) جس کی ودیعا فرمات تھے

اور اگر حاصل تھی تو پھر ضرور ہے کہ اس معا ے معنی نبوت کا طلب نبیس بلکہ پتھ اور ہے اور وہ علو درجات کا طلب کرنا ہے جس کا انتائبیں۔ بن اقوت علیهم کی سر امامت قیم ترقی

درجات قرب الى الله ے اور وہ حسب فطرت و على قدر مدارن ہے ايک خدا تعالى ہے طلب کرتا ہے۔ حتی کہ انبیا بطیہم السلام بھی صراط متقیم کی دعا <sup>ک</sup>رت میں اور ترقی مالم مفلی ے عالم علوی کی طرف مانگلتے ہیں۔ لہذا موام مسلمانوں ورفاقت سالحین اور سالحین ٌ يو رفاقت شهدا ، ادر شهدا ، كو رفاقت انبيا ، ادر انبيا ، كو رفاقت ملائله وقرب البي كي د عا ً لر بي چاہے اور تمام کرتے آئے میں اور اللہ تعالی ج ایک کی دعا اس کی استعداد نے موافق قبول فرماتا ت اور اس کی لیعنی دیا کرنے والے کی استعداد کے مطابق اس کو انعام مطا کرتا ہے جبیہا کہ اس کا دعدہ ہے کہ ادعونی استجب لکھ یعنی بڑھ ے دعا <sup>ال</sup>رو میں قبول کروں گا۔ اب قبولیت دعا میں بہت اوگ غلطی کھاتے میں کہ چونند بھم نے خدا تعالی ے جو چیز مائلی تھی دہ ہم کونہیں ملی۔ اس لیے دعا مقبول نہیں ہوتی۔ سو والنے او کہ ایہا ا مقتاد خدا تعالی کے وعدہ کو جھٹلاتا ہے۔ دعا ضرور قبول ہوتی ہے اور اس کا اچر وثواب دعا ا مرت والے كو ضرور جوتا ہے۔ مكر وہ چيز جو يد منف طلب كرتا ہے چاند علم خدا ميں اس کے حق میں مفید نمیں۔ اس لیے وہ اس کوشیں دیتا۔ اس لیے د ما آیٹہ قبول نمین :وتی اور ا مبادت میں لکھی جاتی ہے چونکہ انعام نبوت محمد ﷺ پرختم ہو چکا ہے اور یہ ۔ نص قطعی قرآن کے برخاف ب کد تحد تلی کے بعد بی ہو۔ اس لیے آمر کوئی تخص تورن کا مدن امت ٹندی میں ہو کر کرے تو تبعونا ہے۔ جیسا کہ پہلے گذایون کر رہے ہیں۔ قوله تمسر ا

"بقائ نبوت فی خیرامت نبوت و سلطت انعام اللبی بین اور پہلے بن اسرائیل کو یہ جدود انعام طلتے رہے اور امت تحدی کو بھی ان انعامات کے حاصل کرتے کی دعا سلھلائی کٹی جو پنجھانہ نمازوں میں خدا تعالی کے حضور میں پیش کی جاتی ہے اور وعدہ اللبی دعاؤں کے قبول کرنے کے داسط ہو چکا ہے۔" (النبہ بنی دعاؤں کے قبول کرنے کے داسط ہو چکا ہے۔" (النبہ بنی دعا کو میں نہوت و سلطنت کے واسط دعا مخصوص ہے تو پھر رسول اللہ سیسینے ہو کہ نبی اور خلیفہ بھی سے کیوں بنی دفت بلکہ تہجد میں دعا پڑھتے تھے۔ کیا دہ فضول کام کرتے تھے؟ ہم او پر ثابت کرائے میں کہ دعا ادر صراط مستقیم کے معنی آپ خلط بیان کرتے ہیں۔ اگر سلطنت انعام اللبی ہو قور وظلم و ستم وقتی و مارت کا دیا کہ پورپ جو خدا کو بھی نہیں مانتے اور فسق و فیور وظلم و ستم وقتی و مارت میں سب ہے ہوں جو خدا کو بھی نہیں مانتے اور فسق و فیور وظلم و ستم وقتی و مارت میں سب ہے

100

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org میں کہ خدائے میری سب دعائمیں قبول کر کی میں تمر خلافت کا انعام ان و نہ مال (۲) بنی اسرائیل کے سی نبی کوخدا تعالی نے کل عالم ب واضط مبعوث نبین فرمایا تھا اور نہ ان میں کوئی الیا عظیم الثان مرسل نبی ہوا تھا جس کو خدا تعالی نے خاتم النہیں کہا ہو اور نہ ان کوکوئی الیی کامل شرایت مطا، کی تھی۔ ہو کل عالم او فرقوں اور قوموں کے والظہ کافی ہو لے کر آیا تھا۔ اس لیے بنی اسرائیل کے نبیوں نے بعد نبی ہوت تھے اور اس وقت مشیت ایزدی نے باب نبوت بند نہیں کیا تھا اور نہ کوئی اکمل دین مطا یہ تھا مدان جب تحد رسوں اللہ تلظیف خاتم الرلین تشریف الے اور الحصلت لکھ دینکہ و اتھا سے علیکھ نعمت کا مرئیفایٹ ساتھ ال اور خدا نے اپ قول ، معن ک و اقعات سے

تصریق مجمی قرماً دی کہ آپ ﷺ کو کوئی بینا جو آپﷺ کے بعد نبی ہوتا ،طانہ قرمای تو اب ۱۳ سو برس کے بعد یہ کیو کر مانا جائے کہ محمد رسول اللہ ﷺ ب جد ولی نبی آسلنا ہے۔ جبکہ ہر دوصیغوں یعنی شریعت و طریقت کے کام بذراید قرآن شریف و ماہ ، دین جن کی شان میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ علماء امنہ کالساء دیں اسوال یون میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے نبیوں کی مانند تبلیغ دین یو سریا ہے دیں اسوال قولہ تم سر ۲

''نبي یا رسول اللہ کے معنی از روئے لغت خبر دینے والا و پیغام پڑچانے والا میں۔'' (الدوہ س ۱۰)

الجواب: (۱) اگر آپ اندوی معنوں کے لحاظ ت مرزا قادیانی کو نبی تلتے ہوتو ہم جسی ان کو ایک چھٹی رسان یا کا بن وینڈت جوشی بلکہ اخبار نویس مان لیتے میں مربی تو ان ک جنگ ہے کہ رکیس قادیان کو ایک چھٹی رسان یا اخبار پہنچانے والا مانیں۔ (۲) چھٹی رسان و کا بن وینڈت و جوشی کی بھی بیعت بغیر سمی گی نبات خبیں ہوتی تو کوئی مند شرع چیش کرو کہ کوئی امت محمدی میں ت ارکان اسلام کور پور جوت با اے اور جو و زکو ق نماز و روزہ ادا کرے اور پورا رسول اللہ بیلیٹہ کا تابعدار ہوتلر دیم تک تات چھٹی رسان و کا بن کی بیعت نہ کرے اس کو نجات نہیں کیونگر درست جنا ان اور سند شرع معنی ہو رسول کی بیعت نہ کرے اس کو نجات نہیں کیونگر درست جنا تو کی ہوتی ہوتی تو اپنے مرزا قادیانی کا کھیل ہی بلگاز دیا۔ تو اپنے مرزا قادیانی کا کھیل ہی بلگاز دیا۔ تو این کری معنی جو رسول کے کیے میں کہ ایک خاص معنوں میں حدود ہے کہ رسول اللہ تو ایک کی طرف سے پیغام بذراید دق و ان م سنگر بندوں کو چنچاپ میں حدود ہے کہ رسول اللہ تو ایک کی طرف سے پیغام بذراید دو تار اور اور ان ماہ معنوں میں حدود ہے کہ رسول اللہ دیکھیں مات اور فرمات میں کہ بیضروری نہیں کہ وہ صاحب شرایت و امت بھی ہو۔ جن لوگوں نے بی و رسول میں فرق سمجھا ہے وہ غلطی پر میں۔ اس کا جواب سے ہے کہ اگر آپ کے نزدیک نبی و رسول ایک بی ہے تو پھر مرزا قادیانی کی نبوت ورسالت میں اور حمد رسول اللہ تلیظ کی نبوت و رسالت میں پھو فرق نہ رہا اور یہ نفر ہے کہ نص قرآنی کے خلاف کسی کو نبی و رسول مانا جائے اور بیآپ کا فرمانا کہ نبی و رسول میں جو لوگ فرق کرتے ہیں کہ بی بغیر شرایت ہوتا ہے اور ریوآ پا کا فرمانا کہ نبی و رسول میں جو لوگ فرق کرتے ہیں پھر ہمارے ساتھ مرزا قادیانی بھی غلطی پر ہوئے۔ جھوں نے فرمایا کہ من میں مواد و میں ماد ہے کہ نیورہ ام کتاب۔ (درشین فاری سام) جس کے صاف معنی یہی میں کہ میں صاحب کتاب نیورہ ام کتاب۔ (درشین فاری سرمار) جس کے صاف معنی یہی میں کہ میں صاحب کتاب ناظرین انصاف فرما کیں کہ مرشد سچا ہے یا باکا پیر سچا ہے یا مرید؟ پہلے گھر میں اتفاق کر انگر ین انصاف فرما کیں کہ مرشد سچا ہے یا باکا پیر سچا ہے یا مرید؟ پہلے گھر میں اتفاق کر انگر میدان میں آکہ دوسروں کی خلطیاں پڑا۔

(۳) یہ آپ کی سطح ہے کہ آپ بی و رسول کو شرعی معنوں میں خبر دینے والا کہتے ہیں۔ نثر معنوں اور اصطلاح میں بینٹک نبی و رسول دو قسم ہوتے میں ایک صاحب کتاب و شریت اور دوسر صرف نبی نبیک نثر بیت یعنی تبایخ کرنے والے اور اصطلاح شرع محمدی میں مرسل نبی صاحب کتاب و شریعت ہو نبی ہو اس کو کہتے ہیں۔ مرسل نبی صرف ایلیح اور خبر رسان بی نہیں ہوتا بلکہ وہ چھوا پنے اختیارات بھی رکھتا ہے اور وہ بحثیث گورنر ہوتا ہے کہ حسب موقعہ اپنے اختیارات ہے بھی کام کرے کیونکہ اللہ تعالی فرما تا ہے و اطیعو والا ہوتا ہے۔ دیکھو شیخ اکبر این عربی کتاب فسوص الحکم کے مقدمہ میں صفحہ مے پر لکھتے ہیں۔ نبی بھی صاحب شریعت ہوتا ہے۔ جیسے مرسل میں۔ پس رسول و نبی میں فرق ہے۔ قولہ نمبر مہما

''نبی و رسول کی قرآن مجید سے تحقیق۔ اس خود ساختہ اصطلاح کے خلاف کہ نبی تابع رسول اور رسول صاحب شریعت کو کہتے ہیں۔ آیات ذیل دیکھو اللہ تعالیٰ فرما تا بے لقد اتینا موسی الکتاب و قفینا من بعدہ بالر سل ترجمد ہم نے موئ ' کو کتاب دن اور چیچے اس کے رسول بیھیے۔' دن اور چیچے اس کے تعریف شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوگ نے جمتہ اللہ البالغہ کے صفحہ ۱۰۸۔ ان کا نام مرسل اس واسط رکھا گیا ہے کہ ان کو بادشاہوں کے ایلچیوں سے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

مثاببت دی کمکی ہے جو رعایا کی طرف بھیج جات میں۔ سلاطین ن امر و نبی ن ان و اطلاع کرتے ہیں۔ الخ

واضح ہو کہ ایچی بادشاہ کی طرف سے بچھ پیغام ااتا ہے اور پتھ اس کو اپن اختیارات بھی حاصل ہوتے میں کہ حسب موقعہ ان اختیارات کو کام میں لاے اور جو امور واحکام بادشاہ کی رعایا کی سمجھ میں نہ آئیں ان کوشر ی ویسط سے بیان کرے اور خود عمل کر کے نمونہ بن کر دکھاتے یہ جو آیت آپ نے چیش کی ہے کہ موت کے بعد جم اللہ سیلیج اس کا مطلب میہ ہے کہ حضرت مولی نے بعد حضرت میں اور خد ہم ت اللہ سیلیجہ اس کا مطلب میہ ہے کہ حضرت مولی نے بعد حضرت میں اور خد ہم ت اللہ سیلیجہ اس کا مطلب میہ ہے کہ حضرت مولی نے بعد حضرت میں اور خد ہم ت اللہ سیلیجہ در سول صاحب کتاب بھیج اگر رسول غیر تشریعی نبی کو مانو نے اور یہ کہ رسال اللہ سیلیجہ خاص ہو وہ بھی مولی کی شریعت کا غیر تشریعی نبی کو مانو کہ اور ہے بھی رسال کیونکہ محمد میں نہ تا رسول ایک اور ہو اور ہم مولی کی شریعت کا میں تشریعی نہی ہو مانو کہ اور ہے بھی رسول اللہ سیلیجہ خاص بی حض ہو وہ بھی مولی کی شریعت کا غیر تشریعی نبی کو مانو کہ اور یہ بطل ہے کیونکہ محمد میں ہے تا ہو جس میں کہ مرزا تادیانی بھی کہ تیں رسول ہے من میں مرول نیا دیں میں مولی کی شریعت کا خیر تشریعی نبی میں الہ کا ہے۔ لیں رسول

قوله تمسر ۵۱

ارسال رسل کا ثبوت ۔ یہ ثابت شدہ امر ب کہ خدا کی رتمت محدد بنیں اور نبوت بھی خدا کی رحمت ہے اور انعام الہی ہے۔ جس کا تعلق صرف انسانوں ہے ہے۔ اب یہ بتاتے میں کہ خداوند حلطانہ نے قرآن مجید میں وعدہ فرمایا ہے کہ آتحضرت ملک کے بعد بھی رسول آتے رہیں گے تا کہ جس طرح موی ' کی قوم بنی اسرائیل میں حسب منطوق آیہ کریمہ و قفینا من بعدہ بالر سل بے در بے رسول آتے رہیں گ تا کہ مماثلت کال طور پر ثابت ہو اور وعدہ کی آیت یہ ہے یہ یہ ادم اما یاتینکم رسل مماثلت کال طور پر ثابت ہو اور وعدہ کی آیت یہ ہے یہ یہ ادم اما یاتینکم رسل منگم یقصون علیکہ ایسی فمن اتفی و اصلح فلاحوف علیمہ ولاھم یحزنون تعین اے آدم گی اولاد ضردر بالضرور تمھارے پائی شمیں میں ہے رسول آتے رہیں گریم کو میری آیات ساتے رہیں گے۔ جو خدا ہے ڈر کر اصلاح کریں گے تو ان پر خوف نہ ہو گا اور نہ وہ مملکین ہوں گے۔' زاہرہ ہوت و سلطنت نعت و رہمت البی ہے تو خود ہی انہیا ، اور سلاطین میں محدود کر رہے ہیں۔ جب نعت البی ہے اور عام ہوتی ہوں البی کی طرح مام کیوں نہیں؛ جیسا کہ رحمت کر دیں البی ہوں ان پر ہوتی ہوگا اور نہ وہ محکمین ہوں گے۔'

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لانحن http://www.amtkn.org

پنچتا ہے۔ اواا دملتی ہے اور دیگر نعتین ملتی میں تو نبوت و رسالت بھی اگر محدود نہیں تو ہر ایک انسان کو دوسری نعتوں کی طرح ملنی چاہیے مگر چونکہ انسانوں میں سے ہر ایک کو نہیں ملتی اور مشاہدہ ہے کہ ہر ایک نبی نہیں ہوتا تو معلوم ہوا کہ نبوت و رسالت عام نہیں۔ بیشک محدود ہے خاص کامل انسانوں میں جیسا کہ خدا تعالی کا ارشاد ہے محتص ہو حمتہ یعنی اللہ تعالی این رحمت سے خاص کر لیتا ہے نہیوں اور رسولوں کو موام میں سے۔

(۲) یہ باکل دھوند اور خاط ہے کہ خدا تعالیٰ کا دعدہ ہے کہ تحمہ رسول اللہ ﷺ کے بعد نبی آت رمیں ے۔ تمام قرآن الجمد ے دالناس تک دیکھوالک آیت بھی نہ ملے گی۔ جس میں فرمایا ہیا ہو کہ مخط بیج کے بعد بھی ہم نی بھیجیں گے۔ جیسا کہ موٹ کے بعد نبی بھیج متح - جديا قفينا من بعده موى ٢ حق مين فرمايا اليا قرآن مين قفينا من بعد ومحد عظيقة ے حق میں نہیں فرمایا اور کیونگر فرماتا جب کہ خاتم النہین ﷺ فرما چکا تھا؟ خدا کی کلام میں تعار<sup>نی</sup> متنع الدجود ہے اور ا<sup>گر</sup> یہ مانیں کہ خدا نے خاتم اکنہیں بھی فرمایا اور پھر قفینا من بعدہ بالر سل بھی تھر ﷺ کے حق میں فرمایا تو یہ تعارض شان وعلم خدادندی کے برخلاف ب- باقی رہی وہ آیت جو آپ نے پیش کر کے لوگوں کو مغالط میں ڈالنا جاہا ے۔ اس کی یہ غرض ہے کہ اول تو آپ نے معنی ہی غلط اور محرف کیے ہیں۔ کچھ عبارت اب مطلب کے داسطے اپنے پاس ب الكالى ب اور كچھ الفاظ چھوڑ ديے ميں جو كمذ شيد اللد اور ایمانداری کے برخلاف ب- سیح ترجمہ آیت کا بد ب اے اولاد آدم کی جب بھی تمحارے پاس رسول آئیں تم میں نے سنائیں تم کو آیتیں میری تو جس نے خطرہ کیا اور سنوار پکڑی نہ ڈر بے ان پر اور نہ وہ عم کھا تمیں۔ (ترجمہ حافظ نذیر احمہ صاحب بمعة مختصر تغییر) جب ہم نے آ دم کو نافرمانی کی سزامیں بہشت سے نکالا تو ان کی تسل کی روحوں کو جمع کر کے بیدیکی فرما دیا تھا کہ اے بنی آدم جب تبھی تم میں ہے ہی ہمارے پی جبرتمھارے پاس سینچیں اور ہمارے احکام تم کو پڑھ کر سنا نمیں تو ان کا کہا مان لینا کیونکہ جو شخص ان کے کہنے کے مطابق پر ہیز گاری اختیار کرے گا اور این حالت کی اصلاح کر لے گا تو قیامت کے دن ان پر نہ تو سمی فتم کا خوف طاری ہو گا اور نہ وہ سمی طور پر آ زردہ خاطر ہوں گے۔ ناظرين ايد آيت قصد حفرت أدم كى بداد بداس وقت كاحكم بجس وت دنیا کی ابتدائقی اور کوئی نبی مبعوث ند ہوا تھا۔ اس وقت پہلے ہی خدا تعالی نے بن آ دم کی روحوں کو تنہیں کر دی تھی اور یہ ارسال رسل ے پہلے کا علم تھا۔ چنا نچہ اس کے بعد عالم بطون سے عالم ظہور میں انبیاء آتے رہے اور سعید روصیں اس حکم خداوندی کی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

لعمیل بھی کرتی رہیں کہ حضرت آ دم ے لے کر حضرت محمد رسول اللہ ﷺ تک جنتے نبی و رسول آئے۔ ان کو مانا اور ایمان ایا کے اور ان کی شریعتوں کے موافق عمل کرتے دیے ادر عذاب جہنم سے انھوں نے نحجات یائی۔ اب ہم قرآن کی تفسیر قرآن کی دوسری آیت ے بتاتے میں کہ سد ہر دو آیات مطرت آدم کے قصد کے متعلق میں ان ت بعیث رسولوں اور نہیوں کا آنا سمجھنا غلطی ہے۔ خدا تعالی سورہ طہ کے رکوع ے کے اخیر انھیں الفاظ مي حضرت آدم كوفرماتا ب قال اهبطا منها جميعا بعضكم لبعض عدو فاما يأتينكم منى هدى فمن اتبع هدى ولا يضل ولا يشقى (ط ١٣٣) ترتمه فرمايا اتره يبال ے دونوں انتظم رہو۔ ايك دوسرے ك دشن پھر بھى بينچ تم كو ميرى طرف ت راہ کی خبر پھر جو چلا میری بتائی ہوئی راہ پر نہ بہتے گا وہ اور نہ تکلیف میں بڑے گا۔ اب اس آیت نے پہلی آیت کی تغییر کر دی کہ یہ خاص علم حضرت آدم کے وقت اور قصہ کا ے اور اس حکم کے مطابق عمل بھی ہوتا رہا کہ خدا تعالی صاحب شریعت رسول و پیغیبر مرسل بھیجتا رہا یہ بالکل دھوکہ ہے کہ غیر تشریعی نہیوں کا وعدہ اس آیت میں ہے اللہ فرماتا ب رسل منکم يقصون عليکم ايني فمن اتقى و اصلح اس آيت عيل ركل كي تعريف ب منکم لینی انسانوں میں ہے ہوں گے۔ (۲) یقصون علیکم ایتی لینی صاحب شرایت ہوں کے جو کہ میرے احکام تم کو ینا ئیں گے جو کہ منافی ہے غیر تشریعی نبی کے۔ (٣) فمن اتقى اس لي اس كى تابعدارى فرض مولى - غير تشريعى نبى ألر خلاف شريعة سابقد کہے تو اس کی تابعداری فرض نہیں ہوتی۔ پس ثابت ہوا کہ تشریعی رسل کا تکم ہے۔ (۳) اصلح اس لفظ ، بھی رسل صاحب شریعت مراد ب کد انسان سابق عقیدہ ک اصلاح کرے۔ جب کوئی رسول آئے اور شریعت لائے تو اس شریعت کے مطابق بر ایک انسان اپنی اچنی اصلاح کرے۔ اب اس آیت سے سید تجھنا کہ رسولوں کے آنے کا دعد د ب ہمیشہ کے واسطے مفصلہ ذیل دلاکل سے غلط ہے۔ (1) مرزا قادیانی خود اور ان کے بیرو تمام اور مصنف کتاب الدو ۃ لیعن میر قاسم علی مرزائی بلا خوف ترديد مان چکے بيں كد باب نبوت تشريعى بعد محد رسول الله يا في بند ب ند كولى جديد شريعت قيامت تك آ على ب اور ندكولى رسول صاحب كتاب آ سكتا ب-چنانچه مرزا قادیانی <u>کی اصل عاریم...</u>

> س موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

"قرآن کریم بعد خاتم النمین <sup>ت</sup> کمی رسول کا آنا جانز خین رکھتا خواد وہ نیا

رسول جو یا پرانا ہو۔ کیونکہ رسول ﷺ تو ملم دین ہتو سطہ جر ٹیل متا ہے اور باب نزول جرائیل به پیرایہ وقی رسالت مسدود ہے۔ اور یہ بات یو دستن ہے کہ دنیا میں رسول تو آئے گر سلسلہ وقی رسالت نہ ہو۔'

اب تو صاف ثابت ہو گیا کہ مرزا قادیانی نے مذہب میں کیمی خاتم النہیں تے معنی رسالت کا بند ہونا ہے یعنی محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد سمی قسم کا نبی و رسول نہ ہو گا۔

لپس اس آیت سے بیہ تبحصنا کہ بنی آ دم سے وعدہ ہمیشہ رسولوں کے بیسجنے کا بے غلط ہوا۔ (۲) بیہ کس قدر نامعقول دلیل ہے کہ نبوت و رسالت نعت البی ہے۔ ۵۵ حصے تو نعت نبوت کے بعد محمد رسول اللہ بیلینے بند ہو گنی اور ایک حصہ چھتالیسواں بند نہیں ہوا اور جس میں بیہ ۲۶ دال حصہ مبشرات کا ہو وہ نبی ہے اور ساتھ ہی بیہ بھی کہا جاتا ہے کہ خواب ہر ایک مسلم و کافر کو آتے ہیں اور ساتھ ہی بیہ کہتے ہیں کہ نعت نبوت سے امت محروم کیوں نبی نہیں اور مرزا قادیانی نبی ہیں اور ساتھ ہی بیہ کہتے ہیں کہ نعت نبوت سے امت محروم کیوں ہون حالائکہ خود اعلیٰ نعت رسالت تشریعی و نبوت ہے محرومی امت کی تسلیم کرتے ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ اس امت کا کیا قصور ہے کہ اس کو باوجود خیر الامت ہونے کہ ۲ ویں جز نبوت کی ہے اور سابقہ امتوں کو جو کہ ادنی امتیں تقین ان کو تشریعی نبی و رسول ملتے رہے۔ اس میں امت مرحومہ کی خود جنگ کرتے میں۔ دوم جو دلیل تشریعی نبوت و رسالت کے بند ہونے کی ہے وہ دیل غیر تشریعی نبی کے بند ہونے کی ہے۔ این دس دلیل سے ۲۵ حصول نعمت نبوت سے آپ امت محمدی کا محروم ہونا مانتے ہیں۔ ای دلیل سے ۲۹ حصول نعمت نبوت کا لیعنی ۲۷ وال حصہ کا بند ہونا مانتے ہیں۔ درست ہے کہ خاتم النہیں کی آیت ۲۵ حصول نبوت کے مید دو اور پر کی تقرطعی ہواور ایک حصہ پر نہ ہو۔ اگر کوئی نص جزوی نبوت کی ہے تو او آو مگر کوئی نہیں جس میں لکھا ہو کہ حضرت محمد خیف تشریعی نبی آئیں گے۔

(۲) اگر اس آیت میں ہمیشہ رسولوں کے آنے کا دعدہ ہے تو ۱۳ سو برس میں کیوں کوئی صادق رسول نہیں آیا؟ حالانکہ حضرت موئی \* کی وفات کے ساتھ ہی یوشع نبی آیا۔ (۳) آپ رسول اور نبی میں فرق نہیں مانتے اور رسول صاحب شریعت و کیاب ہوتا ہے تو پھر مرزا قادیانی کی شریعت و کتاب کوئی ہے؟ وہ تو انکاری ہیں کہ من نیستم رسول و نیادر وہ ام کتاب۔ قادیانی کے بعد بھی نبی درسول آئیں گے تو پھر مرزا قادیانی کا دعویٰ امام آخر الزمان د مبدی وہتی موعود کا جھونا ہوتا ہے یا قرآن میں تریف کرد گے کہ بجائے رس کے رسول بناؤ گ۔ (۲) اگر تمام احکام مختص بزمان نہیں ہیں تو پھر جو اللہ کا یہ حکم ہے کہ ماید بھا الذین امدوا لا تت خذو الیہود و النصاری اولیاء (مائدہ ا۵) یعنی اے انجان دالو یہود د نصاری کو دوست نہ پکر د۔ مگر مرزا قادیانی فرماتے ہیں کہ میرا باپ بھی اور ہیں بھی نصاری کا فیر خواہ اد ولی دوست ہوں اور میرے مرید سچ دفادار ہیں۔ اگر استمراری حکم ہے تو پھر قرآن کے برخلاف نصاری ہے دوستی کی ہی جھیار مالیان کیوں نہیں رکھتے ؟ نہ مرزا قادیانی نے برخلاف نصاری ہوا ہوں ہی جھیار مسلمان کیوں نہیں رکھتے ؟ نہ مرزا قادیانی نے الزمان جوں ان کو ہمیشہ کا دعدہ تجھیار مسلمان کیوں نہیں رکھتے ؟ نہ مرزا قادیانی نے الزمان جوں ان کو ہمیشہ کا دعدہ تجھیار مسلمان کیوں نہیں رکھتے ؟ نہ مرزا قادیانی نے الزمان جوں ان کو ہمیشہ کا دعدہ تجھیار مسلمان کیوں نہیں رکھتے ؟ نہ مرزا قادیانی نے الزمان جوں ان کو ہمیشہ کا دعدہ تجھیا۔ خلیفے بنانے کا دعدہ جس وقت کے داسطے تعا خدا ہوا تو آپ ای ہوں ایک کسی مرید نے میں جھیا دعدہ تو ایک ہوا تا ہے ہوں ایل نے دارا تا در ایل کے الزمان جوں ان کو ہمیشہ کا دعدہ تجھیا۔ خلیفے بنانے کا دعدہ جس وقت کے داسطے تھا خدا ہوا تو آپ ای سے ہمیشہ کا اتر نا سمجھو گے؟ اگر کہی تجھ میشھے ہیں تو نلطی ہے۔ ایں ای

دی تو پھر اس آیت کو تحد رسول اللہ ﷺ کے بعد امکان نبوت سے کیا تعلق ہوا؟ (۷) صیغہ استقبال و نون ثقیلہ سے س کو انکار ہے۔ یہ تو عام قاعدہ ب کہ جس دقت کوئی قصہ گذشتہ زمانہ کا بیان کرتا ہے تو انحص کلمات اور صیغوں سے کرتا ہے۔ جس میں میتکام نے بیان کیا تھا۔ پس قرآن مجید نے بھی قصہ حضرت آ دم انحص الفاظ اور صیغوں میں بیان کیا جس طرح خدا تعالیٰ نے بنی آ دم کی روحوں کو کہا تھا اس سے امکان نبی و رسول بعد محمد ﷺ کیونکر نگتا ہے۔ مگر الا لیؤ من بعہ قبل موتھ کی بحث کے وقت تو آپ کے مرشد اور خلیفہ اور تمام گروہ کہتا ہے کہ دون ثقیلہ دیب مضارع پر آئے تو اسقبال کے واسط نہیں ہوتا۔ اب اپنے مطلب کے داسطے آپ کیوں مان رہے ہیں۔

(۸) قرآن شریف جیسا کہ محمد رسول اللہ یک تھے تھے۔ دوسرا کوئی غیر ملک اور زبان والانہیں بچھ سکتا اور مرزا قادیانی مان چکے میں کہ محمد یک فراست و فہم کل افراد امت کی فہم و فراست سے زیادہ بے اور محمد رسول اللہ یکھ اپنے بعد کسی نبی کا آنا جائز نہیں رکھتے کہ تمام حدیثوں میں جو ہم ای کتاب میں لکھ چکے ہیں۔ لا نہی بعدی فرماتے

نے امت محدی میں ہو کر دعوی نبوت کیا ہے تو یہ کیونکر درست بے یا تو یہ مانو کے کہ مرزا

(۹) ایک امتی نبی و رسول نبیس ہو سکتا کیونکہ نبوت و رسالت وہبی اور انعام البی ہے۔ پس ثابت ہوا کہ بید دعویٰ کہ ایک امتی نبی و رسول بہ سبب پیروی محمد رسول اللہ ﷺ کے ہو سکتا ہے۔ غلط ہے اور مشاہدہ ہے کہ جب سحابہ کرام میں سے جو پورے پورے فرمانبردار رسول اللہ ﷺ تھے جب وہ نبی و رسول نہ کہلاتے تو ۱۳ سو برس کے بعد ایک امتی کس طرح نبی کہلا سکتا ہے؟

(۱۰) چب سیاق و سباق قرآن کی طرف دیکھتے ہیں تو صاف صاف ثابت ہوتا ہے کہ اس آیت ے امکان رسول بعد تحد رسول اللہ تلظیق غلط ہے کیونکہ پہلے ے قصہ حضرت آدم کا چلا آ تا ہے۔ پس ایک قصہ کی آیت کا ماقبل و ما بعد چھوڑ کر امکان رسل میں پیش کرنا دھوکہ نہیں تو اور کیا ہے۔ باقی رہا یہ ذھکوسلہ کہ حضرت مویٰ ے مماثات تامہ کی فرض ہے تبی و رسول تحد رسول اللہ تلظیق کے بعد آنے چاہئیں۔ یہ دھوکہ اور مغالط ہے۔ مماثلت تامہ بھی کی مثیل و مماثل میں نہیں ہوتی صرف ادنی مشارکت دید شہر میں ہوتی ہے۔ جب کوئی منظم کہتا ہے کہ زید شیر ہے تو اس وقت مماثلت تامہ کی غرض ہے شیر کے نہیں صرف ادنی اشتراک قوت کے باعث زید کو شیر کہا گیا ہے۔ پس تحد رسول اللہ سیک کی مماثلت تامہ محمد میں اللہ عین جس طرح موئی ' کو فرعون کی طرف رسول اللہ سیک کی مماثلت تامہ کم میں ہوتی جس طرح موئی ' کو فرعون کی طرف رسول ہوتی کی مماثلت تر سیل رسل میں ہے۔ یعنی جس طرح موئی ' کو فرعون کی طرف رسول ہوجا

(۱) تو پہلے بی آپ کا قاعدہ مماثلت تامہ کا غلط ہے کیونکہ حضرت مولی صرف فرعون کی طرف بیسج گئے اور محمد رسول اللہ علیق کل عالم کی طرف۔ یہاں آپ کی مماثلت تامہ غلط ہو گی۔ (۲) مولیٰ \* پیدا ہوتے ہی فرعون کے خوف سے دریا میں ڈالے گئے ۔ محمد رسول اللہ تلیق دریا میں نہیں ڈالے گئے ۔ یہاں بھی آپ کی مماثلت تامہ غلط ہو گی۔ (۳) مولیٰ \* کے ساتھ ہی ان کے بھائی ہارون کو نبی مقرر کیا۔ محمد ملطین کے ساتھ کوئی مدد

گار نبی مقرر ند کیا۔ یہاں بھی آپ کی مماثلت تامہ غلط ہوئی۔ (۳) جب مویٰ \* کو توریت دی تو ساتھ ہی و قفینا من بعدہ بالو سل فرمایا اور تحد ﷺ کو قرآن دیا اور یہ نہ فرمایا کہ تحد ﷺ کے بعد پے در پے رسول بیضیح جا کیں گے۔ یہاں بھی مماثلت تامہ غلط ہے۔

امتی کی غلطی ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کے مقابلہ میں اس کی پڑھ وقعت نہیں۔

آئے ہیں تو ثابت ہوا کہ اس آیت سے رسولوں کا بعد محمد رسول اللہ بیکھنے کے آنا تجھنا

(۵) موی \* کو معجزه عصا دیا جو که دنیا ب نابود ہوا۔ محمد رسول اللہ عظیقہ کا معجزه قرآن ایسا ب که جب تک دنیا قائم ب بمیشدر ب گا- يمان بھى آب كى مماثلت غلط ب-(٢) مویٰ \* کی شرایت کی اشاعت کے واسط چھوٹے چھوٹے نبی غیر تشریعی موٹ کی وفات کے ساتھ ہی مطرت یشوع سے شروع ہو کر حضرت یجی \* تک ١٣ سو برس کے عرصہ میں کئی غیر تشریعی نبی آئے اور ایک حضرت میسی اخیر میں صاحب کتاب مرسل بھی آیا مگر محمد رسول اللہ ﷺ کی دفات کے بعد کوئی غیر تشریعی نبی ١٣ سو برس تک ندآیا۔ پس اس سے بھی مماثلت تامہ کا خیال غلط بے اس ثابت موا کہ یہ د محکوسلہ کہ چونکہ حضرت مویٰ \* کے بعد اس کی امت میں نبی ہوتے رہے۔ اب اگر امت تکہ ﷺ میں نہ ہوں تو محد يتليخ اور امت كى جلك ب بالكل غلط ب كيونك الرموي كى ماند محد يتليخ ك بعد بھى بی آتے تو پر محد ﷺ کوموی \* پر کوئی شرف ند رہتا کیونکہ یہ ظاہر بے جو افسر بغیر مددگار کے کام کرے دہ زیادہ لائق ہے بہ نسبت اس افسر کے کہ اس کے ساتھ ایک نائب ہوادر پھر بھی بے در بے چھوٹے چھوٹے بنی مددگار آت رہیں کس قدر فضیلت ہے۔ اس رسول یاک کو کد صرف آگیلا اپنا کام رسالت سر انجام ویتا ب؟ اور کتد رفضیات ب اس امت کو کہ بغیر کمی چھوٹے یعنی نائب رسول کے تی رسول محمد عظیق کے دین پر ای طرح قائم ہے جس طرح اس کی زندگی میں تھے؟ اور کس فدر فخر ہے اس امت کو سابقد امتول پر کہ باوجود نہ آنے کمی نبی کے ١٣ سو برس تک اپنے رسول پاک کے عشق و محبت میں سرگرم ہے اور اس کو زندہ جادید نبی تصور کر کے ای طرح اس کے احکام وشریعت کی بیروی کرتی ے جس طرح اس کی زندگی میں تھی۔ گویا وہ رسول پاک ان میں زندہ ب؟ برخلاف اس کے سابقہ امتیں نبی کی موجودگی میں ہی اڑ میٹھتی تھیں کہ ہم ہے یہ نہ ہو گا۔ حضرت موئ \* کو بھی جواب دے دیا کرتے تھے۔ حضرت موی \* کوہ طور پر گئے حالانکہ بارون ان میں موجود تھے تو انھوں نے گو سالہ پر تی شروع کر دی تھی۔ پس ایسے کجرد اور خام طبع و بد اعتقاد والول کے واسطے غیر تشریعی نبیوں کا آنا ضروری تھا اور بد بالکل دھوکہ ب کہ دہ نبی شریعت موسوی کی پیروی نے نبی ہوتے تھے کیونکہ نبی کو خدا اپنی خاص <sup>رح</sup>ت <sup>سے چ</sup>ن لیا کرتا ہے۔ نبوت کمبی نہیں۔ پس مسلمانوں کو اس ٹھوکر ہے بچنا چاہیے۔ پولیس کی ضرورت دہاں ہی ہوتی ہے جس جگد بد معاش اور چور ہوں اور غیر تشریق نبوت کی ضرورت بھی ای امت میں ہوتی ہے جو ایمان کی کچی ہو اور اس کے مرتد ہونے کا خوف ہو۔ محد رسول اللہ متلقہ کی امت تو خدا کے فضل سے ١٣ سو برس سے مرتد نہيں ہوئی اور نہ اس ميں

ضرورت ے۔ اس واسط اس کا لقب خیر الامت ہے۔ اگر غیر تشریعی نہوں کی ضرورت اس امت میں بھی نے تو خیرالامت خبیں۔ پس جو لوگ خیرالامت میں نے نہیں وہ غیر تشريعي ني مانير.-قوله نمير ۱۶

" دوسرا جوت ارسال رسل - قیامت کے دن رب العالمین اظلم الحالمین تمام الل جبتم ت لو بیچے گا کہ ۔ \* الجن والانس الم یأتکم رسل منکم یقصون عليكم ايتى و ينذرونكم الخ ترجمه اب جماعت جول ادر انبانوں كى كيا تحارب یاس تم میں سے پیغیر نہیں آئے تھے جوتم کو میرے عکم سناتے اور اس دن کے آئے ہے ڈراتے۔ وہ کمیں گے کہ بال ہم خود اپنے مخالف گواہ میں کہ بیشک رسول آئ سے اور ہم کو دنیا کی زندگی نے فریب دیا تھا اور ہم کافر تھے۔ اس سوال و جواب سے ظاہر ہوتا ہے کہ ہر قرن میں رسولوں کا وجود ہوگا اور تاقیامت خدا کے رسول آت رہیں گے۔''

(+1\_++, + 5 .24) الجواب: بیشک خدا کفارے پو بیھے گا کہ تمحارے یا س پنیبر آئے اور وہ کہیں گے کہ آئے مگر اس آیت سے بید کہاں سے نکا کہ ہر ایک قرن اور وقت میں بھی نبی و رسول آت رہیں گے۔ جب محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد اس کی نبوت اور کتاب و شریعت دنیا میں پھیلی ہوئی ب اور ہر ایک زمانہ میں علاء امت تبلیغ کرتے آئے۔ ای لحاظ سے کفار ير بجت ب اور اس واسط كفار اقرار كري ؟ - ويكهو آيت رسلا مبشرين و منذرين لنلايكون للناس على الله حجة بعد الرسل وكان الله عزيزاً حكيماً. (الم، ١١٥) ترجمہ۔ بیسج رسول خوشخبری دینے اور ڈر سنانے والے تانہ رہے اللہ پر لوگوں کو الزام کی جگہ رسولوں کے بعد اور الله زبردست ب حکمت والا۔ اگر بد مانا جائے کہ ہر ایک قرن میں نبی کا امکان اور کروم اس آیت ے ثابت ہے تو پھر محمد یکھیے کے بعد ۱۳ سو برس میں جو کروڑوں مسلمان گزرے اور کوئی نبی کمی قرن میں نہیں ہوا تو آپ کے نزدیک ان سے سوال فضول ہو گا ادر وہ نبوت محمد مظلقہ سے منگر ہوں کے کیونکہ رسول اللہ ملطق کے بعد کوئی نبی نہ آیا اور کنی قرن گزر گئے تو خدا تعالیٰ ان سے سوال نہیں کر سکتا اور نہ وہ رسول الله يتن کی رسالت و نبوت کی تبلیخ کاافرار کریں گے اور اگر ان پر رسول اللہ یکھنے کی رسالت و نبوت بذریعه قرآن و شریعت محدی تصدیق ہو چکی ہے تو پھر آ پ کا استدلال اس آیت سے غلط ہے۔ افسوس ایس بے بنیاد و بودی دلیل سے آب امکان نبوت صریح

نص قرآنی کے خلاف ثابت کرنے کی کوشش کرتے میں۔ اگر بہ نفس نفیس کسی قوم میں پيغير كا جونا لازى قرار دين اور جرايك قرن مين ضرورى جوتو چر محد ي قو حرف مكه مين بی تھے اور مکد اور مدینہ والوں پر ججت ہے دوسرے ملکوں والے تو انکار کر سکتے ہیں کہ ہمارے میں کوئی نی نہیں آیا۔ کیونکہ محمد بلطن صرف مکہ مدینہ میں رے ادر اُحین لوگوں نے ان کو دیکھا۔ اگر یہ دلیل آپ کی درت مانیں تو ۱۳ برس تک کا زمانہ بعد محمد ﷺ کے مرزا قادیانی تک بلا پیغمبر و مبی رہا۔ انر دیکھ کر پیغمبر کا اقرار ہوگا اور پیغمبر کی تعلیم و شرایت کفار پر ججت نہ ہو گی تو پھر مسلمان بھی کفار کے برابر ہوں گ یہ کونسا منطق ہے کہ اجی کافروں نے تو نبی کونہیں و یکھا اگر ہمیشہ نبی نہ ہوں کے تو گفار پر ججت نہ ہو گی۔ کیا اقرآن وشرایت جت نہیں اور ہر ایک نبی کا ہر ایک زمانہ میں آنا جت ہے تو کچر وسطی زمانوں کا کیا حال ہے وہ سب بلائی و پغیر رے؛ اگر حضرت مویٰ ہے محمد ﷺ کی مماثلت تامہ ہوتی تو جس طرح حضرت موئ کی وفات کے بعد فورا حضرت ایتوع مبعوث ہوئے تھے۔ حضرت تکہ ﷺ کی وفات کے ساتھ بی دسزت ابوبکر صدیق 🕤 کو منبوت ملتی اور وہ نبی کہلاتے۔ تگر حضرت ﷺ نے تو صاف صاف فرما دیا کہ اسر میرے بعد نی ہونا ہوتا تو ممرَّ ہوتے اور حضرت علیؓ نے بھی فر مایا الا والسی لست نبلی و لا یو جبی المي يعني ميں نہ نبي ہوں اور نہ ميري طرف وڻي کي جاتي ہے تو آپ کا قاعدہ «عنرت موتي کا کہاں گیا کہ نبی ہمیشہ ہوتے رے اور ہوتے رہیں گے۔ حضرت علیٰ کو خمہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ تو مجھ ے ایسا ہے جیسا کہ موی کے داسطے بارون کمر یونکہ میرے بعد کوئی نبی نہیں۔ صرف فرق یہ ہے کہ تو نبی نہیں اور مارون 'نبی تھا۔ پس ثابت ہوا کہ کسی قشم کا نی تشریعی وغیر تشریعی خمہ ہیلی کے بعد نہیں ہے۔

قوله نمبر ١٢

'' تیسرا ثبوت ارسال رسل الدوة ص ۲۲ بید دلیل بھی ولی ہے جیسی دوسری صرف کتاب پڑھانے کے واسط پہلی دلیل کا اعادہ کیا ہے۔ ہمارا جواب بھی وہی ہے جو اوپر گزرا صرف اس میں خود ہی آپ نے تنزل کیا ہے کہ یا تو تحد رسول اللہ ﷺ کا باربار دنیا میں بطریق بروز تشریف اانا ماننا پڑے گا یا بعد میں ان کا روضہ مبارک میں ہی سے متلون علیکھ ایت ربکھ و یندرونکھ لقآء یو مکھ ھذا کے مطابق عمل ثابت

الجواب: آیت شریف میں بیہ کہاں لکھا ہے کہ ج وقت اور ہر زمانہ میں چنیبر بے نفس نفیس

بی تیلیخ دین کرتا رہے گا۔ اگر آپ یہ دکھا نمیں تو ہم ثابت کر دیں گے۔ محمد ﷺ کی نبوت قرآن مجید زندہ جادید ہر قرن اور ہر زمانہ میں تعلیم دین محمدی کرتا رہا ہے اور کر رہا ہے اور کرتا رہے گا کسی اور نبی کی ضرورت نہیں کیونکہ خدا تعالی نے اس کی حفاظت کا خود ذمہ نیا ہے۔ دیکھو اما نعض نزلنا الذکو واما لد لحافظون یعنی ہم نے بی یہ قرآن و شریعت محمدی اتارا ہے اور ہم ہی اس کے محافظ بیں۔ کوئی نبی محمد ﷺ کے بعد بغرض حفاظت نہ بیجیجا جائے گا۔ شریعت موسوی کی حفاظت بزریعہ فیم تشیقی نبی میں بندی تعلی شان محمدی ﷺ ہے کہ جس کا محافظ خود خدا ہے۔ جس کا محافظ خدا ہواور خدا کے مل فعل سے یہی ثابت ہے کہ بغیر کسی نبی کے سما اور تین ہر ایک برابر حفاظت بوتی جل کوشش کے پیلیتی رہی ہے۔ لیک امکان نبوت بعد محمد ﷺ باطی ہوا۔ قولہ نمبر ۱۸ قولہ نمبر ۱۸

''احادیث بقائے نبوت فی خیر الامت۔ آنخضرت ﷺ نے فرمایا کہ ردیا صالحہ چھیالیہواں حصہ نبوت ہے ادر حدیث میں ہے کہ لم یہ یق من النہو ۃ الا المبشر ات یعنی نبوت میں سے پچھ باقی نہیں رہا مگر مبشرات۔ اس حدیث سے ثابت ہوا کہ نبوت میں سے مبشرات کا سلسلہ جو نبوت کا ایک جز ہے تا قیامت آپ کے بعد ہی باقی ہے۔'' (الدو ترس ۲۲)

الجواب: افسوس میر قاسم مرزائی کو اپنا دعوی بنی یاد نمیس ربا که وی می می ممانک تامه ک داسط جو قاعده غیر تشریعی نبی کا حضرت یشوع سے لے کر حضرت یجی تنک و جاری تقا وبن محمد کے بعد جاری ربتا چاہیے تقاء تگر خود بنی پنالیس جزد کا عدم وجود مان گئے اور ایک جز رکھی اس حدیث سے اپنا دعویٰ خود بخود ازا دیا کیونکہ جزیہ موجب کلیہ نمیس ہوتا۔ یہ حدیث تو ختم نبوت کی دلیل ج نه امکان نبوت کی۔ یاتی ربا جزو نبوت تو یہ بالک بن نامعقول ہے کہ جز پر کل کا حکم لگایا جائے۔کوئی تلفند ایک جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا دیوار کو گھر نمیس کہہ سکتا۔ جز یہ موجب کلیہ نمیں ہوا کرتا۔ پس جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا والا نبی نمیس کہا سکتا کیونکہ رویا ، صالحہ ہو اگرا ہے جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا ہوار کو تقول ہے کہ جز پر کل کا حکم لگایا جائے۔کوئی تلفند ایک جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا دیوار کو گھر نمیس کہہ سکتا۔ جز یہ موجب کلیہ نمیں ہوا کرتا۔ پس جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا دیوار کو گھر نمیس کہ سکتا۔ جز یہ موجب کلیہ نہیں ہوا کرتا۔ پس جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا دیوار کو گھر نمیس کہ سکتا۔ جز یہ موجب کلیہ نمیں ہوا کرتا۔ پس جز گھر کو یعنی دردازہ یا شہتر یا دیوار کو گھر نمیس کہ سکتا۔ جز یہ موجب کلیہ نمیں ہوا کرتا۔ پس جز گھر کو یعنی دردازہ یا جاتے ہیں دیوار کہ گھر نہیں کہ سکتا۔ جز یہ موجب کلیہ نمیں ہوا کرتا۔ پس جز ایک خود مرز ما اور یا دیو دیوار کو تعرین کہ کھر دیا ہے کہ تحکری شراب ہے ہوت یار کی بعل میں سچا خواب دیا ہے ہو سپاں تک لکھ دیا ہے کہ خبری شراب ہے ہوت یار کی بعل میں سچا خواب دیا ہے ہیں ہو ہوں ہو کہ تو ہو کہ کو ہو ہو کھ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

والا نبی ہوتا ہے اور نبی کہلا سکتا ہے۔ حدیث کا مطلب تو یہ ہے کہ نبوت میرے بعد ختم ہو گنی ہے کوئی نبی میرے بعد نہ ہو گا نہ کچھ نبوت کا باتی دنیا میں رہے گا۔ وہ مبشرات میں جو که بذراید رویاء صالحہ یعنی خواب میں ابتار تیں لوگوں کو دی جا تیں گی۔ گر ابتار تیں د میصنے والا نبی نہ ہو گا۔ یہ کہال سے نکلتا ہے کہ بشارت و کیصنے والا نبی کہلا سکتا ہے۔ جزوی اشتراک سے کلی لقب کا کوئی مستحق نہیں ہو سکتا کرم شب تاب برگز برگز آ فاب نہیں کہلا سکتا اور نہ کوئی با حوال شخص کرم شب تاب کو آفاب کہد سکتا ہے۔ ایما بی جس میں ۲۵ جزو ند ہوں صرف ایک جزو کے ہونے سے اس کو نبی نہیں کب سکتے اور ند اب تک کی نے ١٣ سو برس تک خوابوں کے ذریعہ ہے نبی کبلایا۔ حالاتکہ اس پر اجماع ب کہ حضرت ابو بکر جیسا خواب بین اور خواب کا تعبیر کنندہ کوئی شیں ہے۔ جب وہ تبی نہ کہلائے تو دوسرے کی کیا حقیقت ہے۔ مگر تعجب ہے کہ آپ بخت دھوکا دے رہے بیں۔ بحث تو خاتم النہیں میں ہے کہ نبیوں کے ختم کرنے والا اور آپ نبوت کے اجزار ہاتی ربنے کا ثبوت صرف مغالطہ میں ڈالنے کے داسطے دے رہے میں۔ قرآن میں نہیوں کا ختم کرنے والا ہے۔ نہ کہ نبوت کے ختم کرنے والا۔ نبوت تو خمہ ﷺ کی لیٹنی قرآن و احادیث و شریعت و دیگر برکات روحانی آج تک امت میں چلی آتی میں گر کوئی نبی نبیں كهلاسكتا قوارتم 19

'' دوسرا شجوت احادیث ت قال رسول الله تلی ان من امتی محدثین و معلمین و مکلمین و آن عمر منهم و قرء این عباس و ما ارسلنا من قبلک من رسول ولا محدث یعنی الصدیقین و المحدث هو ملهم آ تخضرت تلی نے فرایا کہ میری امت میں بعض لوگ مکالمات اللہ ہے مشرف بول کے اور مر بن خطاب ان میں ت ت اور حفرت ابن عبال کی قرایت میں قرآن مجید کی آیت و ما ارسلنا من قبلک من رسول ولا نبی ولا محدث تجی ت اور محدث نام کو کتے ہیں۔ '(اند ہوں م) الجواب: کجا بودا شجب کیا تا ختم حضرت آپ تو فوت پر بحث کر رہے ہیں۔ محدث و ملم کا شوت اور نص کس واسط ذکر کر رہ بی تیں کیا آ ت کے نزد یک تی اور مام ایک بی ت دیکھو حدیث عن ابی هو یو قال قال رسول اللہ تک تی لقد کان فیما قبلکم من الجواب : کا بودا شخب کی اسی هو یو قال قال رسول اللہ تک تی تی اس اند بر مات بر مال محدثون فان لک احد فی امتی فائد عمر . (بناری ن اس اند باب ما قبلکم من روایت ت الو بریو ت کہ کہا قرمایا رمول خدا تی نے کہ تھیں تی البام کے گئے تی روایت ت الو بریو ت کہ کہا قرمایا رمول خدا تیں ایک

rrr

ان لوگوں کے تھے پہلے تم سے امتوں میں سے۔ پس اگر ہو میری امت میں کوئی پس تحقیق وہ ممرَّ ہو گانقل کی بخاری و مسلم نے۔ اس حدیث ت محدثیت بھی جاتی ہے۔ حضرت ممرَّ پر محدود ہے۔ آپ پہلے لکھ آئے میں کہ رسول اور نبی کا قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں۔ مرسل کے معنی صاحب کتاب نبی من گھڑت ہے گویا مرسل و نبی تشریعی ی وغیر تشریعی سب ایک میں اور آپ نبوت پر بحث کر رہے ہیں۔ محدث اور ملہم کو کیوں نتی کے آئے چونکہ یہ خارت از بحث ہے۔ اس لیے اس کا جواب صرف ای قدر کافی ہے کہ جس قدر ملہم امت محدی میں گزرے میں اور اب میں اور ہوں گی آپ کے قول ہے سب نبی ہوت اور یہ بالکل غلط ہے۔ حضرت ممرّ کو رسول میں نے محدث فرمایا کمر نبی فرمایا۔ رصف مان کو تحد میں خدارے فضل سے ہزار با بلکہ کروڑ بالم مرکز رے مگر سی فرما دیا۔ امت تحدی میں خدارے فضل سے ہزار با بلکہ کروڑ بالم مرکز رے مگر سی خ

دعویٰ خبوت نہ کیا۔ پس اس حدیث ہے آپ کا استدالال غلط ہوا کیونکہ جس لقب کو تصحابہ کرامؓ نے حضرات امامین حسنؓ وحسینؓ و قطب الاقطاب سیدنا نحوث الاعظمؓ و حضرت خمی الدین ابن عربؓ وغیرہ وغیرہ کسی نے بھی اپنے آپ کو مستحق نہ سمجھا اور نبی نہ کہلایا تو پھر ایک امتی کو کوئی حق نہیں کہ نبی کا لقب پائے۔ حالاتکہ رسول اللہ علیظؓ کے زمانہ کے قریب خیر القرون سے بے نصیب ہو اور خیرالفرون قرنی کی نعمت سے سلام و بریں دور پیڈا ہو۔ مرزا تارین خود لکھتے ہیں کہ 'حضرت خطر کم تھا نبی نہ تھا۔' (ازالہ اوبامی سنداخیان ن ۲ سی ال

آپ لکھتے ہیں'' کہ ولی کی کرامت اور نبی کے مجمرہ میں بجر اس ٹے کہ ایک کا نام خوش منبی سے کرامت رکھ لیا اور دوسرے کا نام مجمر و ورنہ دونوں ایک ہی خدا کی طرف سے ہیں۔ پس جس خدا کی کلام نے محمد ﷺ کو نبی بنایہ اس خدا کا گام احمہ کو سیمی نبی بنائے گا۔'' الجواب؛ افسوس جب تعصب اور ضد ہو اور انسان شریت اور مذہب کی ری سے اپنا گا

نکال کرشتر بے مہار بن جائے تو اس کو تمام مسلمات سلف سے انکار کرنا پڑتا ہے۔ تب بی تو اپنے من گھڑت اور بے سند باتوں کو پیش کر سکتا ہے۔ اب آپ نے زرد یک ولی کو کرامت اور نبی و معجزہ دیا جانا ایک بی بات ہے۔ امام نزالی فرمات میں کہ انمیا، و اولیاء کے قلب پر وہی نازل ہونے میں فرق اسی قدر ہے کہ انمیا، کی وہی میں فرضے

101

نازل ہوتے میں اور ولی کی وحی میں فقط البام ہوتا ہے اور فر شتے بھی نازل نہیں ہوت۔ گر یہ نہیں سوجھا کہ جب کرامت و معجزہ ایک ہے تو پھر ولی و نبی ایک کیوں نہ ہوں۔ ان میں صرف لفظی فرق ہے اور تھر نبی اور کا بن و جو گی جو گھر گھر ایک ایک چیہ لے کر نبیب کی خبر میں دیتا پھرتا ہے اور اس کی خبر میں بھی اکثر تپتی ہوتی میں ۔ ان کی خبر رسانی اور نبی کی خبر رسانی میں بھی چھ فرق نہ ہوا؟ منتیجہ یہ ہوا کہ نبی و جو گی و کا بن ہوتی ہوتی ان کی خبر رسانی اور نبی دینے والے میں سبھی چھ فرق نہ ہوا؟ میں سوا تنازے لفظی تبھ فرق نہیں حالانکہ قرآن میں میں فرماتا ہے کہ نبی کا بن وشاع نہیں ہے۔

دوم۔ بیقک خدا تعالی نے تحد ﷺ کو احمد و نبی بنایا تکر غلام احمد کو غاام ہی رکھا۔ کوئی خدا کی کلام بیش کرو جس میں لکھا ہے کہ غلام احمد ﷺ کو جم نبی کریں گ ورنہ دروغ بیانی ہے تو بہ کرو۔ غلام و آقامیں فرق ہے۔ نبی و ولی میں فرق ہے۔ مجزہ و کرامت میں فرق ہے ۔

از وجود على دارد

اگر فرق مراتب نه کنی زندایتی افسوس میر تاسم مرزائی کو مرزا قادیانی سے بھی الفاق نہیں۔ مرزانیوں کی بہت نازک حالت ہے۔ ابھی تو مرزا قادیانی کوفوت ہوئے تھوڑا ہی م صه ہوا ہے تگر ان کے مرید افصی کی تحریروں کے برخلاف لکھتے جاتے میں اور من گھڑت با تیں ہو بی میں آئیں وہی لکھ مارتے میں۔ اب میر صاحب فرمائیس کہ مرزا قادیانی بچے میں یا آپ اور آپ نے مرزا قادیانی کے برخلاف ان کے مرید ہو کر ککھا ہے یا مرتہ ہو بی را یو تکہ مرزا قادیانی کے برخلاف ان کے مرید ہو کر ککھا ہے یا مرتہ ہو بی را یو تک مرزا قادیانی تو کائن و شعبدہ باز و ولی و پیفیر کے جائیات میں فرق س مرد زراع لفظی ہے۔ قولہ نمبر ۲۱

"نزول ملائکہ بر مونیین۔ قرآن شریف سے یہ ام بھی بھراجت ثابت ہے کہ امت محمد یہ کے افراد کامل پر خدا تعالیٰ کے فرضتے منجاب اللہ بشارتیں لے کر اس دنیادی حیات میں مازل ہوتے ہیں۔" الجواب: جناب کا کہنا مانیں یا مرزا قادیانی کا دونتو فرماتے ہیں کہ فرضتے زبال نہیں فرماتے ادرآپ فرماتے ہیں کہ فرد شتے نزدل فرمات ہیں۔ دیکھوم زا قادیانی یوں تکتے ہیں۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

" کیونکہ دنیا میں بڑو انمیاء کے اور بھی ایسے لوگ بہت نظر آتے ہیں کہ ایس ایسی خبر میں بیش از وقوع بتا دیا کرتے ہیں کہ زلز لے آئیں گ دہا پڑے گی اور لاائیاں ہوں گی۔ قطر پڑے گا۔ ایک قوم دوسری قوم پر چڑھائی کرے گی یہ ہوگا دہ ہوگا۔ اور بارہا ان کی کوئی نہ کوئی خبر کچی بھی نگل آتی ہے۔ " (براین احمد یہ سین ۲۰ خوائن ن اس ۵۵۵) "انمیاء ت ہو تجائبات اس قسم ے خلاہر ہوتے ہیں جیسا کہ تی نے رہی گا سانپ بنا کر شعبدہ باز لوگ نے کرتے ہیں۔ جو بتھ ہو رہا ہے نجوم کی تاثیرات ے ہورہا ہے اور ملائک شعبدہ باز لوگ کیا کرتے ہیں۔ جو بتھ ہو رہا ہے نجوم کی تاثیرات ے ہو رہا ہے اور ملائک ستاروں کے اردان میں دو متاروں کے لیے جان کا تقلم رکھتے ہیں۔ لبزا دو کبھی ساروں میں آپ کا یا مرزا قادیانی کا۔"

دوم۔ ان آیات کو امکان نبوت بعد حضرت تحدیظیف سے کیا تعلق بی الر فرضتے سب بندوں کے پاس آتے ہیں تو یہ آپ نے کہاں سے سمجھ لیا ہے کہ جس کے پاس فرشتے ہثارت لائمیں وہ نبی کہلائے گا۔ آپ تو نبوت ثابت کر رہے ہیں نہ کہ زول ملائکہ اکثر محت بیاری کے زور میں تمام بیاروں کو فرشتے نظر آتے ہیں تو کیا سب نبی و میں موجود ہیں۔ برگزشیں۔ قولہ نمبر ۲۲

''داتا گرخ بخش کی شہادت ۔ حضرت مواانا ملی البورینی معروف به داتا گرخ بخش اپنی کتاب کشف الحوج بیں تحریر فرمات میں کہ ''خدا تعالیٰ کے بندوں میں ایسے بند ۔ بھی میں جو خداوند تعالیٰ کے دوست میں جنھیں دوتی وواایت سے مخصوص کیا ہے اور اس کے ملک کے والی میں ۔'' البوت کیا؟ جرگز نہیں تو چھر آپ کی یہ کیا سند ہے؟ خدا کے دلی اور دوست ہمیشہ دنیا میں ہوتے رہے۔ مگر کسی نے محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد دعویٰ نبوت بغیر کذابون کے ک میں ہوتے رہے۔ مگر کسی نے محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد دعویٰ نبوت بغیر کذابون کے ک دقویٰ نبوت کیا؟ جرگز نہیں تو چھر آپ کی یہ کیا سند ہے؟ خدا کے دلی اور دوست ہمیشہ دنیا میں ہوتے رہے۔ مگر کسی نے محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد دعویٰ نبوت بغیر کذابون کے ک میں ہوتے رہے۔ مگر کسی نے محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد دعویٰ نبوت الجی کہ اور دوست ہمیشہ دنیا میں ہوتے رہے۔ مگر کسی نہ موجوں کو شرک بالوجود و شرک باالصفات کرتے ہیں اور یہی دوجہ ہے کہ خدا تعالیٰ کی غیرت یہ نہیں چاہتی کہ اس کے حبیب محمد ﷺ کا کوئی شر کے د

IDA

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org زرالی بات نہیں کہ مرزا قادیاتی اپنی جماعت کو حق پر کہتے ہیں کہ جم فنا نہ ہوں ۔ ۔ یہ ہا تیں تمام کذابون بھی مریدوں کے اعتقاد قائم رکھنے کے داسط کبا کرتے تھے۔ جب وہ سب فنا ہو گھے تو مرزا قادیانی اور مرزائی کون میں اور ان کی جماعت یا حقیقت رکھتی ہے؟ تاریخ بتا رہی ہے کہ یہ بھی ان کی طرح مدت کے بعد فنا ہوں ۔ ۔ ساخ بن طریف نے دوسری صدی کے شردع میں نبوت کا دعویٰ کیا اور کتا اجھری میں بہ شاہ بھی ہو گیا اور نبوت کا دعویٰ کر کے وتی کے ذراعید سے قرآن خانی کے زنول کا بھی دختی ناز میں ماریف نے دوسری صدی کے شردع میں نبوت کا دعویٰ کیا اور این کی سریت تی ہوت ہوں یہ ہو گیا اور نبوت کا دعویٰ کر کے وتی کے ذراعید سے قرآن خانی کے زنول کا بھی دغن میں بہ شاہ بھی ماریف نے دوسری صدی کے شردع میں نبوت کا دعویٰ کیا اور این کی سریت مدی ہوت کا نہ ہو گیا اور نبوت کا دعویٰ کر کے وتی کے ذراعید سے قرآن خانی کے زنول کا بھی دغنی ناز میں ہو گیا اور نبوت کا دولی کر کے وتی کے ذراعید سے قرآن خانی کے زنول کا بھی دغوں لیا ہو گیا اور نبوت کا دعویٰ کر کے دولی کے دراعید سے قرآن خانی کے زنول کا بھی دغوں کا یا ہو گیا اور نبوت کا دولی کر کے دولی کے دراعید سے قرآن خانی کے زنوں کا تھی دیں ہو گیا اور این کی سریت کا اس نے بادشاہت کے ساتھ نبوت کی اور این کی مدرت کے مدر دیں اور این کے مدر بی کا اس کے دیار خان کی مدرت کی دولی ہوں ہوں کی اور این کے مدر نہیں کی درائی دور سے ہوئی رہی کہ ای کا اور دور آور مدن کی دولی کی دولی کی مدر دول دور در میں مدر دی مرزا قادیائی تو باتوں باتوں میں زبانی جمع خریتی کر نے دولی خوں ہوں دور دولی ہوت کی مرز میں حک ایک ڈی کو کو من مدر کی دولی ایم مدین کا دیں کا دولی ہوت کی مرز میں دور کر دور طبیعت کے ایے کہ ایک ڈی کھشر ہے ڈر کر تمام البام ہند ہو گی اس خان کا دموں دور ہوتی ہوت کی مرز کا دولی ہو ہوں کا رائی نہ ہوتا تو مدت کا فیصلہ ہو گیا ہوتا۔

قوايمسرسه

مخالف سلسله احمد یہ کی شہادت ۔ رساله اتوار صوفیہ جو جماعت ملی شاہ تی تابید اور تصوف کا تحکیہ دار ہے۔ جس کی عدادت بانی سلسله عالیہ احمد یہ ہے کسی شوت کی محتان نہیں۔ جس کا ایڈیئر ظفر علی نامی حضرت سیخ موعود کی شان میں بدزبانی کرتا ہوا اپ اسلاف یہود اور جمعصہ امرتسری یہودی ہے کسی حالت میں کم رہنا گوارانہیں کرتا۔ ماہ تمبر یہواء میں حسب ذیل مضمون زیر عنوان ولایت لکھتا ہے۔ آتحضرت یہ کئی تعلیم اور اضافہ برکات سے بڑھ کر اور کیا شوت ہو سکتا ہے کہ جو شخص آپ کی کامل اتبان کرتا اور اضافہ برکات سے بڑھ کر اور کیا شوت ہو سکتا ہے کہ جو شخص آپ کی کامل اتبان کرتا ہمور کرتا ہے اور ایسے بزرگ ہر زمانہ میں موجود رہے بیں اور رتیں ہے جن لا مامور کرتا ہے اور ایسے بزرگ ہر زمانہ میں موجود رہے بیں اور رتیں ہے جن لا دوستوں کو البام اور مکالمہ کے ذریعہ اس دنیا میں خوشنی ملتی ہوا کر ایک مایا ہوں کرتا ہو محکمات خاص دو ایس میں ایس محکم کانبیاء بندی اسو الیل فرمایا ہے۔ خداد تعالی ک

0 01

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org الجواب: يبان تو کوئی لفظ بن اليا تبين جس ے محمد رسول اللہ يظاني کے بعد کمی نبی کا آنا ثابت ہو۔ اس میں ولایت کا ذکر ہے۔ ولی ہزار با امت محمد بيظاني میں گزرے مگر کس نے نبی نبین کہلایا۔ صرف ظلی نبوت کے انوار کے لفظون نے آپ کو دھوکہ دینے کا حوصلہ زلایا کہ چلو اس سے ظلی نبوت کا امکان ثابت کریں مگر فور فرمانیں کہ انوار جمع تورک ہے۔ نبوت کے ظل کا نور کیا ہوا۔ تعليم نبوت یعنی شریعت محمدی عظینے جو کہ ہر زمانہ میں علیا، امت میں روشنی ذال رہی ہے اور علما، ربانی بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح اس کی ہو نبی ہوں کے اور ہر زمانہ کا لفظ آپ نے جب مان لیا ہے تو ٹیم بتا کمیں سا اس میں کہ میں کس نے ظلی نبوت کا دعوی کیا حالاتکہ ایس نے دیں الا کی ہیوں کی طرح اس کی ہو نبی ہوں کے اور ہر زمانہ کا لفظ آپ نے جب مان لیا ہے تو ٹیم بتا کمیں سا سو ہریں میں کس نے ظلی نبوت کا دعوی کیا حالاتکہ ایس نے تعداد میل گرز رے میں ؟

دوم - اس ت س گوانکار ب که خدا تعالی کے دوستوں کو البام ہوتا ب البام تو ہوتا ب عُر وئی کا البام حجت شرقی نیس - اگر البام شرایت کے برخلاف ب تو مرددہ ب جیا کہ مرزا تادیانی کا البام انت منی بمنز لڈ ولدی تو مجھ ت بمزلد بیٹے کے ب طاائلہ خدا تعالی قرآن مجید میں قرماتا ب کہ میری ذات اتخاذ ولد ت پاک ب دیکھو آیت الذی لہ ملک السموات والارض ولم یتخذ و لداو لم یکن لہ شریک فی الملک و خلق کل شیء فقد رہ تقدیرا. (فرتان ۲) تر جمد اللہ دہ ب می کی ب سلطنت آ سان اور زمین کی اور نیس کیڑا اس نے بیٹا اور نیس کو گی اس کا شریک ملک کے اور پیدا کی ج بر چیز اور شحک کیا اس کو باپ کر۔ ووسرا البام

مرزا قادیانی اندما امرک اذا ار دت شینا ان تقول که کن فیکون. ترجمه . ''اب تیرا مرتبه یه ب که جس چیز کا تو اراده کرے ادر صرف اس قدر کبه دے که ہو جا وه ہو جائے گی ۔' (حقیقت الوثی ص ۵۰ اخزائن بن ۲۲ ص ۱۰۸) اب کون کبه سکتا ہے که سے البام ای خدا کی طرف سے بے جو اپنی صفت بیان فرما تا ہے که پاک ہے وہ ذات که جب اراده کرے کسی چیز کا پس کبه دیتا ہے ہو جا اور وہ ہو جاتی ہے ای خدا نے اپنی خدائی مرزا قادیانی کو دے دئ حالانکه مشاہدہ بتا رہا ہے کہ مرزا قادیانی کبھی اپنے اراده میں کامیاب نہ ہوئے ۔ محمدی بیگم کے نکات کا ارادہ کیا بلکہ خدا نے زمان پر پڑھ بھی دیا مرزطہور میں نہ آیا اگر خدانخوات سے البام سی مانا جائے تو تمام دنیا پر سوا چند ہزار مرزا تودیانی کو کی خالف مذہب نہ رہتا اور مرزا قادیانی کم خالفین جن پر مرزا قادیانی

14+

ی موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

حضرت اولی قرنی وصيت فرمات بين" يك قدم از موافقت جماعت امت کشیده نداری تاناگاه بیاین نشوی و ندانی دور دوزخ افتی۔'' (سفه دا تذکرة ۱۱۱، پ.) حضرت بایزید بسطامیؓ این کشفی و معراجی حالت میں فرماتے میں کہ'' کپس چبار بزار وادى قطع كروم - بنهايت درجد اولياء رسيدم چول نگاه كردم خودر در بدايت درجد انبيا: ديدم- چون نگاه كردم سرخود بركف يائ يك نى ديدم يس معلوم شد كه نهايت حال ادليا بدايت حال أثبيا است نهايت آنها داغايت نيست." (. Usille 5, J. ) احياء العلوم مين امام غزالي فرمات بي كدائبام يرجم فد أروجب تك اس كى تفہدیق آثارے نہ ہوجائے۔

داتا تحج بخش کشف الحوب فاری کے سفد ۱۷۵ پر لکھتے ہیں''اہل البام رابر خط وصواب بربان نباشد زانچہ کیے گوید کہ بمن الہام ست کہ خدادند اندر مکان است و کیے گوید كه مرا البام چناں است كه ديرا مكان نيست لا محاله اندرد و دعاوے متغاد حقّ به نزديك كے باشد مردد بالهام دعوى ميكندو لامحاله دليلي ببايد نافرق كند ميان صدق وكذب

بيران بير شيخ عبدالقادر جيلاني جو أطب الاقطاب مات موت مين - فتون الغیب میں فرماتے ہیں کہ الہام اور کشف پر عمل کرنا جائز ت بشرطیلہ قر آن وحدیث اور نیز اجماع ادر قباس کیچ کے مخالف نہ ہو۔

درجد ظن غالب كا ہو گا۔ ليكن اگر ولى كا كشف اور البام سى حديث ، جو احاد ميں س ہو بلکہ کی قیاس کے جو شرائط قیاس کا جامع ہو مخالف ہو گا۔ تب اس جا۔ حدیث او بلکہ قياس كوالبهام پرترجيح وين چاہے۔ ديکھوارشاد الطالبين قامن ثنا، الله صاحب ياني يتی۔

ثناء الله امرتسري کې ذلت اور موت خدا ت مانکتے رت بله ان کې موت کا ایني زندگې میں ہونا این صداقت کا نشان ہتاتے رہے مگر الٹ ہوا۔ عبداللہ آستم میں کی کی موت کی پیشگونی معبار صداقت اسلام تضبرانی اور پیشگونی جمونی نگلی میسائیت ۵ ستون :ب تک نه گرا دوں نہ مردن گایہ بھی جھوٹی نگلی اور مر گئے۔ فرض طوالت کا خوف ہے اس پر اکتفا كرتا بول - اب كوتى عقمتد يقين كرسكتا ب ك يد البام خدا كى طرف ت تحد العوة بالله -خدا تو اینے وعدہ میں پختہ ہے بھی خلاف وعدہ نہیں کرتا۔ مرزا قادیانی کو بن دھوکہ ہوا ہے کہ الہام خدا کی طرف سے تھے حالانکہ ایہا نہ تھا۔ اس پر اہمائ امت ہے کہ الہام اولیا، موجب علم ظنی ہے اور اگر دو ولیوں گا کسی ایک البام میں اتفاق کلی ہو جائے تو اس کا

تمام عمر دانت پیتے رہے اور بددعا غیں رو رو کر کرتے رہے ایک کا بھی چھ نہ بکرا۔ موادی

حضرت شيخ ابن عربي فتوحات کے باب ۲۳ ميں آيت ماالدين امنوا اطبعوا الله و اطبعوا الرسول و اولى الامر منكم فرمات ميں كه اولى الامر منكم ب اتطاب و خلفا اور اولياء الله مراد ميں اور ان كى اطاعت اس دقت تك واجب ب جب تك كه خلاف شرع علم نه فرما تميں۔'' اب اگر مذكورہ بالا معيار ب مرزا قاديانى ك شوف والبام منام۔ پيشگوئياں ديکھيں تو بالكل خلاف شرع اور خلاف قرآن د حديث و إجماع ميں جن پر يقين كرنا اور عمل كرنا موجب خطر ہے اور اگر مرزا قاديانى كہ شف والبام ميں مان ميں تو مرزا قاديانى خود ہى احاط اسلام اور على كر المام مارح ميں۔ مرزا قاديانى تحرير فرمات ميں ''اس جگہ مجھے ياد آيا كه جس روز وہ البام مذكور

بالا جس میں قادیان میں نازل ہونے کا ذکر ہے ہوا تھا۔ ای روز کشفی طور پر میں نے دیکھا کہ میرے بھائی صاحب مرحوم مرزا غلام قادر میرے قریب بیٹھ کر بآ داز بلند قرآن پڑھ رہے ہیں اور پڑھتے پڑھتے انھوں نے ان فقرات کو پڑھا کہ انا انزلناہ قویبا من القادیان تو میں نے بہت تعجب کیا کہ قادیان کا نام بھی قرآن شریف میں لکھا ہوا ہے۔ تب انھوں نے کہا کہ دیکھولکھا ہوا ہے۔ تب میں نے نظر ڈال کر جو دیکھا تو معلوم ہوا کہ فی الحقیقت قرآن شریف کے دائمیں صفحہ میں شاید قریب نصف کے موقعہ پر یہی الہامی عبارت کھی ہوئی موجود ہے۔ تب میں نے دل میں کہا کہ ہاں واقعی طور پر قادیان

کا نام قرآن شریف میں درج ہے۔' ناظرین! اب ظاہر ہے کہ یہ کشف بالکل غلط اور وسوسہ شیطانی ہے کہ قرآن میں تحریف لفظی کراتا ہے کہ ایک فقرہ جو قرآن میں ۱۳ سو برس تک نہیں تھا اور اب بھی نہیں ہے تو ظاہر ہے کہ قرآن کو محرف مانا جائے یا اس کشف کو غلط سمجھا جائے مگر چونکہ کوئی مسلمان قرآن کی تحریف لفظی ہرگز نہیں مان سکتا ہے اس لیے یقینی طور پر ثابت جوہ کہ کشف مرزا قادیانی بالکل غلط خلاف واقعہ اور خلاف شریعت محمدی علیق ہے اور مردود ہے۔

دوسرا كشف

مرزا قادیانی لکھتا ہے کہ'' میں نے ایک دفعہ کشفی حالت میں دیکھا کہ خدا ہوں اور یقین کیا کہ خدا ہوں اور میں اس حالت میں کہہ رہا تھا ہم ایک نیا نظام اور نیا آسان اور ننی زمین چاہتے میں سو میں نے پہلے تو آسان اور زمین کو اجمالی صورت میں پیدا کیا۔ جس میں کوئی تر تیب و تفریق نہ تھی۔ پھر میں نے منشاء حق کے موافق اس کی تر تیب و تفریق کی اور میں دیکھتا تھا کہ میں اس کے خلق پر قادر ہوں پھر میں نے آسان دنیا کو پیدا کیا اور کہا انا ذینا السماء الدنیا ہمصابیح پھر میں نے کہا اب ہم انسان کومنی کے خلاصہ سے پیدا کریں۔''

صاحب سے پیدہ تریں۔ ناظرین! یا تو مرزائی صاحبان مرزا قادیانی کا زمین و آسان بنایا ہوا دکھا تمیں یا اس کشف کو وسوسہ شیطانی مانمیں چونکہ مرزا قادیانی کی پیدائش کے پہلے زمین و آسان خدا تعالی نے بنائے ہوئے '' یہ جہاں مرزا قادیانی بھی چند روز رہ کر گزر گئے۔ اس لیے ثابت ہوا کہ یہ کشف خدا تعالی کی طرف سے نہ تھا کیونکہ خدا جانتا تھا کہ ناچز انسان خالق زمین و آسان نہیں ہو سکتا ورنہ میرا شریک تھر ب گا۔

دوم - یہ کشف صریح نص قرآنی کے برطلاف ہے جیسا کہ اس آیت میں ب لم یکن له شریک فی الملک و حلق کل شیء. (فرتان ۲) لینی اللہ کا کوئی شریک نہیں ملک میں اور اس نے پیدا کیس تمام چزیں ۔ دیکھو الذی جعل لکم الارض فراشا و السماء بنآء و انزل من السماء مآء اللخ . (بقر ۲۲) لینی جس خدا نے زمین کا فرش بنایا اور آسمان کی حصت اور آسمان سے پانی برسایا۔ اب طاہر ہے کہ خالق زمین ہ آسمان خدا تعالیٰ ہے۔ پس مرزا قادیانی کا کشف بالکل دسو ہے اور قابل امترار بیں۔ اس کا چواب مرزائی صاحبان دیتے ہیں کہ اس سے پہلے بھی فقیروں اور ادلیا ، اللہ نے ایسے ایسے کلیے جوش توحید میں کہم ہیں ۔ جس کا جواب سے ہے کہ اقل تو ان فقیروں اور اولیاء اللہ کا دعویٰ نبوت و امام زمان و مامور من اللہ کا جواب سے بے کہ اقل تو ان فقیروں اور فوراً تو بہ کی بلکہ بعض نے تو تعلم دیا کہ جس وقت تمارے منہ سے بی کمہ نگلے ہم کوئل کر دد۔ کی حالت میں انھوں نے قرابات مراجت میں آخارے منہ سے بیکر ہم کوئل کر دد۔ کوراً تو بہ کی بلکہ بعض نے تو تعلم دیا کہ جس وقت تمارے منہ سے بیکر نظ ہم کوئل کر دد۔ عواراً تو بہ کی بلکہ بعض نے تو تعلم دیا کہ جس وقت تمارے منہ سے بی کہ نظ با بن مراہی کر دو۔ کو م ایس کا ایس کر این کی جس میں انہ میں آغان کہ میں تک اور میں ای اختیا ہوئی کر کہ تھی خون ہوت کہ میں تکہ میں ہو ہوں ہوں ہے اور اولیا ہوت کہ میں تھا اور نہ حکم کوئی کر دو۔ کی حکم ہوں نے تو تعلم دیا کہ جس وقت تمارے منہ سے بیکر کی کہ تھی ہم کوئی کر دو۔ کون ہو ہی جان کی بات شریعت محمدی میں سند نہیں اور نہ ان کا ایسا کہنا با عش کراہی

سوم۔ وہ مقام انانیت یعنی خودی میں نہ تھے۔ جب ان کے اور بسب محبت تامہ تجلیات الہی وارد ہو کر ان کی ہتی کو محو کر دیتے تھے۔ اس وقت ان کا اپنا دجود درمیان وجود ذات باری تعالی حاکل نہ ہوتا تھا مگر مرزا قادیانی نے صرف ان لوگوں کی نقل کر کے کفر کے کلمات کیج درنہ ان کو اگر وہ مقام حاصل ہوتا تو مجذوب ہو کر فرماتے اور اپنی خودی اور بتی ہے محو ہو جاتے مگر کشف کے الفاظ پر غور کرو۔ (1) منشائے حق کے موافق جس سے صاف ظاہر ہے کہ مرزا قادیانی اور حق میں حالت

ستفى ميں مرزا قادياني كوتميز تقمى۔

(۲) ''میں دیکھا تھا کہ میں اس کے طلق پر قادر ہوں۔ اسر مرزا قادیانی تحویت کی حالت میں ہوتے تو کچر میں کون تھا جب تک انسان میں میں ہے جب تک دہ اس قدت سے حردم ہے۔ بال نقل کے طور پر اولیاء اور خدا بن تبھی ہیں تو ہو سکتا ہے۔ اس کا کوئی علان نہیں۔ منصور حلاق نے بھی انا الحق کہا اور قرمون نے بھی اما دیکھ الاعلیٰ کہا۔ فرق کرنے والی صرف شریعت تھی۔ منصور نے شریعت کی تعظیم کی اور اس کے آگے سر تسلیم خم کیا۔ مسلمان مرا۔ فرعون نے تکبر کیا اور شریعت کے آگے نہ جوکا کا فرمرا۔

(۳) کپس اگر مرزا قادیانی نے بھی حضرت منصور حلاج وحش توریز و سرمد وغیر و کی طرح شریعت تحد طلطیق کی تعظیم کر کے سر شلیم خم آیا ہے۔ تو کوئی مرزا کی تصنیف دکھاؤ جس سے ثابت ہو کہ دہ تو بہ کر کے فوت ہوئے اور مسلمان فوت ہوتے تو بہ نامہ جب تک نہ دکھاؤ ہزار تاویل کرو سب ردی ہے۔

(۳) ان کا یہ دعویٰ نہ تھا کہ جو ہم کو اور ہمارے کشوف و البام کو نہ مانے وہ مسلمان نبیں ان کے جنازہ میں شریک نہ ہو اور ان سے ناط نہ کرو۔ ان کے ساتھ نہازیں نہ پڑھو۔'' تیسر ا البام: ''انت منی دانا منک لیعنی تو مجھ سے اور میں جمھ سے ہوں۔'

(مانع الباس ۸ فزائن ن ۱۵ ص ۲۲۵) چوتھا البام: انت من ماؤنا و ھم من فشل تو ١٦رب پائی ہے ہے اور دوسرے لوگ قُتْل یعنیٰ مُشکی ہے۔'' (اربعین نبہ ۲ ص ۲۳ فزائن ن ۱۷ ص ۳۲۳) یہاں تو مرزا قادیانی خدا بے حقیقی بیٹے بن گئے۔

بإنچوال البهام: بعيسنى انى متوفيك و رافعك الى و مطهرك من الذين كفرو او جاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا الى يوم القيمة. ترتمد ال مين تيم في تقح وفات وول كا اور تحج اپني طرف انتما لول كا اور مين تيرے تابعين كو تير منكرول پر قيامت تك قالب ركھول كال (ديمود قيقت الوي سمان فيزائن ن ٢٢ س ٨٤) تير مالم البهام: انت اشد مناسبه بعيسنى ابن مريم و اشبه الناس بخلقا و خلقا و زمانا. (ازالد ادبام سمان فيزائن ن ٢ س سماد)

ساتوال البهام: انت منی بمنزلة توحيدی، تو مجمد ے ايسا ہے جيسی ميری توحيد وتف يد۔ ( حقیقت الدق س ۲۸ فنطن ن ۲۴ س ۸۹)

آ تفوال الهام: إذا غضبت غضبت, ترجمه به مرزا قادياتي جس پرتو غضبناک ہو ميں . بهرون

(۱) ''داعی الی الله باذنه و سواجا منیو اً یہ دونوں خطاب محمد رسول اللہ ﷺ کے بیں جو مرزا قادیانی کو ہوئے۔'' (اربعین نبر ۳ ص ۵ خزائن ج ۷ ص ۳۵) محمد ﷺ بھی سراج منیر اور مرزا قادیانی بھی سراج منیر مگر مرزا قادیانی شریعت اور کتاب کوئی نبیس لائے تو پھر سراج منیر کس بات کے ہوئے۔ (۲) ''سواس امت میں ایک شخص میں ہی ہوں کہ جس کو اپنے نبی کریم ﷺ کے نمونہ پر درکھا گیا ہے۔'' رکھا گیا ہے۔'' ناظرین! میہ غلط ہے کہ مرزا قادیانی کے سوا کذابوں کو ۳۲ برس تک موقعہ نبیس دیا

تیر هواں البام: "سو ک سوی تیرا بھید میرا بھید ہے۔" (حقیقت الوی س 24 خزائن ن ۲۲ ص ۸۲) یہ خوب راز دار خدا ہے کہ مرزا قادیانی کے کہنے سے عبداللہ آتھم کی موت کا علم دیا مگر عبداللہ نے دعا کی تو اس کو معاف کر دیا ادر مرزا قادیانی کو نہ بتایا کہ تا ۲ ستمبر کی ذلت نہ ہوتی۔ اب مرزا قادیانی کی رسول اللہ بیک سے شرکت بھی سنو

(حقيقت الوی ص 48 فرائن بن ٢ ص ٩٩) بارهوال الهام: "فرشتول کی تھی ہوئی تلوار تیر ۔ آگ ہے پر تو ف وقت کو نہ پچانا نہ دیکھا نہ جانا برہمن اوتار سے مقابلہ اچھا نہیں۔" (حقیقت الوی ص ٤٤ فرائن بن ٢٢ س ١٠١) حاشیہ پر مرزا تادیانی اس الهام کی تشریح کرتے ہیں۔" یہ پیشکوئی ایسے شخص کے بارہ میں ہے جو مرید بن کر پھر مرتد ہو کر اور شوخیاں دکھا کیں۔ اس ے ڈاکٹر عبدالحکیم مراد ہے۔" (اینا) گر یہ الهام مرزا تادیانی پر النا اپنے پر پڑا اور خود ڈاکٹر عبدالحکیم کی پیشکوئی جس کو شوخیاں کہتے ہیں خود ہلاک ہوئے۔

غضبناک ہوتا ہوں۔' ناتواں الہام: ''آ سان سے کنی تخت اتر سے پر تیرا تخت سب سے اور بچھایا گیا۔' (هیقة الوی ص ۶۹ فزائن ن ۲۴ س۹۲) دسوال الہام: '' لا تدخف انک انت الاعلی. کچھ خوف مت کر۔ تو ہی غالب ہوگا۔'' (۱) صالح بن طریف نے دوسری صدی ہجری کے شروع میں دعویٰ نبوت کیا۔ یہ تحض برا عالم و دیندار تقا اور کہتا تقا کہ مجھ کو وتی ہوتی ہے اور یہ دعویٰ کر کے اس نے قرآن ثانی مرزا قادیانی کی طرح بے مثل بنایا تقا اور اس کی امت ای قرآن کی سورتیں نماز میں مرزا قادیانی کی طرح بے مثل بنایا تقا اور اس کی امت ای قرآن کی سورتیں نماز میں برطحی تھی۔ 24 برل تک اس نے قرآن ٹانی برطحی تھی۔ 24 برل تک اس نے قرآن ٹانی برطحی تھی۔ 24 برل تک اس نے قرآن ٹانی مرزا قادیانی کی طرح بے مثل بنایا تھا اور اس کی امت ای قرآن کی سورتیں نماز میں برطحی تعلق کی طرح بے مثل بنایا تھا اور اس کی امت ای قرآن کی سورتیں نماز میں برطحی تھی۔ 24 برل تک اس نے برطن جنایا تھا اور اس کی امت ای قرآن کی سورتیں نماز میں برطحی تھی۔ 24 برل تک اس نے برطحی تعلی اس کی اولاد میں رہی۔ دیکھوتا ریخ کی اور اپنی اشر و بادشاہت چھوڑ گیا جو کی سو برس تک اس کی اولاد میں رہی۔ دیکھوتا ریخ کی برطحی تعلی این اشر و برطحی تعلی ای خلکان اس کو تو خدا نے نبوت کے ذریعہ خلافت بھی دی۔ مرزا قادیانی کو کہتھ تھی نہ ملا۔ ابن طکان اس خطکان اس کو تو خدا نے نبوت کے ذریعہ خلافت بھی دی۔ مرزا قادیانی کو کہتھ تھی نہ ملا۔ ابن طکان اس کو تو خدا نے نبوت کی اور این اور برس تک ای اولاد میں رہی۔ دیکھوتا دی کو کہتھ تھی نہ ملا۔ ابن طکان اس کو تو خدا نے نبوت کے ذریعہ خلافت بھی دی۔ مرزا قادیانی کو کہتھی نہ ملا۔ ابن ظری اور بال کا بادشاہ ہو گیا اور ہار برس ہیں ۔ زیادہ اور باد میں مردی کی دی۔ مرزا قادیانی کو کہتھی ہی ملا۔ دیل نی نبوت اور اور ہوں کا دیکھی ہو گیا اور ہو کی کی دور اور دیل کا بادشاہ ہو گیا اور ہو کی ہی دی۔ مرزا قادیانی کو کہتھ میں مہدی کا دعویٰ کیا اور وہاں کا بادشاہ ہو گیا اور ہو کی۔ حرکی می دور اور دیل کی دول کی دور دو کی کیا دور ہو دیل کی دیل ہو گیا ہوں ہو ہو گیا ہو ہو کی دور دیل ہو گیا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو گیا ہو ہو ہو ہو ہو ہو گی ہو ہو ہو کی کی دور دیل کی دور دو کی کی دور دیل کی دور ہو گی گیا دور ہو ہو گی ہو ہو ہو گی ہو گیا ہو ہو گی ہو ہو ہو گی ہو گی ہو ہو ہو گی گیا دور ہو گی ہو گی ہو گی ہو ہو گی ہو گی ہو ہو ہو گی ہو ہو گی ہو گی ہو گی ہو گر ہو گی ہو ہو ہو گی ہو گ

(۳) ابن تو مرت اور ان کے خلیفہ نے بھی دعویٰ مہدیت کیا اور ۲۳ برس تک اس دعویٰ کے ساتھ بادشاہت کی۔

اب مرزائی صاحبان بتا عیں کہ ان اشخاص کو اسقدر کامیابی ہوئی کہ مرزا قادیانی کو ان کے پاسٹک خدانے نہ دی تو گیا وہ بچ تھے جن کو ۲۳ برس سے زیادہ عرصہ تک خدانے کامیابی کے ساتھ زندہ رکھا حالانکہ ان کو جنگ و جدال بھی پیش آئے جہاں قتل ہونا کچھ مشکل بھی نہ تھا گر خدانے ان کی حفاظت کی اور مرزا قادیاتی ڈر کر گھر سے نہ نگلے۔ اس واسطے کہ قتل نہ کیا جاؤں۔ صداقت کا نشان نہیں ہے کیونکہ یہ تو با امن سلطنت کے زیر سایہ تھے بلکہ مرزا قادیانی کا ڈرنا اور خوف سے باہر نہ نگانا۔ اس بات کی دلیل ہے کہ وہ اپنے آپ کو صادق نہ جانتے تھے۔

تيسرا البهام: ''مرزا قاديانى وها اوسلنك الا دحمة اللعالمين نهيس بينيجا تم كو مَر عالموں كى رحمت كے داسط۔'' (ارتعين نمبر ٣ ص ٢٣ نزائن ج ١ ص ٣٠٠) تعنى اب مرزا قاديانى رحمت اللعالمين بيں بي صغت تحمد يليني كى بحى خدا نے مرزا قاديانى كو دے دى۔ چوتھا البهام: قل يا ايھا الناس الى دسول الله اليكم جميعاً. ترجمه آ لوگو تحقيق ميں اللہ كا رسول ہوں تمہارى تمام كى طرف۔ (تذكره ص ٣٥٣) ميں نبى ہوں ميرا انكار كرنے والا مستوجب سزا ہے۔ (توضح مرام ص ١٨ نزائن ج ٣ ص ٢٠٠)

- چھٹا الہام: سبحان الذی اسر ٹی بعبدہ لیلا ترجمہ۔ پاک ہے وہ ذات جس نے سیر کرائی اپنے بندے کو یعنی تجھ کو ایک رات میں
- (ديكموحقيقت الوتى ص 24 فزائن ج ٢٢ ص 24)

گیا اور وہ ہلاگ ہوئے۔ دیکھو ذیل کے گذاہون جن کو ۲۳ برس سے زیادہ مہلت دی گئی۔

ساتوال الهام: يس انك لمن الموسلين على صواط مستقيم ٥ تنزيل العزيز الوحيم. ترجمه ال سردار تو خدا كا مرسل ب راه راست پر اس خدا كى طرف ت جو عالب اور رحم كرنے والا ب- (حققت الوى ص ١٠ فزائن تا ٢٢ ص ١٠٠) آ تقوال الهام: اردت ان استخلف فخلقت ادم. ترجمه يس نے اراده كيا كه اس زمانه ميں اپنا خليفه مقرر كروں جو ميں نے اس آدم لينى مرزا قاديانى كو پيدا كيا۔ (حقيقت الوى م ١٠ فزائن تا ٢٢ ص ١٠٠)

ناظرین! مرزا قادیانی خلافت کے مدعی بھی تھے۔ مگر انگریزی حکومت کے ڈرنے اس خلافت سے محروم رکھا۔ اب مرزائی صاحبان بتا تمیں کہ خلافت نعمت خدائقمی تو مرزا قادیانی کو خدا نے کیوں محروم رکھا؟ خدا نے بزید کو خلافت دے دی اور مرزا قادیانی کو نہ دی جب تمام نقل محمد ﷺ کی اتاری اور تمام آیات قرآنی جو ان کی شان میں تھیں وہ اپنے میں بتا کر نبی تو بن گئے مگر خلافت کے بارہ میں خدا کا وعدہ کیوں ظہور میں تبیں آیا؟ یا توبید البام که میں نے ارادہ کیا ہے تم کو خلیفہ بناؤں اس زمانہ میں غلط ہے۔ یا خدا تعالی میں خلیفہ بنانے کی طاقت نہیں؟ عظمند کے واسط سے جمو ف میں فرق کرنے کے واسط يرى معيار كافى ب كد زبانى وتحريرى تو مرزا قاديانى يور بور فر عليه بن ك -(معاذ الله) اگر آ بِ عَظَّةَ كَا خَفَرْتَ بِي بِي عَائَشٌ بِ نَكَاحَ آسَانَ پِرِ بَوا تَوْ مَرْزَا قَادِيانَي کا نکاح بھی محمد بیگم ے آسان پر پڑھا تو گیا معراج بھی ہو گیا خلیفہ بھی بن گئے۔ مرسلین میں سے بھی بن گئے۔ سراج المنیر بھی بن گئے۔ واع الی اللہ بھی ہوتے وغیرہ وغیرہ قرآن کے مقابلہ میں براہین احد سے بھی بنا لی۔ ب مثل کلام بھی قرآن جیسی بنا لی۔ اگر چہ علاء نے غلطیاں نکالیں اپنی بیویوں کو امہات الموسنین کا لقب بھی دیا۔ یاروں کو اصحاب كباركا درجه ديا قاديان كومكه بنايا وغيره وغيره - مكرسب كارردائي خيالى وتحريرى برى حد ہوئی تو روحانی کہہ کر اپنا پیچھا چھوڑا یا مگر بچے ہی کا اگر نکاح آ سان پر ہوا توزیین پر بھی ضرور ہوا۔ بیچے نبی کو خلافت کا وعدہ دیا گیا تو خدا نے اس کو خلافت بھی دی۔ مگر مرزا قادیانی کوسوا تادیلات باطلہ کے بچھ بھی خدانے نہ دیا بلکہ ہندوستان کی خلافت تو عیسیٰ پر ستوں کو ملی قادیانی خدا بھی خوب سمجھدار ہے کہ مرزا قادیانی اور عیسائیوں میں فرق نہ جانا دعدہ خلافت کا مرزا قادیانی ہے کیا تکر خلافت بادشاہت عیسیٰ پرستوں کو دے دی جو کہ بقول مرزا قادیانی دجال میں اور جنھوں نے مسیح موجود کے ہاتھ ت قتل ہونا تھا۔ بچ ب مصرع . چند ان که که گل میکنی دیوار بے بنیاد را

144

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکیں http://www.amtkn.org خدا نے صادق محمد رسول اللہ ﷺ میں اور ای کے نقال میں کیما بین فرق اپنی قدرت سے ظاہر کر دیا کہ کاذب کو چون و چرا کی تلخیائش نہ رہے۔ شیر تالین اور ہے اور شیر جنگل اور ہے۔ مگر تعجب ہے کہ اس نامعقول منطق کے کیا معنی میں کہ مرزائی صاحبان کہتے میں۔ مرزا قادیانی سبب پیروی محمد ﷺ نبی ہوئے مگر مرزا قادیاتی کے البام و کشوف تو اس کو خدا اور رسول ہونا مستقل طور پر براہ راست ثابت کر رہے میں۔ جب خدا اور مرزا قادیاتی کا مجید ایک ہے بلکہ خود خدا ہی مرزا قادیاتی کا تبدید ہے۔ کوکون پوچھتا ہے؟ (معاذ اللہ) یہ صرف مسلمانوں کے ڈر سے اللہ فرجی کی جاتی ہر ساتھ ساتھ محمد تیک محمد بلیک ہے بلکہ خود خدا ہی مرزا قادیاتی کا تبدید ہو تا کہ مرزا قادیاتی کو محمد کر جینے میں نگل نہ جا کیں۔ قولہ خمبر ۲۲

موالفات نبوت۔ نبوت و سلطنت چونکہ انعام البی ہیں اور کیلی امتوں میں یہ نعمت چلی آئی بے تو خیرالام میں دونعت ضرور ہونی جاہے۔محرومی کی وجوبات ذیل میں۔ (۱) خیرالامت ایس صلاحیت نہیں رکھتی کہ انعام نبوت کی مورد دمشخق ہو جائے۔ (٢) نبوت و رسالت دراصل كوئى انعام ما نعمت نبيس-(٣) خدا تعالى فے فرمایا كداً تندہ تا قیامت خواہ كوئى نبوت كتنا ہى متقى ادر صالح مو نبوت عطانہیں کریں گے۔ (٣) خزاندالجي مين بيدنعت بي نبيس ربي\_ (النبوة من ٣-٣-٣ يخص) الجواب: یہ من گھڑت وجوہات چونکہ بغیر کسی سند شرعی کے ہیں اور ان کے مقابل تصوص شرعی قرآن و حدیث ہے جیسا کہ گزرا۔ پس اس خود ایجاد کردہ تو ہم کا یمی جواب ہو سکتا ہے کہ آب اپنے ایمان کا فکر کریں اور ہر ایک کا جواب بھی سن لیں۔ (۱) امتی ہونا اور صلاحیت نبوت سے بالکل نامعقول بات ہے سے ایسا ہے جیسا غلام ہونا اور آ قا کی صلاحیت رکھنا۔ اگر آ قا کی صلاحیت رکھتا تو غلام کیوں ہوا ایہا ہی اگر نبوت ک صالحیت رکھتا تو امتی کیوں ہوا؟ اجتماع صد بن تمام عقلائے نزد یک باطل ب-(٢) نبوت و رسالت بيتك نعمت ب جومحد يا ب بنص قرآني ختم بوئي اور نعت شرايعت و ولايت انعام اللي مسلمانول ميں چلي آتي ميں۔ قيامت تك اہل اللہ و ولي اللہ غوث و قطب چلے جائیں گ مر بن نہ کہلائیں گے۔ جو نبی کہلائ گا کاذب اور احاط اسلام - فارت --

IYA

ممم

(۳) بیشک اہل اسلام میں مدارج میں جو صالحین اور متقیوں نے واسط ہیں۔ سنوشر یعت میں محد ثین بحجمد ین زاہدین متصوفین اہل طریقت میں قطب الاقطاب ملیم قطب خوت ولی اولیاء ابدال سالک قلندر مجذوب وغیرہ وغیرہ قمر نبوت خاصہ انہیا ، ہے جو کہ تحکم سیکیت کے بعد بند ہے۔ سر 10 کا جواب صرف یہ ہے کہ خدا تعالی نے خزانہ میں کوئی تی نہیں۔ یرقشم کی نعت ہے مگر وہ حسب موقعہ و ارادہ خود دیتا ہے بینہیں کہ دہ نعت سنجال نہیں سکتا اور ہر ایک کو دیتا ہے چونکہ اس کے دعدہ میں تخالف نہیں اس لیے وہ رحمت اللعالیون کو جب خاتم انہیں فرما چکا تو اب اگر کسی کو نبی کرے تو دعدہ خلاف ہوتا ہے: قولہ غمبر ۲۵

پہلی صورت پر بحث۔ اگر پہلی صورت محمی جائے تو قرآن کی آیت کنتم خبر امة اخوجت للناس تامرون بالمعروف و تنھون عن المنکر و تؤمنون بالله. یعنی اے سلمانوں تم بہتر ہوتمام امتوں ہے جو لوگوں کے لیے بعد آئے ہو تیک کاموں کا حکم کرتے ہو اور برے کامول ہے رہ کتے ہو اور ایک اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔ دوسری آیت کذالک جعلنکم امة وسطالتکونوا شہداء علی الناس و یکون الرسول علیکم شہیدا یعنی ای طرح ہم نے تم کو امت معدل بنایا کرتم تمام لوگوں پر شہادت دینے والے ہو اور رسول تم پر شہید ہو۔ تیسری آیت ولاتم نعمتی علیکم و لعلکم تھتدون یعنی میں اپنی فعت تم پر لوری کروں جس ہے تم خدا کی راہ پر چنچو۔ پوتی آیت اتممت علیکم نعمتی میں نے اپنی فعت تم پر تمام کر دی۔'' (الدین سر ۲۰۰۲)

ناظرین! ان چار آیتوں سے میر قاسم مرزائی امکان نبوت ثابت کرتے ہیں جن سے النا ختم نبوت ثابت ہوتا ہے اور بار بار خیرالامت بائے جاتے ہیں اور طول طویل بیان خارج از بحث بالکل خارج از محث کر کے صرف وہ اپنا حربہ جو جہلاء کو دھوکہ دیتا ہے چلاتے جاتے ہیں۔جس سے معلوم ہوتا ہے خیرامت کے معنی آپ نبیس سیجھتے۔ اگر خیر امت کے معنی صحیح مفہوم میں سیجھتے تو تکھی اننا لربا چوڑا اپنا دیتی ذخیرہ ہے محک نہ خرچ کرتے۔

حضرت خیر امت کی یہی تو تعریف ہے کہ سابق نبیوں کی امتیں ایمان پر قائم نہ رہتی تھیں اور جب تک بار بار نبی نہ بھیج جاتے تھے وہ ایمان پر قائم نہ رہ کر مشرک ہو جاتی تھیں بلکہ حضرت مویٰ ' کے ہوتے ہوئے اور حضرت بارون کی موجودگی میں ہی مشرک ہو کر گٹو سالہ پرتی شروع کر دی تھی۔ مگر امت ٹھری بیایتھ کی میہ خوبی ہے آ

باوجود یکه ۱۳ سو برس گزر چکے دو دین پر قائم ہے اور قیامت تک رہے گی۔ کوئی ایسا فرقد نہ یاؤ گے جو حضرت محمد رسول اللہ سی کی رسالت ہے منگر ہو۔ پس خدا تعالی کے علم میں جو کل عالم کی جزیات تک احاطہ رکھنے والا ہے آچکا تھا کہ یہ خیر امت ہے۔ ان کو محمد رسول اللہ میں گے۔ بیدر درمرہ کا مشاہدہ ہے کہ لولیس کا انتظام آی جگہ شہ دری ہوتا ہے جس فدائی رہیں گے۔ بیدر درمرہ کا مشاہدہ ہے کہ لولیس کا انتظام آی جگہ شہ دری ہوتا ہے جس جگہ بد معاش اور چور ہوں اور جس جگہ باامن نیک چال چلن رعایا ہو وہاں چو کی چرہ کی ضر درت نہیں ہوتی۔ پس خیرامت کے واسطے سوا قرآن اور حدیث کے کس جدید نبی کہ ضر درت نہیں ہوتی۔ پس خیرامت کے واسطے سوا قرآن اور حدیث کے محمد بن کی کہ خرورت نہیں ہوتی۔ پس خیرامت کے واسطے سوا قرآن اور حدیث کے کس جدید نبی کہ خرورت نہیں۔ جب ضر درت ہی نہیں تو پھر جدید نبی کیما؟ یا نعوذ باللہ خدا عاط کہ رہا ہے کہ خرورت پڑتی رہتی تھی مگر امت میں واسطے نوا قرآن اور حدیث کے میں جدید نبی ک کہ خرورت پڑتی رہتی تھی مگر امت میں کہ یہ خیرامت نہ کہا کہ ان میں جدید نبی کہ میں اور کہیں جدیمیں کہ خرورت پڑتی رہتی تھی مگر امت میں کو یہ خیرامت نہ کہا کہ ان میں جدید نبی کس میں جدیمیں د حمت اللعلمین کی شریعت اور قرآن کو تاقیامت اپنے لیے کائی سی جل ایک ہی بی کا قہ میں ۲۲

دوسری صورت پر بحث - "اولنک الذین انعم اللّه علیهم من النبیین من ذریة ادم یعنی موی اور ابراتیم و اسحاق و یعقوب و اسمعیل و ادر ایس ملیما السلام وه لوگ میں جن پر انعام کیا اللہ نے نبیوں میں اورآ دم کی اوا او میں ۔' (الدوۃ ص ۲۵) الجواب: اس آیت ہے بھی امکان نبوت کو کچھ تعلق نہیں۔ نبوت مبیتک نعمت ہے جو کہ حضرت محمد رسول اللہ ملیک پر ختم ہوئی۔ یہودہ الفاظ اور رمز و کمایہ کے دل آ زار الفاظ کا جواب نہیں دیا جائے گا وہ اللہ پر چھوڑا جائے گا کہ خدا تعالیٰ شاید آپ کو ہدایت بخشے۔ قولہ نمبر ۲۷

تیسری صورت میہ ہے کہ''آیا خدادند تبارک و تعالیٰ نے کہیں فرمایا ہے کنہ تاقیامت ہم کسی مخلص مومن محبوب البی مطیع قرآن متبع نبی ذیشان کو انعام نبوت عطانہیں کریں گے'' الجواب: حضرت قرآن میں تو ہے مگر آپ کو اگر معلوم نہیں تو ہم بتاتے ہیں۔ (۱) خاتم النہیین والی آیت۔ (۲) الحملت لکھ دینکھ. (۳) اتھمت علیکھ نعمتی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

(431)

(٣) انا له لحافظون.

ناظرین! آپ کو شوت امکان نبوت جو میر قاسم علی مرزائی نے دیا ہے۔ معلوم ہو گیا ہے کد ایک آیت یا حدیث بھی پیش نہ کر سکے جس میں لکھا ہو کہ تحد رسول اللہ ﷺ کے بعد کوئی نبی آنے والا ہے یا کسی حدیث میں ہو کہ میرے بعد کوئی نبی سوا عینی کے آئے گا اب ان کے اعتراضات اور ان کے تر دید شروع ہوتی ہے جو وہ خاتم النہیں کے ماتے والے مہم کروڑ مسلمانوں پر کرتے ہیں اور اپنے عقلی ڈھکو سلے لگاتے ہیں ان کا مقصود صرف جہلاء کو دھوکہ دینا ہوتا ہے۔ اس لیے بخل آیتیں لکھتے جاتے ہیں۔ قولہ نمبر ۲۸

(۱) آنخضرت علیقہ کا وجود۔ باجود مانع نبوت ہے۔ (۲) سیمیل دین د اتمام نعت بھی قاطع نبوت ہے۔ (۳) احادیث ے انقطاع نبوت ٹی خیرامت ہے۔ ناظرین! ان دشمنان دین خاتم النمیین کا عقیدہ اور اس کے دائل جس کے ذرایعہ یہ دوست بن کر اسلام کی اس خصوصیت اور افضلیت اور مزیت کو منانا حیا ہے ہیں جو خاتم النمیین کے اندر موجود ہے اور مشرکین عرب سے بڑھ کر آخضرت تلیق کو ردحانی طور پر بھی ابتر اور لادلد قرار دیتے ہیں۔'' الجواب: میر قاسم مرزائی آپ کی بدزبانی کا جواب کچھ نہیں دیا جائے گا مگر اتنا ضرور پوچھیں گے کہ مرزا قادیانی نے جولکھا ہے کہ ہر نہوت را برد شد اختیام

درہٹین ص ۱۱۳) آپ کے نزد یک وہ بھی انھیں دشمنان دین میں سے بیں اور مشر کین عرب میں سے یا مرشد کے ادب کے واسطے کوئی حیلہ نکالو گے؟ افسوس کچ ہے۔ نادان دوست سے دانا دشمن بہتر ہے۔

(۲) حضرت محمد رسول اللہ ﷺ نے جو لا نہی بعدی فرمایا یعنی میر بعد سمی قسم کا نبی نہیں آئے گا اور میر بے علاء امت بنی اسرائیل کے نبیوں کی مائند ہوں گے۔ جس سے صاف ظاہر ہے کہ نبوت محمد رسول اللہ تلای کے بعد بند ہے۔ میر قائم مرزائی کے منہ میں خاک تو کیا محمد رسول اللہ تلای بھی مشرکین عرب و دشمنان اسلام ہوئی ذرہ حیا کرنا چاہی۔ (۳) اگر انسان کی بھیرت میں فرق ہو اور قوت ایمانی و تعظیمی دور ہو جائے اور فراست کی آ ککھ پر عیب بیٹی کا شیشہ لگ چائے تو اس کو عمدہ صفت بھی عیب نظر آتی ہے۔ شیخ سعدی نے خوب فرمایا ہے ۔

انگار کر نگاہ کند

نثان صورت لوسف دبد بنا خولې

پونکہ برصمتی سے میر قائم مرزائی کے ذہن میں یہ بات بیٹھ کنی ہے کہ نبوت کا خاتمہ پاک وجود محمد سیلیقہ پر نہیں ہوا اور اب اس کے بعد کوئی جدید نبی کلی و جزوی کا نہ ہونا غلط ہے۔ اس واسط اب آپ ایڑی چوٹی کا زور اس بات پر لگا رہے ہیں کہ خاتم النہیں ہونا میب ہے اور حضرت محمد رسول اللہ سیلیقیہ کی کسر شان اور امت مرحومہ کی ہتک ہے گر آپ کو یہ سمجھ نہیں آتا کہ اگر محمد رسول اللہ سیلیقیہ کے کسر شان اور امت مرحومہ کی ہتک بچر جس قدر ۳۰ یا ۴۰ کاذب مدعیان نبوت گزرے ہیں سب سیچ مانے پڑیں گے کیونکہ و محرزا قادیانی سے بدر جہا اضل اور صاحب علم واکثر اہل زبان و صاحب سیف والقلم و شجاعت و دلیری میں کیلتا بلکہ کیک گونہ جنگ اعداء میں رسول مقبول کے تابع اور مرزا قادیانی کی طرح مدعی است محمدی اور مرزا قادیانی سے کھو کھ بائے مرید بھی زیادہ اور جنگوں میں بھی کامیاب تو پھر کوئی وجہ نہیں کہ ان کو جھوٹا کہیں اور مرزا قادیانی کو سچا۔ جو جو دلائل آپ دے رہ جیں وہی ان کے حق میں ہوں گے۔ دوم آلر کسی نبی کا آنا مان

121

جائے تو خاتم النہیں یکھی کہ مبر ٹومتی اور قرآن کا دعدہ خلط ہوتا ہے۔ جمل کو مرزا قادیانی مان چکے ہیں۔ اصل عبارت مرزا قادیانی کی نقل کرتا ہوں''خدا دعدہ کر چکا ہے کہ بعد آ تحضرت یکھیج کے کوئی رسول نہیں بھیجا جائے گا۔'' (ازالہ ادبام م ۸۸۵ خزان ٹ ۳ س ۱۳۱۹) اب بتاؤ خدا کا خزانہ رسولوں کا ختم ہو گیا ہے یا نہیں؟ اور جو بد الفاظ آپ نے خاتم النمیین مانے والوں پر وارد کیے ہیں۔ مرزا قادیانی بھی ان کے شریک ہوئے میں یا نہیں؟ قولہ نمبر ۲۹

(النوقاس ٢٠) "امت مرحومه کی فضیلت بنی اسرائیل پر-" الجواب: اس کا جواب ہو چکا ہے۔ بار بار ایک ہی بات کو پیش کرنا اور تبدیل الفاظ کر *سے ک*تاب کو کمبا کرنا معقول نہیں ہے دین کے کام میں عقلی ڈھکو سلے نہیں چکتے تھا! یہ لیا دلیل ہے کہ بنی اسرائیل میں تو بچے نبی ہوتے تھے اور امت محمد یہ ﷺ میں جمونے ہوتے ہیں۔ جس کا جواب یہ ہے انجنس مع انجنس وہ کذابون بھی تیچے اور آپ بھی نے یج برقتم کا چلا آتا ب اور مخبر صادق کا فرمانا کبھی خطانہیں جاتا ب کد سیکون فسی امنی کذابون ثلاثون لیتن میری امت میں ۲۰ جموئے ہول گ۔ ایس مرزا تادیانی نے اس پیشگوئی کو سچا کر دیا۔ مگر سوال مد ہے کہ آپ کا عقلی ڈھکوسلہ بھی کوئی نص بٰ ۱ ارتص ہے تو پہلے ۲۹ مدعیان بھی تیج ہیں۔ جب امکان آپ کے نزدیک ثابت بت تو پھر کوئی وجہنہیں کہ وہ کذاب ہوں اور مرزا قادیانی صادق ہوں۔ مرزا تحادیانی کی تعلیم تو آپ کی اس عبارت سے معلوم ہو گنی کہ ذات پاک محمد رسول اللہ بی کھٹر شاہ رنگیلے سے تشید دی تو آپ کا کیا اعتبار ہے کہ کل کو مرزا تادیانی کو ہری شکھ نکوا ہے تشبیہ نہ دو گے۔ جب دادا کی بیرعزت کرتے ہوتو باپ کی خاک کرو گے؟ جب انسان کا ایمان اٹھ جائے تو پھر اس کو کوئی حیا نہیں رہتا۔ کجا دونوں جہان کے بادشاہ اور کجا محمد شاہ رنگیلے۔ دہ خاتم سلطنت بسبب نالائفق اور عمیاشی کے ہے اور محمد رسول اللہ ﷺ خاتم نبوت بسبب افضل الانباياء ہونے کے ۔ مگرب ادب کو دونوں يکسان نظر آتے بيں -قوالمسر ٢٠

'' قرآن ایک چھلدار درخت ہے۔'' الجواب: بیتک درخت پھلدار ہے اور ۲۳ کر دڑ سلمان اس کے پھل سے فیضیاب تیں۔ گر اب ایک چھوٹی جماعت اپنا الگ درخت بنانا چاہتی ہے جو زقوم یعنی تھو ہر کا درخت ۲۷۷۲ بے۔ جو حسب عادت اللہ زمانہ کی خزال اس کو پہلے کذابون کے درختوں کی طرح خاکت ساہ کردے گی ۔ کبال ہیں پہلے کذابون؟ قولہ خمبر ا۳

"آ تحضرت علي مسواجا مندوا ميں" (الدوة س ۳۳) الجواب: يه ذهلوسله بحث ت خارج ب سراج منير ميں تو پھر آپ كو كما اور آپ كے دمون كو او كان نبوت ت كيا تعلق؟ آپ لوگ تو اس سراج منير جي تو تو پ تيچ نبيس رہنا چاہتے۔ الگ سراج منير مان ليا۔ پس اگر دنيا ميں دو سراج منير ميں تو آپ تيچ اور اگر ايك بت تو ہم تيچ - يعنى اگر آ فات كا كوئى شريك ت خواہ حصونا ہى آ فات موتو تم تيچ اور اگر صرف ايك ہى آ فات ب اور دوسرا آ فات ممكن نبيس تو پھر دوسرا نى تعمى ممكن نبيس - قرآن مجيد ميں ميشك بغير صفت محمد رسول الله يا تي تح ميں کی شان ميں نبيس آ يا تب ہى تو لا تسى الحد يہ عاد روسرا آ فات محمد رسول الله يا تي تو تو ميں ميں ميں آ دور نظى و ناقص نى بي جيا ادر يہى مقصود تھا۔ مولوى روم صاحب لکھتے ہيں مصرعہ ب آ فات آ مد دليل آ فات

توله نمبر ۳۲

"خدائ دو آقاب بین - سراج کے معنی جب کد قرآن مجید ولغت ے آقاب کے معلوم ہو گئے تو اب یعین کر لینا چا ہے کہ خدا کے دو آفتاب ہیں - " (المع ق ص ٢٩) الجواب: یہ بھی ذھکوسلہ بحث ے خارج جہ آفتاب تو دو نہیں صرف ایک ہے جو آ سمان پر ہے حضرت محمد رسول اللہ تلیق کو مشبہ کی دیثیت میں آفتاب کہا ہے جو کہ خاتم النہین کی دلیل ہے کہ جس طرح آفتاب کا مش نہیں ہے ای طرح آپ تلیق کے بعد بھی کوئی نہیں یہ سرطرح آفتاب ہے کوئی وجود نور پا کر اور منور ہو کر آفتاب ہو کا دموی نہیں کر سکتا ای طرح محمد رسول اللہ تلیق کی تعلیم اور روحانی فیض سے فیضیاب ہو کر کوئی نبوت کا مدی نہیں ہو سکتا۔ آپ خود قائل میں کہ جو آفتاب ے نور پا تا ہے قر نہیں کہا سکتا۔ جس طرح قدر اول اللہ تلیق کی تعلیم اور روحانی فیض سے فیضیاب ہو کر کوئی نبوت کا مدی نہیں ہو سکتا۔ آپ خود قائل میں کہ جو آفتاب ے نور پا تا ہے قر نہیں کہا سکتا۔ جس طرح قدر کو آفتاب کہنا جہالت ہوں طرح دلی کو نہیں جہالت ہو قولہ نمبر ۲۳۳

''مراج کے لیے ایک قمر بھی ہے۔'' 140

(النوة س ٢٩)

الک<sup>ی</sup> الجواب: اس ڈھکوسلہ سے آپ کو کیا فائدہ اور اس کو امکان نبوت سے کیا تعلق؟ بلّ۔ ستارے اور شباب بھی میں اور کنی ااکھ اجرام فلکی میں۔ آپ تو خاتم النہیں کا شبوت ہے۔ رہے میں ذرہ ہوش میں آ ؤ اور اپنا دعویٰ یاد رکھو کہ قرآن سے امکان نبوت ثابت شرنا ہے۔ قول ی نمسر **س** 

''سراج الانبياء كالبھى ايك قمر الانبياء ب جو سراج الانبيا، كو بغير قمر ے مانتا (14, - = , 1) ب وہ جابل شپرہ چشم مادر زاد نابینا ہے۔'' الجواب: ایں من گھڑت مسئلہ کی سند شرق کوئی نہیں۔ سراخ الانہیاء وقمر الانہیا ، سمی آیت د حدیث میں نہیں۔ جب تک کوئی سند آپ نہ دیں آپ کی ایجاد باطل بے۔ ( دوم ) ..... جب سراج الانبیاء کے داسط قمر کا ہونا ضروری ہے تو ١٣ سو برس تک سرات الانبياء بغير قمر تح جلا آيا- أس في آب كى من كحرت دليل باطل ب كدسران الانبيا. کے واسطے قمر الانجیاء اازی ہے۔ (سوم) .....ا أر نور بدايت و فيضان معرفت جو رسول الله يلي سي اخذ كرف وال وقم کہا جائے تو اس صورت میں ہزار ہا قمر امت محدی ﷺ میں گزرے میں اور آئند دیکی ہوتے رہیں گے۔ مرزا قادیانی کی خصوصیت کیا ہے کہ یہ رسول کہلاوے؟ جس طرح سراج ہے نور اخذ کر کے قمر آ فتاب نہیں کہاا سکتا اس طرح سران الانبياء (رسول) بے نور اخذ کرنے والا قمر الانبیاء سرانؓ (رسول) نہیں کہلا سکتا۔ ( جبارم ) الرقمر الانبياء مرزا قادياتي تصحقو تمام انبيا ; أبيا بوت ادر اس مين ان تمام انبیاء کی جنگ ہے کہ ایک امتی قمر ہوادر وہ ستارے جس سے مرزا قادیانی کا شرف تمام انبیا، یر ثابت ہوتا ہے اور یہ کفر ہے کیونکہ محمد تانیف بھی انبیا , ک ساتھ میں۔

قوله نمبر ۳۵

(النوبة س الد) الجواب: اس کی بحث گزار چکل ہے۔ کیا تشریعی نبوت رحت نہیں؟ جس سے مرزا قادیانی کومحردم کر کے ۲۵ جز حیور کر صرف ایک جزاد ہے ہو کیا شریعت نعت و رحت نہیں؟ تر امکان نبوت سے اس کا کیا تعلق ہے؟ قولہ خمبر ۳۶

120

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ناظرین! اس ہے او پر کی آیت میں اللہ کا دعید ہے۔ متروں کے واسط جنبم اور اس کے مقابل خدا تعالی مؤمنین کو بشارت دیتا ہے کہ جو شخص ایمان اان گا وہ پر ہیز گارہے اور ان کے واسط بدلہ ہے جو حایوں۔ اب خاہر ہے کہ جب کافروں اور متکروں کو دوزخ ملے گا تو مومنوں اور پر ہیز گاروں کو بہشت اور اس کی تعتیں جو ان کا بتی حیاہے **اک** حال

يدايد احسان كرف والون كا-"

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لانحن http://www.amtkn.org ملیں گی۔ بیہ کہاں لکھا ہے کہ نبوت ملے گی؟ کیونکہ مسلمان ایماندار جو محمد یکھینے پر ایمان رکھتا ہے اور امتی ہے بھی نبی ہونے کی خواہش ند کرے گا۔ اور جو کرے گا وہ ایماندار نہیں کیونکہ جس کے دل میں خود نبی ہونے گی خواہش شیطان کے اغوا ہے ہو گی۔ اسکا خاصہ ہے کہ محمد یکھینے کی نبوت ہے انکاری ہو اگر چہ نفاق کے طور پر مند ہے اپنے آپ کو اسمی کیے مگر نبی امتی نہیں ہوتا۔ اس آیت کے حاشیہ پر لکھا ہے کہ ایا تی تو نبی اور مانا تی یہ مومن ۔ یعنی مومن وہ پر ہیز گار شخص ہے جس نے محمد رسول اللہ یکھینے کو نبی برحق مانا اور جو وہ لایا یعنی شرایہ - وقر آن اس پر چلا اور قائم رہا وہ مومن و پر ہیز گار ہے اور اس کے واسطہ بدلہ ہے۔ مدعیان نبوت کہ ایون کے واسطے تو یہ وعدہ ہرگز نہیں۔ دوم۔ اگر مان لیس کہ یہ نبوت کی دلیل ہے تو پھر 17 سو بریں کے طرحہ میں جس

قدر مسلمان صحابہ کرام و تابعین اور تمام امت مرحومہ سب کے سب نہ مومن تھے اور نہ محسن تھے کیونکہ ان کو نبوت نہ ملی اور نہ کسی نے نبی کہلایا۔ پس میہ غلط ہے کہ محسن کو نبوت ملتی ہے۔ قیامت کے دن نبوت کی خواہش باطل ہے کیونکہ جب دنیا ہی نہیں تو نبوت کیسی؟ قولہ نمبر ۲۹

"رحمت سے ناامید مت ہو" الجواب: رحمت سے ناامید وہ ہے جو رحمت اللحالمین کی رحمت کے ساید سے تحروم ہو کر نیا نبی تلاش کرتا ہے اور خام ایمان رکھ کر سیچ اور کامل نبی کے پاک دامن کو چھوڑ کر جھوٹے اور ناقص نبی کے بیچھے لگتا ہے اور قرآن اور حدیث کو اپنے لیے کافی نہیں تجھتا اور شاعرانہ لفاظی اور خود ستائی تصنیف کردہ مدعی نبوت کی مان کر شریعت حقہ کو ہاتھ سے د یتا ہے۔ مسلمان تحدی تو ۳۲ سو برس سے کروڑہا کی تعداد میں تحد رسول اللہ تعلقہ کے طفیل رحمت البلی کے امیدوار چلے آتے ہیں اور وہ رحمت نجات افروی ہے نہ کہ خواہش نبوت۔ ناظرین! میر قاسم مرزائی الدو ۃ ص ۵۲ پر زیر عنوان تر دید موانعات نبوت فی خیرالا مت توج ہیں۔ ' علماء حال کے باطل خلیال کا ابطال گویا صرف علماء حال ختم نبوت کے قائل ہیں اور متقد مین علماء امکان نبوت کے قائل ہیں۔'' (طخص)

ناظرین بیہ ایسا سفید جموٹ ہے جیسا کہ مرزا قادیانی نے تراشا ہے کہ دفات مسیح پر پہلا اجماع امت ہے ۔

سوت میخاند آمد بیرما دوش از محجد چیت یاران طریقت اندری تدبیر ما

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

ہم بڑے دعوے سے کہتے ہیں کہ متقد مین ہے ایک عالم بھی اسا نہیں ہے اور نہ کوئی محدث اور نہ کوئی مجتبد کہ وہ اس بات کو مانتا ہو کہ تمد رسول اللہ ﷺ کے بعد کوئی نبی مبعوث ہوسکتا ہے اگر کوئی ہے تو نکالوادر نہ جھوٹ بڑا شنے اور بھوکہ دینے سے خوف خدا کرویہ کاظرین! وہ دی آیتیں جن ہے میر قاسم مرزائی نے امکان نبوت ثابت کرنے کی کوشش کی ہے حسب ذیل میں۔ آپ خود انصاف کریں کہ ایک ہے بھی آ تخضرت يتلين کے بعد کسی نبی کا ہونا مغہوم نہیں۔ ( 1 ) يبنى ادم اما يأتينكم رسل منكم يقصون عليكم ايتي الاية. (٢) يمعشر الجن والانس الم ياتكم رسل منكم يقصون عليكم ايتي الآية. (٣) قال لهم خزنتها الم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم ايت ربكم الآية. (٣) سالهم خزنتها الم يأتكم نذير قالو ابلي قد جآء نانذير الآية (۵) ونو حاهدينا من قبل ومن ذريتهٔ داود و سليمان و ايوب و يوسف و موسى و هارون و كذالك نجزي المحسنين. الآية. (٢) ولما بلغ اشده اتينه حكماً و علما و كذالك نجزي المحسنين. (٢) ولما بلغ اشدة و استوى اتينه حكما و علما و كذالك نجزي المحسنين. (٨) سلام على نوح في العالمين إذا كذالك نجزي المحسنين. (٩) سلام على موسى و هارون انا كذالك نجزي المحسنين. (١٠) سلام على الياسين إذا كذالك نجزي المحسنين. (النوة س ٤٤) اس جگد صرف سوال میہ ہوتا ہے کہ مرزا قادیانی نے اپنا بہت زور لگایا اور انعمت علیہم و ما کنا معذبین کی دو آیتوں کے سوا ان کو استدال کے واسطے بیہ آیتیں نظر نہ آئیں ادر آپ گو آئیں۔ اس کے دو وجوہ ہو کتے ہیں۔ (۱) آپ کاعلم اور قوت اجتہاد مرزا قادیانی سے زیادہ ہو مگر چونکہ بدیہی ہے کہ آپ مرزا قادیانی کے علم سے زیادہ تو کجا بلکہ بہت کم ہیں۔ جب یہ صورت ہے تو پھر آپ کا استدلال خود اغلط ہے۔ (۲) کشفی والہامی طاقت ہے ہے بھی مرزا قادیانی کی آپ سے زیادہ مسلم ہے۔ پس آپ سمن دلیل ہے ان آیات ہے محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد نبی کا مبعوث ہونا نکالتے ہیں۔ جب آب کے پیشوا اور پیغمبر نے نہیں نکالا لا لیس یہ ماننا بڑے گا کہ یا میر قاسم ملی کی قوت

بب چ چ بیر مرز مید جس کا معرف کا میں جن جن جا جا جا جا جا جا جا ہے۔ استدال و قرآن وانی مرزا قادیانی سے بیشن منی ہے اند یا میں قائم ملی کا ان آیات

قرائم ٢

آ بخضرت یک ابو المونین ہیں۔ الجواب: قرآن تو فرماتا ہے کہ محمد کسی کا باپ نہیں۔ قرآن کے مقابلہ میں آپ کی اور آپ کے پیرو مرشد کی کون سنتا ہے اور اس کی کیا وقعت ہو سکتی ہے؟ قولہ نمبر ۳۲۳

خاتم النمین او کے قبم مخالفین۔ الجواب: میر قاسم علی کی حالت پر افسوس ہے کہ ان کی تخت کلامی سے محمد رسول اللہ ﷺ و صحابہ کرام تابعین تبع تابعین سب کے سب کے قبم ہوئے اللہ ان کی حالت پر رحم کرے۔ قرآین کی تفسیر جو حدیث نے کر دی کہ لا نہی بعدی تو پھر سوائے کتاخ د مرتد کے مسلمان قلح کام نہیں کہ اس کو تلج قبنی کہے۔ میں میر قاسم مرزائی کی خاطر ان کے پیڈیم کی عبارت نقل کرتا ہوں کہ ان کو معلوم ہو جائے کہ ان کی بدزبانی نے ان کا پیڈیم بھی نہ تو کی خاطر ان کے پیڈیم نہیں سکا اور وہ بھی کچ قبنم ہوئے۔ مرزا قادیانی لکھتے ہیں۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

ray

''چہارم قرآن کریم بعد خاتم النبین کے کسی رسول کا آنا جائز نبیں رکھتا خواہ دہ نیا رسول ہو یا پرانا ہو۔ کیونکہ رسول کو علم دین بنوسط جرائیل ملتا ہے اور باب نزول جرائیل بہ پیرایہ دحی رسالت مسدود ہے اور یہ بات خود معتقع ہے کہ دنیا میں رسول تو آئے گر سلسلہ وحی رسالت نہ ہو۔'

اب میر قائم مرزائی بتائی کہ قادیانی نبی بھی تو نج قنبی ہے باب رسالت کو مسدود مان رہا ہے اور آپ کے تمام داماک کو کہ رسالت و نبوت فعت ہے اور محن کو مل علق ہے سب خاک میں ملائیں۔ اب ہم کو جواب دینے کی کچھ ضرورت نہیں۔ آپ پہلے ، گھر میں سوچیں۔ افسوس میر قائم مرزائی کو مرزائی تعلیم کی بھی خرشین یا ہے۔ تو عدا عوام کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں خود ہی اپنے پاس سے اعتراض بنا لیتے اور خود ہی خلاف معل و نقل اپنے ہی میں جو آیا لکھ مارتے ہیں اللہ رخم کرے۔ قولہ نمبر مہم

آ تخضرت یکی ابو الموسنین بین بیہ بھی سمجھ لینا چاہیے کہ جس تحف کی یویاں مومنين كى ماتي بوكين تو ان بيويول كا شوبر بالا ولى مومنول كا باب بوكا- (النوة س ٦١) الجواب: نص قرآنی کے مقابلہ میں آپ کا ڈھکوسلہ غلط ہے اور قابل وقعت نہیں۔ سے الی نامعقول دلیل ہے جیسا کوئی کیے کہ مرزا قادیاتی بہ سبب پیر و مرشد ہونے کے مردوں کے باپ میں اور عورتوں کے بھی باپ ضرور میں۔ پس مرزائی مرد اور عورتیں بھی آپس میں بہن بھائی ہیں اور ان کا نکاح حرام ہے جیسا حقیقی کہن سے نکاح حرام ہے۔ ورنہ ضرور مانو کے کہ روحانی باپ ہونا جسمانی باپ ہونے ہے کچھ تعلق نہیں رکھتا۔ قرآن کی آیت ماکان محمد ابا احد من رجالکم ے تو جسمانی بینا اور جسمانی باپ مطلب ہے نہ کہ روحانی کپل بیہ طریق استدلال غلط ہے کہ اگر آ مخضرت ﷺ کی بیویاں امہات المونتين ہيں تو محمد رسول اللہ عليظة ضرور باپ ہيں اور اگر روحانی بيٹا مراد ہے تو کل مومنین د صحابہ کرام ادر دنیا بھر کے مسلمان سب ردحانی بیٹے محمد رسول اللہ میک کے ہیں۔ مرزا قادیانی کے ہاتھ کیا آیا؟ میر قاسم مرزائی اگر آپ کی سمجھ میں بیہ مسئلہ امہات الموننین نہیں آیا اور ای جہل کے باعث آنخضرت ﷺ کو امت کا باپ قرار دیتے ہیں تو ہم ہتاتے ہیں کہ امہات المونین کو صرف محرمات ابدی میں لانے کے باعث ازواج مطہرات کو امہات المونین فرمایا۔ جس کے سہ معنی ہیں کہ جس طرح حقیقی ماں کے ساتھ نکاح حرام ب ای طرح محمد منافق کی بیویوں سے نکاح حرام ب اور ماکان محمدا با احد

من ر جالکم میں حقیقی بیٹا مراد ہے جو دارث ہوتا ہے۔ داقعی حقیق صلبی بیٹا تحد ﷺ کے بعد کوئی نہ تھا اور نہ کوئی جانشین ہوا اور نہ نبی کہلایا۔ روحانی میٹے تحد رسول اللہ ﷺ کے انوار نبوت و خلافت کے سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیق \* ہوئے ان کے بعد حضرت عرَّ ان کے بعد حضرت عثانَ ان کے بعد حضرت علیَّ اور ان کے بعد خلافت :سمانی الگ اور خلافت روحانی الگ ہو گئی۔ خلافت جسمانی لیتن بادشاہت تو مخلف اشخاص میں تبدیلیاں پکڑتی ہوئی اب تک خدا کے فضل و کرم ے حربوں اور ترکوں میں ہے۔ اور خلافت روحانی بھی فقیر اور حجادہ نشین و خانقاہ و زاویہ گزنیاں کے ذرایعہ سے ہم ایک مسلمان کو فیضیاب کر رہی ہے جس کا ہر ایک سلسلہ طریقت حضرت علی کرم اللہ دجہ تک جا ختم ہوتا ہے۔ ہرایک مسلمان خواہ کی سلسلہ کا مرید ہو۔ قادری ہو۔ چشق ہو۔ نقشبندی ہو یا سہروردی اس کا سلسلہ پیشوایان حضرت علیؓ تک جاتا ہے کیونکہ خاتم ولایت حضرت علی کرم اللہ وجہ بیں۔ بال ب مرشدے کوفیض ہر گزنہیں ہوتا ۔ کہ اے بے چر تا چرت نباشد ہوائے معصت دل می خراشد مرزا قادیانی کا کوئی پیر طریقت نہ تھا اس لیے وہ روحانی خلافت کے فیض سے محروم تتھے کیونکہ وہ خود قرماتے ہیں کہ میرا کوئی چیر د مرشد نہیں۔ قرائم ۵۷ (النوة مر ١٢) خاتم النبيين وتج فبم مخالفين-الجواب: مرزا قادیانی بھی تو ختم نبوت کے قائل ہیں۔ دیکھو وہ لکھتے ہیں ۔ (، رثين من ١١٣) برنبوت را بردشد اختيام کیا آپ کی اس برزبانی کی رو ے وہ بھی بخ فہم میں۔ باتی رہے آپ کے اعتراض سو وہ بھی ایے ہی بیہودہ اور بے سند تک بازی ہے جس کا جواب یہی کافی ب کہ پہلے اپنے گھر میں فیصلہ کر لو کہ مرزا قادمانی 😳 پر ہیں کہ نبوت کو تحد ﷺ پر ختم كرت بي يا مير قاسم مرزائي جو خاتم النبيين يقين رف والول كو تج فهم مغضوب وتجذوم کا خطاب دیتے ہیں کون حق پر ہے؟ اور سے بحث بار بار کی جاتی ہے۔ طالانکہ جواب کٹی بار ہو چکا ہے۔ آیتیں اور حدیثیں بالکل بے محل یں اور خارج از بحث ہیں۔ صرف جہلاء كودهوكه دية بي - مرزا قادياني خود للصة بي كه مم مدى نبوت يرلعن تصبح بي -" (جويداشتهارات ج م ص ٢٢٢)

قوله تمسر ۲۶ کیا رسول اللہ ﷺ کی مرد کا بات نہیں ہوتا۔ (اللہ ۃ ص ٢١) الجواب: اس کی بحث ابو المونین میں گزر چکی ہے صرف بھرتی کی عبارت سے حجم کتاب

بہ دوب بیس کی بعث روٹ ویں لیک روز بل بے ترک بر کر کی جارت سے بہ سال بزدهانا منظور ہے۔ ورنہ جب نص قرآنی موجود ہے تو پھر ڈھکو سکے کون مان سکتا ہے؟ قولہ نمبر ۲۷

''لفظ لاکن رفع وہم کے لیے ہوتا ہے۔ آیت زیر بحث میں جو لفظ الکن ہے وہ زبان غرب میں استدراک کے واسطے آتا ہے۔ یعنی لاکن ہے جو پہلے کلام ہوتا ہے اس کو من کر جو سامع کو دہم پیدا ہوات پیدا شدہ وہم کو رفع کرنے کے داسطے صرف لاکن (النوة ش ٢٨) بول كرآ گ اس وہم كور فع كيا جاتا ہے۔" الجواب: بیشک لفظ لاکن استدراک کے واسطے آتا ہے اور اس آیت میں بھی درست آیا ے صرف بچھ کا پھیر ہے۔ ما کان محمدا ابا احد من رجالکم میں پورا مغہوم علت کی مرد کے باب ہونے کی درج نہ تھی۔ لیتن بیان نہ کیا گیا تھا کہ کیا وجہ ہے کہ تکھ ﷺ کی مرد کا باب ہم نے نہیں بنایا۔ لاکن کے لفظ کے بعد بورا بورا مطلب سمجھا دیا کہ ہم نے تحد باتی کو اس واسط بینا نہیں دیا کہ تحد بلائے کے بعد سی قشم کا نبی نہ ہو گا۔ خاتم النہین ے صاف بیان کر دیا کہ تحد ﷺ کے باپ نہ ہونے کی حکمت ہیہ ہے کہ وہ خاتم النہین ہے۔ اس کے بعد کوئی نبی نہ ہو گا۔ اگر کوئی تحد سات کا بیٹا ہوتا تو وہ بھی نبی ہوتا۔ مگر محمد ﷺ کے بعد سمی قتم کے نبی کا ہونا منظور خدا نہ تھا اس واسطے نہ بیٹا دیا اور نہ محد يا كو باب كها يبلا جمله كد محد ين كى مردكا باب نبيس معلول ب اور رسول الله علي د خاتم النبیین اس کی علت ہے اور لاکن صرف استدراک ہے یعنی اس کی کیا دجہ ہے کہ محمد الفي باب نبين اس واسط كد خاتم النبيين مي - يا محمد الفي كا كيول كونى بينا نبين - اس واسط که محمد خاتم النبیین بین اور خاتم النبیین کی تغییر حدیث لا بی بعدی میں رسول اللہ ﷺ نے خود کر دی ہے کسی دوسر ہے شخص کی رائے سے تغییر کی ہوئی محمد رسول اللہ یکھنے کی تغییر کے آگے بچھ وقعت نہیں رکھتی۔

قوله نمبر ۲۸

خاتم النبيين كے معنى۔ (الدوة ص ٢٢) الجواب: دیکھواس بحث کوابتدائی کتاب میں نص شرعیہ ے ثابت کیا گیا ہےمسلمان ہر

ایک مخبوط الحواس کے دماغ کا نزلہ نصوص شرعیٰ کے مقابلہ میں بے سند بات کی طرح مردود سمجھتے ہیں بلکہ مرزا قادیانی بھی خاتم النہیں کے معنی ختم کرنے دالا ہی مانتے ہیں۔

توضيح المرام ميں مرزا قاديانی فرماتے ہيں کہ''اگر يہ عذر پيش ہو کہ باب نبوت مسدود

ب ..... تو میں کہتا ہوں نہ من کل الوجوہ باب نبوت مسدود ہے۔'' (توضیح الرام ص ١٨ و ١٩ ترائن ن ٢ ص ٢٠) معنی ختم کرنے والا کرتا ہے۔ صرف میہ کہتا ہے کہ تحمد تلقظہ باب نبوت بند کرنے والا تو ہے مکر نہ من کل الوجوہ۔ بفرض محال اگر مان لیس کہ ایک جزو نبوت کھلی ہے تو ٢٥ جزو تو ، مرزا تادیانی بھی بند شدہ مانتے ہیں۔ میہ کون عقل کا اندھا کہتا ہے کہ خاتم کے معنی ختم کرنے والا مانتے والا مغضوب و مجذوم ہے؟

قرآن مجيد اور لفظ ختم ۔ خدا تعالىٰ نے سورہ بقر کے پہلے رکوع ميں کافروں کے حق ميں فرمايا ہے۔ ختم الله على قلوبھم و على سمعھم يعنى الله نے کافروں کے دلوں اور کانوں پر مہر کر دی۔ الجواب: لفظ ختم عربي ميں بند کرنے کے موقعہ پر استعال کيا گيا ہے۔ دل اور کان پر مبر کرنے کے بھی معنى یہی ہيں کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے دل بند اور بے حس کر دیے ہيں کہ نصحت کو اس ميں دخل نہيں۔ يعنى نصحت ان کو اثر نہيں کرتی کيونکہ ان کے دلوں پر مبر ہے۔ يعنى بند کیے گئے ہيں۔ پس ايا ہی کانوں کی مہر ہے بھی کانوں کا بند کرنا مقصود ہوتی عمل نہيں کرتے گویا انھوں نے سا ہی کانوں کی مہر ہے تھی کانوں کا بند کرنا مقصود مور ہے جن کر تے گویا انھوں نے سا ہی نہيں اور کيوں نہيں سا کيونکہ ان کے کانوں پر مہر ہے جیسا کہ بند کیے گئے ہیں۔ الح قول تم مر 40

لفظ خاتم اور لغت عرب۔ الجواب: ختم کے معنی''تمام گردانیدن' کے بیں از روئے فعل کے ختم یختمہ ختمہ فہو خاتم فذاک مختوم اس لحاظ سے خاتم کے معنی ختم کرنے والا اور پورا کرنے والا ہے۔ انگوشی اور مہر کے معنی سیاق و سباق قرآنی کے برخلاف ہے اگر چہ ختم کے معنی انگشتری کے بھی ہیں مگر یہاں انگشتری کے ہرگز نہیں کیونکہ رسول اللہ تلکی نے خود ختم کے معنی پورا کرنے اور تمام کرنے کے لیے ہیں جیسا کہ حدیث شریف میں رسول اللہ تلکی نے فرمایا کہ نبوت کے حک میں ایک ایدن کی جگہ خالی تھی جس کو میں نے آ کر تمام کر دیا اب میرے بعد مسلمان رسول اللہ تلکی کے مقابلہ میں اس کی کچھ وقعت نہیں رکھتے۔ اگر کوئی کاذب اپنے معلمان حرف اللہ تلکی کے مقابلہ میں اس کی کچھ وقعت نہیں رکھتے۔ اگر کوئی کاذب اپنے کے معنی ہرگز جرگز قابل اللہ تلکی کے کہ رخان قرآن کے معنی کرے تو اس کے خود فرض یعنی اور من گھڑت باتوں کو مانتے ہیں اور نہ مسلمان رسول اللہ تلکی کی کام کے مقابلہ میں لا میںائی کے اغوا نے ہاتھ سے نہیں دے بچتے۔ قولہ نمبر **اک** 

مہر سے کیا مراد ہے۔ الجواب: ختم اور مہر کی بحث گزر بچکی ہے کہ ختم کے معنی اس مہر کے ہیں جو کہ کسی چیز کے بند کرنے کے وقت استعال کی طابق ہے جیسا کہ خدا تعالی یسقون من رحیق مختوم ختامہ مسک، ترجمہ اس کو بلائی جاتی ہے شراب خالص مہر کی ہوئی جس کی مہر جتی ہے مثلک پر یعنی کتوری پر پھر حاشیہ پر فائدہ میں لکھا ہے؟ بوتلوں کے منہ کتوری سے بند ہوں گے اور ان پر ایک درجہ کے بہشتیوں کے نام کی مہر جمی ہوئی ہو گی۔ ناظرین! اب روز روشن کی طرح معلوم ہو گیا کہ ختم کی مہر وہی مہر ہے جو بند شدہ اشیاء کے منہ پر جمائی جاتی ہے۔ پس محاص بحث گزر چکی ہے۔ معنی پورا کرنے و تمام کرنے کسی شے کے ہیں۔مفصل بحث گزر چکی ہے۔

قوله تمبرهم

خاتم اور لغت مجم۔ الجواب: لبسم اللہ ہی غلط ہے۔ ختم جب عربی لفظ ہے تو لغت مجم سے اس کا کیا تعلق؟ صرف طول بیانی سے کتاب بر حمانا منظور ہے ورنہ معنی آیک ہی میں۔ بسمای محتم بہ یعنی آلہ مہر کرنے کا جس سے لفافہ یا تھیلی کا منہ بند کیا جاتہ ہے اور مجازی معنی بند کرنے کے بیکار کرنے کے میں جیسا کہ محتم اللہ علی قلد جہ سے ظاہر ہے کہ کفار کے دل حق بات کے قبول کرنے او**بات**ننے کے واسطے بندو بیکار کیے گئے ہیں۔ پس تحد ﷺ کا وجود

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

پاک انبیاءً کے بند کرنے کا آلہ ہے یعنی آپﷺ کے بعد کوئی نبی مبعوث نہ ہو گا۔ قول انمبر **۳۳** 

مہر سے کیا مراد ہے۔ خاتم کے معنی جب کہ ازروئے قرآن مجید ولغت معلوم ہو چکے تو خاتم النبین نے معنی نبیوں کی مہر ہے کیا مراد ہے۔ (الدوۃ ص 22) الجواب: جب مید لغت عرب سے ثابت ہو چکا ہے کہ مہر ہے آلہ مہر کرنے کا یعنی بند کرنے کا صبح ہے تو پھر محمد رسول اللہ ﷺ کا وجود آئندہ نبیوں کے آنے کا آلہ بند کرنے کا ہوا۔ پس خاتم النبیین کے معنی لا نبی بعدی درست ہوئے۔ قولہ نمبر مہ ۵

دستاویز کی مہر دنیا میں کوئی دستاویز یا مکتوب ایسانہیں دیکھا یا سنا گیا۔ جس پر اس غرض سے مہر لگائی جاتی ہو کہ وہ مضمون یا مکتوب اس مہر ہے ختم کر دیا۔ (المنوۃ ص 22) الجواب: مہر کے معنی ہمیشہ بند کرنے کے ہیں اور مہردو قشم کی ہوتی ہے ایک سیل اور دوسری سٹنمپ عربی لفظ ختم جو زیر بحث ہے اس کے معنی یا ترجمہ سیل ہے اور سے مہر وہ ہے جو موم یا لاخ یا کسی اور لیسدار مادہ ہے کسی چیز کا منہ بند کر کے گرہ کے اوپر چسپان کرتے ہیں اور ہمیشہ جب کبھی سے مضمون ادا کرنا ہو کہ جس کا مفہوم بند کرنا ہو وہاں مہر کا لفظ استعال کرتے ہیں۔ سنوعرفی کہتا ہے ہے

عناشیت کہ چو عصیاں ماست لا محصور جس کا ترجمہ بیہ ہے کہ ہم کو امید ہے کہ ہماری لبوں کی مہر ہو جائے گی تیری رحمت' جو کہ ہمارے گناہوں کی مانند بے انتہا ہے یعنی ہماری بخش بغیر ہمارے لب ہلانے کے ہو جائے گی۔'' مرزا قادیانی خود مہر کے معنی بند ہونے کے کرتے ہیں۔ دیکھو '' کیونکہ دید کے رد ہے تو خوابوں ادر الہاموں پر مہر لگ گئی ہے۔'

امید ہست کہ مہر لب سوال شود

(حقیقت الوحی ص ۳ خزائن ج ۲۲ ص ۵) پھر '' مگر افسوس کہ عیسائی مذہب میں معرفت الہی کا دردازہ بند ہے کیونکہ خدا تعالیٰ کی ہمکلا می پر مہر لگ گئی ہے۔'' (حقیقت الوحی صیه ۶۰ خزائن ج ۲۲ ص ۲۲) اب ہم ادب سے میر قاسم مرزائی سے پوچھتے ہیں کہ مہر کے معنی بند کرنے کے جو مرزا قادیانی نے کیے ہیں آپ ان کو بھی وہی خطاب دیں گے جو معاندین کو دیتے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

ہیں؟ تگر تعجب ہے کہ آپ دھو کہ دے رہے ہیں۔ بحث تو ختم کی ہے جو عربی لفظ ہے ادر آپ مہر جو فاری لفظ ہے اس پر ناحق نکتہ چینی کر رہے ہیں اگر دستادیز کی مہر مراد بھی لوتو اس کے معنی بھی دستادیز نے مضمون بند کرنے کے ہیں۔ یعنی جب مہر مقر کی دستادیز پر لگ جائے تو پھر اور مضمون بند ہو جاتا ہے اگر زیادہ کیا جائے تو دوبارہ مہر لگائی جاتی ہے۔ قولہ نمبر ۵۵

کتابوں پر مہر۔ ہزارہا کتابیں مذہبی اور دنیادی ہمارے سامنے مطبوعہ وغیر

مطبوعہ ایک ہیں جن کے اخیر مہر ہوتی ہے۔ مگر اس سے بھی صرف تصدیق مراد ہے۔ (الدوۃ ص 24)

الجواب: جب آپ خود مانتے ہیں کہ کتابوں کے اخیر مہر لگائی جاتی ہے تو ثابت ہوا کہ اختتام و آخر ہونے کی دلیل و ثبوت مہر ہے یہ دلیل تو آپ کے دعویٰ کے برخلاف ہے معلوم نہیں کہ کیوں آپ کی تجھ میں ایس صاف بات نہیں آتی کہ جیسے مہر اخیر لگتی ہے اور اختتام کی علامت ہے ایسا ہی تحمد علیظتے سب اندیاء کے اخیر ہیں اور ان کے اختتام کی دلیل نہ بھی کسی نے دیکھا ہے کہ جب اخیر مہر لگ جائے تو پھر بھی کتاب کی عبارت جاری قولہ نمبر ۲۹ قولہ نمبر ۲۹

ڈاک خانہ کی مہر۔ رات دن خطوط پر پارسلوں پر منی آرڈ روں پر مہریں تگی رہید ہ

ہوئی نظرآتی ہیں۔ ان مہروں ہے بھی تصدیق اصل مدعا ہے۔ (النوۃ مں 24) الجواب: ڈاک خانہ کی مہریں دوقتم کی ہوتی ہیں ایک Scal جو کہ ختم کا ترجمہ ہے دوم سٹیپ اور بحث ختم پر ہے نہ کہ سٹیپ پر اس واضط Scal مہر جو ڈاکنانہ کی ہے اس کے معنی ہم میر قاسم مرزائی کو شجھاتے ہیں تا کہ ان کی خلط بنمی دور ہو۔ ڈاکنانہ گی ہے اس کے صرف ڈاک کی تعلیلوں کے منہ بند کرنے کہ دقت استعمال کرتے ہیں۔ خواہ پارسل میل مول ذاک کی تعلیلوں کے منہ بند کرنے کہ دقت استعمال کرتے ہیں۔ خواہ پارسل میل منہ کو بند کر کے اس گی گرہ کے اوپر لاخ ہے شبت کرتے ہیں اور یہ بعینہ ترجمہ ختم کا ہے جیسا کہ قرآن میں اللہ تعالی قرماتا ہے۔ یہ مقدون من در حقیق ملحتوم محتاملہ مسک تعین دوہ شراب کی یوتلیں جو کستوری سے مہر کی گنی ہوں گی یعنی بند کی گنی ہوں گی۔ اس طرت ڈاگ کے تعلیم لاخ سے منہ بند کیے جاتے ہیں۔ آپ تصدیق کے معنی خلط کر تے دعوت

114

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

دوم۔ ان کی بناوٹ میں بھی فرق ہوتا ہے۔ حتم یعنی Seal سیل کے اندر حرف کھدے ہوتے ہوتے میں اور مہر یعنی Stamp کے حروف انجرے ہوتے ہیں جن پر سیابی لگ جاتی ہے اور وہ کاغذ حصب جاتا ہے۔ پس ڈاک خانہ کی سیل کے معنی بند کرنے کا آلہ ہے نہ کہ تصدیق کا۔ قولہ نمبر ۵۷

عدالتوں کی مہر۔ الجواب: یہ دھوکہ ہے۔ عدالتوں کی مہر ختم کا ترجمہ خلط ہے۔ وہ مہر جس کا ترجمہ ختم ہو لیعنی پیل جو سابق سے نہ لگائی جاتی ہو موم یا لاخ سے لگائی جاتی ہو بتات تو کوئی مان سکتا تھا؟ یہ دھوکا ایسا ہے جیسا کوئی خنر یر کی بحث میں سور کے لفظ پر بحث کرے کہ سور۔ کے معنی خوشی و دیوار کے میں اور سور جائز ہے۔ کہاں ختم اور کہاں مہر؟ آلر آپ چے تھے تو ختم کے معنی نکالتے نہ کہ مہر کے معنی - مہر تو اشرفی و پونڈ کو بھی کہتے ہیں۔ جب کوئی گر پر کرتا ہے تو ب راہ ہو کر جس طرف پناہ ملتی نظر آتی ہو جا پناہ لیتا ہے۔ یہی حال میر قاسم مرزائی کا ہے۔قرآن کے لفظ خاتم پر تو جھوٹے ہوتے اب ہاتھ پاؤں مارتے ہیں کہ کی

من خوب مے شناسم بیران پار سارا

مگر ہم بھی دھوکہ ظاہر کرتے رہیں گے جس قدر مہریں یعنی ڈاکنانہ کی مہر۔ عدالتوں کی مہر' کارخانوں کی مہر' مولویوں کی مہر' سکون پر مہر ہو ایک مہر ہے مراد تصدیق فعل ہوتی ہے یعنی غیریت کے شک کا دور کرمایا یغیر کے دخل کو رد کنا مقصود ہوتا ہے۔ جس سے یہ مطلب ہوتا ہے کہ مہر جس دفتر یا کارخانہ یا مولوی کی ہے ای کی ہے غیر کا اس میں دخل نہیں۔ جب عدالت کی مہر لگ جائے تو جس عدالت کی مہر ہے۔ وہ دوسری عدالتوں کے دخل سے مہر شدہ کاغذ کو بند کر دیتی ہے اگر ڈپتی کمشز کی عدالت کی مہر ہے تو دہ بند کرنے والی ہے۔ اس شک کی کہ یہ کاندات ڈویژنل نیچ کی عدالت کی مہر ہے تو مہر شدہ کاغذ ڈویژنل نیچ کے دفتر یا عدالت کے ہونے کو بند کرتا ہے اور ظاہر کرتا ہے کہ چونکہ مجھ پر مہر ڈپٹی کمشز کے دفتر یا عدالت کے ہونے کو بند کرتا ہے اور طاہر کرتا ہے کہ چونکہ مجھ پر مہر ڈپٹی کمشز کے دفتر یا عدالت کے ہونے او بند کرتا ہے اور طاہر کرتا ہے کہ

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے بیباں تشریف لائی http://www.amtkn.org

معلوم ہوتے تو تبھی مہر کے معنوں پر شک نہ کرتے۔ تصدیق ضد ہے تکذیب کی۔ پس جب کمنی امر میں شک ہوتا ہے تواس شک کی ردک و بندش تصدیق مہر سے ہوتی ہے۔ جب کوئی شخص شک کرتا ہے کہ تحریر عدالت یا کارخانہ یا ڈاکخانہ یا کسی دفتر یا کسی مولوں کی نہیں ہے تو مہر دکھائی جاتی ہے۔ جب فریق ٹانی مہر و کچھ لیتا ہے تو اس کا شک رُک جاتا ہے اور بند ہو جاتا ہے اور تکذیب بند ہو جاتی ہے۔ پس تکذیب کی بندش بذریعہ مہر ہوتی ہے اس واسطے ثابت ہوا کہ مہر کے معنی بند کرنے کے ہیں۔ اس تمام بحث ے ثابت ہوا کہ مہر خواہ کمی قتم کی ہو بند کرنے شک و شبہ کے واسط استعال کی جاتی ہے۔ جب فریق مقابل مہر دیکھ لیتا ہے تو اس کا شک دور ہو جاتا ہے۔ پس مہر آلہ ہے شک کے بند کرنے کا۔ جب آپ کوئی چیز خرید کرتے میں اور دوکاندار سے کہتے میں کہ آگرہ فیکٹری کا ہوٹ دذ تو دوکاندار جب آپ کو ہوٹ دکھا تا ہے تو آپ کو شک ہوتا ہے کہ شاید سے بوٹ کسی اور فیکٹر کی کا ہو۔ مگر جب آپ آ گرہ فیکٹر کی مہر دیکھ کو گے تو آپ کا شک بند ہو بائے گا تو ثابت ہوا کہ آ لہ شک بند کرنے کا مہر فیکٹری کی بے اور ایسا ہی جب سمی خط یا لفافہ کو آپ دیکھیں گے تو شک کریں گے کہ کس ڈا کنانہ سے بید خط روانہ ہوا ہے مگر جب آپ مہر لاہور کے ڈاکخانہ یا دبلی کے ڈاکخانہ کی دیکھ لیں گے تو آپ کا شک جاتا رہے گا۔ پش مہر ڈاکخانہ آپ کے شک بند کرنے کا آلہ ہے۔ جب آپ کو سد معلوم ہو گیا کہ مہر آلہ شک کے بند کرنے کا ب تو اس شک کے منانے کے واصطے کہ خاتم النبین کے بعد کوئی ٹی نہیں آئے گا۔ حضرت تحد ﷺ کا وجود یاک بطور خاتم آلد نبیوں کے بند ہونے کا ہے۔ جسطر ج مہر کے دیکھنے سے شک بند ہو جاتا ہے کہ یہ چیز اس کارخانہ کی ہے جس کی اس پر مہر ہے ای طرح محمد ﷺ کے وجود ہے کسی اور نبی کے آنے کا شک بند ہو جاتا ہے کہ آپﷺ کے دجود باجود کے بعد کوئی نبی مبعوث نہ ہو گا۔ مبر محد مظافی شک منانے والی ب- مگر مومنوں کے لیے-توله تمبر ۵۸

بر ایک مہر تم دنیا بھر میں کسی طرح کی پیش کرو بادنی تامل کھل جائے گا کہ کوئی مہر اس غرض نے نہیں لگائی جاتی کہ وہ مہر شدہ چیز کے خاتمہ کے لیے ہے۔(النبرة ص ٨١) الجواب: یہ سخت جھوٹ اور دھوکہ ہے کہ مہر خاتمہ کی غرض ے لگائی نہیں جاتی۔ اب پھر میر قاسم مرزائی مہر کی بحث ے عاجز آ کر خاتمہ کی طرف گئے ہیں خیر ہم بھی اسی طرف تعاقب کر طح ہیں۔ میر قاسم مرزائی اہل زبان لغت عربی کے اور نصوص قرآنی و احادیث

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لا<sup>:</sup> http://www.amtkn.org

نبوی کے مقابلہ میں آپ نے مقلی ڈھکو سلے کہاں تک چلیں ٹی جب ختم ے معنی آپ لغت عرب سے آخر ہر چیز ے و پایان انجام خاتمۃ الثی مان چیے مگر درون طورا حافظہ نباشد کا معاملہ ہے اگر آپ کو اپنی تحریر یاد نہیں رہی تو ہم اس کی نقل کرت میں دیکھو درجس نے معنی ہوتے کسی چیز پر مہر کر دی دوسرے معنی کا محاورہ ب ناتمۃ الثی یعنی کی چیز کا انجام ادر اخیر۔

اب ہم میر قاسم مرزائی کو ہتاتے میں کہ جب مہر کے معنی بند کے میں اور سیلی و بوتل جب بھر جانے پوری ہو جانے اور اس کے اندر اور پیز نہ تا سے جب منہ بند سر کے مہر لگاتے میں۔ پس مجازا معنی مہر کے خاتمۃ الٹی صحیح ہوئے آپ کا اس سے سیا مطلب نگاا؟ حتمہ اللّٰہ علی قلوبیھم سے خود آپ نے اقرار کر لیا ہے کہ کفار کی سزائے واسطے آیا ہے۔ سزا تو جب ہو گی کہ ان کے دل حق کے قیول کرنے سے بند ہوں ہے۔ قولہ فمبر **89** 

مہر اخیر پر کیوں لگائی جاتی ہے۔ واضح ہو کہ کی دستاویز یا ملتوب نے آخر پر کاتب یا مقر یا گواہوں کی مہر اس واسط لگائی جاتی ہے کہ وہ تمام تحریر یا مہر شدہ شے ک قبولیت وتسلیم کی دلیل ہو۔ الجواب: اس کا جواب پہلے مہر کی بحث اور دستاویزات کی بحث میں ہو دکھا ہے۔ مگر میر قاسم مرزائی کا مقصود کتاب کا طول کرنا ہے ایک بات کو الٹ پلٹ کر دوسری شکل میں الگ دلیل بنا لیتے میں جو کہ پایہ خیر ااکلام سے نہایت گری ہوئی روش ہے ہم بھی جواب دوبارہ دینے کے واسط مجبور میں۔ یہ خاط ہے کہ دستاویز پر مہر قبولیت و تسلیم کی دلیل ہوت ہوں اور دینے کے داستا میں ہو کہ پایہ خیر ااکلام سے نہایت گری ہوئی روش ہے ہم بھی جواب دوبارہ دینے کے واسط مجبور میں۔ یہ خاط ہے کہ دستاویز پر مہر قبولیت و تسلیم کی دلیل ہوتی ہوتی محکمیل و تصدیق کا آلہ مہر یا دستخط ہوت میں۔ دہ کی دستادیز پر دستخط یا مہر مقر ہو جائے تو کھر ای دستاویز میں کی و زیادتی نہیں ہوتی اگر کرنی ہوتی تو دوبارہ دستخط یا مہر

مقرمو جائے کو چر اس دستاویز میں می و زیادی میں ہوں اگر کری ہوی کو دوبارہ دستاط م مہر کرائی جاتی ہے جس سے صاف ظاہر ہے کہ مہر مقر کی تصدیق کا آلہ ہے۔ مثلاً کریم بخش نے دستادیز تحریر کی مگر شک ہے کہ اس نے بیتحریر کی ہے یا نہیں۔ اس شک کے دور کرنے و بند کرنے کا آلہ مہر ہے بعد ملاحظہ مہر کے شک دور ہو جاتا ہے۔ پس خابت ہوا کہ مہر کے معنی بند کرنے کے درست میں جیسا کہ خود مرزا قادیانی اور دیگر تمام با حواس اشخاص کرتے ہیں اور میر قاسم مرزائی کا ایجاد بندہ غلط ہے مگر کوئی یو چھے کہ دہ قرآن سے کسی جدید نبی کے لانے کے مدمی تھے۔ یہ فضول بحث کس واسطے کر رہے ہیں؟ گا نص

119

قرآنی ادر کچا به عقلی ڈھکو سلے یہ قوله نمبر ۲۰

. اب بتاذ که خاتم اکنہین میں نبیوں کی مہر آنخضرت یکھنے کو قرار دیا گیا ہے۔ س طرت بی تمہاری مثابیت کا مصداق ہو سکتا ہے۔ (Nr. Ar - 7; 1) الجواب: مرزا قادیانی اور ان کے مرید ہمیٹہ تشویہہ کی بحث میں مغالط دیا کرتے ہیں تگر جب ویے بی اعتراض فریق ثانی کی طرف سے ہوں تو بغلیں جھانگتے ہیں۔ جب سیح موعود لیعنی مرزا قادیانی پر لازمی اعتراض تصوص شرعیہ کے رو ہے کیے جا کنیں تو استعارہ کہ کر ٹال دیا جاتا ہے اور جب کہا جائے کہ مرزا قادیانی جو مثیل میں اینے آپ کو کہتے ہیں ان میں میں کی کوئی مماثلت نہیں۔ اول میلی کی والدہ کو بثارت فرشتہ نے وی کہ تیرے ما<sup>ل لز</sup> کا ہو گا۔ دوم حضرت میسی بغیر نطفہ کے پیدا ہوتے اور مرزا قادیانی باب کے نطفہ ہے۔ سوم حضرت میسی نے تمام عمر شادی نہ گ۔ مرزا قادیانی نے تین ہویاں کیں۔ ( دو حاصل کر کیں۔ تیسر می اور لے گیا؟ ) جہار معینی نے اپنا کوئی گھر نہ بنایا مرزا قادیانی نے پرتکلف مکانات بنوائے۔ پنجم۔ عیسیٰ مردوں کو زندہ کرتے تھے۔ مرزا قادیانی پیشکوئیاں ے زندہ کو مردہ کرتے دے اگر یہ خلاف ہوتا۔ ششم۔ حفرت عینی کا رفع جسمانی آسان پر ہوا مرزا قادیانی عام لوگوں کی طرح فوت ہو کر زمین میں مدفون ہوئے۔ مبشتم حضرت میسی کی ادااد نه تقلی مرزا قادیانی اداد والے تھے۔ کنم۔ خلاف اجماع بقول آپ کے سیسی مسلوب و معذب ہوئے اور مرزا قادیانی نہ مصلوب ہوئے اور نہ معذب ہوے۔ پُل یا تو مماثلت تامہ ثابت کرو یا مرزا قادیانی مثیل میں کمیں کوئی بھی مماثلت مرزا قادیانی کی مطرح میلی سے نبیں۔ تمر جب دوسرے استعارہ کی بھٹ کریں تو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائر http://www.amtkn.org

مما ثلت تامہ کے امتراض میں تب میں مرجم اس کا بھی جواب دیتے میں دہو بڈا۔ ا (1) یہ ناچ ہے کہ میں آنائے چھ وجودوں کا ہونا ضروری ہے کیونکہ خاتم کے لفظ یہ جت سے اور خاتم کے واسط تین وجود کا ہونا اازی سے خواہ ت کی زبر سے ہو یہ زریہ ہے ہو ہو ایک بے معنی ختم کرنے والا۔ (۲) وجود جو ختم کیا جائے۔ تیسرا جو آلہ ختم کا بو سومتیوں ، جو، خاتم النہین میں موجود میں۔ خاتم الانمیا، خدا تعالی کا وجود ہے۔ نبوت د رسالت بخم شده وجود ب- محر ﷺ فتم نبوت و رسالت میں- لیں خاتم النبین میں حضرت نمر بنول اللہ ﷺ کا وجود یاک نبوت و رسالت کے لیورا اور تمام کرے کا یا ہونے کا آلہ ہے۔ باقی اعتراض این صورت میں ہو کیتے تھے جبکہ نبوت و رسالت کسی َوزہ یا ہوتل یا صندوق یا تھیلی میں بند کرنے ارادہ البی میں ہوت۔ مگر ارادہ البی میں سلید اسل خمد ﷺ کے بعد بند کرتا تھا سو کر دیا۔ اب ان کے بعد نبی کوئی نہ او کا۔ ( دوم ) مہر مادی لیعنی او بے یا لکڑنی یا ربڑ یا پھر کی مہر کے واسطے ایسے ایسے وجودہ کا جونا شر وری ب ب مجاری اور غیر مادی مبر جو صرف استعارہ کے طور پر مذکور جو اس ب وال اار بی تبیس یہ صرف محاورہ کے طور پر تاکید کے واسطے فرمایا ہے کہ تحد رسول اللہ ﷺ ک بعد کوئی رسول نہ آئ گا گویا کہ آپ ملکے کا وجود پاک انہیا: کے وجود کے واسط اطور مہر ہے جیسا توئی تخص نہایت تا کید اور زور کے موقعہ پر کہتا ہے کہ اب ہم نے اس پر مہر كردى ب- يعنى اليا ام كجر دونا ناملن الوجود --

قوله نمبر ۲۱

جبرائیل خائن نبیں۔ الجواب، افسوس اپنے پاس ہے ہی سوال منا لیا۔ ون کہتا ہے کہ جبرائیل خائن ہے؟ جب تک کوئی ثبوت پیش نہ کرو کہ مسلمانوں کی فلاں کتاب میں لکھا ہے کہ جبرائیل خائن ہے تب تک آپ کا ببتان ہے۔

(۲) یہ اعتراض ایما پایہ مقل نے گراہوا ہے کہ لڑ کے بھی بنٹی ارّات میں۔ میر تلاسم مرزائی کے نزدیک وہی البی سی یوتل یا کوزہ میں بند ہو کر آتا تھا اور اس پر لاکھ یا موم کی مہر ہوتی تھی اور محمد بیچیتے کو سیچ و سلامت پہنچا دیتا تھا اور خیانت خبیں کرتا تھا۔ محتمہ اللّه علی قلو بھم ہے میر تلاسم مرزائی یہ سبیحتے میں کہ کا فروں کے دلوں پر لاکھ یا موم گا کر خدا تعالی اپنی انگوشی کی مہر اگاتا تھا۔ بیچ ہے جب دین کی ری ہے کوئی کردن اکال لے تو پچر اس کو دین کی سبحہ نہیں رہتی اور ڈوب والے کی طرح چاروں طرف باتھ پاڈں مارت ب کہ کسی طرح بنی جاؤل بھلا مجھوٹ کب تک قائم رہے اپنے مجھوٹے دعومی نبوت کے والسط تو تمام مسائل وین کو استعارات اور مجاز سے الت دیا۔ مگر محمد بینی کی فضیلت سے انکار کرنے کے والے حقیقی معنی اور ہر ایک حقیقی مراد کیتے ہیں۔ مگر جب دفات مسی اور مرزا تادیانی کے مسیح موجود ہونے میں بحث کریں کے تو تمام بے سند تاویل مجاز واستعارات د تادیلات بعید از عقل ونقل نکالتے جائیں کے کہ وصف سے مراد قادیان اور میں ابن مریم کے معنی مرزا غلام احمد قادیانی ہے تکر یہاں جو استعارہ خدائے تم اللہ میں استعال کیا ہے اور خاتم میں ہے اس سے انکار ہے۔ اللہ رحم کرے۔ قولہ نمبر ۲۲

ادتی و اعلیٰ مجر۔ الجواب: یہ بھی مبر کی بحث میں گزر چکا ہے۔صرف کتاب کا تجم بڑھانے کے واسط بار بار ذکر کیا ہے۔ جب مرزا قادیانی خود خاتم کے معنی اکمل و نتام کرنے والا مانتے ہیں اور ہر نبوت راہر و شد اختتام کہتے ہیں تو پھر آپ کی من گھڑت بات کون مانتا ہے۔ قولہ نمبر ۲۳

مونین کے وہم کا ازالہ۔ الجواب: اس کی بحث بھی لاکن میں گزر چکی ہے۔ قولہ نمبر **۲۵** 

متكرين كے اعتراض كا ازالد تفصيل اس كى يہ ہے كد كفار معائدين جو يہ كہتے تھ ك تحد يليك كا سلسله اس كى زندگى تك ہے۔ الجواب: يہ بالكل خاند ساز اور لغو دليل ہے كہ كفار كى دليل كہ تحد يليك اا ولد ہے اور خدا نے بھى اس كا اادلد مونامان ليا ادر اہتر كہا بالكل واقعات كے برخلاف ہے۔ رسول اللہ يليك واقعى سى بالغ مرد كے باپ نہ تھے۔ اس كى وجہ يا علت غائى خدا نے خود فرما دى لاكن رسول اللہ و خاتم النہين ليحق تحد يليك كى اولدى كا يہ باعث ہے کہ ہم نے اس کے بعد کوئی نبی مبعوث تہیں کرنا اور ہم نے برقشم کی نبوت تحد ﷺ پر

ختم کر دی ہے۔ اب ان کے بعد کوئی نبی نہ ہو گا ادر رسول اللہ ﷺ نے بھی قر آن مجید کی یہی تغییر کی ہے کہ میر ے بیٹا نہ ہونے کی وجہ سے ہے کہ امّا حاتم النہیین لانبی بعدی. یہ ذھکوسلہ بالکل خلاف عقل ونقل ہے کہ کفار کہتے تھے کہ محمد ﷺ کا ساسلہ نہ

یط گا جب رسول اللہ علیظتے کی زندگی میں ہی فیصلہ کر دیا تھا اور رسول اللہ علیظتے نے خود فرما دیا تھا کہ نبی کا کوئی وارث نہیں ہوتا جو اہل خلافت ہو گا وہ خلیفہ ہو گا۔ چنانچہ ایہا ہی ہوا۔ جب رسول اللہ علیظتے کا کوئی وارث نہ تھا اور کفار جانتے سطح کہ رسول اللہ سطح کی زندگی میں ہی نتمام م ب بلکہ شام تک بھی اسلام پھیلایا گیا تھا اور مسلمانوں کی سلطنت قائم ہو گئی تھی تو دہ بہ سب نہ ہونے بیٹے کے کیونگر ملیامین ہو علق بے؟ ایتر کا لفظ رسول اللہ علیظتے کے واسط ب ادبوں نے خود گھڑ لیا ہے ورنہ خدا تعالی نے تو رسول اللہ تلک کو تو اہتر نہیں فرمایا بلکہ یہ فرمایا کہ ان شادندک ہو الاہتو یعنی تیرے دشن اہتر ہوں گے۔ چنانچہ رسول اللہ تلظتی کی زندگی میں ملہ و مدینہ میں کوئی دشمن نہ رہا۔ ہملا رسول اللہ تلک ہے نہ پچھاور۔

مدیم بحقی غلط ہے کہ سلطنت کا دارٹ بیٹا ہی ہوتا ہے جب بیٹا نہ ہوتو پھر جو اہل ہواس کو سلطنت ملتی ہے۔ تاریخ کے پڑھنے والے جانتے ہیں کہ بادشاہ اپنی زندگی میں ہی ولی عہد مقرر کر دیتا ہے۔ دور کیوں جاتے ہواب دنیا کی سلطنتوں میں دیکھ لو کہ جس بادشاہ کا بیٹا نہ ہوتو پھر جس کو رعایا و اراکین بادشاہ تسلیم کریں وہی ہوتا ہے۔ پس واقعات بھی ہتا رہے ہیں کہ حضرت محمد بیک کے بعد حضرت ابوبکر صدیق " مند خلافت پر بیٹے۔ آپ کی دروغ بیانی اور خانہ ساز ڈھکوسلوں نے بھی نامعقول بات ثابت ہو کتی ہے؟ ہر گرزمین ۔ قولہ نمبر ۲۲

انبیاء کے دارٹ نبی ہوتے ہیں۔ انبیاء کی یہ بردی خواہش ادر آرزہ ہوتی ہے کہ ان کا جانشین اور دارٹ نبوت کوئی دلی عہد اور فرزند رشید ہو۔ (النبۃ ص ۸۹) الجواب: ناظرین یہ سخت دھوکہ ہے کہ حضرت زکریا اور دیگر انبیاء کا ذکر کر کے اپنا مدعا ثابت کرنا چاہتے ہیں مگر ان عقل و دین کے اندھوں کو معلوم نہیں کہ جو انبیا: محمد رسول اللہ عظیقے سے پہلے گزرے ہیں اور صاحب اواا د نرینہ تھے ان کے حالات ٹند عظیقے سے

س طرح مطابق ہو شکتے ہیں؟ لیونلہ ان کے وقت تو سلسلہ نبوت جاری تھا اور تشریعی و غیر تشریعی نبی آت مصاور آت رہے۔ اس دبیل لیعنی دارث نبوت ہے تو گفت ہتک گھر رسول الله ﷺ کی کردی که دوسرے نبیوں کو خدا تعالی اوااد نرینہ دیتا رہا اور محمد ﷺ کو محروم رکھا اور اس دلیل سے ان کا شرف بھی تھر ﷺ پر ثابت کر دیا۔ حالانا۔ خاتم الرسل و خاتم الانبياء کو يمې شرف دوسرے انبيا دير تھا گه نه ان کو دين کامل ديا کيا تھا اور نه ان کو رحمت اللعالمين ادر خاتم النبيين كها گيا تلاء مكر جب دل قسادت كفر و انكار و شرك في النوۃ ت اندھا ہو جاتا ہے تو جو امر شرف کا ہوتا ہے وہی بے دینوں کو میب نظر آتا ہے۔ رسول الله يليظ كابينا نه بونا مسلمانوں كے فرديك باعث شرف ب كه رسول الله يليظ كو خدا نے یہ فضیلت دی کہ کل نبی اس کے مقدمة اکجیش بناے اور انثرف الاولین سب ے بعد تشریف الٹ۔ رحمة اللعالمین کا لقب ای ختم ا<sup>ر</sup>سل ٹ بامث پایا۔ مگر ان کفار کو جو محمد سیطینی کا در چھوڑ کر کسی اور کو نبی مانتہ میں دیب کوئی شرق دلیل نہ ملی تو اپنا مقلی ہ حکوسلہ جز دیا کہ سب کے چیچے اور آخر آنا باطٹ فخر نبیں۔ امد البراجس امرکو خدا اور اس کا رسول ملک خطرت میشن جس کی امت ہونا اپنا فخر جان کردیا کرتا ہے کہ خدایا بتھ کو تبی آخرالزمان کی امت میں ہونا نظیر بہ کر۔ آت ای نبی ن امت ہوتے کے مدمی خود اور نبی کا آنا مان رہے میں اور اپنی ب دینی وحقق کی دلیل کہتے ہیں کہ انبیا، سابق کی اوالہ ہوتی تھی اور اس کی نبوت کے دارٹ ہوتے چلے آئے ہیں۔ پس رسول اللہ ﷺ کے بعد بھی نبی اور وارث ہونے چاہئیں اور ہالگل سیبودہ طور پر کتاب کے ادراق سیاہ کر دیے کہ مجم کتاب کا بڑھ جائے۔ کہیں حضرت ابراہیم کی دعا ادر کہیں حضرت زکریا کی دعا ب محل در بن کر دی ہے کہ انھوں نے دعا تمیں کیں اور ان کو بیٹے اور وارث ملے۔ جس ت ب دین کا مطلب ہیے ہے کہ حضرت کی دعا قبول نہ ہوئی اور نہ ان کو کوئی میٹا ملا۔ یہ ہے مرزائی جماعت کا ایمان کہ اپنے رسول ملک کی جنگ س پرا یہ میں کرتے ہیں اور کس کس لباس میں ہو گر دین اسلام ے دشمنی کر کے اس کی تخزیب کے دربے میں؟ اس کے ایک امتی کاذب مدتی کی تو سب دعائیں قبول ہوں اور ادااد بھی ہو مگر محمد رسول اللہ ﷺ کی دعا خدا نے قبول نہ کی اور نہ اس کو اولاد ترینہ دی۔ کویا جوام رسول اللہ ﷺ کے شرف کا تلاہ کہ اس کو بینا نہ دے کر اس پر ختم نبوت کی جو دلیل خدانے قول اور فعل ہے دی تقلی آپ اس کو زکریا اور ایرا ہیم کی نظیر دے کر باطل . حررت میں الداداد کا بوزا اور وارث کا بوزا باعث فخر ہے تا کہ جربا ک سے المدار

اوالاد ہوتی ہے وہی افضل تقہر ہے۔ تمر خدا تعالی ان دشمنان دین کی خاطر پہلے ہی ایے ایے باطل اعمۃ اضوں کے داسطے قرما چکا ہے کہ میں نے بیٹا اس واسطے شبیس دیا تا کہ آپ سیلیج کا خاتم انتہین ہونا قائم رہے اور کی قشم کی نہوت آپ سیلیج کے بعد نہ ہو۔ اس جگہ آیل : منوسد بھی جز دیا ہے کہ روحانی بیٹا تھا اور روحانی وارث تھا اور ود مرزا قادیانی سیلے کیا خوب دلیل ہے جو کہ ذیل کی وااگل ہے باطل ج۔ (۱) اور وور اندیا : کی طرح حضرت کو شرف ہوتا تو دسمانی میٹا ہوتا خیسا کہ ابرانیم اور زکریا کو خدا نے دیا تھا اور ان کے وارث ہوئے تھے جیسا کہ خود ہی آپ نے آپیش لکھی ہیں۔

ل) دوهانی بینے اگر مراد کیں تو پھر سحابہ کرام ہموجب خیر القرون قرنی کے بدرجہ اولی روهانی بینے تھے۔ پھر بھی ۳ اسو سال کے بعد روهانی بینا ہو کر قادیانی کا نبی کبلانا باطل ہوا کیونکہ آپ مان کچے ہیں کہ برا بینا وارث ہوتا ہے اور سب حجوف بھا نیوں کو بڑے بھائی کی متابعت کرتی چاہیے۔ پس مرزا قادیانی جو ۱۳ سو برس چھوٹے میں اور سحابہ کرام ت ۳ اسو برس چچھی آئے ہیں ان کی بیروی کریں اور نبی نہ کبلا میں نیونلہ برخلاف کھی قرآ تی و احادیث ہے کیونکہ اصلی روحانی بینوں لیعنی سحابہ کرام تابعین و تا بعین میں سے بڑے یوالی و فانی الرسول کے مرتبہ والے صاحب شرف و البرمات خررے ہیں مگر کسی نے بھی اپنی قالی و نبی کبلایا۔ بین یہ بالکل باطل ہے کہ جنی مراد روحانی بینا مراد ہے۔

(۳) اگر روحانی بنیا مراد ہوتا تو یہ غلط ہے کیونکہ جو جو اوگ آ تخصرت بیلی کی شرایت و تعلیم کے وارث بیں وہ سب کے سب روحانی بیٹے ہیں اور یہ بالکل بے رابط اور نامعقول تھا کہ خدا تعالی باوجود ہونے روحانی بیٹوں کے خلاف واقع ما کان محصدا ابنا احد من رجالکہ یعنی تحد میلین کسی کے باپ نہیں کیونکہ روحانیت کے کھانط سے باپ تو تھا اور خدا کی شان سے بعید ہے کہ اس کو معلوم نہیں کہ تحد میلینے تو روحانی باپ ہے اور میں اس کو روحانی باپ ہونے سے تحردم کر رہا ہوں۔ لیس ثابت ہوا کہ امہات الموسنین کہنے ہے خرام روحانی باپ ہونے سے تحردم کر رہا ہوں۔ لیس ثابت ہوا کہ امہات الموسنین کہنے ہے خدا توالی کا صرف جسمانی لحاظ سے مطلب تھا کہ ازواج مطہرات امت تحدی سیلینے پر حرام ہوں ان سے نکاح ثانی کرنا ایسا قرار دیا جیسا کہ تحقیقی جسمانی ماں سے نہ کہ کرنا یہ بالکل باطل ہے کہ خدا تعالی کی منشا، کے برخلاف روحانی ما میں اور روحانی باپ جنجے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

کیونکہ آئر ظاہری احکام شریعت کو ہو ایک کی رائے ہے روحانی قرار دیا جائے تو آج ایک مسلد کل دوسرا پرسول نیسر اعلی مذا القیاس جنتے لوگ ہوں گے اپنے ہی مرادی اور روحانی معنی جوال ک تو اصل دین مفقود ہو جات گا۔ مثلا ایک شخص کیے گا کہ نماز بھی روحانی ب خاہر اوپر نیچے ہونا مراد نہیں اور قرآنی سند بھی پیش کر دے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری خاہری صورتوں پر نہیں دیکھتا بلکہ تمھارے دلوں کو دیکھتا ہے ایس دل کی نماز مراد ہے۔ دوسرا کیج کا کہ روزہ سے مراد بھی بھوکے رہنے سے نہیں روحانی ردزہ مراد ہے اور حدیث پیش کرے گا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ بعض لوگ روزہ سے پچھ حصہ خبین لیتے ۱۰ اس کے کہ منہ باندھ رکھیں ان کو بنچہ نواب نہیں ہوتا۔ روحانی روزہ رکھنا چاہیے۔ ایسا ہی تیسرا آ دمی قربانی کے بارہ میں کیے گا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے کہ تمھارے خون اور گوشت کی جھو کو پرداد نہیں۔ لیں اس ہے روحانی قربانی مراد ہے تو مسلمان خدا کے واسطے ذرہ نور کریں کہ ایک ایک بیہودہ خودرائی ہے وین قائم رہ سکتا ہے؟ برگز نہیں۔ پس بد بالکل باطل اور ابطل ب كد محمد عظيمة باب تصاور خداف غلط فرمايا كه رسول كسى كاباب نهين. ( ۴) چونکہ اللہ تعالی بکل شبی علیم ہے اور اس نے اس آیت کے اخیر فرما بھی دیا ہے کہ کان الله بکل شی علیمانین اللہ تعالی کوعلم تھا کہ تمریج کے بعد کاذب مدعی نبوت ہوں گے۔ اس واسط اس نے پہلے ہی سے اپنے قول اور فعل سے ثابت کر دیا کہ محد يظيف كو يبل ب تو خاتم النبين فرمايا اور پحرفض ب كى رجل كا باب نه بنايا كيونكه اس نے پہلے بھلے میں ماکان محمد ابا احد من رجالکم لین مرتظ من م من سے کی مرد بالغ كا باب نہيں سمجما ديا كه چونكه تحد يظيف خاتم النبيين ب اس كي يد كمى كا باب نبيس معاذ اللہ ابتر نہیں جیسا کہ عرب کے کفار اور عجم کے مرزائی خیال کرتے ہیں اور دوسرے جملے کے سرے پر لاکن کے لفظ سے جو اخراب و استدراک کا بے صاف صاف کھول دیا کہ تحد ساتھ اللہ کے رسول اور خاتم النہین میں یعنی اللہ کے رسول اور نبیوں کے خاتم ہیں۔ خاتم کے معنی تمام کرنا اور انجام کو پہنچانا کسی چیز کا اور مہر کے معنی بھی میں مگر جب سیاق و سباق قرآن خاتم کے معنی تمام کرنے والا چاہتے ہیں تو پھر جبالت ہے کہ خاتم کے معنی یہاں انگشتری کریں اور علینہ و مہر بتا نمیں اور ناحق نفسانی خواہش کے مطابق الٹے معنی کر کے اوراق سیاہ کر کے لوگوں کو دھوکا دیا جائے۔ قوله تمبر ۲۷

ادلاد رسول الله عليه ص ولى عہد ايك ہو گا۔ چنانچہ مولوى محمد المعيل صاحب

ال موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org اپنی کتاب منصب الامامت کے نکلتہ رابعہ کے ذیل میں فرماتے میں خلیفہ راشد بمنزلہ فرزند ولی عہد رسول است و دیگر اتمہ دین بمنزلہ فرزندان دیگر پس مقتضائے معادت مندی سائر فرزنداں ہمیں است که اور ایجائے والد خود شارند و با اودم مشارکت نه زنند۔ (الدوۃ ص ٩٩) الجواب: مولوی اسلعیل صاحب کی عبارت ہے تو مرزا قادیانی کی نبوت بالکل باطل ہے کیونکہ وہ خلافت کے بارہ میں لکھتے میں نہ کہ نبوت کے بارہ میں بید طریق استداال بالکل غلط ہے کہ بحث تو ہو نبوت کی اور سند میش کی جائے خلافت کی چونکہ مرزا قادیانی خلافت اسلیم ان کی دولا کی علوم ہوتی تھے اس لیے آپ کا استداال بالکل خلافت کی میں مدینہ مرزا قادیانی خلافت

(۲) مولوی المعیل صاحب تو خلیفه راشد کی شرط لگت میں که وه خلیفه جو رسول الله علی که وه خلیفه جو رسول الله علی ک کے قدم بعدم چلے وه بمزله فرزند رسول ہے اب کوئی صاحب ہوش مان سکتا ہے که ۱۳ سو برس تک تو کوئی خلیفه راشد شیس ہوا اور ۱۳ سو برس تک رسول الله علی بھی بغیر فرزند رہے اور اسلام بھی یغیر خلافت و خلیفه لونہی ترقی کرتا رہا اور تخت خلافت یغیر خلیفه چلا آیا نعود بلاگه من الله موات الحاصلين

(۳) اگر خلیفہ آج تک کوئی نہیں ہوا اور نہ فرزند رسول آج تک کوئی ہوا تو پھر اسلام دنیا پر کس طرح پھیلا اور شریعت اور دین کس طرح قائم رہا؟ اور بقول آپ کے بڑا بیٹا تخت خلافت پر بیٹھنا چاہیے تھا اور بردا بیٹا آپ کے نزدیک مرزا قادیانی ہے جس کا رسول اللہ میلیج کے وقت اور ان کی وفات کے وقت وجود ہی نہ تھا اور حضرت الوبکر نے خلافت کی مند پر قدم رکھا تو گویا انھوں نے مرزا قادیانی کا حق چھینا اور پھر حضرت مرش نے خلافت ہو کہ بڑے عادل سے انھوں نے مرزا قادیانی کا حق چھینا اور پھر حضرت مرش نے بھی ہو کہ بڑے عادل سے انھوں نے مرزا قادیانی کا حق چھینا اور بھر حضرت ایم مرش نے تعلق ہوتا چاہیے تھا حق چھینا اور ایسا ہی ویگر خلفاء نے حق کہ نوبت حضرت امام حسن وقد مرش نے مونا چاہیے تھا حق چھینا اور ایسا ہی ویگر خلفاء نے حق کہ نوبت حضرت امام حسن وحمد میں نع خلافت ہوتا چاہیے تھا دار ایسا ہی ویگر خلفاء نے حق کہ نوبت حضرت امام حسن وحمد میں خوں بزید کو دے دیا۔ اللہ اکبر! یہ تھ کہ مرزا قادیانی کے حق کو نہ جانا اور خود مدگ خلافت ہوتا چاہیے تھا دار ایسا ہی ویگر خلفاء نے حق کہ نوبت حضرت امام حسن وحمد میں خوں بزید کو دے دیا۔ اللہ اکبر! یہ تھ کہ مرزا قادیانی کے حق کو نہ جانا اور خود مدگ خلافت ہے اور پڑید سے بیعت خلافت نہ کی۔ مگر بڑا ظلم خدا نے کیا کہ مرزا قادیانی کا خوں بڑیوں کرتا اور ای کی بیعت کر لیتا ہے جو امام وقت کو نہیں پہچا تا اور جھونے بچ میں کہ مریک درتے آئے ہوں گر وہ جنھوں نے جان تھا کو خلافت ۳ سو بریں اس کے پہلے سر پراہ خلافت کرتے آئے ہوں گر وہ جنھوں نے جان توں الد بیکھنے کے مرزا قادیا کیں جنگوں میں رسول اللہ بیکھیں خلافت کرتے آئے ہوں گر وہ جنھوں نے جانیں قربان کیں جنگوں میں رس کی کو ہی خوں ہوں ہو ہو ہو ہوں کے تھی کر ال دن رب ود تو ولی مبد نه جوت اور نه وه رسول الله عظیق کے فرزند کبلا کر بنی جوت بلد ۱۱ نبی بعدی اور خاتم النجین مانت رب مگر ۱۳ سو برس کے بعد ایک رقیق القلب نبایت در فرالا جس کوار خواب میں بھی تکوار نظر آتی تو سب دعووں ت ڈرکہ در ست بر ۱۱ جو جاتا۔ گھر ت کواڑ بند کر کے اندر ت تیر و تفنگ چلانے والا بھی خلیفہ ہونے کا مدلی جو جاتا۔ گھر ت کواڑ بند کر کے اندر ت تیر و تفنگ چلانے والا بھی خلیفہ ہونے کا مدلی جو جاتا۔ گھر ت کواڑ بند کر کے اندر ت تیر و تفنگ چلانے والا بھی خلیفہ بونے کا مدلی جو جاتا۔ گھر ت کواڑ بند کر کے اندر ت تیر و تفنگ چلانے والا بھی خلیفہ بونے کا مدلی جو جاتا۔ گھر ت کواڑ بند کر کے اندر ت تیر و تفنگ چلانے والا بھی خلیفہ بونے کا مدل خلافت ایک ایکی تاویلات کے جنگوں ت قائم ہوئی تھی جلیما کہ مرزا قادیاتی نے جنگ مقدس خلوات میں سب ایک بی تھے جن کے ذراید ت مرزا قادیاتی نے ایک خلافت قائم کی جہ افسوس! میر قائم مرزائی نے مولوی تحد المعیل صاحب کی سند چیش کر کے مرزا افسوس! میر قائم مرزائی نے مولوی تحد المعیل صاحب کی سند چیش کر کے مرزا

قادیانی کے دعوی نبوت کا تنزل خلافت پر کر کے ان کی نبوت کو ملیامیٹ کر دیا کیونکہ خلیفے تو ہمیشہ ہوتے آت اور اب بھی ہیں مگر وہ نہ تو مدمی فرزند رسول ہونے کے ہوئے اور نہ یک مدفی نبوت ہوتے بال کذابون نبوت کے مدعی ہوتے رے اور خلافت اسلامی ان کو پائمال کرتی رہی مرزا قادیانی کی صداقت بھی فورا نگل آتی اگر کسی اسلامی خلافت کے مانتحت ہو کر دعویٰ کرتے۔ انگریزوں کا آزادی کا زمانہ تھا جو کوئی چاہے دعویٰ کرے کون یو چھتا ہے اگر ولی مہد رسول تھے تو رسول اللہ ﷺ کی خلافت کا دعویٰ ان لوگوں میں کرتے۔ جنھوں نے ان کی مند خلافت چیپنی ہوئی ہے مگر وہاں تو مرد ان میدان کا کام تھا نہ کہ بہت باتوں کے تیر و تفنگ سے فتح یاب ہونے والوں کا۔ اب میر قاسم مرزائی فرمائیں کہ اب بھی مرزا قادیانی کو دلی عہد خلافت مانتے ہیں؟ اور یہی دلیل ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد ۱۳ سو سال کے بعد خلافت کا مدعی آیا اور زبانی جمع خربتی کر کے بغیر حاصل کیے اپنی خلافت کے دنیا ہے چل دیا اور کیا میر قاسم مرزائی ایسے فرزند کو لائق فرزند کہیں گے؟ کہ باپ کی خلافت کو غیروں کے ہاتھ میں دیکھے اور صبر وشکر کر کے باتوں باتوں میں خلیفہ بن کر دل خوش کرے یا اس جان کی طرح جو گھر جا کر کہنے لگا کہ ر مل کیا ہے پیٹ میں یانی ڈال لیا اور ہاتھ پر آ گ لے چیخ مار کر دوڑنا شروع کر دیا۔ پس ریل ہو گئی۔ ایسا بی مرزا تادیاتی نے خلافت کو ایک جاٹ والی ریل سمجھ لیا کہ چلو خلافت کیا ہے۔ سو دو سو مرید ارد گرد بیٹھ گئے اور کیچے خوشامدیوں نے چاروں طرف سے جری اللہ و خلیفة اللہ پکارنا شروع کر دیا۔ پس مرزا قادیانی نے بھی اپنے آپ کو خلیفہ سمجھا۔ مولانا روم کے شعر میں ہم تھوڑا تھرف کر کے لکھتے ہیں کہ مرزا قادیانی کے

r2 r

مناس حال ب بر قیاس خود مکیر کار شاپاں گرچه باشد در نوشتن شر و شر

ہم نے پاکان کی جگہ شاہان تکھا ہے۔ خلافت بادشاہت کا نام ہے اور مرزا قادیانی فرزند رسول ہو کر ولی عہد خلافت ہوتے تو شروں کی طرح میدان میں آت مر چونکہ وہ قادیان کے خم میں بند رہے۔ اس واسطے شیر یعنی خلیفہ نہ بنچے بلد شیر یعنی دود ہ سنچے۔ اب تو واقعات نے بتا دیا ہے کہ مرزا قادیانی کا ایک دعویٰ بھی درست نہیں۔ خود ان کے معیار سے ثابت ہو گیا۔ دیکھو اخبار بدر مورخہ ۹۹ جولائی ۲۰۹۱، ' طالب حق کے ان کے معیار سے ثابت ہو گیا۔ دیکھو اخبار بدر مورخہ ۹۹ جولائی ۲۰۹۱، ' طالب حق کے ہوں یہ ہے کہ میں عینی کرتا ہوں کہ میرا کام جس کے لیے میں اس میدان میں کمڑا ہوا اور آنخصرت علیظ کی عظمت اور شان دنیا پر ظاہر کروں ۔ پس اگر بچھ سے کردڑ نشان بھی ظاہر ہوں ادر یہ علت عائی ظہور میں نہ آئے تو میں جھونا ہوں۔ پس اگر بچھ سے کردڑ نشان بھی وہ کام کر دکھایا جو سے موقود و مہدی موقود کو کرنا چاہے تھا تو کھر سچا ہوں اور آئر پچھ نہ ہوں اور مرکبا تو بوں اور اگر میں کہ موقود و کردنا چاہے تو اور میں دنیا ہوں ہوں دہنی کرتی ہے۔ وہ میرے انجام کو کیوں تہیں دیکھتے۔ اگر میں نے اسلام کی حمایت میں

ناظرین! اب مرزائی صاحبان بتا تمیں کہ مرزا قادیانی فوت بھی ہو گئے ادر ان سے کوئی کام بھی مسیح موعود کا ظہور میں نہ آیا۔ عیسی پرستوں کا عروج دن بدن زیادہ ب ادر اسلام کا تنزل ہو رہا ہے۔ اب مرزا قادیانی کی اپنی میعار ہے تو دہ مسیح موعود نہ رہے۔ باقی رہا ان کا خلیفہ ہونا سواس کا جواب میہ ہے کہ شیر قالین شیر جنگل نہیں ہو سکتا۔ دعوی بغیر شیوت کے کون مان سکتا ہے؟ خلیفہ تو بن گئے مگر خلافت کا شہوت پوچھو تو بغلیں جھانکٹے لگ جاتے ہیں کہ قادیانی خلافت کا ملک کہاں ہے یا شطر نج کا بادشاہ اور دیگر

(۳) امام اگر بمزلہ فرزند رسول ہے تو جتنے امام گزرے ہیں سب فرزند رسول ﷺ ہوئے اورامام کی علامت بیہ ہے کہ دہ تابع شریعت محمد ﷺ ہو۔ مرزا قادیانی تابع شریعت محمدی نہیں رہے خود مدعی نہوت ہوکر سلمان مصمین کی فہرست نے نکل گئے اور امام نہ رہے۔ جو شخص احکام شریعت کو منسوخ کرے جیسا کہ مرزا قادیاتی لکھتے ہیں کہ''دو عیب و غلطیاں مسلمانوں میں ہیں۔ (1) تلوار کا جہاد اپنے نہ سہ، کا رکن سیچھتے ہیں۔ (۲) خونی مہدی و (تجموعه اشتبارات ج ٢ ص ٢٢٤)

ای روز سے اس کو بيعقيدہ رکھنا پر تا ہے کداس زماند ميں جہاد قطعا حرام ہے۔"

اور مسلمانوں کوخواہ وہ کسی ملک کے باشندے ہوں جب ان پر کوئی دشمن چڑھائی کرے تو مسلمانوں کواس سے لڑنا قطعا حرام ہے وہ جو چاہے مسلمانوں سے سلوک کرے مکہ معظمہ کی بے حرمتی کرے۔ مدینہ منورہ کو مسمار کرے۔ بغداد شریف و بیت المقدس کو منہدم کرے عورتوں کی عصمت بگاڑے مسلمانوں کولڑنا حرام ہے۔ ایسا شخص فرزند رسول ہے یا دریردہ عیسائی ہے؟

(۲) فرزند رشید وہ ہوتا ہے جو باپ کے قدم پر چلے۔ باپ تو فرماتا ہے کہ خدا نے بچھ کو تمام نبیوں پر فضیلت دی ہے کہ میرے واسط جہاد فرض کیا ہے اور فرزند رشید ۱۳ سو برس کے بعداں تھم خدا کو کہ کتب علیکھ القتال کو منسوخ کرتا ہے اور تمام اہل اسلام کو جنھوں نے جہاد فی سبیل اللہ کیا اور رسول اللہ ﷺ نے ان کو قطعی جنتی فرمایا اس کے فرزند ہونے کے مدعی نے ان کو خونی بدائدیش کا لقب دیا۔ اب جس کے دماغ میں ذرہ بھی عقل انسانی ہے کہہ سکتلہ ہے کہ میہ ناخلف جو باپ کے برخلاف جاتا ہے اس کا وارت ہے اور اس کے تحف خلافت کا مستحق ہے؟ ہرگر نہیں۔

(۳) میر قاسم مرزائی نے مولوی المعیل صاحب کی تحریر سے جو اخذ کیا ہے بالکل بے کل اور ان کے دعویٰ کے برخلاف ہے کہ امام وقت بمزلہ فرزند رسول است و سائر اکابر و اعاظم ملت بمزلہ غلازمان و خدمتگاراں اندلیں + تمام اکابر سلطنت و ارکان ملک را تعظیم شاہزادہ والا کہ ہر ضرورست الخ۔

کیونکہ امام وقت جو کہ فرزند رسول ہے ۱۳ سوسال کے بعد پیداہوا اور اس کے خد متکار پہلے پیدا ہو کر مرجمی جا نمیں بیڈ بالکل باطل اور محال ہے یا یہ ماننا پڑے گا کہ پہلے <sup>۲</sup> جس قدر امام وقت گڑر ہے ہیں سب نبی تھے اور یا یہ کہ مرزا قادیانی کا دعویٰ نبوت جھوٹا ہے کیونکہ مولوی اسلیل صاحب کا صاف مطلب سہ ہے کہ امام وقت رسول اللہ کا گدی نشین ہے اور دیگر تمام اہل اسلام بمعہ اراکین خلافت سب اس کے حکم کے تابع میں کیونی

خونی مسیح کے منتظر ہیں۔ (۳) مسلمانوں کے جہاد کا عقیدہ مخلوق کے حق میں بدائدیش ہے ہزار ہا مسلمان میرے تابع ہو گئے ادر این خطرناک دحشانہ عقائد کو چھوڑ کر میرا گردہ ایک سچا خیر خواہ گورنمنٹ بن گیا ہے ہر ایک جو میری بیعت کرتا ہے ادر مجھ کو تیج موعود مانتا ہے۔ امام وقت شریعت کے مطابق حکم کرے گا اور خلیفہ و تمام اراکین خلافت اس کے حکم کی لغیل کریں گے۔ اب واقعات پر نظر ڈال کر دیکھو کہ رسول اللہ ﷺ کے بعد حضرت ابوبگر امام وقت د خلیفہ وقت تھے۔ جب انھوں نے مند خلافت خالی کی تو دوسرے سحابہ کراہم نے قدم رکھا۔ ای طرح سا سوسال گزرے تب مرزا تادیانی پیدا ہی نہ ہوئے تھے تو پھر وہ ارکان سلطنت و خلافت کس کی تعظیم و تکریم کرتے جس سے اس دلیل کا مرزا قادیانی پر وارد کرنا بالکل باطل ہے۔

(1-1 - 7 . 1) بچلواری پرخزان. الجواب: ان بازاری باتول طعن وتشنیع لیوشتم کا جواب یہی ہے کہ عطائے شا، بہ لقائے شا سچلواری صاحب کے جاند پر اُٹر کوئی تھو کتا ہے تو ای کے منہ پر پڑے گا آپ نے صرف لغویات ہے کتاب کو بھرنا تھا سو بھر دیا۔شری نص تو کوئی نہیں صرف اپنی رائے میں جو آتا ب لکھ مارتے میں نہ اللہ ا وَرب نہ رسول کی مزت ب بن ج جب رسول الل کر لیا محرى كباات ب مار ب تو بحر محد عظ كى كام كا مقابله كرما كيا مشكل ب ؟ جب محد عظ کے مقابلہ میں اینے پیٹیر کو اَمر اکردیا تو محمد سی کی کام کے سامنے این واضو سلے ضروری شیچ گر افسوس که میر قاسم مرزائی ایت مرشد و بیر و پیغیر قادیدنی کی تحریر و بھی بالائے طاق رکھ دیتے ہیں۔ جن تحریروں میں وہ خود ختم نبوت کے قائل میں اور سرف ایک نامعقول دلیل تراش کی ہے کہ محمد رسول اللہ ﷺ بیشک خاتم النمین سطح اب کوئی نیا یا پرانا نی نہیں آئے گا۔ مگر مرزا قادیانی بلادلیل نبی تھے اور میر قائم مرزائی کی تمام دانل کا جواب تو ان کا نبی خود دے رہا ہے ادر یہ بقول مدمی ست گواہ چست وہ تو نبی ناتص و ظلی نبوت کا مدمی بے اور اس کے مرید اس کو محمد ﷺ کا بیٹا اور نبوت و خلافت کا دارٹ کہتے ہیں۔ پیران نج پراند مریدان کی پراند کا ثبوت خود دے رے ہیں جس سے صاف ظاہر ب کہ ان کا کوئی بیر و مرشد نہیں اور نہ ان کا کوئی مدجب ہے۔ کاش مرزا تادیانی کا کهنا بی مانتے اور مرزا قادیانی کو شاہزادہ و وارث خلافت سلطت بعد تحد ﷺ قرار نہ ديت \_ مرتفسانيت اي كانام ب-قوله نمبر ۲۹

خاتم النبیین کے معنی حضرت عائثہؓ نے تغییر کرتے ہوئے فرمایا کہ قولو اللہ

پیدا ہوئے میں اور جب وہ دوبارہ نزول فرما میں کے تو وہ نبی تو ضرور ہوں کے تر حضور ﷺ ہی کی شریعت پر عمل کریں کے ان کے پاس ان کی اپنی شریعت نہیں ہو گی جو حضورﷺ کی شریعت کے معارض یا نائح ہو لی یہی اس کا مطلب ہے اس نے زیادہ پڑھنیں۔ (۳) اگر یہ قول حضرت عائش صدیقہ مصنف مجمع البحار کے لکھنے پر قابل سند ہے تو ان الفاظ کا جو مرزائی مطلب بیان کرتے میں وہ کیوکر درست ہو سکتا ہے' جبلہ مسنف خوہ ای کتاب کے صفحہ ۲۳ پر ایک صحابی کا قول روایت کرتا ہے فسطرت الی حاتم السوة ای کتاب کے صفحہ ۲۳ پر ایک صحابی کا قول روایت کرتا ہے فسطرت الی حاتم السوة ای کتاب کے صفحہ ۲۳ پر ایک صحابی کا قول روایت کرتا ہے فسطرت الی حاتم السوة ای متی یدل علی اند لا نبی بعدہ کچر اس کتاب کے سنجہ ۱۹ میں کہ ہے خوبیت اللہ ای میں یدل علی اند لا نبی بعدہ کچر اس کتاب کے سنجہ ۱۹ میں کہ ہے خوبیت اللہ میں میں یہ یدل علی اند لا نبی بعدہ کچر اس کتاب کے سنجہ دار الی حاتم السوة الذی فی زمن عیسلی علیہ السلام و یصلے معہ و یقتلان الدجال و یفتح کے میعوث ہونے ہے مراد ان کا آسان ے نازل ہونا ہے جو اتر کر تماری شریعت کن مطابق فیصلہ دیں گے اور صبدی اور عیسی دونوں مل کر نماز پڑھیں ہے اور دونوں مل م

( \* ) قطع نظر اور روایات کے اگر ای پر اکتفا کیا جائے کہ جس کے ضمن میں مصنف مجنی التحار نے حضرت صدیقہ کا قول بیان کیا ہے تو کیا وج ہے کہ اس قول کو تو بیخی سمجھا جا۔ اور اس کے پہلے حصہ کو چھوڑ دیا جائے ؟ کہ جس میں صاف الفاظ ت و کان لم ینز وج قبل رفعه الی السماء فز اد بعد الهبوط فی الحلال موجود ہے یعنی حضرت میں ن آ سان پر المحائے جانے سے پہلے آپ نے شادی نہیں کی تھی لیں جب دوبارہ اتریں ۔ تو بیوی کریں گے ان کے بال بیچ پیدا ہوں گے کیا لاتقو بو الصلو ۃ پر ممل کر، اور انتہ سکاری کو چھوڑ دینا کی اور چیز کا نام ہے العیاد باللّه یہ محض مغالط اور دہو کہ بی د نہ اس کا مطلب مصنف مجمع المحار کے نزد کیا اور نہ حضرت عائشہ صدیقہ کے نزد کیا اور نہ کی صاحب علم کے نزد کی سے ہو سکتا ہے کہ خاتم النہیں نے اجد کوئی اور شخص بی بو سک نہ کی صاحب علم کے نزد کی سے ہو سکتا ہے کہ خاتم النہیں نے اور نہ حض مغالط اور دہو کہ بو سک نہ کی صاحب علم کے نزد کی ہے ہو سکتا ہے کہ خاتم النہیں نے اور نہ حض مغالط اور دہو کہ ہو نہ کہی صاحب علم کے نزد کی ہے ہو سکتا ہے کہ خاتم النہیں نے اور کو دھوکہ اور مغالط میں نہ کہی صاحب علم کے نزد کی ہے ہو سکتا ہے کہ خاتم النہیں نے اور کہ کہ ہی ہو سکتا ہو سند

1+1-

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org النہین کے بعد بعض آ دمیوں کو نبی مان لیتے ہیں۔ چنانچہ اس قول کے آئے چل کر وہ خود ہی لکھتے میں اللی ان قال و بعض انہیاء ہم جعلوا شخصا من السندہ عیسیٰ فہل ہذا الالعب الشبطان لیعنی اس زمانہ میں نبی بنانے والے لوگوں نے ایک شخص کو جو سندھ کا رہنے والا ہے میں بنا رکھا ہے ہے سب شیطانی تھیل ہیں۔ اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو ایے فتنوں ہے محقوظ رکھے۔

یہ بالکل غلط ہے اور صرح دھوکہ دینا ہے کہ حضرت عائش کا یہ مطلب تھا کہ خاتم انہیں کا مطلب اور تغییر انھوں نے نص قرآنی و آخضرت یکھی کے برخلاف کی اور امکان و بعث کی اور نمی کے قائل تھیں۔ ان کا یہ مطلب ہے کہ نیا نمی تو بالکل تھر رہول اللہ یکھی کے بعد نہ ہو گا۔ مگر نمی اللہ جو عیسی مریم کا بینا ہے وہ اس کے بعد آئے کا پہلے جملہ سے صاف ظاہر ہے کہ تھ یکھی کو حضرت عائش بھی خاتم انہیں ہی یقین کرتی تھیں۔ مگر پونکہ انھوں نے آخضرت سیکھ کو حضرت عائش بھی خاتم انہیں ہی یقین کرتی تھیں۔ مگر پونکہ انھوں نے آخضرت سیکھ سے ماہوا تھا کہ آخر زمانہ میں عینی بینا مریم کا نبی اللہ جس کے اور تم یک ڈر نبی اللہ واضی کہ آخر زمانہ میں علی بینا مریم کا نبی اللہ جس کے اور تعدید ہو کہ درمیان کوئی نمیں۔ قتل د جال کے واسط آ سان سے اور کا تعلی دو م سے نہیں دو زندہ ای واسط میں کہ یعد زول میری امت میں ہو کر ان و قیرہ ہم کا کہتی نہ جہا کہ ان عیسلی لم یمت واند راجع علیکہ قبل یوہ القیمة ۔ (.منثور ی اس ۳ ) یعنی عینی نہیں مرے اور تمہاری طرف والیں آنے والے میں دن قیامت سے پہلے۔

اب يبال سوال بيه بو سكما ب كداس كا كيا شوت ب كد حضرت ما تشر كو حضرت ميسى ك آ ن كى خبر آ تخضرت يلين ف دى تقى لا جس ك جواب ميس بم وه حديث فقل كرت ميس جس سر مرائيون كا تمام طلسم نوت جاتا ب اور حضرت ما كشر مي جو مبتان باند هت ميں كد وه حضرت يلين ك بعد كس جديد ني كى يعثت ك قائل تقيس يا ان كا مذہب تھا كہ خاتم النبيين ك بعد ظلى و ناقص ني آ كيں گے وہ غلط ثابت مور عن عائشة قالت قلت يا رسول الله اس اس اعيش معد كم فتاذن ادفن الى جنبك فقال و الى لى بدالك الموضع مافيد الا موضع قبرى و قبر ابى بكر و عمر و عبسى من مديم. (نتخب لنز العمال على عاش مند احد ن 1 من 20 كن الى جنبك مدين غير ٢٩٢٢ ب زول ميلي خبر الله اس مند احمد ن 1 من 20 كن المان من ٢٢

جرجمد فرمایا هفرت عااش ف که میں نے آنخصرت بیکی کی خدمت مبارک

میں عرض کی کہ مجھے معلوم ہوتا ہے کہ میں آپﷺ کے بعد زندہ رہوں کی آ سراجازت ہوتو میں آپﷺ کے پاس مدفون ہوں فرمایا آ تحف ت ﷺ نے میرے پاک تو ابو مر اور عمر اور میں بیٹے مریفہ کی قبر کے سوا اور جلہ نہیں۔

ناظرين ! اب تو آب كومرزا تيون تي ابله في معلوم و ، في معنوت ما شد .. بہتان باندھا کہ وہ خاتم النبین کے بعد جدید نبی کا میںوث دونا یقین مرق تعمیں مااتنا۔ ان کا مطلب سیسی بیٹے مریم سے تھا یہ مطرت ما شرف بیاں فر مدید سے ۔ جدید نی امت محمدی میں بے مدمی نبوت بو کر سچا ہو گا؟ اسرائیا دوتا تو سب ت پہلے دمون نبوت محسلیانوں میں ہے مسیلہ گذاب و اسود شعن نے یا اور ان و ترقی جنی اس قدر جلدن ہوئی کہ مرزا قادیانی کو ہر گزشیں ہوئی اور ان ے چہ وکاران کے جان و مال فدا کرتے تھے اور جنگ کرتے تھے اور مزیز جامیں ان پر قربان مرت محف اور حضرت ما شر کا یہ خیال ، ہوتا کہ آخضرت ﷺ کے بعد کوئی نیں ہو سکتا ہے تو پھ مسیمہ کذاب و نبی یوں نہ مانا؟ حالانکه این وقت آ خضرت بیشینه کی وفات ہے مبدہ نبوت بھی خالی تھا اور بقول میر قاسم مرزائی محمد رسول الله تلای کا برا بینا اور ولی مبد تها مگر چونکه سی ت سحاب کرام میں كاذب مدى نبوت كوند مانا اور ان كا قلع قن كيا جس ت صاف صاف ثابت جو كيا كه سب صحابه كرام وحضرت عائشة وغيرتها كايذبب يبن تحاكه معنت محد رسول الله عظي ك بعد کوئی جدید نبی تبین - صرف حضرت عیسی بن مريم نبی الله نام می جس کی خبر مخبر صادق محمہ رسول اللہ ﷺ نے دی ہے وہی نبی اللہ نزول قرمات گا۔ اس ۔ سوا جو کوئی نبوت کا دموئ كر ب كاذب ب اوريجى غدجب اسلاف مسلمانون كا ١٣ مو برس تك جلا آيات-جیہا کہ پہلے ہم نے لکھ دیا ہے یہ بالکل غلط ہے کہ حضرت عاشقہ کا یہ مذہب تن کہ حضرت مَثْلِظُهُ کے بعد کوئی جدید نبی ہو سکتا ہے۔ اگر کوئی جدید نبی آنا دوتہ تو آ تخضرت يليفة بيد كيون فرمات كه ليبلى امتول ميں ادب سكھاف والے غير تشريق نبي آء کرتے تھے مگر چونکہ میرے بعد کوئی نی نہیں اس لے میرے ام او و قاضی ان کام و سرانجام دیں گے۔

دوم۔ علماء امنی کانبیاء بنی اسرائیل ۔ تو صاف ساف فرما دیر کہ میرے بعد کمی قشم کا نبی نہ ہوگا۔ جلا یہ لیونکر ہو سکتا ہے کہ مشرت عادش رسول اللہ ﷺ کے برخلاف فرما تیں اور ان کا فرمانا قرآن و حدیث کے برخلاف یونلہ یو ستا ہے؟ ہیں مرزائیوں کا ڈھکوسلہ غلط ہے کہ حضرت عائش کا ندہب سے تھا کہ تھ ﷺ ے بعد ونی

جدید نبی مبعوث ہوسکتا ہے قول کا آ دھا حصہ قل کر کے دھوگا دیا ہے۔ قوله تم + 2

قاسم اول اور تاخیر زمانی۔ ظاصہ اس تحریر کا بیہ ب کہ تاخیر زمانی میں بالذات کچھ فضیلت نہیں بے کچر مقام مدت میں ولکن رسول اللّٰہ و حانم النبیین فرمانا اس صورت میں کیوکر سیچ ہو کتا ہے۔

جاہے مان لے۔ اس کا ملاق تو اسلامی خلافت میں بی ہو سکتا ہے۔ کیا تخذب ب کہ خدا اور رسول تو فرما کمیں کہ خاتم النہیں فخر ہے بلکہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی خصوصیت دوس بہیوں پر بتانی کہ مجھ کو خدا نے خاتم الانبیا، کمیا تکر آپ اس کو جنگ جانتہ تیں۔ بہ ایس ہی افویات ہے کہ کوئی کیے کہ مرزا غلام احمد قادیائی کی جلب ہے کہ ان کوئی موجود مانا جائے کیونکہ بغیر باپ کے ہونا پتھ فخر کی بات نہیں اور شیخ بغیر باپ کے پیدا ہوا تھا هالانکه مرزا قادیانی می موعود جونا اپنا فخر جانته میں فحہ ﷺ تو اپنا فخر خاتم النہیں جونا فرماتے ہیں۔ گر مرزا قادیانی اور ان کے مرید رسول اللہ ﷺ کی تردید کرتے ہیں کہ رسول الله يتليق نے قرآن درست نبيس تمجھا جب خدا كامل الصفات يتفكم تنجعات والا ادر أفضل البشر مجمرة ينيفي سبحصنه والمياتو خاتم النبيين في معنى نعوذ بالله خلط تنتجير اور ١٣ سو برس تك تمام مقسرين وسحابه كرامة ومجتبته ين والتمه اربعه اور ۲۴ كروز مسلمان قمام دنيا تسبحس يين اہل زبان بھی شامل ہیں۔ وہ سب کے سب غلط سمجھے مگر ایک پنجابی جندوستانی جو سی اسلامی ملک کا سند یافته نبیس ووضحیح سمجمے۔ یہ ذهکوسله تو کونی مخبوط الحواس بن مان سکتا ہے که آیت خاتم النہین جس رسول پر نازل ہوئی وہ تو نہیں شمجھا اور نہ خدا ان کو شمجھا سکا۔ کیا اس میں خدا کی بتک نبیں کہ وہ صحیح کلام مطابق مفہوم کے محمد ہیں ہے نہ کر ۔ ما۔ اور کیا اس میں محد ﷺ کی بتک نبیں ہے کہ جامع صفات انسان ہو کر خاتم انہین کے معنی نہ شخصے اور لانبی بعدی کہتے رہے اور اپنا نام عاقب بتایا کیٹی سب ے بیٹی آ ف اللہ اور کیا اس میں مرزا قادیانی کو محد ﷺ پر شرف شمیں ہے آگر ہے اور نے در ت تو چر یہ یہ یوں كفر خبيل كه ايك امتى كو رسول الله يا الله عنه ويا جات؟ القدم و تاخر حب موجد و حسب شان مدوع موتا ناند بدكليد ب كدجو جزيا وجود آخر آف فنايات ، من بار ند يدكليت كدجو وجود مقدم آت واى فضيات ركمتات جب واقعات بتا ، ت ين الدائميا: کے نقدم و تاخر میں تاخر باعث فضیلت ہے کیونگہ مشاہدہ سب الیون اور شواق ہے بت ب- جب واقعات بتا رب مي كه حطرت آدم مب ت اول مين اور ديد قدام الجميان کے بعد دیگر نے ایف اا نے مگر محد تلک سب کے بعد تشریف اے اسا سے با ایک منطق مان لیں کہ تاخر زمانی باعث فضیلت خمیں آہ چہ تمام انہیا، تھ بیماں اللہ ﷺ به سبب تقدم زمانی کے افضل ہوں گ۔ یا نہ یہ یہ پر اجت و ہوا جہان جا ایک مسلمان ہ

ا متقاد وایران ب به ند من اللہ بیٹھ منٹس کمیا جن یہ جن آپ کی یہ دنیل باطل ہے اکہ تافر زمانی یا مصافلہ یہ خانیات رہائی ہے جاتھ معہ وہ ہے ایہ تھر سول اللہ تالیتی اعظل الانمياء آفت شف الب الدرود المنعن من والتوالية تافر زماني ما مت فضمات مو يدنمه دورت تينية ملكة المبار المالية الفي البيالة التي تترايف آوري ب اس زمان تاخر و قدوم میست لروم ے نشیعت دی جیر، کرتمام مکول میں سے ملک عرب و شاف بنشا عمر بدیتو ایمان کے نور کی روشن ے نظر آتا ہے۔ جس شخص کا ایمان بن مکدر ے اس و رسول اللہ ﷺ کی شان کیا نظر آتی ہے۔ ہمارا تو اعتماد ہے کہ مطرت محمد رسول اللہ ﷺ ی تشریف آوری اور قدوم کی برکات ہے زمانہ کو ثرف حاصل ہوا۔ ملک کو شرف حاصل جوا۔ اس زمین و شرف حاصل جوا جہاں آپ یک رواق افروز ہوئے۔ وہیں ، کات نزول رسمت دوار بیدآب ف کبال سے نکال لیا کد تک ، وشرف سی زمان میں الديما الأف باللك بيدا الوث مين الوسكتات؛ فضايت و شف تو معت اللي كي ذات ب ساتھ تھا جدیہا کہ کا۔ قاعدہ ے کہ صفت ابنے موضف ب ساتھ ہوتی ہے۔ الل مم يلك أشرف من دوسر مشرف بوت نه كد تم يلك أشرف كا با من كونى أمانه یا ملك ہو سكتا تھا؟ لہذا میر قائم مرزائي كا یہ کہنا باكل غاط ے گہ خاتم النبتين ہونا وٹی بالذات فضیات خمیں۔ افضلیت اس واسط ہے کہ جو نبی ۔ بعد آتا نے وہ پہلے نبی ا احام وشرایت کا نائ بوتا باور نائ منسون ت افضل بوتا ف- اس في ثابت بوا که جس نبی گی شریعت و احکام المل و اتم بول ک وہ فی بھی المنل بو ہ مد برب ہم بد متی سے بیہ مان لیں کہ محمد رسول اللہ عظیق کے بعد کوئی ہی آئے کا تو انہ ور بیہ بھی مانیں ے کہ تحد ﷺ کے بعد آنے والا تحد ﷺ ے کوئی افضل ادکام وامل شریب ااے گا اور جب وہ افضل احکام لات گا تو ضرور اس کوشرف محمد ﷺ پر ہو کا جیسا کے خمہ ﷺ کو دیگر انبیاء پر ہوا تھا یہ بالکل لغو ہے کہ کوئی جدید شریعت و احکام نہ ایے گا۔ اگر کوئی جدید شریعت و احکام نه لائ کا تو پح اس کا آنا فضول و ب فائد و ب اور معاذ الله خدا ک طرف سمی عبث وفضلو کام کا منسوب کرنا کفر ہے اور اسر جدید شریعت و احکام لائے گا تو اكملت لكم دينكم باطل بوكا ووسر فظول مين يول مجمو كد محمر رول الله يع ي بعد غلام احمد آیا اور شم بینی کی شریعت کامل ب ای کا تابعدار آیا اور بنی چیز تونی شیس ایا تو اس کا آنا فضول بے جب غلام احمد کی نبوت مان کر بھی ہم کو وہی کرنا ہے جو ساا سو برس ت کر ے میں تو میں بڑے زورت کرتا ہوں کہ غلام احمد و نبی مانا پاکل فضول ہے۔ F . A

لایا کچھنہیں۔ پنجابی مثل مشہور ہے 🖕

ستخی سرور لاکھوں کا داتا ہے مگر دیتا کوڑی تبیں

(۲) سنت الله یمبی جلی آئی ہے کہ ہر ایک زمانہ کے مطابق عام خلائق کی عقول کے مطابق خدا تعالی علیم و حکیم نبی و رسول بھیجتا رہا ہے ایرا ہی سنت الله کے مطابق اس زمانہ میں جب علوم جدید کا زور ہے اور ہر ایک کے مند پر سائنس اور فلے ماکل لفظ ہے اور کوئی متنفس بغیر عظی وفلے یو در حک کی کی بات نہیں مانتا اور فلے الی پالکل مفقود ہے اس زمانہ زمانہ میں تو ایک بڑا عالم علم فلے و و سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو این نائند میں تو ایک بڑا عالم علم فلے و سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو این نائند میں تو ایک بڑا عالم علم فلے و و سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس زمانہ میں تو ایک بڑا عالم علم فلے و و سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس زمانہ میں تو ایک بڑا عالم علم فلے و سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس کا تا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس کے سے مب کو تالیم بنا لیتا نہ کہ ایک پڑا و قالم علم فلے و سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس کا آنا چاہیے تھا۔ جو اپنے لدنی فلے اور سائنس کے سب کو تالیم بنا لیتا نہ کہ ایک پڑا، و قالوی کر ایک رستند کے آگے مرتشاہم خم کر کے کہتا ہے کہ حکال عظلی اس فلے قلی زمانہ میں جائز نہیں بھی فلے گا چرو ہو کر سرسید کے آگے مرتشاہم خم کر کے کہتا ہے کہ حال عظلی اس فلے قلی زمانہ میں جائز نہیں اور پھر خود ہی لکھتا ہے کہ خم رسلیم خم کر کے کہتا ہے کہ حال عظلی اس فلے قلی اور اللہ میں جائز نہیں اور پھر خود ہی لکھتا ہے کہ مرسول اللہ میں خائر نہیں ہو اور اللہ میں جائز نہیں میں مزدوں کا زندہ ہو کر حرش پالیں اور اللہ میں خال جو د می کھتا ہے کہ میں میں خال جو د می کھتا ہے کہ کہ رسول اللہ میں خال ہو اور رب العلمین پر بنی اڑا ہے اور بھی خر میں مردوں کا زندہ ہو کر خر فر د کی کہ ہو در کا کر خود خوان کی مردوں کا زندہ ہو تیں کہ میں دو در کر کر کہتیں ہو اور رب العلمین پر بنی اڑا ہے اور بھی خردوں میں مردوں کا زندہ ہو کر خرش ہو در می کر دیں کہ میں میں خود دا کا دو در کہ کہ دو در کہ کہ خود کہ کر ہے ۔ خود خدا کا دو دو د ممائل جن کو ایل اسلام نے سا سو ہوں میں میں میں پر بنی قل از مرب و زندہ کر ہے دو در کا کر میں میں میں پر بی قل از مرزو زندہ کر ہے دو دا کا دو دود دو د میں ہیں جن کہ میں ہو دو دو در کا کر ہو زندہ کر کر ہو دو دا کو

1+9

بینا ہے اور خدا کے پانی ت اپنا ہونا بتائے جو کہ قرآن کے کم یلد دلم یولد نے ١٣ سو برس کی کوشش سے مثایا تھا اور حضرت علینی کو مصلوب مقتول کر کے کفار کا مؤید ہو اور مسلمانوں کو گمراہ کرے۔ کوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ آ گے بھی کوئی نظیر ہے کہ کوئی نیں ایسا ہو جو دو ہزار برس کی گزری ہوئی تعلیم کو تازہ کر گیا ہو پس ثابت ہوا کہ دعویٰ نیوت مرزا قادیانی غلط ہے اور باعث کسر شان محمد رسول اللہ ملیک ہے اور بیشک اس کا خاتم النہیں ہونا باعث افضلیت ہے۔ جب تک اس کی تعلیم اکمل ہے اور آئندہ نسلوں کے واسطے کافی مقدور ہے تب تک کسی جدید نبی کا وجود بھی باطل ہے۔ قولہ نمبر اک

قاسم ثانی اور تاخر زمانی۔ یہاں قرآن مجید ت بی دکھاتے میں کہ تاخر میں اور خاشمہ التی میں فی نفسہ کوئی فضیلت نہیں۔ قرآن مجید میں سورۂ فاتحہ پہلے ہے اور والناس اخیر ہے مگر حدیث میں فاتحہ افضل ہے اور اقل ایمان اانے والے افضل میں۔ (المدہ ۃ مں ۱۳) الجواب: حسب موقعہ نقدم و تاخر باعث فضیات ہوتا ہے نہ تمام جگہ اور مواقع پر نقدم باعث فضیات ہے اور نہ سب جگہ تاخر باعث فضیات ہوتا ہے بحث انبیا، میں ہے نہ کہ قرآن کی سورتوں اور مسلمانوں کے ایمان نقدم تاخر میں۔ اگر ایمان پر جاؤ تو آخضرت ﷺ نے فرمایا ہوتوں اور مسلمانوں کے ایمان نقدم تاخر میں۔ اگر ایمان پر جاؤ تو آخضرت ﷺ نے فرمایا

دیکھو تغییر عزیزی صفحہ ۸۹ ''عرض کردند که پارسول اللہ یکھی لی بفرمائید که ایمان کدام فرقہ افضل است فرمودند که ایمان فرقہ که ہنوز در پشت پدر رانندد بعد از من خواہند آید و برمن ایمان خواہند آدرد' الخ اب تو تسلی ہوئی که ایمان کی رو ہے جو رسول اللہ یکھی پر آخر ایمان ااتے اس کا ایمان افضل ہے۔ باتی سورہ فاتحہ کی بابت گزارش ہے کہ خدا تعالیٰ کی کلام میں افضلیت و ناقصیت برگز نہیں کیونکہ خدا کی کلام تمام افضل ہے۔ ناقص کلام خدا کی کلام میں بو سمتی مجھ کو اس دقت ایک بزرگ صوفی کا قول یاد آیا ہے کہ کہ خدا تعالیٰ کی کلام میں اوضلیت و ناقصیت برگز نہیں کیونکہ خدا کی کلام تمام افضل ہے۔ کہ خدا تعالیٰ کی کلام میں اوضلیت و ناقصیت برگز نہیں کیونکہ خدا کی کام تمام افضل ہے۔ کہ خدا تعالیٰ کی کلام میں اوضلیت و ناقصیت برگز نہیں کیونکہ خدا کی کلام تمام افضل ہے۔ کہ خدا تعالیٰ کی کلام میں اوضلیت و ناقصیت برگز نہیں کیونکہ خدا کی کلام تمام افضل ہے کہ موجع کام خدا کی کلام نہیں ہو سم بھر کو اس دقت ایک بزرگ صوفی کا قول یاد آیا ہے کہ کہ خدم خدا کا میں اونی نام بھی ہو تاتی محصرت مجھ کو اسم اعظم بتا تیں آپ نے فرمایا حضرت خدا کا کبھی ادنیٰ نام بھی ہو اللہ مظلم بتاتے ہیں تو دہ محض شر مندہ ہو کر بولا کہ موزت خدا کا کبھی ادنی نام بھی ہوتا ہے؟ لیں ہم بھی میر قاسم مرزائی ہ عرض کرتے میں کہ دہ کو اُن خدا کی کلام ہم کو ادنیٰ بتا کے میں؟ کہ سورہ فاتھ کو اُن کہ جر ہیں۔ ہم سمجھاتے میں سورۂ فاتے کی خصیات فی مند کی میں خدا ہونے میں دوسری کلام الہی پر نہیں

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکن http://www.amtkn.org

ب اور اییا خیال کرنا کہ خدا کی کلام میں فضل و تقص بے کفر بے صرف تلاات کر نے والے سے حق میں باعث فضیلت ہے جس سے بد معنی میں کہ کلام ربانی تو سب برابر ہے اور احکام اللهی بھی برابر میں مگر نماز کو فضیلت ہے کہ اس کی ہر ایک کو پڑ سے کی تح یص دئ ہے اور کسی صورت میں معاف نہیں ہو علق ای طرح سورۂ فاقتہ کی فضیات پر سے والے سے حق میں باعث فضیلت ہے نہ کہ کلام ربانی ہونے میں افضل ہے آ سرسورۂ فاقتہ افضل ہے تو نعوذ باللہ دوسری کلام اللی اونی ہے ورنہ تقدم و تاخر زمانی ہے۔ افسوس! دب مرز ائیوں کے پاس کوئی شرعی دلیل نہیں ہوتی تو نص قرآ ٹی سے مقابلہ میں معلی جا کو تکہ آ سان پر ہے اور ان کو جواب بھی و دینا دی دیا جاتا ہے کہ تر از دکا خال پد اونچا ہوت ہے ہیں ہم بھی جواب دینے کے لیے مجبور میں ۔ مقولہ خمبر ۲۲

کیا یحیل دین مانع نیوت ہے۔ الجواب: بینک پحیل دین مانع نیوت ہے۔ کہ جب دوسرا نبی آنا مانیں گے تو ضرور ہے کہ دین میں نقص مائیں کہ ہماری ضروریات کے مطابق نہیں آپ نے جس قدر آیات لکھی ہیں صرف کتاب کو طول کرنے کے واسطے ورنہ ایک آیت بھی باموقہ نہیں ہے بیصرف جہلاء کو دھوکہ دیتے ہیں کہ دیکھو ہم بھی آیات قرآن جانتے ہیں۔ جاہل چچارے کیا جانیں کہ آیت بلکل استعال کی ہے؟

ستحیل دین مانع نبوت نہیں۔ بر سر ماں بار دیرا یہ جس کا جارے ہو دکا سرادن دیونک مادلیل ہے

الجواب: یہ اوپر کا سوال الن دیا ہے جس کا جواب ہو چکا ہے اور یہ دمویٰ باد کیل ہے کہ سیحیل دین مانع نبوت نہیں اگر کوئی دلیل ہوتی تو پیش کی ہوتی۔ اُر مویٰ کی سند ما میں تو عاط ہے کیونکہ وہ صرف قوم فرعون کی طرف رسول آئے تھے اور وہ نور اور ہدایت صرف فرعون کی قوم تک محدود تھے۔ ای واسط محد رسول اللہ تلیک جدید اور کامل شریعت کل عالم کے واسط لائے۔ اب ان کے بعد نہ ڈی شریعت کی ضرورت ہے اور نہ نے نبی کی خواہ سی تسم کا ہو۔ قول ہ نمبر ۲۰

" نبوت کے دو اجزاء میں۔ ایک ادام ونوابی جج نز کوۃ نما: ` دوزہ او طریق

MI

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

مبادات حق العباد خلال و خرام وغيره جن كو احكام شرايت ت تعبير كيا جاتا ب- دوسر بشارات اور نذرات ومعارف كلام رباني." (الذبرة ص ١١٨)

الجواب بید بالکل خاط اور غیر معقول بلاسند ہے کہ نبوت کے دو قسموں میں سے ایک تو بند بو جات اور دوسری جاری رے اور جاری بھی ایک کہ ۱۳ سو سال تک تو بالکل بند ہو اور جو نبوت کا دموی کرے کاذب شمجھا جائے اور خدا تعالیٰ اس کو بریاد کرتا رہے مگر ۱۳ سو سال کے بعد جو مدقی نبوت ہو اس کو حیا سمجھا جائے اور یہ غیر معقول ہے اور اگر امرکان ہے تو سب کاذب پہ ہوئے۔ جن بشارات کو آپ دوسری جزو قرار دیتے ہیں وہ غلط ہنہ اس واسطے کہ قرآن کے سامنے آپ کا من گھڑت ڈھکوسلہ کون سنتا ہے؟

محر بی بشم بحی تھے اور نذریجی تھے۔ ان الذین امنوا و علموا الصلخت فلهم اجو غيو ممنون. فرما كرتو آب علي الثير ہوتے اور كفاركو دوزخوں اور سزاؤں اور آگ کی زنچرول کی خبر وے کراور ولعہ عذاب عظیہ فرما کر نذیر بھی آپ ﷺ ہی ہوئے اب کون خکمند مان سکتا ہے کہ نذیری احکام کے بتانے والا تو محمد ﷺ ہو اور بشیر غلام احمد قادیانی ہو۔ تیرہ سو برس کا زمانہ بلا بشیر جلا آیا۔ ذرہ عقل کو کام میں لاؤ اور سوچو که جب محمد عظی حوادین لائ اور اوام ونوای بتا کر فرمایا که بد کرد اور اس کا بدارتم کو بہشت ملے گا جسکے یتیج نبرین جول گی اور برطرح آ رام ہو گا اور تم وہاں سے بھی نہ نکالے جاؤ گے اور اگرتم کفر کرد گے اور خدا کا حکم نہ مانو کے اور فساد اور گناہ کرو گے تو تم کو سخت درد دالا عذاب ہو گا۔ اب کوئی مخبوط الحواس ہی اس بات کو یقین کر سکتا ہے کہ ایک جز نبوت تو محمہ ﷺ پر ختم ہو گئی اور ایب جز یعنی مبشرات جاری ہے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مبشرات جو حدیث میں آیا ہے ۴۶ وال حصہ نبوت کا مبشرات میں جو رویا صالحہ کے ذریعہ معلوم ہوتے ہیں آپ اس پر پھول رہے ہیں اور اس کے معنی آپ کی تمجھ میں نہیں آئے۔ جناب عالی! عرض یہ ہے کہ مبشرات بشارتیں جو کہ خواب میں دی جاتی ہیں دہ سزا ادر جزا کے متعلق نہیں وہ تو تکی شخص نے خواب میں گھوڑا دیکھا ادر عزت افزائی ہو گٹی یا اور خوشخری تصور کر کی سو یہ ظاہر ہے کہ اس قشم کے مبشر ہر ایک زمانہ میں ہوتے آئے ہیں۔ کوئی شخص خوابوں کے ذریعہ ہے جی نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ ہم پہلے لکھ آئے بین کیا خواب ناموں اور فالناموں اور قرعہ اندازوں اور نجومیوں اور رمالوں جوتشیوں و کابنول وغیرہ کو بھی آپ نبی کہتے ہیں کیونکہ وہ بھی مبشر ہیں اور ان کی بشارتیں مرزا قادیانی کی بشارتوں نے زیادہ کچی نکلتی ہیں۔ تکر یہ بھی غلط ہے مرزا قادیانی مبشر برگز نہیں

TIT

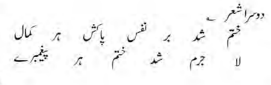
تھے ان کی تصنیف دیکھوتو ڈرانے والے ہیں۔فلال مرجائے گا فلال کو ذلت ہو گی فلال کو عذاب ہو گا وغیرہ وغیرہ مرزا قادیانی تو ہمیشہ موت کی خبریں دیتے رہے کیونکہ جانتے تھے کہ سب نے مرنا ہے موت کی پیشگوئی ضرور پوری ہو گی۔ قولہ تمبر ۵۵

عقائد کی بنا یقیناً پر ہے۔ اب ہم علاء کے اس باطل خیال پر کہ پھیل دین نبوت ب ایک اور طریق ے نظر کرتے ہیں۔ (الغيرة من ١٢٨) الجواب: آپ کی من گھڑت نامعقول بات کو نص قرآ ٹی کے مقابل کون مانتا ہے؟ اور اس کی کیا وقعت ہو شکق ہے؟ آپ کی منطق اور لیافت تو ای ے معلوم ہو گنی ہے کہ آب مدمی امکان نبوت ہو کر قرآن کی آیت مخالفین ے طلب کرتے ہیں کہ مخالفین کوئی الي آيت وكها ممي كه لكها بو لن يبعث الله من بعده رسو لا يعنى محمد رسول الله عليه ي بعد الله تعالى كوئى رسول نبيس بصيح كا- ناظرين ! اب تو مير قاسم مرزائى كى لياقت معلوم بو گیٰ کہ مدمی تو آپ ہیں کہ محمد یکھنے کے بعد نبی مبعوث ہو سکتا ہے۔ کیکن قرآن کی کوئی آیت آپ کو نہ ملی جس میں لکھا ہو کہ تحد ﷺ کے بعد کوئی نبی آئ گا۔ اپنے دعویٰ کے واسطے آپ نے مخالفین سے ہی خبوت طلب کرتے ہیں یہ ایک مثال ہے کہ میر قاسم مرزائی ایک مخص پر دعوی کریں کہ میں نے سو روپیہ اس ے لینا ب مکر مخالف اس کا انکاری ہے اور عدالت نے جنوت مانگا ہے کہ آپ تمسک نکالیں جس کے رو سے آپ کا دموئ سے ہو کے تو فرمائمیں کہ مخالف تمسک یا تحریر پیش کرے کہ میں نے میر قاسم مرزانی كاكوكى سورو يد نبي وينا- مير قاسم مرزائى حق حق ب باطل باطل - بب باتي كر 2 اگر کوئی غالب آ سکتا بے تو عور تیں اور ہندوستان کی بھیاریاں جن ت کوئی بازی نہیں لے سکتا۔ مگر یہاں تو دین کا معاملہ ب اور قرآن اور حدیث کے دونوں فریق پیرو اپن آب كو كتب بين يبان عقلى وهكوسلون كاكيا كام؟ مخافين تو آب كونص قرآني بتا رب ہیں کہ خاتم النہین عدم ے امکان وجود جدید بی ثابت ہے۔ اب آپ کا فرض ب کہ کوئی آیت دکھاؤ کہ محمد علی کے بعد کوئی نبی ہو سکتا ہے بلکہ سنت اللہ کے مطابق جیسا کہ اللہ تعالی میلی کتابوں میں آنے والے نبی کی خبر دیتا آیا ہے قرآن سے بھی نکالو کہ محد يت الح بعد كوئى في آئ كافضول باتو ا - كيا فائده؟ قوله نمبر ۲۷

ختم نبوت کا عقیدہ فلنی ہے۔ ایک بھی دلیل ان مدعیان ختم نبوت کے یاس

اور جھوٹ بول کر گمراہ کرنا آپ کا کرت ہے ہم ابتدا کتاب میں لغت عرب کی اصل عبارت لکھ آئے میں وہاں سے دیکھو۔ اب ہم ذرہ ان کی نو ایجاد دلیل پر نظر ڈالتے میں کہ آپ نے ختم کے معنی تمام و پورا کرنے کے تو مان لیے گر صرف ایک علطی آپ کو تک ہے جس کو ہم ظاہر کرتے میں۔ آپ لکھتے میں کہ قرآ ن کے ۳۰ پارہ میں ہے کی نے دس پارے ختم کیے اور کسی نے تمام قرآ ن ختم کیا۔ لی محمد علیق نے نبوت کی تمام منازل طح کیں میں۔ اب جو ان کے بعد اور نبی آئیں گے وہ ایسے ہوں گر جی کس منازل سیپارے ختم کیے کن نے دو تین بی لیے۔ غرض تمام و کمال محمد علیق پر ختم ہو چکا باتی منازل نبوت کے محمد علیق کے بعد کوئی ختم نہیں کرے گا جیما کہ رزا قادیانی کہتے میں۔ منازل نبوت کے محمد علیق کے بعد کوئی ختم نہیں کرے گا جیما کہ رزا قادیانی کہتے میں۔ مر نبوت را کر میں ای ای میں ای میں کرے گا جیما کہ رزا قادیانی کہتے میں۔

(ورشين ص ١١٣)



قوله تمبر ۲۷

(درختین مس ۲)

لہذا آپ کی مہر کے نیچے ہی ہر ایک نبی کی نبوت رہے گی۔ (اللبہ ۃ س ١٦٥) الجواب: اوّل تو بسم اللہ ہی غلط ہے کہ ختم کے معنی تو مرشد بالکا دونوں ہی تمام کرنے ادر پورا کرنے کے مان رہے ہیں اور یہی ہمارا مقصود ہے کہ ختم کے معنی جو مہر انگشتر کی تکمینہ وغیرہ کے کیے جاتے ہیں۔ اس موقعہ پر غلط ہیں تمام اور پورا کرنے کے معنی اس جگہ درست ہیں۔ سوان دونوں مرزا قادیانی اور میر قاسم مرزائی کی عبارت سے خود بخود خابت ہو گیا کہ ختم کے معنی پورا کرنے اور تمام کرنے کے ہیں۔ چنا حید مرزا قادیانی کا شعر خود خال ہر کر رہا ہے ۔

لا جرم شد ختم ہر پیغیرے ہر کا لفظ عام ہے۔ جب مرزا قادیانی مانتے ہیں کہ ہر پیغیر کے تمام کرنے دالا ہے ادر اگر (ی) کو معروف پڑھیں تو بھی ہر پیغیری د رسالت و نبوت کے پورا کرنے دالا ہوا تب بھی غیر تشریعی نہوت کے بھی ختم کرنے دالا ہوا۔ جب محمد یکھیتے ہر نبوت د پیغیری

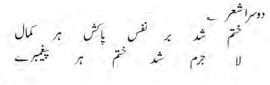
> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

قطعی و یقینی نہیں ہے کہ اپنے مدلول کے مطابق ہو۔ (الدوۃ ص ۱۹۲) الجواب: 🖕 دردن گوئم بر روئے تو۔ کہ یہی معنی میں چ بے مرزا قادیانی نے جیسا جہاد خرام کر دیا ویہا ہی یہ بھی حرام کر دیا ہے کہ کوئی مرزائی چے نہ بولے نص قرآنی حَاتُم النَّمِينِ ادر نص نبوی لا نبی بعدی کو آب دلیل نہیں شبحت۔ بیشک جو منافق میں او پر ے محمد عظیم کو خاتم النہین کہتے ہیں لیکن ول میں کسی اور نبی کو مانتے ہیں ان کا عقیدہ ظنی ہے۔ سیح سلمانو کا توایمان ہے کہ محمد یکھنے کے بعد جو نبوت کا مدمی ہو کاذب ب- اور ان ٣٠ كاذبول ت ب- جن كى خبر مم كورسول الله يلك في اسو برس يسل دے رکھی ہے کہ وہ میری امت سے ہو کر دعویٰ نبوت کریں گے اور جن کے اندر نفاق ادر مسلمہ پری کا مادہ مخفی ہے وہ میری امت ے نکل کر کاذب کی نبوت مان کر میری امت ے الگ ہو جائیں گے۔ چنانچہ دہ پیشگوئی پوری ہوئی کہ ٢٣ کروڑ مسلمانوں ہے مرزائیوں کی جماعت الگ ہو گئی ہے اور اس جاہل بے تمیز کی طرح جس کو برادری نے خارج کر دیا تھا اور وہ کہتا تھا کہ میں نے براوری کو خارج کر دیا ہے مرزائی کہتے ہیں کہ ہم نے تمام مسلمانوں کو کافرینا دیا۔ قوله تمبر ۷۷

خاتمہ نبوت بھی مانع نبوت نہیں۔ رہا لفظ خاتم جس کونص صریح سمجھا گیا ہے وہ خود ان معنوں میں لغتا و اصطلاحا کہیں بولا گیا جس کے معنی خاتمہ کے ہوں۔ (المدبة ص ١٦٣) الجواب: اگر آپ کوعلم نہ ہوتو کیا وہ واقعی نہیں اگر آپ نے لغت کی کتاب نہیں دیکھی یا عمداً بغرض مغالطہ دہی چھوڑ دیا ہے تو کیا یہ دلیل اس بات کی ہو سکتی ہے کہ واقعی لغت میں خاتم بمعنی ختم نہیں آئے۔ دیکھو منتہی الارب لغت کی کتاب ہے یا نہیں؟ وہاں خاتم کے معنی ختم نہیں آئے۔ دیکھو منتہی الارب لغت کی کتاب ہے یا نہیں؟ وہاں خاتم پائیں گے۔ اصطلاع شرح میں اور عام بول چال میں بھی ختم کے معنی ختم کرنے والا بولا چوں ولایت پر علی و سرحان معنی نے من خن

اگر کسی جابل کو تجھ میں نہ آئے تو کتابوں اور علم کا کیا قصور ہے اردو بھی تن لو مژدہ اے امت کہ ختم المرسلیں پیدا ہوا ختم الانہیاء کی اصطلا<sub>ر</sub> 7 <u>سے قوتمام کت و ہو، بھری ہوتی بور ب</u>اں دھوکہ دینا الانہیاء کی اصطلار 7 سے قوتمام کت و ہوں

اور جھوٹ بول کر گمراہ کرنا آپ کا کرتب ہے ہم ابتدا کتاب میں لغت کرب کی اصل عبارت لکھ آئے ہیں وہاں ہے دیکھو۔ اب ہم ذرہ ان کی نو ایجاد دلیل پر نظر ڈالتے ہیں کہ آپ نے ختم کے معنی تمام و پورا کرنے کے تو مان لیے مگر صرف ایک خلطی آ پ کو تکی ہے جس کو ہم ظاہر کرتے ہیں۔ آپ لکھتے ہیں کہ قرآن کے ۳۰ پارہ میں ہے کی نے دی پارے ختم کیے اور کسی نے تمام قرآن ختم کیا۔ پس محد ملطق نے نبوت کی تمام منازل طے کیں ہیں۔ اب جو ان کے بعد ادر نبی آئیں گے وہ ایسے ہوں گے جیسا کسی نے دس سیارے ختم کیے کسی نے دو تین ہی کیے۔ غرض تمام و کمال محمد ﷺ پر ختم ہو چکا باق منازل نبوت کے محد بین کے بعد کوئی ختم نہیں کرے گا جیسا کہ مرزا قادیانی کہتے ہیں ۔ ہت او خیر الرسل خیر الانام اختام يدوشد نوت



41 - 21

لبذا آپ کی مہر کے پنچے ہی ہر ایک نبی کی نبوت رہے گی۔ (الدوة س ۱۳۵) الجواب: اوَّل تو بسم الله ہی غلط ہے کہ ختم کے معنی تو مرشد بالکا دونوں ہی تمام کرنے اور پورا کرنے کے مان رہے ہیں اور یہی ہمارا مقصود ہے کہ ختم کے معنی جو مہر انگشتری تکینہ وغیرہ کے کیے جاتے ہیں۔ اس موقعہ پر غلط ہیں تمام اور پورا کرنے کے معنی اس جگہ درست ہیں۔ سوان دونوں مرزا قادیانی اور میر قاسم مرزائی کی عبارت سے خود بخو د خابت ہو گیا کہ ختم کے معنی پورا کرنے اور تمام کرنے کے ہیں۔ چنا فچہ مرزا قادیانی کا شعر خور ظايركردباب -

شد فتم بر يغير 12 11 ہر کا لفظ عام ہے۔ جب مرزا قادیانی مانتے میں کہ ہر پیغبر کے تمام کرنے والا ب اور اگر (ی) کو معروف پڑھیں تو بھی ہر پنجبری و رسالت و نبوت کے پورا کرنے والا ہوا تب بھی غیر تشریعی نبوت کے بھی ختم کرنے والا ہوا۔ جب محمد علیقہ ہر نبوت و سیفیبری

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

کے ختم کرنے والا ہوا تو پھراس میں آپ کا کیا ثبوت ہوا؟ یہ تو مخالفین کو فائدہ ہوا کہ جیسا وہ کہتے ہیں کہ بر نبوت و پیغبری کا خاتم تھ رسول اللہ ﷺ ہے تم بھی خود مان گے۔ (۲) میہ جو لکھا ہے کہ آپ کی مہر کے پنچے ہی ہر ایک کی نبوت آتے ہی بالکل نامعقول ہے۔ آپ خود مانتے میں کہ مہر لگانے میں خاتم ومختوم کے درمیان ایک تیسری چیز ہوتی ہے۔ جس پر مہر لگانی جاتی ہے آپ خود بتا تھی کہ تحد ﷺ تو ۱۳ سو سال سے غیر حاضر ہیں اور عرب میں مدفون میں۔ وہ قادیان میں مہر لگانے آتے یا مرزا قادیانی سرب میں مہر لکوانے گئے اور مہر لاخ کی لگوا لاتے یا عدالت کی اور س چیز پر لکوا کر ایائے؟ اور سبلے تو جرائیل محمہ ﷺ پر ہوتل د کوزہ میں الہام لاتا تھا اور خانن نہ تھا اب مرزا قادیانی کی س بوتل پر حمد ملطق کی مہر تگی؟ اگر یہ کہو کہ شریعت محدی کی تصدیق کی مہر ہے تو بالکل غلط ے کیونکہ مرزا قادیانی کے کثوف و الہام بالکل محمہ ﷺ کی تصدیق کے خلاف میں۔ محمد ﷺ نے تو یہ تصدیق کی تھی کہ عیسیٰ بن مریم عبداللہ و نبی اللہ ہیں اور خدا کی شان اس ے پاک ہے کہ اس کا کوئی بیٹا ہو یا وہ کوئی بیٹا پکڑے۔ مگر مرزا قادیانی اپنے آپ کو این اللہ کہتے ہیں خالق زمین و آسان بنتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ جس چیز کا میں ارادہ کروں صرف بیہ کہہ دوں کہ ہو جا تو وہ ہو جاتی ہے۔ غرض ہزارہا مثالیں ہیں کہ محمد ﷺ کی تصدیق و شریعت کے برخلاف میں اس لیے یہ باطل ہوا کہ مرزا قادیانی بہ عبب پردی شریعت محمدی ﷺ نبی ہو سکتے ہیں یا محمد ﷺ نے اس کی تصدیق کی ہے۔ (۳) تصدیق کے واسطے ضروری ہے مصدق مصدوق کے موخر یا ہمعصر ہو لیتن کوئی وجود آنے والے وجود کی مجھی تقددیق نہیں کر سکتا اور نہ تقدیق کی مہر لگا سکتا ہے۔ جس کے سر میں دماغ ہو اور حواس درست ہوں وہ مان سکتا ہے کہ لاہور کے ذیق کمشنر ہونے کا تحکم ۱۳ سو سال پہلے ہو چکا ہے۔ تصدیق کرنے والا تو ہمیشہ ای کی تصدیق کرتا ہے جس کو دہ خود ملاحظہ کرے یا اس کی کتابوں کو دیکھ کر تصدیق کرے۔ دیکھو تحد ﷺ نے تورات و الجیل کتب سادی د انبیاء وغیرہ کی تقدیق تو کر دی مگر دہ براہین احدید کی تقدیق بہ سبب نہ ہونے اس کے وقت کے تقدر بق نہیں کی پھر س طرح مانا جاتا ہے کہ محمد مظانیہ کی مہر ے تصدیق ہوا کرتی ہے اور جدید نبی ہو سکتا ہے۔ (٣) محمد الله في الموسال ميں من من ناقص بي كى تصديق بذراية مهر بنوت كى ؟ (۵) بیہ کلیہ قاعدہ ہے کہ اعلیٰ حاکم کیکے سامنے اَ<sup>گر</sup> سمی صحفص کو منتقب و مبیدہ حاصل ہوتو بیہ مبھی نہیں ہو سکتا کہ وہ اپنے جیسا <sup>ت</sup>ک دوسرے کو بتائے ک<sup>ی</sup>س جیسا خدا تعالیٰ نہیں چاہتا کہ

MAT

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لاکی http://www.amtkn.org

لفظ خاتم نص فطعي نبيين

(113 - 3.4)

ب ند کہ نبول کے درجوں میں۔ اور نص قرآنی میں خاتم النمین ے ند کہ خاتم مدارت النو ہ کس قدر دھوکہ اور ابلہ فرجی ہے کہ مسلمان تو کہتے ہیں کہ تھر رسول اللہ ﷺ خاتم النمین لین نبول کے ختم کرنے والے میں اور آپ شوت وے رہے میں کہ تھ بی نے مدارج نبوت الف س مى تك فتم في بوت تص بحث نبول ك الحتام كى ت تد كد مدارن نبوت کی۔ کیونکہ فیض نبوت تو رسول اللہ علیظت کی امت میں جاری ہے لیعنی قر آن اور حدیث۔ (٨) يبر حال جب كه ختم ك معنى يوراكر ف اور تمام كرف ف مرزا قادياني اور ميه قام مرزائی نے بھی مان لیے تو اب ان کی غاط قبقی کو آئر دور لیا جائے کہ وہ ختم خوت غلطی ے سفات نبوت محمد ﷺ برخلاف نص قرآنی کے جوائے ذات نبی کی مان رے جی تو پھر فیصلہ ہمارے حق میں ہے کیونکہ باتفاق رائ ہر دو فریق سی سلم ہو گیا ہے کہ خاتم ہے معنی یورا کرنے والا اور تمام کرنے والات اور تحد بلی صرف مدارج نبوت کے ختم کرنے والے تھے بلکہ قرآن مجید میں صاف خاتم النہین ہے خواہ (ت) کی فتح ہو یا سر دونوں ت معنى ختم كرف والا ب جديها كد لفظ عالم ف معنى فين في تيجه يه بوا كه شخر خاتم الانبيا. عليهم السلام بين تدكد صرف خاتم مدارج نبوت فبو المرادر قوله تمير 24

بی کے پیچھے نہیں لگ سکتا اور نہ ناقص نبی کی ناقص تعلیم کامل نبی کی کامل تعلیم کو چھوڑ کر قبول کر سکتا ہے۔ (2) بيد سخت دهوكه ديا جاتا ب كه شخه عظيم خاتم مدارن نبوة مين حالانكه بحث نبيون مين

ر بولول کی محبت امک امتی میں ہو علق ہے۔ (٢) اگر محمد عظیف الف ت ی تک خاتم منازل و مدارج نبوت میں تو چر مسلمان س طرح ایک دوسرے مرتی نوت کو جو سرف ایک سیارہ کا مدل بے مان سکتے میں طاائلہ ایک سیوارہ میں بھی وہ کامل و خاتم ند ہو یہ ایک مثال ب جیما کہ ایک ایم۔ اے ماسر و چھوڑ کر ایک پرائمری کے لڑنے کی شائردی کرے۔ پی لوٹی معمّل کا مارا ہی ایسا کام کرے کا برگز کوئی ذی شعور تھر ﷺ جیسے کامل نبی و اتم مرسل کا دامن چھوڑ کر ایک ناقص

شریک ذات و سفات میں ہو تب ہی تو او نبی بعدیٰ فرمایا کپی یہ خلط ہے کہ محم ﷺ اپن صفات کا کوئی نبی بتاتے ہیں اور عقلا بھی جائز نبیس کے دو تھم کرنے والے ہوں اور نہ دو الجواب: اگر نظریں قصور ہے اور قرآن پر عمل نہیں تو قرآن کے سوا اگر کوئی اور کتاب مانتے ہوتو اس کونص قطعی کہومسلمان تو قرآن کی آیت کونص قطعی یقین کرتے ہیں۔ خاتم اکنہیں اگر آپ کے قرآن میں نہیں ہے تو کسی مسلمان کے قرآن میں دیکھ لو۔ قولہ نمبر ۸۰

کمیل دین پر عقیدہ کی بنا بالکل قیامی ہے۔ (النوة س ١٢٦) الجواب: قیاس کے مؤید جب قرآن اور حدیث میں تو پھر وہ نص قطعی ہے یہ آپ کی نلطی ہے کہ آپ نص قرآنی کو قیاں کہتے ہیں بلکہ آپ کا قیاس نلط ہے کہ کیا پہلے دین نالممل تھے۔ کہ اب دین کامل ہوا۔ ہیتک شرائع سابقہ کامل نہ تھیں ایسا عالمگیر کوئی کمل دین نہ تھا۔ اگر آپ کے نزد کیک کوئی اس سے بہتر دین ہے تو متا تیں۔ (٢) آیت متدله میں اتممت علیکم نعمتی بھی بن اور آپ مان کی بیں که نعمت رسالت و نبوت کا نام ہے جب نعمت ختم ہوئی تو نبوت بدرجہ اتم ختم ہوئی۔ (٣) بيتك نعت نبوت ب اور آب مان حِكَ بلكه امكان نبوت مين العمت عليدهم پيش کیا کرتے ہیں تو ثابت ہوا کہ فقت رسالت و نبوت ہے اور اس کا ختم ہونا مفہوم ومقصود ہے۔ (۴) جب سابق انبیاء میں نے کئی کو خاتم النہیں شبیں کہا اور صرف محمد سکتے کو فر مایا تو ثابت ہوا کہ قانون قدرت و سنت الہی مقتضی تھی کہ سابق انہا، کے بعد نبی آئمیں اور محمد علی اخیر میں تشریف لائے اور ان کو خاتم النہین فرما کر اتممت علیکم نعمتی فرمایا۔ اگر کسی اور بنی کو فرمایا ہے تو آپ مدتی میں آپ پر بار شوت ہے نہ کہ ہم پر اور چونکہ آپ کوئی آیت نہیں دکھا کتے جس میں لکھا ہو کہ محمد عظیقہ کے بعد کوئی نبی آئے گایا کسی بی کی بابت قرآن میں پیشگوئی ہے لیں ثابت ہوا کہ محمد ﷺ کے بعد کسی قشم کا نبی ندآئ كااور مدى كاذب بوكا-

قوله نمبر ٨١

یشخ آج دختم نبوت۔ الجواب: یشخ آج دختم نبوت۔ تادیانی نبی میں اپنے حسب عادت خود ومرزا قادیانی اپنے مطلب کے فقرات اخذ کر کے اصل مذہب و فیصلہ ہو یشخ آئبر کا ہے چھوڑ دیا ہے اورعوام کو دھوکا دہی کی غرض سے ایسا گیا سے اصل عوبارت یشنی کی جم فقل کر کے ناظرین کو ہتاتے میں کہ مرزائیوں کی ایمانداری کی

داد دیں۔ وہوبذا۔

وهي التي ابقى الله على المسلمين وهي من اخبر النبوة فما ارتفعت نبوة بالكنه ولهذا قلنا انما ارتفعت نبوة التشريح وهذا معنى لا نبي بعده فقد ادرجه النبوة بين جنيه فقد تامت به النبوة بلاشك فلعمنا ان قوله لا نبي بعده اي لا مشرع خاصة لانه لايكون بعده نبي فهذا مثل قوله اذا هلك كسري فلا کسری بعدہ واذا ہلک قیصر فلا قیصر بعد ولم یکن کسری و قیصر الاملك الروم والفرس وما ز الالملك من الروم ولكن ارتفع هذا الاسم مع وجود الملك فيهم وتسمى ملكهم باسم اخر بعد هلاك قيصر وكسري كدالك اسم النبي زال بعد رسول الله ﷺ الخ ليني أي أرايت وتعيم و المو حت و تمام حسّات وغیر د مسلمانول میں اجزائ نبوت موجود جن۔ <sup>یع</sup>نی :ے تک <sup>قر</sup> آن مسلمانول میں بے دب تک نبوت مسلمانول میں ہے اور جب تک شرق ادام ان میں موجود رہیں گے۔ نبوت محمدی ہے۔ جس طرح قیصر و کسری کے مرحات سے ملک فار ی و روم موجود میں۔ ای طرح محمد رسول اللہ ﷺ کے فوت ہو جانے ت شریبت و نبوت مسلمانوں سے نہیں اٹھ گنی صرف نام نبوت کا اٹھ کیا ہے۔ یعنی تد ہیں جب اور اون نبی نہیں کہلا سکتار سویہ تو تمام اہل اسلام کا ندہب ہے کہ اجزائ نبوت قرآن وحدیث و شریعت مسلمانوں میں ہیں اور بذراید ملماء و مجتبدین تمام عالم میں چیچی رہتی جن اور علات دین تبلیغ دین میں بنی اسرائیل کے نبیوں کی مانند میں مگر این نہ کبلا کیں ت 🐮 ا کبر کی کوئی عبارت نے نکال لیا کہ امت محمدی ﷺ میں ہے ہو کر کوئی نبی کہا، سکتا ن ی اکبر کا فیصلہ منظور کرو کسی طرح خدا آپ کو مدایت خشے دیکھو چی اکبر کا کیا فیصلہ ہے۔ لیں وہ (محمد باللہ ) قطب جس پر احکام عالم کا دار و مدار ے اور ازل ے ابر تک دائرہ وجود کا مرکز ہے وہ ایک بن حقیقت شمر یہ یکھنے ہے اور بامتیار کثرت کے ظلم کے وہ متعدد ے اور نبوت کے انقطاع سے پیشتر تبھی مرتبہ قطبیت میں ظاہر ہوتا ہے جسے ممنت ابرابیم خلیل اللہ تھے اور بھی کوئی چھیا ہوا ولی ہوتا ہے جیے موئی \* کے زمانہ میں مفرت خطر عليه السلام تھے اور يہ قطب اس وقت تھے جب موئ \* اس خلعت قطبيت ت مشرف نہیں ہوئے تھے اور نبوت تشریع کے منقطع اور دائر و نبوت کے بورا ہونے اور باطن ے ظاہر کی طرف واایت منتقل ہونے کے وقت قطبیت مطلقہ اولیاؤں کی طرف منتقل ہو گی اب اس مرتبہ میں ان لوگوں سے ایک تخص بمیشہ اس کی جگہ میں رب گا۔ تا یہ ب

تر تیب اور یہ نظام اس کے سبب ت باتی رہ باور اللہ تعالی نے فرمایا بے لکل قوم هاد ہر قوم کا ایک بادی و رہبر ہے۔ (، یعوم تعد مذمل الکلم مصنف شن آباس فد 13 محققت تحدید تلقة ) ناظرین! شنخ آئبر کا مذہب تو یہ ہے مگر میر قائم معنی مرزائی نے بغرض دھوکہ دہی ناط لکھ دیا کہ شنخ اکبر کا فیصلہ ہے کہ تعلیقہ کے بعد ہی ہو سکتا ہے۔ اللہ ان پر رحم کرے۔ حاکمہ: ناظرین! اخیر ہم ظاہر کرتے ہیں کہ تمام کتاب النو ۃ میں صرف ایک دلیل ہے جو کہ کچھ معقولیت رکھتی تھی اور وہ بیتھی کہ چونکہ ابتدائے آفرینیش سے ہمیشہ نبی و رحال

النبيين محمد رسول اللديك كوجيج كرسلسله نبوت فنتم كر دي۔ (۲) نبوت و رسالت نعمت البی ب تو چر تمام جبان اور کل عالم کو رحمت رسالت ت کیوں محروم رکھا جائے اور ہم نے کیا قصور کیا ہے کہ ہماری طرف ماسبق امتوں کی مانند رسول و نبی نہ بیسج جا تیں بڑ ہے ہے اب لباب تمام کتاب الدہو تو فی خیر الامت کا ر تگر افسوس میہ قاسم علی مرزائی مصنف کتاب نے اور مرزا قادیائی نے خود ہی اپنے دعادی اور داہل کی تردید کر دی که تشریعی نبوت و وی رسالت بند ہو چکا ب اور تھ رسول اللہ ﷺ کے بعد نہ وق رسالت آ سکتی ہے اور نہ کوئی جدید شریعت ہو سکتی ہے۔ پس ہمارا جواب بہ ہے کہ جب دلیل سے آپ 🚳 جزو نبوت کو مسدود تسلیم کر چکے میں۔ ای دلیل سے بالکل باب نبوت بند ہے ہے بالکل نامعقول دلیل ہے کہ کوئی شخص امتی ہے سبب پیروی و متابعت رسول اللہ ﷺ نبی و رسول ہو سکتا ہے کیونکہ نبوت و رسالت کمبی نہیں کہ متابعت ے حاصل ہو۔ مرزا قادیانی اور ان کے مرید مانتے ہیں کہ نبوت و رسالت وہی ہے جب نبوت وہی ہے تو یہ باطل ہوا کہ تھر ﷺ کی بیروی ہے کوئی امتی نبی ہو سکتا ہے کیا حضرت میسی علیہ السلام حضرت مولی علیہ السلام کی متابعت سے نبی جوا تھا؟ ہر گزنہیں كيونكه قرآن مجيد مين خدا تعالى فرماتا ب- حضرت مريم كوكه تم كو بينا ديا جائ كا اور ده رمول جو گا۔ بنی امرائیل کی طرف و رسولا الی بنی اسرائیل ترجمہ اور رسول ہو گا بن ار انگل کی طرف۔ (سورہ عمران) لیس معلوم ہوا کہ حضرت عیسی \* حضرت موئ کی متابعت ے نبی نہ ہوئے تھے۔ اگر کوئی مخص کسی نبی کی متابعت ہے نبی ہوا ہو تو پھر نبوت و ر سالت کمبی ہوئی دہبی نہیں رہتی اور یہ باطل ہے کہ رسالت و نبوت کمبی ہو۔ لہٰذا ثابت ہوا کہ یہ ذھکوسلہ ہے کہ محمد رسول اللہ ﷺ کی متابعت ہے کوئی امتی نبی ہو سکتا ہے باطل ے۔ دوم واقعات نے بھی ثابت کر دیا کہ جب سحابہ کرام میں سے جن کی متابعت کے

11+

MAL

مقابل مرزا قادیانی کی متابعت کچھ بھی نہیں وہ نبی و رسول نہ ہوئے تو مرزا تادیانی کا دعوى بالكل باطل ے.

کہا تحدیق محفرت علیہ السلام کی متابعت ہے نبی و رسول ہوت تھے؛ ہرگز نہیں تو پھر یہ ڈھکوسلہ کس طرح درست ہو سکتا ہے کہ اے ثمہ رسول اللہ ﷺ کی متابعت سے نبی ہو کیتے ہیں کیا اب سنت اللہ بدل گئی ہے؛ بر تزنییں تو کچر یہ باطل ہے کہ محمد یک متابعت سے کوئی نبی ہو۔ دوم ایک ڈھکوسلہ یہ پیش کیا جاتا ہے کہ حضرت مویٰ \* کی امت میں ج نے ہو کیتے ہیں تو امت مجمدی میں کیوں نبی نہ ہوں؟ اس میں امت محمدی ﷺ کی ہتک ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ موتی 🔪 کو خاتم النہیں نہیں بہائی تھا اور موٹیٰ کی امت کو خیرالامت کا لقب عطابنہ ہوا کیونلہ وہ امت ایک پرتی تھی کہ جب بے ایمان ہو جاتی تھی صرف حیالیس روز کے واسطے موئ کوہ طور پر کئے تو بیٹھیے کو سالہ یری شروع کر دی اس واسط ان کے ایمان کی تفاظت کے واسط بے در یہ نبی آت رہے اور چونکہ خدا کے علم میں پہلے ہی ہے تھا کہ یہ امت موسومی ایں قابل نہیں کہ اس کی حفاظت کے واسط بے در بے نبی نہ بھیج جا تیں اس واسطے فرمایا و قفینا من بعدہ بالرسل. مَكْر محمد رسول الله يَظْفَة ير خدا تعالى كو مجروسه تقا كه خاتم النبيين كَ امت يَيْ وفادار اور فرما نبردار امت ہے اور اپنے نبی کے دین کی پیروی ہر زمانہ میں ای طرت کرے گی۔ جس طرح اس کی زندگی میں۔ اس واسط خدا تعالی نے تحد ﷺ کو وقفینا من بعده بالرسل تدفرمايا بلكه خاتم النبيين و اكملت لكم دينكم و اتممت عليكم نعمتی فرمایا اور ۱۳ سو برس تک اس بر عمل کر کے بھی دکھا دیا کہ جب بھی کسی کاذب مدی نبوت و رسالت نے سر اٹھایا تو اس کو اگر چہ پہلے منت اللہ کے مطابق مہلت دی اور ترقی بھی دی مگر آخر اس کوصفہ جستی ہے تحو کرتا رہا اور کرتا رہے گا۔ یہ صرف کذابون کو خدا پہلے مہلت دیتا ہے اور ترقی بھی دیتا ہے جیسا کہ پہلے کاذیون کا جم نے حال لکھا ہے۔ وہ سب مرزا قادیانی کی طرح اپنے آپ کوحق پر سمجھتے تھے اور ان کے مرید بھی ان کو بچا نبی و رسول مانتے تھے اور عزیز جانیں قربان کرتے تھے۔ ایک لڑائی میں ستر ہزار ایک کاذب کے مرید قمل ہوئے۔ مرزا قاذیانی کا صرف ایک مرید قمل ہوا تو آپ نے اپن صداقت کی دلیل بنائی کہ دیکھو کابل میں عبداللطیف نے ہماری خاطر جان دے دی اگر ہم تیجے نہ ہوتے تو وہ ہماری خاطر جان کیوں دیتا؟ ہم پوچھتے ہیں کہ جس کے بیچھ سر

ہزار نے جان دی وہ تو بدر جبا آپ سے صادق ہوا پھر کیا دجہ ہے کہ آپ اس کو تو کافر اور کاذب کتبے میں اور اپنے آپ کو صادق؟ یہ نمس قدر غضب ہے کہ خود ہی معیار صداقت قرار دیتے میں اور جب ای معیار صداقت مقررہ خود ہے جھوٹے ہوتے میں تو تادیلات باطلہ کر کے لوگوں کو دھوکہ دیتے ہیں۔

(۱) مولوق احمد اللہ صاحب امرتر ی تو البام ہوا کہ ملعون ابن ملعون۔
(۲) مولوق احمد اللہ صاحب امرتر ی تو البامات ہوئے۔ وما یعدہم الشیطان الغرورا وا تخذو ایتی و رسلی ہزوا د اؤلئک ہم الکفرون حقا. ولا تطع من اغفلنا قلبہ عن ذکر ناو اتبع ہواہ و کان امرہ فرطا.
(۳) مولوق عبدالرمن للمو کے دالے کو البامات ہوئے۔ وما یعدہم الشیطان الغرورا وا تخذو ایتی و رسلی ہزوا د اؤلئک ہم الکفرون حقا. ولا تطع من اغفلنا قلبہ عن ذکر ناو اتبع ہواہ و کان امرہ فرطا.
(۳) مولوق عبدالرمن للمو کے دالے کو البامات ہوئے۔ وما یعدہم الشیطان الغرورا وا تخذو ایتی و رسلی ہزوا د اؤلئک ہم الکفرون حقا. ولا تطع من اغفلنا قلبہ عن ذکر ناو اتبع ہواہ و کان امرہ فرطا.
(۳) مولوق عبدالحق صاحب غربوی کے البامات۔ وما کید الکفرین الا فی تباب.
(۳) مولوق البی بخش صاحب اکاؤنٹن کے البامات۔ وما کید الکفرین الا فی تباب.
(۳) مولوق البی بخش صاحب اکاؤنٹن کے البامات۔ وما کید الکفرین الا فی تباب.

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

222

(٦) قاضی فضل احمد کے خوابات۔ (۷) ڈاکٹر عبدائکیم خال کے خوابات و الہامات۔ (۸) مرزا مسرف کذاب ہے اور عیار ہے۔ صادق کے سامنے شریہ فنا ہو گا۔ (الہام1 ہواانی ١٩٠١)

ناظرين! يه الهام تي نظا كد مرزا قاديانى ٢٦ متى ١٩٠٨ كو مبداعليم خال كى موجود كى ميں فوت ہو گئے رجب أيك جز الهام كى خدائے تي كر دى يعنى مرزا قاديانى كو موت دى اور ڈاكٹر عبدا كليم خال نه مرا تو ثابت ہوا كه عبداعليم جو مرزا قاديانى كو كاذب كہتا تھا۔ صادق ہے اور مرزا قاديانى ضرور كاذب تتح الله تعالى كے غالب باتحد ف فيصلہ تي تحصوف كا كيا۔ حالاتك مرزا قاديانى ف تجمى اپنا البام شائع كيا تھا كه ميں صادق ہوں۔ ميرے سامنے عبدالكليم فوت ہو گا۔ تمر غدا نے اپنے فعل ت دنيا كو اطلاح د وفت ہو گئے ليكن معارف ہوا۔ يعنى مرزا قاديانى في مرزا قاديانى تر مادق موت ہو گئے ليكن معار صادق ہوں ہوں گا۔ پن رکھی تھى كہ اگر عبدالحكيم خال تے مقابلہ ميں زيدہ رہا ادر ميں پہلے مركبا تو كاذب ہوں گا۔ پس اب مرزا قاديانى تر مادن كرا اور ميں پہلے مركبا تو كاذب ہوں گا۔ پس اب مرزا قاديانى تر مادن د

(۲) معیار صداقت۔ مرزا قادیانی نے اپنی پیشکو ٹیاں میداللہ آتھم و مناوحہ آ تانی وان قراردی تھیں جو کہ وہ بھی اوری نہ ہوئیں اور جھوٹی نکلیں۔ اس معیار مقرر کردہ خود ہے بھی مرزا قادیانی صادق نہ تھے۔

(۳) معیار صداقت۔ مرزا قادیانی نے میں پر تی کے ستون کو تو ڑنا معیار صداقت قرار دیا تھا اور لکھا تھا کہ اگر مجھ سے کروڑ نشان بھی خاہر ہوں اور میں پر تی کا ستون نہ تو ز دوں اور مر جاؤں تو تمام گواہ رہیں کہ میں حجونا ہوں۔ پس مرزا قادیانی مرجعی گئے اور میں پر تی کا زور ترقی برے جس سے دہ کاذب ثابت ہوئ۔

(۳) معیار صداقت۔ مرزا تادیانی نے مولوی ثنا، اللہ ام تسری سے قرار دی تھی کہ تجلونا سیچ کے سامنے فوت ہو گا اگر میں کاذب ہوں تو مولوی ثنا، اللہ کے سامنے فوت ہوں گا۔ پس خدا نے ایسا ہی کیا کہ مرزا تادیانی فوت ہو گئے جس ہے ثابت ہوا کہ مرزا تادیانی کاذب بیچے۔

(٥) ميعار صداقت - جس في تمام يهل كاذبون تو كاذب ثابت كيا دوشريت محدق ي

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

تالغ

Ľ ينبوت قاد ., بوبيم



## ترديد معيار صداقت قادياني

ماہواری رسالہ تشہید الاذہان قادیان اکتوبر ۱۹۴۱ء میں اکمل قادیانی نے مرزا قادیانی کی جھوٹی نبوت پر قرآن مجید سے تحریف کر کے استدال کتائم کیے۔ محترم بابو پیر بخش مرحوم نے ان کا جواب تحریر کیا۔ جو پیش خدمت ہے۔ (مرتب) برادران اسلام! مرزائیوں نے آج کمل بہت شور برپا کر رکھا ہے کہ مرزا قادیاتی کو نبوت د رسالت کے معیار پر پرکھواگر منہاج نبوت و معیار رسالت پر کھڑے ثابت ہوں

تو ماتو. پهلا معيار:..... فقد لبئت فيكم عمر من قبله افلا تعلقون. (يأس ١٦) ووسرا معيار:..... لو تقول علينا بعض الا قاويل لاحدنا منه باليمن ثم لقطعنا منه

الوتين فما منكم من احد عنه حاجزين. (الحات ٢٢ ٢٢)

حالانکہ یہ معیار صداقت بالکل خلاف شریعت اسلام اور من گھڑت ہیں۔ جن کے تسلیم کرنے کے واسطے کوئی مسلمان مامور نہیں جب قرآن شریف کی آیات میں صاف صاف بیان ہو چکا کہ اب دین کامل ہے اور محمد رسول اللہ ﷺ خاتم النہیں ہیں تو پھر بعد میں حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کے جو مدگی ہو گلودہ جموعاً ہو گا۔ پس جب سچا نبی کوئی ہونا ہی نہیں پھر معیار کیسی اور مدگی کے دعویٰ کی شنوائی کیسی اور اس کی مفجزہ نمائی کیسی؟ سب

اول چوں نہد

24

żt

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائمیں http://www.amtkn.org

291

امت محمدی میں تے کوئی شخص خواہ کیما ہی اپنے آپ کو خدا کا معبول بتائے ہوا

193

یر اڑنے یانی پر چلنے ہزار معجزات دکھائے لاکھ فنا فی اللہ فنا فی الرسول ہونے کا جال پھیلا دے جب مدعی نبوت ہوا فوراً اسلام ے خارج ہوا جس کی نظیر رسول اللہ ﷺ کے زمانہ میں قائم ہوئی اور حضور بی نے اس کا خود فیصلہ فرمایا کہ مدمی نبوت کو کافر فرمایا نہ صرف زبان مبارک سے بھی کافر فرمایا بلکہ مدعمان نبوت و شرکا ، رسالت پر قبال کا علم صادر فرمایا اور صحابہ کرامؓ نے اس پر عمل فرما کر ان کاذب مدعمان نبوت کو ہمعدان کے مریدوں کے نابود فرمایا۔ بیہ مسلمہ کذاب د اسود عنسی تھے جو کہ پہلے امت محمدی میں تھے اور جب مدمی وتی و رسالت خود ہوئے تو اسلام ے خارج ہوئے اور تیرہ سو برس تک ای سنت نبوک اور تعامل سحابہ کرائم پر عمل جلا آ رہا ہے کہ جس وقت کسی کاذب مدمی نبوت نے سر اتھایا۔ ای وقت خلیفہ اسلام نے کشکر کشی کر کے اس کو نابود کیا۔ اس دراز عرصہ تیرہ سو برس میں سمی مسلمان نے صحابہ کرامؓ سے لے کر آج تک کوئی معیار نبوت تبیس بنائی۔ بلکہ اجماع امت ای پر چلا آیا ہے کہ مدمی نبوت بعد حضرت خاتم انہین بیش کے کافر اس کا مانے والا بھی کافر ہے بلکہ جو مسلمان مدمی نبوت سے معجزہ طلب کرے وہ بھی کافر ہو جاتا ہے۔ ذیل میں امام ابو حذیقہ کا فتوی لکھا جاتا ہے۔ و تنبا فی زمنہ رجل قال امھلونی حتی اتي بعلامة ''فقال من طلب منه علامته كفر ولا نه بطلله ذلك مكذب بقول النہ اللبی الله اللہ بعدی (الخیرات الحسان ص ۱۱۹ فعل ۲۲ ۲۲) لیعنی امام صاحب کے زمانہ میں ایک شخص نے دعویٰ نبوت کیا اور کہا کہ مجھے مہلت دو کہ میں نشان لاؤں۔ آپ نے فرمایا جو شخص اس سے نشانی طلب کرے گا۔ کافر ہو جائے گا کیونکہ نشانی مانگنا حضور اقدس الله کے ارشاد لانبی بعدی کی تکدیب ہے۔

اس فتوی اسلام ہے جو کہ اجماعی ہے کوئی ایک شخص بھی صحابہ کرام ہے لے کر تابعین اور نیع تابعین تک برخلاف شیس تو پھر مرزائی علاء س دلیل شرعی ہے بیہ معیار صداقت مقرر کرتے ہیں کسی قرآن کی آیت میں ہے تو بتا دیں؟ یا کسی حدیث نبوی میں بذکور ہے کہ میری امت سے اگر کوئی شخص مدعی نبوت ہوتو اسکو اس معیار سے پر کھوتو آخ ہم بھی مرزائی صاحبان کی اس معیار کی طرف توجہ کر سکتے ہیں اور اگر مدعی نبوت کسی صورت میں بعد خاتم النبین علیقہ سچا ہو ہی نہیں سکتا تو پھر ایسے ایس معیار قابل التفات نہیں اور نہ کوئی مسلمان مامور ہے کہ ان کی طرف توجہ کر بے تیں مرزائی صاحبان کسی نفس شرعی سے تسی ذی کا بعد خاتم النبین شکینی شکت تو چرا ہے ایسے معیار تو بھر معیار شرعی سے تسی ذی کا بعد خاتم النہیں شکتیں کہ مدعی نہوت کے پر کا خاب کریں اور پھر معیار قرآن و حدیث سے تمسک کر کے کھیں کہ مدعی نہوت کے پر کھنے کے داسط سے شرع اب ہم ذیل میں دونوں معیار کا جو مرزائیوں نے مقرر کیے ہیں جواب دیتے میں تا کہ مسلمان میہ نہ سیجھیں کہ ان کا کچھ جواب نہیں۔ اوّل معیار: فقلہ لبئت فیکھ عمد ا من قبلہ لیعنی اس سے پہلے میں تم میں ایک عمر رہ چکا ہوں۔ الخے۔ اس آیت سے مرزائی صاحبان نے بیہ عام قاعدہ بنا لیا ہے کہ جس کی پہلی عمر دروغ اور عیوب سے پاک ہو وہ اگر مدعی وہی والبام ہوتو اس معیار سے سچا ہو کر نبی ورسول مانا جا سکتا ہے۔

جواب: كه يه خاصه رسول الله عظي ب اور خاصه رسول الله عظي كو كونى مخص كايه قاعده نبین بنا سکتار اس طرح تو برایک زماند مین الحول کرورون امت تدی میں داست باز گڑرے ہیں کہ جن کے اتقاء اور پر بیزگاری اور نفس کشی اور مجاہدہ کے مقابل مرزا قادیاتی کی پہلی ممر کچھ وقعت نہیں رکھتی۔ گوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ مرزا قادیانی نے بابا فرید شکر تلیخ جسے طبے کانے۔نفس کشی کی؟ حضرت جنید بغدادی جسے تجامدے کیے دین کی اشاعت کے داسط صحابہ کرام تابعین تبع تابعین کی طرح ایثار نفس کر کے جہاد تغسی کیا؟ سفر کی تختیاں برداشت کر کے بج بیت اللہ کو گئے؟ کمی بزرگ سلسلہ کی خدمت میں ابتداء عمر میں رہے؟ اور ''ہر کہ خدمت کرد او مخذوم شد'' کا سریفکیٹ حاصل کیا؟ برگز نہیں تو پھر باربار کیوں یو چھا جاتا ہے کہ مرزا قادیانی کی پہلی مر کے عیب بتاؤ؟ ہم جران میں کہ کی کو کیا مصیبت پڑی تھی کہ مرزا قادیانی کے بچپن کے زمانہ میں ایک خفیہ پولیس کا انسکٹر لگا دیتا؟ که مرزا قادیانی کی حرکات وسکنات اور چال چکن لکھتا جاتا۔ ہم یہ تحقیق بھی کر کیتے ہیں اور سا کنان قادیان سے اور بنالہ سے جہاں مرزا قادیاتی تعلیم پاتے رہے ہیں۔ دریافت کر سکتے ہیں مگر قادیانی خلافت ہمیں اجازت دے کہ مرزا قادیانی کے حالات ابتدائی اگر معلوم کر کے لکھے جائمیں گے تو پھر وہ ناراض نہ ہوں گے اور ازالہ حیثیت عرفی اور دل آ زاری کا دعویٰ لے کر عدالت کی طرف نہ دوڑیں گے۔ ہم فے قادیان کے آ رب باشندوں سے حالات دریافت کرنے ہیں۔ میاں محمود قادیاتی اجازت دیں کہ بیشک جو یکھ حالات قادیان ے انجمن تائید الاسلام لاہور کو معلوم ہوئے ہیں وہ شائع کر دے۔ میاں محود قادیانی کو کوئی اعتراض نبیس ہو گا تو ہم مرزا قادیانی کی پہلی عمر کے حالات بھی شائع کر دیں گے مگر بقول شخص ''تو بروں در چہ کردی کہ درون خاند آئی۔'' جب دعویٰ کے بعد مرزا قادیانی راستباز ثابت نہیں ہوتے اور ایسا جموت تراشتے ہیں کہ کوئی معمولی حال

معيار ب-

چکن کا آ دمی بھی نہیں بول سکتا۔ دھوکہ بازی کے رسالے شائع ہوئے تو پھر کیا ضردرت ہے کہ پہلی زندگی کے حالات تلاش کیے جا نمیں بلا حضرت حمد رسول اللہ یکھیج اوّل درجہ کے راستباز تمام عمر میں شیخے اس واسط اللہ تعالیٰ نے ان کی اوّل عمر کی راستبازی بطور دلیل پیش کی ہے کہ میں دعویٰ نبوت کے بعد ہی راستباز نہیں بلکہ پہلے بھی تم میں رہا ہوں میں نے کبھی وحی کا دعویٰ نہیں کیا تھا۔ لہٰذا اب میرا وحی کا دعویٰ سچا ہے کیونکہ میں پہلے بھی تم تو اور اب بھی حیا ہوں۔ مرزا قادیانی کا حال اس کے برخلاف ہے۔ کیونکہ دعویٰ نبوت و میں زیران میں تو کہ بعد بھی داستباز نہیں اور دروغ بیانی کے منار کے اعلیٰ درجہ پر میں تو پھر ان کی پہلی عمر کی راستبازی اگر ہو بھی تو ردی ہو جا نمیں گی کیونکہ یہ مشاہدہ ہے کہ اکثر انسان پہلی عمر کی راستبازی اگر ہو بھی تو ردی ہو جا نمیں گی کیونکہ یہ مشاہدہ ہے کہ اکثر انسان پہلی عمر کی راستبازی اگر ہو بھی تو ردی ہو جا نمیں گی کیونکہ یہ میں نہیں تو پھر ان کی پہلی عمر کی راستبازی اگر ہو بھی تو ردی ہو جا نمیں گی کیونکہ یہ مشاہدہ ہے کہ اکثر انسان پہلی عمر کی راستبازی اگر ہو بھی تو ردی ہو جا نمیں گی کیونکہ یہ مونی میں تو میان کی لیے عمر میں تی بولا کرتے ہیں کیونکہ د نیادی معاملات کی البھین میں نہیں تو میں ان کی پہلی عمر کی ریک کر جو جاتی میں کار کے اعلی درجہ پر میں نہیں تو میوت اور ایعد میں جب ان کو غرض اور مطلب دشیں ہوتی ہوتی ہوں البھیں موات کے واسط ہزاروں جگہ جھوٹ لکھ جاتے ہیں ذیل میں ان کے چند جھوٹ لکھے تو بی تو لیے ہیں ہیں۔

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

دوسرا مجھوٹ: مرزا قادیانی لکھتے ہیں''مثلاً صحیح بخاری کی وہ حدیثیں جن میں آخری زمانہ میں بعض خلیفوں کی نسبت خبر دی گئی ہے۔۔۔۔ کہ آسان ہے آواز آئے گی کہ بذا خلیفة اللہ المہدی اب سوچو کہ یہ حدیث س پایہ اور مرتبہ کی ہے جو ایسی کتاب میں درنْ ہے۔ جو اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہے۔'' (شادة القران میں ایم خزائن بن ۶ میں ۲۳۷)

مرزا قادیانی کا جھوٹ یہ ہے ہذا خلیفۃ اللہ المہدی بخاری کی حدیث ہے مرزائی علاء یا تو یہ حدیث بخاری میں دکھا دیں یا مرزا قادیانی کا مجھونا ہونا کتلیم کریں چونکہ یہ حدیث بخاری میں برگز نہیں ادر مرزا قادیانی نے محض عوام کو دھوکہ دینے کے واسطے لکھ دیا کہ اصح الکتب بخاری کی یہ حدیث ہے۔ یہ دیانت کے برخلاف ہے کہ ایک یہ

تیسرا مجھوٹ: مرزا قادیانی لکھتے ہیں کہ ''مولوی غلام دعیمر صاحب قصوری نے اپنی کتاب ''میں ادر مولوی اسلعیل صاحب علی گڑھ والے نے'' میری نسبت قطعی عظم لگایا کہ اگر وہ کاذب ہے تو ہم سے پہلے مرے گا۔'' الخے (اربعین نمبر ۳ ص ۹ خزائن بن اس ۳۹۹) یہ بھی محصن جھوٹ ہے مولوی غلام دعیمر صاحب و مولوی اسلمیں صاحب کی تصنیفات میں سے بات ہرگز نہیں لکھیں۔

چوتھا مجھوٹ: مرزا تادیانی لکھتے ہیں کہ ''یہ غیر معقول ہے کہ آتخضرت بیلیٹے کے بعد کوئی ایسا نبی آنے والا ہے کہ لوگ نماز کے لیے مساجد کی طرف دوڑیں گے تو وہ کلیسا کی طرف محاکے گا اور جب لوگ قرآ ن شریف پڑھیں گے تو وہ انجیل کھول بیٹھے گا اور جب عبادت کے وقت بیت اللہ کی طرف منہ کریں گے تو وہ بیت المقدس کی طرف متوجہ ہو گا اور شراب پنے گا اور سور کا گوشت کھائے گا اور اسلام کے طال و حرام کی کچھ پرداہ نہ کرے گا۔'' (ہیت اوی سور کا گوشت کھائے گا اور اسلام کے طال و حرام کی کچھ پرداہ نہ تادیانی نے بولا ہے کہ تی شراب پنے گا اور سور کا گوشت کھائے گا اور اسلام کے طال و حرام کی پرواہ نہ کرے گا۔ کوئی مرزائی بتا سکتا ہے کہ مرزا تادیانی نے کس کتاب سے یہ تادیانی نے بولا ہے کہ تی شراب پنے گا اور سور کا گوشت کھائے گا اور اسلام کے طال و حما ہوں کو ہلاک کریں گے یعنی اس کا کھاند موقوف فرما کی کی گے اور یہ ایک اس جو ہو کہ کہ اور میں کہ مصرت میں تا بعد زول شریعت محمدی بیلیٹے پر عمل کریں گے۔ صلیب کو تو ٹرین گے اور کو ہلاک کریں گے یعنی اس کا کھاند موقوف فرما کی کے اور سے ایکا امت بخاری کی اس حدیث پر ہوا ہو کہ نو الدی نفسی بیدہ لیو شکن آن ینزل فیکھ ابن مریم کی اس حدیث پر ہوا ہو الدی نفسی بیدہ کو شکون آن یو گی اور سے کا ما می بی مرز ہو ہو ہو ہو ہو گا رہ کی کہ محضرت علیک تر جو ہوا ہے والدی نفسی بیدہ لیو شکن آن یو نول میں گے اور ہو بی کر کر کہ در ہے کی اس حدیث پر ہوا ہو والدی نفسی بیدہ لیو شکن آن ینزل فیکھ ابن مریم کی اس حدیث پر ہوا ہو الدی نفسی بیدہ لیو ملکن آن ینزل فرام ہی ہو ابن مریم یعنی قشم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ قدرت میں میری جان ہے قریب ہے کہ نازل ہوں کے تم میں بیٹے مریم کے حاکم عادل پھر تو ڑی کے صلیب کو اور قتل کریں گے سور کو ادر موقوف کر دیں گے جزید اہل ذمہ سے ..... ناظرین خور فرمائیں رسول اللہ عظیف اور کل امت محد ی علیہ تو یہ کہہ رہی ہے کہ حضرت میں علیہ السلام بعد نزول کسر صلیب کریں گے اور خزر کو ہلاک کریں گے اور اسلام کو کل دینوں پر غالب کریں گے۔ مگر مرزا قادیانی اس قدر جھوٹے ہیں کہ بالکل جھوٹ لکھ دیا کہ سیج شراب بے گا اور سور کا گوشت کھائے گا اور اسلام کی حلال و حرام کی برداہ نہ کرے گا ..... جو محص بعد دعویٰ نبوت اس قدر مجمونا ے اس کے پہلی عمر کے دیکھنے کی کیا ضرورت ہے؟ فقد لبنت فیکم عمراً سے بی مطلب نہیں ہے کہ فقط حضور بال کی کہلی عمر گناہ سے پاک تھی کیونکہ یہ خصوصیت ایس نبیس که نبوت و رسالت کا خاصه ،و سکے کیونکه بد مشاہدہ ہے که کروڑ ہا بندگان خدا ہر ایک زمانہ میں ہوتے آئے میں کہ ان کی زندگی گناہ ہے یاک رہی ہے مگر وہ نبی نہ تھے جو خصوصیت بی کریم بی کی فقد لبنت فیکم عمرا کی ہے وہ یہ ہے کہ آ پ بی م ایس برس تک گفار عرب میں رہے اور تمام گفار عرب کو علم تھا کہ حضور یکنے کمی استاد ہے پڑھے ہوئے نہیں اور لکھ پڑھ نہ کتے تھے چالیس برس کے بعد یک کخت ایس تعلیم بیش <sup>ت</sup>ر نا جس کی نظیر دنیا بھر کی <sup>کم</sup>ی کتاب میں ایک اکمل و اتم طور پر <mark>ندی</mark>قی اور بغیر کسی ظاہر ی اسباب کے کل علوم پر حاوی ہو جانا اور ایس سیاس و تدنی و معاشی و معادی علوم کا بغیر ظاہری تعلیم کے حاصل کر لینا ہد ایک کھلا مجزہ تھا کہ جس کی نظیر کفار عرب لانے کے واسط عاجز تص اور تمام دنیا تیرہ سو برس ے عاجز ہے۔ لہذا اللہ تعالی نے بطور دلیل س امر بیش کیا ہے کہ اے محمد منظقہ تم ان کفار عرب کو کہہ دو کہ میں جالیس برس تک تم میں رہا ہون تم غور تہیں کرتے کہ میں نے نہ کسی یو نیورٹی سے تعلیم حاصل کی اور نہ کسی معلم ت علوم حاصل کیے اور پھر ایسی کتاب بذر بعد دمی پیش کرتا ہوں جس کے اندر پہلے آ سانی کتابوں کے مضامین بیں اور گذشتہ زمانوں کے حالات اور قصے اور احکام شرائع سابقہ و آ داب مکارم الاخلاق و فصاحت و بلاغت جس نے فصحاء و بلغاء عرب کو لاکار کر مثل لانے کو کہا اور عاجز کر دیا ایس کتاب بغیر تائید خدا تعالی اور وجی الہی کے کس طرح ہو عمق ہے افلا تعقلون کیا تم عقل نہیں کرتے کہ این وی کا پہلے کی نے اظہار کیا ہے۔ اگر میرے اپنے نفس اور علم اور قہم سے بیہ باتیں ہوتیں تو اس چالیس سال کے عرصہ میں پہلے میں کیوں نہ ظاہر کرتا؟ اورتم لوگ معقل کرو کہ اگر ہے کی انسان کا منصوبہ ہوتا تو تم لوگ جس کے مضامین قرآن میں درج ہیں۔ اس لیے ثابت ہوا کہ میں جو بچھ کہتا ہوں وقی اللی سے کہتا ہوں اور یہ انسانی طاقتوں سے بالاتر ہے کہ ایک ای شخص وہ وہ علوم اور نکات حک کرے جن کے ساکرنے کے واسطے بڑے بڑے حکماء و فلاسفر عاجز تھے۔ کیا یہ دلیل کامل نہیں ہے کہ میں جو بچھ کہتا ہوں خدا کی طرف سے کہتا ہوں کیونکہ یہ ناممکن ہے کہ ایک شخص متمام عمر تو اُن پڑھ ہو اور کیدم دعویٰ وق و نبوت کر کے کا شف علوم خاہری و باطنی ہو جائے اور ہر ایک عالم و فاضل کو ایسا جواب دے جو اس کی کتاب میں نہ کور ہو بلکہ ان کے اختلافی مسائل کا بھی فیصلہ کر دے۔ مولانا حالیٰ فرماتے ہیں۔

> اتر کر حرا سے سوئے قوم آیا اور اک تسخد کیمیا ساتھ لایا مم خام کو جس سے کندن بنایا کھرا اور کھوٹا الگ کر دکھایا

اب جو کہا جاتا ہے کہ مرزا تادیانی کو ای معیار پر دیکھوتو یہ بالکل غلط اور قیاس مع الفارق ہے جو کہ اہل علم کے نزدیک باطل ہے۔ کیونکہ مرزا قادیانی کے حالات بعد دعویٰ وقبل از دعویٰ بالکل مخالف میں حضرت خلاصہ موجودات تحمد علیظة کے دیکھو ذیل کے داہل۔ (۱)..... حضرت محمد رسول اللہ علیظة کے سر مبارک ہے بحالت طفو لیت ماں ادر باپ کا سایہ اتھایا گیا تھا تا کہ کوئی مخالف یہ نہ کہے کہ آتخصرت علیظة کی تربیت و تعلیم و تبذیب اطلاق زیر گرانی والدین یوجہ احسن ہوئی ہے۔ اس کے برطلاف مرزا قادیاتی نے ماں باپ کے سایہ کے تلے تربیت و تعلیم حاصل کی اور ایک رئیس کے گھر پیدا ہوئے جس نے ان کی تادیب و تعلیم کا انظار کیا لیس فقد لہنت فیکھ عمو اُ مرزا قادیاتی پر صادق مثال نہیں آتی۔ دومیٰ سے پہلے کوئی راستباز اور ایک نہیں جانتا تھا۔

و فال تھی اس بات کی کہ تی بو تی آ تندہ کسی عمر میں قیادت و سادت فرمانے والے

ضرور اس سے واقف ہوتے کیونکہ میں تم میں ہی رہتا ہوں۔ اگر میں نے سمی معلم سے تعلیم پائی ہے تو تم کو اس کاعلم ہوتا۔ جس کو اب تم ظاہر کرتے گلر چونکہ تم کوئی ثبوت پیش نہیں کر سکتے کہ میں نے فلال وقت فلال استاد سے یا فلال دارالعلوم سے سیاحی و تدنی اخلاقی و مذہبی تعلیم یائی ہے اور فلال یہود و نصاری دغیرہ سے آ سانی کتابوں کو پڑھا ہے ہیں۔ مرزا قادیانی نے ابتدائی عمر میں گلہ بانی نہیں کی بلکہ ظاہری علوم عربی و فاری کی تعلیم باتے رہے۔

(۳) .... آ تخصرت بین بالکل ای سط لکھ پڑھ نہ جانے سط اور شاعری کو ناجائز سجھتے سط ۔ اس کے مقابل مرزا قادیانی شاعر سط اور شاعر بھی ایسے کہ کوئی عالی معلمون ان کو نہ سوجھتا تھا تمام عمر استغارہ و مجاز و بروز میں کھو دی آخر خودستائی میں ایسے غرق ہوئے کہ بی بنے اور اپنی شان حضرت محد رسول اللہ تلین سے بھی زیادہ بتانے لگے دیکھو کیا کہتے ہیں۔ لہ حسف القصر المعیزوان لی

خسا القمران المشرقان اتنكر

یعنی اس کے لیے (محمد مصطف سیک کے لیے) چاند کا خسوف ظاہر ہوا ادر میر لیے (یعنی مرزا کے لیے) چاند سورج دونوں کا کیا تو انکار کرے گا۔ (انجاز احمدی من اے خواتین بنی ۱۵ س ۱۸۳) پھر لکھتے ہیں ''جو میر لیے نشان ظاہر ہوتے وہ تین لا کھ ت زیادہ ہیں۔ (اخبار بدر ۱۹ جولائی ۱۹۰۱،) حالا تکہ تحفد گولڑ ویہ میں لکھتے ہیں ''تین جزار معجزات ہمار نے بی سیک سے ظہور میں آئے۔'' (تحفد گولڑ ویہ میں لکھتے ہیں ''تین جزار معجزات خود فیصلہ کر لیں کہ مرزا قادیانی کی فضیلت نبی کریم سیک میں جن میں جہ انسوس اس لاکھ اور جزار میں ہے وہی فرق مرزا قادیانی اور نبی کریم سیکھنے میں ہے۔ پھر افسوس اس روفون پر یہ بھی دعویٰ ہے ۔

> ما مسلمانیم از فضل خدا مصطفے مارا امام و مقتدا

(سراج منیر ص ۹۳ خزائن ج ۱۰ ص ۹۵) کیا پیشوا کی یہی عزت ہے جو مرزا قادیانی کرتے میں؟ کہ اپنے معجزے تین (۵) ۔۔ حضرت نبی کریم سیلیٹی فقر و فاقہ میں عمر گزارتے تصفے مرزا قادیانی کی عیش و آ رام کی زندگی سر کرنا اظہر من الشمس ہے۔ (۱) ۔۔۔... نبی کریم سیلیٹے نے جمعی وفرضی کارروائی نہ کی تعلقی اس کے مقابل مرزا قادیانی نے جائز وارتوں کو تحروم کرنے کے واسطے اپنی زمین و باغ اپنی زوجہ نصرت جہاں بیگم کے نام گروی کر دی اور اکتیس سال کے گزرنے کے بعد دیتے بالوفا کر دی اور لکھ دیا کہ عرصہ میں سال تک فک الربن زمین مربونہ نہیں کراؤں گا۔ بعد تمیں سال کے ایک سال میں

-جدايدار وتالالاستبقال ملاصيك لاي 

ייוריי לב בל ול נאיי ולייו ניו ניו ניי טויי שליצ ניו לי ، مد ، جد رخ ود و واده ا، راده حر ما ،، احد مدر کور و ور ابتار نان وسالما تدور عدماج فكلد الالام بالكرج فك יוֹבול 雪 יייין ייי עומי ל 雪 לי לע עורי ביויייויי יייי ייי داء ٢٤ ورى بتداد كى لا حرب كوج قد الالحدين الكارمة بتداد ما ج اراد الالايد العد الح من العد الح من من المعد المداد المعد بعلية منه אים על גי וייי אי יישו הו תיין ית אי יופור גיובי היו אי איי איי ا، ر الالا المحديد من مد حد مد الحد ف مد مد مد مد مد مد العداد الله مد المراحة ف אבי איי לי עול אי יילעצל לבי לי לעל לניו ויא ישי ביציא المراجعة الميدا ومنه، الجا الراحا فربة الدار الراعد لمعهد الدية مسلمانة مام براف جداد حريب بالمرابع جراب مراشر اعد لمعدر والداد وأقداد ابر المعد المع وريد الموجد الم المحد المرجد المراح المراح المراح المراح المديد والمديم لوا رو التوا، كرسر الد حدة الدينة مسلو، والد وري المرتشف، التر حد مديم بد رامان من ريد حدود و بابا راد و المعلاظ في مدا، با معد בויזי אל עצי אי ויוב ביוב לניד וירבועי לוש ביל וב ליג אי אי رد سد من يد رج حدد ر به و مرتم، ،، حد م (اسداس م المع مر) الدم المزرجات والمعاد الماعة مع عدمة لوالحامة، "خط فيه، عر فالدة المحدد در حد داري ، قاد ، الد ، لا مراد ما د مواد مد د ، ، ، الد قول ، رد المر ت، الجداجة الحرارية، مدونات فرك، الجد، بد لي عوارية ول كاسد رضی الملاسد فرر کر سود، رکا، نه رکا، د رکاره از کر سرج به کامرب (الدار د داد، للشيق ٨٩٨، ن ٢ ٢٥ مديم ركاياة اند بدنون معدي) שייוו לביני א נאו ציג טייי ועי יאיר חב טר ע אייב ער

د، بيد كان بعد تجر تش ولد بة لارد فذ ف معد الجد جرى איל אי ראי ל קדים וזעיל בייי ועלי היו עלי זמו קדים וזעב

کافر کہتے ہیں جو بعد حضرت خاتم النہیں بیلین کے کسی نبی کا آنا جائز سمجھ۔ مرزا قادیانی اور قادیانی جماعت میں کون سچا ہے؟ (۸) ۔ نبی کریم بینی بڑے عادل تھے اپنی بیویوں میں انصاف کرتے تھے اور مساوات رکھتے تھے۔ اس کے مقابل مرزا قادیاتی نے اپنی بیوی یعنی مرزا سلطان احمد صاحب کی والدہ کو معلق رکھا جو خلاف قرآن مجید ہے اور نان نفقہ تک بند کر دیا۔ ان کا قصور یہ بتایا جاتا ہے کہ منگوحہ آسانی کے رشتہ داوانے میں اُحوں نے اپنے رشتہ داردں کو مجبور کیوں نہ

(بخور اشتبارات ن اص ۲۵۵) (بینجم).....''میں نبوت کا مدعی نہیں بلکہ ایسے مدعی کو اسلام سے خارج سمجھتا ہوں۔'' (دیکھو آسانی فیصلہ سنجہ مخزائن ن مہص ۳۱۳) (نوٹ) قادیانی جماعت نے جو حقیقة النبوۃ کے صفحہ ۱۸۲ے ۱۸ پر جو لکھا ہے

'' آنحضرت ﷺ کے بعد نبوت کا کنتم ہونا جو عقیدہ رکھتا ہے وہ کعنتی اور مردود ہے۔'' مرزا تادیانی بھی ختم نبوت کا عقیدہ رکھتے تھے وہ کیا ہوۓ؟ دوم مرزا قادیانی اس کو بے دین و

کہاں گنی؟ (ے) نبی کریم ﷺ اپنے دعویٰ نبوت میں دلیر اور بہادر تھے ہر ایک مجلس میں فرماتے کہ میں اللہ کا رسول ہوں، اس کے مقابل مرزا قادیاتی میں کہ دعوے ہے ہی انگار ہے۔ ذمل کی عمارات ملاحظہ ہوں۔

اکتیں سال کی میعاد میں فک الرتبن نہ کروں گا کیا نیت بھی؟ اور لاکھول روپے کی آمدنی

کیا؟ دوسرا انصاف مرزا تادیانی کا بید ہے کہ اگر محدی بیگم منکوحہ آ سانی کا رشتہ اس کا دالد کسی اور جگہ کر دے گا تو مرزا قادیانی اپنے بیٹے سے اس کی بیوی کو ت کی لبی جو کہ معکوجد آسانی کے باب کی رشتہ دار بے طلاق دلا دیں گے۔ افسوس . بجرموں کو چھوڑ کر نے جرم کو دبنی ہزا مرزا قادیانی عدالت ے بھلا کیا خاک کی رشتہ نہ کرے محمدی بیکم کا باپ اور سزا دی جائے عزت کی کی کو۔ یہ ہے صفت عدالت جومرزا قادياني ميں تھي؟ (٩) حضرت بی کریم ﷺ برے بہادر تھے اور جباد تفسی فی سبیل اللہ فرمایا کرتے تھے۔ اس کے مقابل مرزا قادیانی اس صفت ے بالکل عاری تصح کموار کا نام تن کر جان ہوا ہو حاتی تھی۔ قرآن کے منگر ہو کر جباد ہی حرام کر دیا چہ نوٹن زامد نه داشت تاب وصال بر ی خان تخ كرفت و ترس خدا را بهاند ساخت (۱۰) - حضرت نی کریم ﷺ ابتدائی عمر میں غار حرا میں اللہ تعالٰی کی عبادت فرمایا کرتے تھے اور وہی نعمت نبوت و رسالت ے سرفرار کیے گئے۔ مرزا قادیانی ابتدائے مر میں مخصیل علوم دنیادی کرتے رہے اور بعد میں ملازمت اختیار کر گی۔ کچھ حصہ مرکا امتحان وکالت یعنی مختاری میں ضائع کیا۔ امتحان میں قیل ہوئے کچھ حصہ تمر کا کیہیا رُن کے کشخوں کے حل کرنے میں بھی خربتی کیا۔ کچھ حصہ عمر کا سیّد ملک شاہ ساکن سیالکوٹ ے علم رمل و نجوم کے حاصل کرنے میں خربتی کیا۔ کچھ حصہ عمر کا ایک عرب صاحب ت دست غیب کے عمل کے عامل ہونے کے داسط بھی خرج کیا۔ (چودھویں صدی کا میں حصہ اول) اب کہا جاتا ہے کہ فقد لبنت فیکم عمراً کہ معیار بناؤ کبم اللہ بناؤ۔ مرزا قادمانی نے کون سے چلے کاٹے؛ تمس تس پیر طریقت سے استفادہ کیا؟ کون ت نفس کٹی گی؟ تمس وقت بے تعلق ہو کریاد خدا میں رے؟ نوکری تچوڑتے ہی میدان مباحثہ میں آئے جہال نمازیں بھی وقت پر اور باجماعت ادا نہ کر کیتے تھے۔ بمشکل تمام تجدہ کے واسطے وقت ملتا تھا۔ وآن ہم بصد پریشانی کیونکہ دل تو مضامین میں لگا ہوا تھا جس تحض نے تمام دنیا کو جواب دینا ہو اس کو جمعیت خاطر کہاں اور فنا ٹی اللہ کا مقام کب حاصل ہوتا ہے؟ مولانا روم فرماتے ہیں زمان مسيح ودرول كاؤخر 1. چیں کے کے دارد الثر UT

12

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org پس مرزا قادیانی کے واسط فقد لبنت فیکم عمراً معیار نہیں ہو کتی۔ یہ تو رسول اللہ عظیقہ کا ہی خاصہ تھا جو ان کی ذات ستودہ صفات کے ساتھ خاص تھا جیسا کہ ای ہونا آپ عظیقہ کی ذات کے ساتھ خاص تھا ورنہ ہر ایک ای یعنی ان پڑھ نبی ہو سکتا ہوں؟ معیار نبوت پر مجھ کو دیکھو؟ حضرت محمد عظیقہ کے والدین فوت ہو گئے تھے اور میں ہوں؟ معیار نبوت پر مجھ کو دیکھو؟ حضرت محمد عظیقہ کے والدین فوت ہو گئے تھے اور میں میں نبی ہوں۔ سوم میں جس کھر اولا دنرینہ زندہ نہ رہتی ہو وہ مجھی کہہ سکتا ہے کہ میں نبی الله و خاتم النہ بین سمرد کے باپ نہ تھے۔ میں بھی کسی مرد کا باپ نہیں ہوں مجھ کو نبی مان او۔ کیا کوئی معلمان ایس معیار کو تسلیم کر سکتا ہے؟ کہ محکوم معیار نبوت و رسالت پر اللہ و خاتم النہ بین سمیار محمد ابنا احد من د جالکہ ولکن در سول دیکھو چیسے محمد عظیقہ کسی مرد کے باپ نہ تھے۔ میں بھی کسی مرد کا باپ نہیں ہوں مجھ کو نبی مان او کیا کوئی معلمان ایس معیار کو تسلیم کر سکتا ہے؟ کہ بھی کو معیار نبوت و رسالت پر مان او کیا کوئی معلمان ایس معیار کو تسلیم کر سکتا ہے؟ برگز نہیں کیونکہ جو خاصہ رسول اللہ و کی مولی میں تا میں میں معیار کو تسلیم کر سکتا ہے؟ مرد کا باپ نہیں ہوں مجھ کو نبی رسول اللہ علیقہ ہو ماتی میں معیار کو تسلیم کر سکتا ہے؟ مرکز میں کیونکہ جو خاصہ رسول اللہ علیقہ ہو میں میں میں میں معیار کو تسلیم کر سکتا ہے؟ مرکز میں کیونکہ جو خاصہ رسول

جب فقد لہنت فیکم عمواً معیار نبوت عام ہے تو میاں عبداللطیف مرزائی ساکن گنا چور ضلع جالندھ نے جو دعویٰ نبوت کیا ہے اور صاف کہتا ہے کہ بچھ کو ای قاعدہ نے رکھو۔ جس سے مرزا قادیانی کو نبی مانتے ہو تو پھر قادیانی بتماعت نے اس پر کفر کا فتویٰ کیوں دیا ہے؟ اس کو ای معیار سے کیوں نہیں پر کھتے؟ دوسرا محفص میاں نبی بخش مرزائی ساکن معراجکے ضلع سیالکوٹ جو مدمی نبوت ہوا ہے اور اس کی پہلی زندگی کی پاکیزگی حکیم خدا بخش صاحب نے اپنی کتاب عسل مصف میں دوسفوں میں درنے کی ہے اس کو کیوں سچا نبی مانا جاتا؟ سید محمد جو نبوری صالح بن طریف محمد احمد سوڈانی جن کی ابتدائی حالت میں ان کو البام ہوئے کہتم مہدی ہو کیا وہ چے تھے؟ کیونکہ فقد لہنت فیکھ موراً کی معیار بقول آپ کے عام ہے۔

المل قادیانی نے ایک خت دھوکہ دیا ہے جس کا جواب دینا ضروری ہے آپ لکھتے ہیں کہ''مولوی محمد حسین صاحب بنالوی اوّل المنگرین کا ریویو پڑھے جو برامین احمد یہ پر اس نے لکھا ادر دہ یہ ہے اس کا مواف یعنی مرزا قادیانی اسلام کا مالی جانی وقلمی ولسانی و حالی و قالی نصرت میں ایسا ثابت قدم نگاا جس کی نظیر پہلے زمانہ میں کم پائی گئی۔ DIP

خدا تعالیٰ نے بیہ الفاظ لکھوا کر اس کے ہاتھ کٹوا لیے تا آنے والی نسلوں پر ججت ملزمہ قائم 21"-CI

الجواب: یہ ریویو مولوی محمد حسین صاحب مرحوم نے اس وقت لکھا تھا جبکہ مرزا قادیانی مسلمان تفح ادر اب آب کومی موعود نبی نه جانتے تھے صرف مناظر اسلام نامزد کرتے تصے اکمل قادیانی کا لفظ اوّل المنکرین ظاہر کر رہا ہے کہ بدریو یواس دقت کا لکھا ہوا ہے جب مولوی محمد حسین مرزا کا موافق تھا اور جس وقت براہین احمد یہ ککھی گئی اور براہین احمد یہ میں مرزا قادیانی کا اعتقاد سے تھا کہ حضرت ملیٹی اصالتا آ سان ے اتریں کے جیسا کہ تمام مسلمانوں کا اعتقاد ہے۔ اصل عبارت مرزا تادیانی کی لکھی جاتی ہے تا کہ اکمل صاحب کی تلمى بو "هو الذي ارسل رسوله بالهدي و دين الحق ليظهره على الدين كله بر آ يت جسمانی اور سیاست ملکی کے طور پر حضرت مسیح علیہ السلام کے حق میں پیشینگوئی ہے اور جس غلبہ دین کاملہ اسلام کا دعدہ دیا گیا ہے۔ وہ غلبہ سے علیہ السلام کے ذرائعہ نے ظہور میں آئ گا اور جب حضرت من \* دوبارہ اس دنیا میں تشریف لائمیں کے تو ان کے باتھ ہے دین اسلام جميع آفاق واقطار مين تجيل جائے گا۔'' (براين احديد من ٣٩٨ خزائن بن اس ٩٩٣ حاشه) ادرای کتاب پر مولوی محد حسین کا ریویو ب جب مرزا قادیانی اسلامی عقائد پر بعد میں قائم نہ رہے اور خود نبوت و رسالت کے مدعی ہوئے تو جس طرح مرزا قادیاتی کا ایمان بدل گیا۔ ای طرح وہ ریویو بھی جو مرزا قادیانی کی دینداری کے وقت لکھا گیا تھا۔ بدل گیا ادر ای محمد حسین نے مرزا قادیانی کو دجال ادر کافر کہا۔ اگر مولوی محمد حسین صاحب کا پہلا ر یو یوسند ب تو مرزا قادیانی کی پہلی تجویز مندرجہ بالا بھی سند ہے اور خدا تعالی نے مرزا قادیانی کے ہاتھ کٹوا لیے کہ سیح زندہ ہے اور دوبارہ آئے گا۔ جب مرزا قادیانی پہلے عقائد پر قائم نہ رہے اور فقد لبنت فیکم عموا کے اہل نہ رہے یعنی اس کی پہلی زندگی قابل تحسین تھی اور بعد کی زندگی جس میں مختلف دعادی تھے۔ قابل اعتبار نہیں۔ اب اکمل قادیانی غور فرمائیں کہ اگر پہلی زندگی طریق سند ہے تو مرزا قادیانی کے سارے دموے باطل میں۔ کیونکہ اس وقت ان کے وہی عقائد سے جو کہ تمام روئے زمین کے مسلمانوں کے ہیں لیعنی حضرت میں علیہ السلام عبداللہ دوبارہ آئمیں گے۔ جس سے مسیح علیہ الساام کی حیات بھی ثابت ہوئی کیونکہ دوبارہ آ نامستلزم حیات ہے۔ اگر پہلی زندگی قابل لحاظ نہیں تو بچر فقد لبنت فیکم عمر أبھی معیار نہیں ہو <sup>ع</sup>لق اور نہ مولوی <del>تر حسین</del> صاحب کا ریویو قابل سند ہے۔ جس طرح مرزا قادیانی کا البام میر عباس علی لدھیانوی کے حق میں قائم

14

نہ رہا۔ ای طرح مولوی محد حسین صاحب کا ریویو مرزا قادیانی کے حق میں قائم نہ رہا۔ میر عباس على صاحب جب مرزا قاديانى ك مريد تھے تو ان كى نسبت مرزا قاديانى كو الهام بوا۔''اصلها ثابت و فرعها في السما'' مربي برس ك بعد مير صاحب في جب مرزا تادیانی کی بیعت توڑ دی ادر سخت مخالف ہو گئے تو اعتراض ہوا کہ اس کی نسبت تو آب كو البام بوا تما كه "اصلها ثابت و فرعها في السماء" ين اصل اس كي ثابت ہے اور آسان میں اس کی شاخ ہے یہ الہام جھوٹا ہوا۔ تو مرزا قادیانی نے اس کا جواب ید دیا کہ خدا تعالی موجودہ حالت کے مطابق خبر دیتا ہے کسی کے کافر ہونے کی حالت میں الما نام کافر ہی رکھتا ہے اور اس کے مومن ہونے کی حالت میں اس کا نام مومن اور مخلص اور ثابت قدم رکھتا ہے۔ (دیکھو کمتوبات اسم بدجلد اوّل ص ١١١) لیس جماری طرف سے مولوی محد حسین صاحب بٹالوی کے ریویو کا بھی یہی جواب ہے جو مرزا قادیانی نے دیا ہے کہ مرزا قادیانی کے مومن ہونے کی حالت میں ریویو ککھا گیا تھا۔ بعد میں جب مرزا قادیانی کافر ہوئے اور مدعی نبوت و رسالت مسیحیت و مہدویت ہوئے۔ تو پھر ان کی حالت کے موافق ای مولوی محد حسین نے ان کو دجال وکافر کہا اگر مولوی محد حسین کا لکھنا قیامت تک سند ہے تو دونوں تحریریں سند میں کہلی تحریر کو پیش کرنا اور بعد کی تحریر کو چھیانا دیانت ے بعید ب اور بخت دھوکہ ہے۔ میر عباس علی بھی پہلی غمر کے لحاظ سے حق پر ہے۔ دوسرا معيار صدق

اس آیت میں بیان ہوا ہے ولو تقول علینا بعض الا قاویل لا خذنا مند بالیمین نم لقطعنا مند الوتین فما منکم من احد عند حاجزین (الحاقة ٢٣ تا ٢٥) اگر یہ ہم پر کچھ بات بھی افترا ، کرتا تو ہم دائیں باتھ سے پکڑ لیتے ادر اس کی رگ جان کا دیتے ادر تم میں سے کوئی بھی اسے بچانے والا ند تھا یہ دلیل جناب محمد رسول اللہ تلکی گ صداقت کے ثبوت میں خدا تعالی نے فرمائی ہے۔ پس ہونہیں سکتا کہ کوئی شخص مدتی نبوت و ماموریت ہو کر آئی مدت تک زندہ رہے جو نبی کر یم بیک نے بعد دعویٰ نبوت بلکہ تا زول آیت بذا پائی جولوگ یعض محصوف معیان کی مثالیں دیتے ہیں کہ دو ۳۳ سال ک زائد دعویٰ کر کے زندہ رہے وہ یہ نہیں سوچت کہ ان کا حملہ سب سے پہلے نبی کر کم میل کے مدافت پر ہے نہ کہ مرزا تعادیا نی پر تعاد کیونکہ یو دلیل تو نبی کر یم میل کے خط انے چیش کی ہے کس طرح ہو سکتا ہے کہ وہ اپنی طرف سے دیتے ہوں معادت کی خدا نے چیش کی ہے کس طرح ہو سکتا ہے کہ وہ اپنی طرف سے دیتے ہوں معار معان کو اپنی فعل سے جھونا کرے۔ اب ہم مشرین صداقت مرزا تادیانی سے اس معار ہ

پوچھتے ہیں مرزا قادیانی نے دعویٰ نبوت کیا یا نہیں۔ دوسرا سوال یہ ہے کہ یہ دعویٰ نبوت کاذبہ تھا یا دعویٰ نبوت صادقہ۔ اگر صادقہ تھا تو ایمان لائے اور اگر کاذبہ تھا تو پجر کیا دنہ ب كد مرزا قادياني اس قانون ب في رب - الخ - (تشخيذ الاذبان بابت ماد أكتوبر ١٩٢١، من ١٦) الجواب: اس آیت شریف میں صرف محد رسول اللہ اللہ علی کے مدانت میان کی گنی ہے جس کا اقرار خود مضمون نولیں کو ہے کیونکہ وہ خود شلیم <sup>ر</sup>بتا ہے کہ یہ دلیل جناب ثمہ رسول اللہ ﷺ کی صدافت کے ثبوت میں خدا تعالی نے پڑی کی ہے۔ پس جو خاصہ رسول اللہ ﷺ ہے اس کو عام قانون کوئی صاحب علم نہیں بنا سکتا۔ میرے مہربان اکمل قادیانی خود تنگیم کر کیکے میں کہ جو خاصہ رسول اللہ ﷺ ہواس کو عام قانون یا قاعدہ کلیہ نہیں بنا کے۔ اصل عبارت اکمل قادیاتی کی بیر بے "وما علمناہ الشعر وما ینبغی لہ ے استدلال کیا جاتا ہے کہ نبی شاعر نہیں ہوتا حالانکہ یہ بالکل غلط ہے اس میں تو نبی کریم ﷺ کا ذکر ہے۔ معیار نبوت نہیں بعض لوگ معیار صداقت انبیا،خصوصیات نبی کریم ﷺ میں فرق نہیں کر سکتے کہتے ہیں کہ مرزا قادیانی شاعر تھے اس واسطے بی نبین ہو کیلتے یا استاد ے پڑھے ہوئے تھے طاانکہ نبی کریم ﷺ ای تھے یہ کیوں حماقت کی بات ے یہ تو خصوصیات محمد کی بے بند کہ معیار صدافت۔ (مندرج رسالہ تشخیذ الاذمان ۵ اکتر بر ۱۹۲۱.) برادران اسلام! مثل مشہور ہے جادو وہ جو سر پہ چڑھ کے بولے۔صداقت وہ جو مخالف بھی قبول کرے۔ اس آیت لو تقول علینا بعض الا قاویل کے جواب میں ہزاروں دفعہ جواب دیئے گئے کہ یہ رسول اللہ بی کی خصوصیت ہے نہ کہ معیار سداقت ۔ مدنی نبوت ۔ تو مرزائی صاحبان کوئی شلی بخش جواب دیتے؟ مگر آب انمل قادیانی نے خود اقرار کر لیا ہے كد خصوصيات حضرت في كريم عظي كو معيار صداقت قرار دينا جماقت ب- ليس بقول المل قادیانی لو تقول علینا والی خصوصیت کو معیار صداقت قرار دے کر کُونی ذی ہوش احق کا لقب نہیں یا سکتا۔ پس متیجہ یہ نکا کہ بو تحض اس آیت سے مرزا قادیانی کا سچا نبی ہوناتشلیم کرے۔ اس خصوصیت کو معیار نبوت قرار دے دہ اعمق ہے۔ اب روز روٹن کی طرح ثابت ہوا کہ بیرآیت لو تقول علینا والی ہرگز معیار صداقت مدمی نبوت نہیں اور نہ اس معیار ہے مرزا قادیانی سیچے نبی و رسول ہو سکتے ہیں اس پر زیادہ بحث فضول ت آلر المل قادیانی نے کچھ لکھا تو جوابدیا جائے گا فی الحال تو ان کا اپنا ہی جواب ان کے لیے كافي بَ باقي ربا يد سوال كد مرزا قادياني في وموي نبوت كيا ادر في الفور كيون بلاك ند ہوتے اس کا جواب ہید ہے کہ قرآن شریف نے مفتری علی اللہ کی سزا یہ جر کر نہیں فرمائی

16

کہ خدا تعالی مفتری کو ای دنیا میں فوراً بطور سزا ہلاک کر دیتا ہے بلکہ اعلی لھم ان کیدی متین میں فرمایا کہ ہم ڈھیل دیتے ہیں تا کہ ججت عذاب پوری ہو۔ ہم ذیل میں پانچ آیات درج کرتے ہیں جن میں مفتری و کذاب کی سزا کا ذکر ہے فوراً ہلاک کر دینا ہرگز کہیں نہیں فرمایا ۔ بید قرآن میں تحریف ہے جو کہا جاتا ہے کہ کاذب فوراً ہلاک کر دیا جاتا ہے۔

(۱) فمن اظلم ممن افتری علی اللَّٰہ کذبا لیضل الناس بغیر علم ان اللَّٰه لایھدی القوم الطالمین (انعام ۳۳) ترجمہ: ال شخص ے ظالم اور کون ہو گا جو لوگوں کے گمراہ کرنے کے لیے بے شخصی یو بچھ خدا پر ببتان باند ہے۔ بیتک خدا سرکش لوگوں کو ہدایت نہیں دیا کرتا۔

(٢) فمن اظلم من افترى على الله كذبا او كذب باية اوليك ينالهم نصيبهم من الكتاب حتى اذا جاء تهم رسلنا يتوفونهم قالو اين ماكنتم تدعون من دون الله قالو اضلوا عنا و شهد و اعلى انفسهم انهم كانوا كفرين. (الراف٢) ترجمه: اس بر يركركون ظالم ب جو خدا پر ببتان باند هم يا اس كى آ يتول كو مجلات يكى لوگ بين جن كى تقدر كے لكھ ہوئ ميں سے ان كا حصرتو ان كو كينچ كار يمال تك كه جب ممار فرضتے ان كى روميں قبض كرنے كے ليے ان كے سامنے آ موجود موں كے پوچيس كے كداب وہ كہاں ميں جن كوتم خدا كے سوا حاجت روائى كے ليے ليكار ترت تھ وہ كہيں گے وہ تو ہم سے غائب ہو گئے اور اپنے آپ گواہى ديں كے اور اقرار كريں كے كه بيشك وہ كافر شتے اس پر خدا ان كو تحكم د اي گا ور كافر اسميں ارتفام من و انس جوتم سے پہلے گز رہے ہيں ان ميں حل كر دوز خ ميں داخل ہو جاؤ

(۳) فمن اظلم ممن کذب علی اللّٰہ و کذب بالصدق اذا جاء ہ الیس فی جنھم مثوی للکفرین. (الزم ۳۲) ترجمہ: اس ے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جو خدا پر تجھوٹ یولے اور نیز اس ے کہ تچی بات اس کو پہنچے اور وہ اس کو چھٹلائے۔کیا کافروں کا ٹھکانا ووز ٹے نہیں۔

(٣) فمن اظلم ممن افترى على الله كذباً او قال اوحى الى ولم يوح اليه شى ومن قال سانزل مثل ما انزل الله ولو ترى اذا الظلمون فى غمرات الموت والملائكة باسطوا ايديهم اخرجو انفسهم اليوم تجزون عذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غيرالحق وكنتم عن ايته تستكبرون. (انمام ٩٣) كا "ال سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جو اللہ پر جھوٹ ببتان باند سے یا دموے کرے کہ میری طرف وحی آتی ہے حالانکہ اس کی طرف کوئی دحی نہ آتی ہو اور نیز اس ے بڑھ کر کون ظالم ہے جو دعوے کرے کہ قرآن جس کی نسبت تم کہتے ہو کہ اس کو اللہ نے اتارا ہے ایسا ہی میں اتارتا ہوں اس سے بہتر کاش تم ان ظالموں کو اس دقت ، کیھو کہ موت کی بیہوشیوں میں پڑے میں اور فرضتے ان کی جان نکالنے کے لیے طرح طرح کی دست درازیاں کر رہے میں اور کہتے میں کہ اپنی جانیں نکالو اب تم کو ذلت کے عذاب کی سزا دی جائے گی۔ اس لیے کہ تم خدا پر ناحق جھوٹ یو لتے اور اس کی آ یتوں کو سن کر اکرتے تھے۔"

ناظرین! قرآن مجید میں تو مفتری علی اللہ کے داسط عذاب آخرت ادر جان کندن کے دعدے ہیں۔ یہ نہیں لکھا کہ مفتری علی اللہ کو ۲۳ بری تک مہلت نہیں دی جاتی۔ معلوم نہیں کہ اعمل قادیانی نے س طرح لکھدیا کہ ہو نہیں سکتا کہ مدعی نبوت ہ ماموریت ہو کراتی مدت زندہ رہے؟ ۲۳ بری کی حد بندی قرآن شریف میں اپنی طرف سے مرزا قادیانی ادر مرزائی زیادہ کرتے ہیں جو کہ تحریف ہے جس کے باعث یہودی

پہلی آیت! میں سزا مفتری کی یہ بیان کی گٹی ہے کہ خدا تعالیٰ سرکش لوگوں کو ہدایت نہیں دیا کرتا۔ اس ے خابت ہے سرکش گمراہی میں ترقی کرتے جاتے ہیں فورا ہلاک نہیں کیے جاتے۔

دوسری آیت! میں فرمایا کہ مفتری علی اللہ کو دنیا میں سزانہیں دی جائے گی ہمارے فرشتے ان کو جان کندن کے دقت سزا دیں گے بلکہ لکھا ہے کہ دنیا میں جو ان کا نقذ ریمیں رزق نصیب لکھا ہوا ہے برابر ملکا رہے گا۔ جس ے ثابت ہوا کہ مفتری کو دنیادی کامیابی ہوئی ہے ادر عذاب آخرت ہوگا۔

11

تیسری آیت! میں مفتر ی علی اللہ کے واسطے ٹھکانا دوزخ فرمایا ہے۔ چوتھی آیت! میں بھی فرمایا کہ بیہوشیوں میں ہوں گے اور فرشتے جان نکالتے وقت ان کو عذاب دیں گے۔

یانچویں آیت! میں لکھا ہے کہ مفتر ی علی اللہ بعوضون علی ربھم یعنی اپنے پروردگار کے حضور میں پیش کیے جائمیں گے اور ان خلالموں پر اللہ کی مار ہے۔غرض یہ قُرآن شریف میں ہرگز نہیں لکھا کہ مفتری علی اللہ جو کہ دعویٰ دمی کا کرے اور نبوت و رسالت کا مدی ہو وہ فوراً بلاک کیا جاتا ہے۔ یہ آیت لوتقول علینا والی تو تے رسول حضرت محمد علي في حد السط خاص ب كد خدا تعالى حضرت محد رسول الله يلي كى راستبارى یر نازو فخر کرتا ہے کہ محمد رسول اللہ تلک ایسا راستباز ہے کہ اگر ایک لفظ بھی جاری طرف منسوب کر کے اپنی طرف سے کہے تو ہم اس کا داہنا ہاتھ پکڑ لیتے اور اس کی رگ جان کاف دیتے۔ یہ تو تیج رسول کے داسط ند کہ جو کاذب مدمی وی ہو اس کے واسط س معیار ہے۔ خاص امر کو عام ظاہر کر کے دھوکہ دینا دیانت سے بعید ہے۔ یہ کہال لکھا ہے کہ جھوٹے نبی کے واسطے معیار ہے؟ جب خداوند تعالیٰ کے قول اور فعل میں اختلاف نہیں ہو سکتا تو پھر یہ کیونکر ممکن ہے کہ ایک طرف تو خدا تعالی محمد رسول اللہ ﷺ کو خاتم النہیں فرمائے ادر دوسری طرف معیار نبوت مقرر کرے کہ اگر کوئی شخص بعد محمد مصطفع ﷺ کے مدی نبوت کاذبہ ہوتو اس کو لو تقول علینا کی معیار سے پر کھو؟ اس واسطے خدا کے کلام میں اختلاف کا نہ ہونا شرط ہے لیعنی جس کلام میں اختلاف ہو گا وہ خدا کی طرف سے بركر نبيس بو سكتا - پس اكر لو تقول علينا اللح كو معيار مقرر كري تو خاتم النبيين الخ ك آیت کے ساتھ تعارض ہو گا اور یہ محال ہے کہ خدا کی کلام میں تعارض ہو۔ قرآن مجید چونکہ انسانی بول چال کے مطابق نازل ہوا ہے اس واسطے خدا تعالی نے حضرت رسول اللہ یہ کی صداقت و دیانت بیان کی ہے نہ کہ معیار نبوت عام ہے۔ جس طرح کوئی بادشاہ کیج کہ ہمارا وزیر دیانتدار ہے۔ اگر رشوت لے تو ہم اس کو قید کر دیں گ یا پھانی دے دیں گے۔ اس سے وزیر کی دیانت وصدافت کا خاص اظہار بے ند کہ بد معیار عام ہو سکتی ہے کہ جو رشوت لے گا وہ قید یا پھانسی ضرور دیا جائے گا اور اگر کوئی رشوت خور قید ادر پھانی نہ دیا جائے تو پھر وہ الزام رشوت ستانی سے پاک اور دیانت دار متصور ہو گا۔ پس ایسا ہی اگر مرزا قادیانی ہلاک نہیں ہوتے تو تیجے بی نہیں ہو کیتے۔ مثلاً کوئی شخص اگر کہے کہ اگر میرا بیٹا جھوٹ ہو لے تو میں اس کا سر توڑ دوں گا تو کیا تادیانی منطق کی رو

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

ے بد معیار ہو گی کہ جو جھوٹ بولے اس کا سرتوڑا جاتا ہے اور اگر جھوٹے کا سر نہ توڑا جائے تو وہ سچا سمجھا جائے؟ پس قرآن کریم ہے حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کا سچا نبی ہونا ثابت ب نہ کہ جمو نے بنیوں کے واسط معیار صداقت ب خمر عظیم کا کہ کا بعد نہ کبھی کوئی مد گی سچا ہوا اور نہ ہو سکتا ہے۔ جب قرآن شریف سے ثابت ہے کہ مفتر ی کو اس دنیا میں سزانہیں ملتی بلکہ آخرت کا عذاب اس کے داسطے موعود ب تو پھر مرزا قادیانی کا ہلاک نہ ہونا ان کی صداقت کی دلیل نہیں پہلے مدعیان نبوت کو بھی بعد دعویٰ زیادہ عرملتی رہی ہے اور ہلاک نہیں ہوئے۔ (1) ..... صالح بن طریف دعوی وق و نبوت کے ساتھ ٢ برس تك زندو رہا اور اپني موت (ديکھو تاريخ ابن خلدون ج٢ ص ٨٠٢-٢٠٩) -1/-(۲).....عبیداللہ مہدی۔ ای شخص نے دعویٰ کیا اور اپنی موت ے مرا؟ کامیاب بھی ایسا ہوا کہ مقامات طرابلس فتح کر کے مصر کو بھی فتح کر لیا۔ بی شخص ۲۴ سال ایک ماہ ۲۰ نوم دعوی کے ساتھ زندہ رہا۔ (تاریخ کال ن 2ص ٩٩ ذکر دفات البدی افريد) (٣)...... حاکم بامر الله - اس في مصريين دعوي نبوت کيا- ميشخص ٢٥ برس زنده ربا-(تاريخ كال اين اثير ج ٨ ص ١٢٩) خدا کافعل اس کے قول کے برخلاف نہیں ہوتا۔ پس سے غلط بے کہ جھوٹے مدعی کو لو تقول علیناکی معیار ت پرکھو۔ مرزا قادیانی اور مرزائیوں کے من گھڑت معیار کی تردید کے واسطے یہ چند نظائر لکھے ہیں تا کہ معلوم ہو کہ بیہ بالکل غلط ہے کہ مرزا قادیاتی چونکہ ہلاک نہیں ہوئے ادر ان کو ۲۳ سال تک نجات کمی سیج تھے۔ دوم مرزا قادیانی نے کون سا جنگ کیا اور پچ رب ادر قتل منہ ہوئے اگر کوئی نہیں تو پھر وہ اگر عورتوں کی طرح اپنی موت سے مرب تو فغبلت كيا گرتے ہیں شاہ سواری میدان جنگ میں وہ طفل کیا گرے گا جو تھٹنوں کے بل چلے المل قادیانی کا دوسرا سوال سے بے کہ سے دعویٰ نبوت کاذبہ تھا یا صادقہ کا؟ اس کا جواب بد ب كدمرزا قادياني كادعوى نبوت كاذبه تعابد دلاكل ذيل: دلیل اوّل: چونکہ مرزا قادیانی کا دعویٰ نبوت بعد حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کے ہے ادر آپ سال کے بعد کوئی سچا نبی نہ ہو گا۔ اس واسط مرزا قادیانی نبوت کاذبہ کے مدمی

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

http://www.amtkn.org

ثابت مين ويجمو سيكون فى امتى ثلثون كذابون كلهم يزعم انه نبى وانا خاتم النبيين لا نبى بعدى. (الرّذى ن ٢ ص ٣٥ باب التقوم الساء حتى يزن كذابون) ليتن امت مين سے جموع شمين في جول كے سچاكوئى نہ ہوگا۔ خاتم النميين كے معنى رسول اللہ عظیم نے جود فرما دیتے۔

دوسری دلیل: قرآن شریف فرماتا ب هل انبکم علی من تنزل اکشیطین تنزل علی کل افاک اثبہ یلفون السمع و اکثر هم کذبون. (والشراء ۲۲۱ تا ۲۲۲) لیتن میں تی تھے بتاؤں کہ کس پر شیطان اترا کرتے ہیں جھوٹے پر القاء کرتے ہیں اور ان میں ے اکثر باتیں تھوٹی ہوتی ہیں۔

خدا تعالی نے خود جھوٹے نبی کی علامت بتا دی ہے کہ اس کو جھوٹی باتیں القاء ہوتی ہیں۔ جب ہم مرزا قادیانی کے الہامات دیکھتے ہیں تو محض جھوٹے ثابت ہوتے ہیں این داسطے کاذبہ نبوت کے مدعی ثابت ہوئے۔

الول الهام: زوجنا كمها لا مبدل كلماتي. ترجمه مرزا قادياني بم فرداس ت تيرا نكاح بانده ديا ب ميري باتول كوكوني بدلانبيس سكتا- (تذكره ص ١٢١)

مرزا قادیاتی نے لکھا "خدا تعالیٰ کی طرف سے یہی مقدر اور قرار پا چکا ہے کہ وہ لڑکی اس عاجز کے نکاح میں آئے گی۔ " (جموعد اشتہارات نے اس ۲۱۹) چونکد لڑکی ان کے نکاح میں نہ آئی۔ اس لیے ثابت ہوا کہ الہام خدا کی طرف سے نہ تھا۔ اگر خدا نکاح باندھ دیتا تو کس کی طاقت تھی کہ نکاح روک سکتا؟ اصل یہ ہے کہ الہام ہی ربانی نہ تھا۔ دوم الہام: "جم مکہ میں مریں گے یا مدینہ میں۔"

کوئی مرزائی ثابت کر سکتا ہے کہ یہ البام خدا کی طرف سے تعا۔ ہرگز نہیں کیونکہ اگر خدا کی طرف سے یہ البام ہوتا تو مرزا قادیانی مکہ میں فوت ہوتے یا مدینہ منورہ میں۔ گر ظاہر ہے کہ مرزا قادیانی لاہور میں فوت ہوتے اور قادیان تی مدفون ہوئے۔ جس سے ثابت ہوا کہ یہ خدائی البام کی شرط جو خدا تعالیٰ نے قرآن میں فرمائی ہے مرزا قادیانی کے الباموں میں نہیں پائی جاتی یعنی البام ربانی ضرور پورا ہوتا ہے اور جو البام پورا نہ ہو وہ شیطانی ہے تادیلیں کرنا جھوٹوں کا کام ہے۔ البام سوم: ''میں تجھے ای برس یا چند سال زیادہ یا اس سے پچھ کم عمر دوں گا۔'

(تریاق القلوب ص ۱۳ فزائن بن ۱۵ ص ۱۵ حاشیه) اس الہام میں خدا تعالیٰ نے مرزا قادیانی کوخبردی ہے کہ میں بچھے ای برس کی مر دوں گا۔ اگر اسی برس پورے نہ ہوں تو چند سال زیادہ ہوں گے یا چند سال کم ہوں گے۔ اس حساب سے مرزا قادیانی کی عمر اسی برس پورے کی ہوتی یا ۸۳ برس کی ہوتی اگر ۸۰ سے زیادہ ہوتی ورنہ ۷۷ برس کی ہوتی۔ اگر اسی برس سے چند سال کم ہوتی کیونکہ چند کے معنی ایک سے زیادہ اور تین ہے کم کے بیں اور بس۔ مگر مشاہدہ ہے کہ مرزا قادیانی کی عمر صرف ۲۸ برس کی ہوتی کیونکہ وہ ۱۸۳۰ء میں پیدا ہوتے اور ۱۹۰۹ء میں فوت ہوئے جس سے ثابت ہوا کہ وہ ۱۸ سال جن اور بہی ان کی صحیح عمر ہو سکتی میں فوت ہوئے جس سے ثابت ہوا کہ وہ ۱۸ سال جن اور بہی ان کی صحیح عمر ہو سکتی میں فوت ہوئے جس سے ثابت ہوا کہ وہ ۱۸ سال جن اور بہی ان کی صحیح عمر ہو سکتی میں فوت ہو گر سرف ۲۸ برس کی ہوتی نہیں ہے کہ الکل لگائے کہ اے مرزا تیری عمر النیوب ہے اس سے کوئی بات چیپی ہوئی نہیں ہے کہ الکل لگائے کہ اے مرزا تیری عمر علم مقا کہ درست عمر مرزا قادیانی کی کمتنی ہے۔' ایسے ایسے الباموں سے ثابت ہے کہ مرزا قادیانی کو سچ خدا کی طرف سے الہام نہ ہوتے تھے اور یہی علامت ہے کہ مرزا قادیانی کو جب خدا کی طرف سے الہام نہ ہوتے تھا اور یہی علامت ہے جہ اس کو مرزا قادیانی کو جب خدا کی طرف سے الہام نہ ہوتے تھے اور یہی علامت ہو جب کہ مرزا مرزا تا دیانی جو گی تا مرزا قادیانی کی کمتی ہے۔' ایسے ایسے الباموں سے ثابت ہے کہ مرزا تا دیانی کو جب خدا کی طرف سے الہام نہ ہوتے تھے اور یہی علامت ہے جب کہ اور کی مرزا مرزا تیں کی ہو گی تا کہ مرزا قادیانی کی کمتی ہے۔' ایسے ایسے الباموں سے ثابت ہے کہ مرزا مرزا تو دیا کہ میں جس کے الہام پورے نہ ہوں یقینیا خدا کی طرف سے نہیں اور اس کا دعویٰ

تورات میں بھی جھوٹے نبی کی علامت یبی لکھی ہے دیکھو استنا باب ١٨ آیت ٢١-٢٠ " اگر تو اپنے دل میں کہے کہ میں کیو کر جانوں کہ یہ بات خدادند کی کہی ہوئی نبیں ہو جان رکھ کہ جب نبی خدادند کے نام سے کچھ کہے اور وہ جو اس نے کہا ہے داقع نہ ہو یا پورا نہ ہوتو وہ بات خدادند نے نہیں کہی بلکہ اس نبی نے گستاخی سے کہی ہے تو اس سے مت ڈر'

اس تورات کی عبارت سے بھی ظاہر ہے کہ اگر کسی نبی نے پیشینگوئی کی ہو اور دہ پوری نہ ہو تو دہ جموعا نبی ہے اور ایسا ہی قرآن شریف کی آیت سے تابت ہے کہ شیطانی الہام کی یہ علامت ہے کہ جموٹے نبی پر شیطان جموشی با تمیں القاء کرتا ہے لیں جب مرزا قادیانی پر جموق با تمیں القاء ہوتی ہیں تو پھر اظہر من الطمس ہے کہ مرزا قادیانی کا دعویٰ نبوت کاذیہ کا تھا کیونکہ دردازہ نبوت صادقہ کا بعد حضرت خاتم النہیں سی تی کے مسدود ہے اور یہ نامکن ہے کہ امت محمدی میں سے کوئی شخص نبوت کا مدی ہو اور سچا سہ جم چائے۔ ہر حال مرزا قادیانی حضرت خاتم النہیں سی کوئی شخص نبوت کا مدی ہو اور سچا سہ جم جو نہیں۔ اسی نوت کا اگر دورازہ نبوت صادقہ کا بعد حضرت خاتم النہیں سی کھوئے چھر کی نبوت کا دیو نام اور نبی کے آئے کی ضرورت نہیں۔ اسی نبی کا اگر دعویٰ نبوت سی ہوئے

> اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائی http://www.amtkn.org

بیں سب کے سب سیح ثابت ہوں گے کیونکہ انھوں نے بھی اہمت محمدی ہو کر نبوت و رسالت کے دعوے کیے۔ یہ انصاف کے برخلاف ہے دوسرے مدعیان نبوت تو بعد حضرت خاتم النبیین ﷺ کے جھوٹے ہوں اور مرزا قادیانی تیج ہوں جبکہ مرزا قادیانی کے اقوال و افعال بھی انھیں کذابوں کی طرح خلاف قرآن شریف و شریعت محمدی ہوں۔ اگر مرزا قادیانی تیج ہیں تو تمام کذابوں مسیلمہ ہے مرزا قادیانی تک سب سے ہیں اور اگر تھوٹے ہیں تو دونوں اور اگر سے ہیں تو دونوں۔ پس مرزا قادیانی نبوت کاذبہ کے مدی سے اور دوسرے کذابوں معیان نبوت کی طرح کافر سے اور دین اسلام سے خارج سے۔

اخیر میں اہمل قادیانی نے ایک ابلہ فریبی سے کام لیا ہے کہ جو شخص جمول مدعیان نبوت کی مثالیں پیش کرتے ہیں کہ ان کو بعد دعویٰ ۲۳ برس سے زیادہ مہلت ملی ادر قتل نہیں ہوئے اپنی موت سے مرے۔ ان کا حملہ حضرت محمد رسول اللہ عظیظ پر ہے۔ جس کا جواب یہ ہے کہ جب ۲۳ برس کی تحدی کمی لفظ آیت لو تقول علینا اللہ سے جس کا جواب یہ ہے کہ جب ۲۳ برس کی تحدی کمی لفظ آیت لو تقول علینا اللہ سے متر کر کے معیار بنا کی ہے جو کہ بقول ان کے یہودیت ہے تو پھر تاریخ اسلام اور خدا تعالیٰ کے فضل کو پیش کرنا۔ جس نے کذاہوں مدعیان نبوت کاذبہ کو مرزا قادیانی نے زیادہ نعرتی مہلتیں اور عرب دیں اور دہ قتل بھی نہ ہوئے اور اپنی موت سے مرے۔ حالا کہ تعالیٰ کے فضل کو پیش کرنا۔ جس نے کذاہوں مدعیان نبوت کاذبہ کو مرزا قادیانی سے زیادہ موتریں مہلتیں اور عمریں دیں اور دہ قتل بھی نہ ہوئے اور اپنی موت سے مرے۔ حالانکہ فعل پیش کر تے رہ اور دوسری طرف خدا کا فعل خدا کی کلام کے برخلاف بھی خبیں ہونا قطل پیش کر کے مرزا قادیانی کی من گھڑت معیار کی تروید ہے جو کہ قرآن شریف میں قطل پیش کر کے مرزا قادیانی کی من گھڑت معیار کی تروید ہے جو کہ قرآن شریف میں تریف کر کے مرزا قادیانی کی من گھڑت معیار کی تروید ہے جو کہ قرآن شریف میں وقعل پیش کر کے مرزا قادیانی کی میں میں جالاتکہ اس میعاد پر ذیل کے اعتراضات وارد ہوتے ہیں۔

(اوَّل) .....اگر قُتْل کیا جانا مجعوف نبی ہونے کی معیار ہے تو پھر کی ایک نبی جو بنی اسرائیل کے ہاتھوں قتل ہوئے نعوذ باللہ کاذب تابت ہوں گے جیسا کہ حضرت زکریا و حضرت یچی \* قتل کیے گئے۔ حضریت یچی \* کا قتل ہونا مرزا قادیانی نے بھی تسلیم کیا ہے۔ اصل عبارت مرزا قادیانی ہی ہے ''حضرت یچی \* نے یہودیوں کے فقیہوں اور بزرگوں کو سانچوں کے بچے کہہ کر ان کی شرارتوں اور کارسازیوں ے اپنا ہوز کوایا۔'' (ازالہ ادہام ص ۱1 خزائن نی ۳ ص ۱۱۰) کیا حضرت یچی \* چے بی نہ تھے؟ (وم).....حضرت محمد رسول اللہ تلک بھی ۲۳ برس تک سے نی نہ تھے اور حضور تو کی

پیر بخش سیکرٹری انجمن تائید الاسلام لا ہور

(پنچم).....اگر بیه میعاد ۲۳ برس کی تشلیم کی جائے تو مرزا قادیانی کچر بھی جھوٹے بی ثابت ہوں گے کیونکہ دعوی نبوت کے بعد ۲۳ برس تک زندہ سیس رب بلکہ جس سال کھلے گفظوں میں دعویٰ نبوت کیا۔ ای سال فوت ہو گئے۔ اصل عبارت مرزا قادیانی ''ہمارا وموئى ہے كہ ہم جى د رسول بيں۔ (ملفوظات ج ١٠ ص ١٢٢) مرزا قاديانى كى كسى تحرير ميں ايسا صاف دعویٰ نہ تھا اگر ایک جگہ لکھتے کہ میں نبی ہوں تو دس جگہ لکھ جاتے ہیں'' کہ میرا دعویٰ نبوت و رسالت نہیں بلکہ بعد خاتم النہین کے مدعی نبوت کو کافر اور کاذب سمجھتا ہول۔'' (مجموعہ اشتہارات ج اص ۲۳۰) تب تک عذاب الہی سے بچے رہے اور ان کی شاہ رگ نه کانی گنی۔ مگر جب مارچ ۱۹۰۸ء میں دعویٰ نبوت و رسالت صاف لفظوں میں کیا تو ائی معیار لو تقول علینا والی مقرر کردہ ہے وو بھ ماد کے اندر ہلاک ہوئے۔ اب تو روز روشن کی طرح ثابت ہوا کہ مرزا قادیانی کو بعد دعویٰ صرف ایک مہینہ کنی دن او پر مہلت ملی اور خدا تعالی نے ان کی رگ جان کاٹ ڈالی۔ اگر لو تقول علینا والی آیت عام ہے ادر خاصہ رسول اللہ ﷺ نہیں تو تب مرزا قادیانی کاذب ثابت ہوئے کیونکہ بعد دعویٰ نبوت ان کو ۲۳ برس عمر نه ملی \_ اکمل قادیانی جواب دیں که بعد دعویٰ نبوت اگر ۲۳ برس کی میعاد ب تو پھر مرزا قادیانی کیوں ایک ہی سنہ میں فوت ہوئے۔ مرزا قادیانی کا مدع نبوت ہونا مارچ ۱۹۰۸ء میں اور تشخیذ الاذبان ماہ تمبر ۱۹۰۸ء کے صفحہ ۸ سطر ۲۰ میں اکمل قادیانی نے اخبار بدر سے خود نقل کیا ہے اکمل قادیانی جواب دیں کہ مرزا قادیانی اب بھی تح بى مو كت مر؟

(چہارم).....خدا تعالیٰ جان بوجھ کر اپنی مخلوق کو گراہ کرتا ہے کیونکہ ۲۲:۲۰ برس تک جو کسی کاذب کو زندہ رکھے اور وہ بذرایعہ اپنی جھوٹی وجی کے خلق خدا کو گمراہ کرتا رہے اور اس کے ماننے والے ۲۰ برس تک تذبذب اور شک میں رہیں ۲۳ برس کے بعد اس کی نبوت تقیدیق کریں۔

معیار نبوت پر پر کھے ند گئے تھے ممکن تھا کہ ۲۳ برس سے پہلے فوت ہو جاتے۔ (سوم).....حدیث النبی نبی ولوکان فی بطن امد یعنی نبی گو اپنی ماں کے پیٹ میں ہی کیوں نہ ہو نبی ہوتا ہے کی تکذیب لازم آتی ہے کیونکہ ۲۳ برس کی میعاد و مرزا قادیانی ادر مرزائیوں نے جو مقرر کی ہے پوری ہونے پر سچا نبی ہو سکتا ہے۔

صحابہ کرام اور اولین مونین نے سچانبی مانا۔ نعوذ باللہ غلطی پر بتھے کیونکہ اب تک ۲۳ برس کی

وستح هذك أمو ماكه يۇد وكنعاني زبهم ٺ مايبر *و حبت ڌ*يق کو د يترين أز فأقتلان فحاقل است ر افاصل أبمثل دخيب رُالأماثل كَتْتِهُ 11/201 يۇر از نۇرىپ نوى بىي د ناموس ی بيجنين إبطال باطل ديده الر ر احقاق فق درزيده یں او برنلحدال کطیش ت یہ ای حنیں نظین قوی راکس نے دِید داد مارا أوجه يقترر عكا 015 ير " بارمال" بن واختلاف " وجمه زاداده بح كفيتة أدخوب ونودياده داد أمرَّت را چُنال بادہ زِمام دل قرفت عن 201 250 24 201 نے مارا بناک ذر ما جندال ک الماء ورد ا ورد نه يس جيئال ياتبم أورا درجبه يذمتاع ما ركران ييزده صديجال ومم ينج فاه بود ازومود ميزدة ازصفر برب ريب وثك وبج شنبه، جاردة فتك بسط وك ساه وزوساه و أوبساه 1 2 2 11 133 بهراهل ذوق مي بالتدعظي فطع أشعار بشنو إزي م، قالعد أزدل E.

SEDO ماكتتان تحفطح 3. تعال خاتم النبيين تحفه قاديانيت قاديانى غرم كاعلى محا مقدمه قادماني غرب جلداول حفرت مولاتا سيدانور شاوهميري يروفسر تدالياس برنى" يروفير محدالياس برفي" مولاتا تحريوسف لدهياتوي ترجر: مولاتا تحريسف لدحيالوي 75/-: -- 7 150/-: -7 70/-: -- 3 150/-: ----تحذقاديانيت تحفه قاديانيت كفدقاديانيت تحفدقاديانيت جلاجارم جلديجم جلدسوم جلددوم مولانا محمر يوسف لدهياتوي مولاتا تحريوسف لدهياتوك مولانا محمر يوسف لدهيانوي مولاتا تحديوسف لدهيانوي 150/-: -- 7 تيت:-/150 150/-: ----150/-: ----اختساب قادمانيت اخساب قاديانيت اختساب قاديانيت اختساب قاديانيت جلدسوم جلردوم جلداول جلدجادم حري مين معر = فاوق مولانالال حسين اختر مولانا حبيب الثدامرتسري مولانا تحراد ركيس كاندهلوى じんこ やしやこメ 125/-: --يت: /100 125/-: -7 اخساب قاديانيت اخساب قاديانيت اختساب قاديانيت اختساب قادمانيت جلديجم phing. ght may جلد معمر تاشی سلیمان معود یود ک مولاتا عدالله امرتسري مولاناسيد تحرعلى موتليري مولاناسيد فحدعلى موتكيري restrict 5 125/-: ----125/-: ----125/-: ----125/-: -] اخساب قاديانيت اختساب قاديانيت قوى تاريخى دستاديز أنكنه قاديانيت جلددهم que à مولانااللدوسايا مولاناالشومالا مولانام كفنى حسن جاند يورى مولاتا تكاءالله امرتسري 50/-: ---100/-: ----125/-: ----125/-: ---رقع زول عيني ميداسه سوارع مولاتا تاج محود قادمانی شہمات کے جولات ريس قادمان مولانااللدوسايا مولانا محدر فيق د لادري مولاناعيداللطق مسعود صاجراده طارق محود تيت:-/100 50/-: ----تيت :-/100 80/-: --الفوت : تحفد عمل سيف رعايتي قيمت -/600 أحساب قاديانيت عمل سيف رعايتي قيمت -/1000 لوث : ڈاک ٹرچ کت منگوانے والے حضر ات کے ذمہ ہو گا۔

اس موضوع پر مزید کتب کے لیے یہاں تشریف لائیں http://www.amtkn.org

مامتامه لولاك عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے مرکزی دفتر ملتان ے شائع ہونے والا < مابنامه لولاك » جو قادیانیت کے خلاف گرانفذر جدید معلومات پر للمل د ستادیزی شوت ہر ماہ مہیا کرتا ہے۔ صفحات 64 کمپوٹر کتابت 'عمدہ کاغذ وطباعت ادرر نگین ٹائیٹل 'ان تمام تر خوبیوں کے بادجود زر سالانہ فقط کیک صدرديبيه بمنى أرذر بهيج كركهر بيثط مطالعه فرمائي-، ابطه کے لئے: د فتر مر کزیہ عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت حضور یاباغ روڈ ملتان ہفت روزہ حتم نبوت کراچی عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کا ترجمان﴿ بعفت روزه ختم ن بوت » کراچی گذشتہ میں سالوں سے نشکس کے ساتھ شائع ہور ہاہے۔ اندرون وبير دن ملك تمام ديني رسائل ميس ايك امتيازي شان كا حال جريده ے۔جو مولانا مفتی محمد جمیل خان صاحب مد خللہ کی *ذیر ت*کرانی شائع ہو تاہے۔ زر سالانہ صرف=/350 روپے , ابطه کے لئے: دفتر عالمي مجلس تحفظ ختم نبوت جامع محدباب الرحمت یرانی نمائش ایم اے جناح روڈ کراچی نمبر 3

<sup>ع</sup>لیم العصر مولانا محمد یوسف لید هیانو ک<sup>®</sup> کے ارشادات الخمس الخضرت علي كالم معجزه د كمان كادعوى كفر ہے۔ کیونکہ معجزہ در کھانانبی کی خصوصیت ہے۔ الم المانيوں کی سو100 نسليں بھی بدل جائيں توانکا 🖈 🗠 🖈 حكم زنديق اور مرتد كارب كا-ساده كافر كاحكم نهين ہوگا۔ الم الم مرزائيول كاكافر مريداور زنديق جوناروزروش كي طرح واضح ہے۔ \$ ......