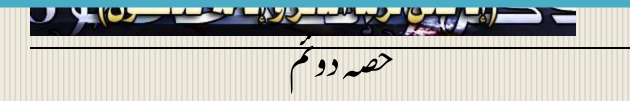


# حرام وحلال



November 14, 2012

مجرمنيف

### حرام وحلال\_\_حصه دوئم

جیسا کہ میں اکثر کہتار ہتا ہوں، ہم سب قر آن کریم کے ادنی سے طالب علم ہیں۔۔ اپنی اپنی فہم کے مطابق، کتاب اللہ کو سمجھنے کی کوشش سہو و خطاسے منز ہہر گزنہیں ہو اللہ کو سمجھنے کی کوشش سہو و خطاسے منز ہہر گزنہیں ہو سکتی۔۔ اگر نیت اور مقصو دکتاب اللہ کے حقائق کو سمجھنا ہو، سیھنا ہو، توبہ سہو، اللہ کریم معاف فرما دیتے ہیں۔۔ لیکن اگر مقصو داپنی ذات ہو، اپنی اناہو، توبہ سہو نہیں رہتا، گناہ بن جاتا ہے۔۔

انسانوں میں ماسوائے، حضر <mark>ات انبیاءعلیہ سلام کے ، کوئی بھی کتاب اللہ کو مکمل طور پر سمجھ لینے کا دعویٰ نہیں کر سکتا۔</mark> یہ سعادت توشاید آخری انسا<mark>ن کے حصے میں</mark> ہی **آئے گی۔۔** 

اللہ کریم سے دعا گوہوں کہ ہماری کو تاہیوں کو اپنی رحمت خاص سے معا<mark>ف فرمادے ،اور دین کو سمجھنااور اس پر عمل</mark> کرنا ہمارے لیے آسان فرمادے۔

دیڑھ سال قبل جب میں نے اپنا <mark>نوٹ" حرام اور حلال" تحریر کیا، تواپنی پوری کوشش کی کہ کسی مخصوص نظریہ کو</mark> ذہن میں رکھے بغیر صرف اور صرف قر آن کریم، اور عقل وشعور کی بنیاد پر بات کروں۔

چنانچہ جو کچھ میری فہم نے مجھے سمجھایا، میں نے پیش کیا۔ وقت کے ساتھ ، میں اپنے اس موقف پر مزید مستکم ہوں

میرے اس نوٹ کے حوالے سے پچھ دوستوں نے اپنی فہم کے مطابق، پچھ سوالات کئے۔۔ میں نے کوشش کی کہ ان سوالات کے جوابات دے سکوں۔۔ حرام و حلال۔۔ از محمد حنیف لیکن اب میں ایسامحسوس کررہا ہوں کہ اس موضوع پر اٹھنے والے سوالات کو بھی اپنی فہم سے ایک نوٹ کے ذریعے سامنے لاؤں۔۔

میر انجھی بھی یہ دعویٰ نہیں رہا کہ جو کچھ میں نے سمجھا، وہی ٹھیک ہے۔ یہ میری فنہم ہے۔۔ جس کے غلط ہونے کے استے ہی امکانات ہیں، جتنے درست ہونے کے۔اگر میں درست ہوں تواللہ کریم کی مہر بانی سے ہوں۔۔اگر کہیں غلط ہوں، توبیہ میری انسانی خطاہے۔ اپنے رب سے عاجزی کے ساتھ دعا گوہوں کہ وہ ہماری خطاؤں کو معاف فرمائے۔۔ اور ہماری راہنمای صراط مستقیم کی جانب آسان فرمادے۔

میرے نوٹ" حرام و حلال " کے حوالے سے زیادہ ، اختلاف اس بات پر سامنے آیا ، کہ میں نے " کم خزیر " سے مراد ، جانوروں کے غدود کیسے لیا؟؟

جب کہ بعض دوستوں کے خیال کے مطابق" کم <mark>خزیر"سے مراد"سور"ہے۔</mark>

آ پئے ہم اس بات پر غور وخوض کرتے ہیں کہ اس آیت مبار کہ میں " <mark>لیم خزیر" سے مراد ایک</mark> جانور ہے ، یا کچھ اور ۔

چلے پہلے ہم ایک نظریہ قائم کرتے ہیں کہ "کم خزیر "سے مراد، ایک جانور، یعنی " سور" ہے۔۔ تو پہلے ہم "سور" پر بات کرتے ہیں۔۔ قر آن کریم میں ارشاد باری تعالٰی ہے۔۔

أَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِم أَ مَّا خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا مُنَ النَّاسِ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ [٣٠:٨]

کیاانہوں نے کبھی اپنے آپ میں غور و فکر نہیں کیا؟ اللہ نے زمین اور آسانوں کو اور اُن ساری چیز وں کو جو اُن کے در میان ہیں برحق اور ایک مقرّر مدت ہی کے لیے پیدا کیا ہے مگر بہت سے لوگ اپنے رب کی ملا قات کے منکر ہیں [ابوالا علی مودودی]

دوسری جگه فرمایا\_\_\_\_\_

#### وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ [٢١:١٦]

اور ہم نے آسان اور زمین کو اور جو کچھ ان کے در میان ہے کھیل تماشے کے طور پر (بے کار) نہیں بنایا، [طاہر القادری] آیات بالا اس بات کو ثابت کرتی ہیں کہ خالق کا ئنات نے یہ ساری کا ئنات، اور اس میں موجو دہر شئے، باالحق، پیدا کی - بامقصد پیدا کی۔ محض کھیل یا تماشہ کے نہیں۔۔

ا پنی تخلیق کے حوالے سے وہ کہتاہے۔۔۔

الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ۚ مَّا تَرَىٰ فِي خَلْقِ الرَّحْمُٰنِ مِن تَفَاوُتٍ ۖ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ [٦٧:٣]

جس نے سات (یامتعدّ د) آسانی کر<u>ّ ہے باہمی مطابقت کے ساتھ (طبق دَر طبق) پیدا فرمائے، تم (خدائے) رحمان کے نظام تخلیق میں</u> کوئی بے ضابطگی اور عدم تناسب نہیں دیکھو<mark>گے، سوتم نگاہ (غورو فکر) پھیر کر دیکھو، کیاتم اس (تخلیق) میں کوئی شگاف یاخلل (یعنی شکسگی یا اِنقطاع) دیکھتے ہو، [طاہر القادری]</mark>

#### ثُمَّ ارْجِعِ الْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبْ إِلَيْكَ الْبَصَرُ خَاسِئًا وَهُوَ حَسِيرٌ [٦٧:٤]

تم پھر نگاہِ ( تحقیق) کو بار بار (مختلف زاویوں اور سائنسی طریق<mark>وں سے ) پھی</mark>ر کر دیکھو ، (ہر بار ) نظر تمہاری طرف تھک کریلٹ آئے گی اور وہ ( کوئی بھی نقص تلاش کرنے میں ) ناکام ہو گی ، [طاہر القادری]

خالق کا ئنات کی ہر تخلیق، مکمل،اوراحسن ہے۔۔ کہیں کوئی کمی، کجی نہیں۔اس سے بیاب ثابت ہوتی ہے کہ "سور" بھی،خالق کا ئنات کی تخلیق ہونے کی بناء پر ان تمام مذکور بالا خصوصیات کامالک ہے۔۔ بیہ الحق بھی ہے۔۔ مکمل بھی ہے۔اور اس کی تخلیق بھی محض دل لگی کے لیے نہیں ہے۔

اب آپ ہی سوچیں، آخروہ کون سی وجہ ہے کہ اس بے چارے کو اس قدر نفرت کا سامنا کرنا پڑتا ہے؟؟ آخر اس جانور کا کیا قصور ہے کہ اسے ساری دنیا میں غلیظ، اور حقیر کہا جاتا ہے۔ اگر کسی کو گالی دینی ہو، توبس "سور" کہہ دو۔۔

حرام و حلال۔۔از محمد حنیف کہتے ہیں کہ اس کانام لینے سے چالیس دنوں کی نمازیں قبول نہیں ہو تیں۔۔اس کو دیکھ کراکٹرلوگ، منہ پھیر لیتے ہیں کہانے منہ پھیر لیتے ہیں کہانے منہ کہتے ہیں کہ ہم اس رویہ پر غور کریں؟؟

اس مقام پر مجھے پرویزعلیہ رحمہ کی تحریر کاایک اقتباس یاد آگیا۔۔۔"سور"سے نفرت کی وجہ بیان کرتے ہوئے، محترم پرویز صاحب لکھتے ہیں۔

" کم خزیر کے متعلق اکثر بحث کی جاتی ہے۔ اس لیے کہ ایک آدھ فرقہ کے سوا،عیسائی اس کا گوشت کھاتے ہیں۔ ان کی طرف سے اکثر اعتراض ہو تاہے کہ مسلمان اسے کیوں حرام شمجھتے ہیں۔انگلتان میں رہنے والے مسلمانوں کی طرف سے اکثر استفسارات <mark>موصول ہوتے رہتے ہیں۔اس موضوع پر ہمارے اہل قلم کی جانب سے لکھاتو بہت کچھ</mark> گیاہے۔لیکن اس کے خلا<mark>ف بنیادی دلائل دوہی دیے جاتے ہیں۔ایک بی</mark>ر کہ <mark>یہ جانور "خزیر" بڑا بے حیاہو تاہے۔اور</mark> دوسرا رہ کہ اس کے گوشت میں ایسے جراثیم ہوتے ہیں جوانسانوں کے لیے بہت مضرصحت ہوتے ہیں۔ لیکن افسوس ہے کہ میں ان دلائل سے مطمینی نہیں ہوں۔ جہاں تک اس کے بے حیاہونے کا تعلق ہے، تویہ دلیل بہت بودی ہے۔حیااور بے حیائی توانسانی خصوصیات ہیں۔حیوانات میں نہان کا احساس ہو تاہے ،نہ تمیز۔ باقی رہا اس کے گوشت کا مصر صحت ہونا، سومجھے ا<mark>س کااعتراف ہے کہ میں اس پر گفتگو کا اہل نہیں ہوں دیہ الگ سائنس ہے ، جومیر ا</mark> میدان نہیں۔ لیکن جو کچھ مسلمان محقق اس کے بارے میں لکھتے ہیں،عیسائی ریسرچ کرنے والے شدت کے ساتھ اس کی تر دید کرتے ہیں۔ میں اس دلیل پر اس لیے بھی مطمینٹن نہیں ہوں کہ کہ کئی جانور ایسے ہوں گے ، جن کا گوشت انسانی جسم کے لیے، لیم خزیر سے بھی زیادہ مضر ہو گا۔۔اگر علت حرمت بیہ ہی تھی، تو قر آن کریم میں بہت سے ایسے جانوروں کو بھی حرام قرار دیناچاہیے تھا،اس میں خنزیر کی شخصیص کیا تھی؟؟؟

جو پچھ میں سمجھ سکاہوں، اس کی علت حرمت طبعی نہیں، جذباتی اور نظریاتی ہے۔ آپ دنیا کی کسی قوم اور کسی زمانے کے لٹریچر کو دیکھیے، خواہ وہ مذہبی ہویاغیر مذہبی، اس میں "سور" کو قابل نفرت قرار دیا گیاہوگا۔ حتٰی کہ بید لفظ گالی کے طور پر استعال کیا گیاہوگا۔ ہم نہیں کہہ سکتے کہ اس جانور کے خلاف اس عالمگیر نفرت کی وجہ کیا ہے۔ لیکن بیہ حقیقت ہے کہ یہ نفرت، زمانہ قدیم سے ہر قوم میں چلی آرہی ہے۔ یہوو دیوں کے ہاں تو خیر بیہ حرام ہی ہے، لیکن عیسائی جواسے بڑے شوق سے کھاتے ہیں، اسے گالی کے طور پر بولتے ہیں"

مطالب الفريقان جلد سوئم صفحه 14<mark>6 از علامه غلام احمه پرویزعلیه رحمه</mark>

ذراغور فرمائیں، دین انسانوں کی زندگی میں تبدیلی کانام ہے۔ انسانوں کی غلط روش زندگی، غلط نظریات واعتقادات کی نشاندہی اور ان کی اصلاح کے لیے آتا ہے۔۔ لوگوں کے سفلی اور منفی جذبات کوسند دینے نہیں آتا۔۔ دین کسی غلط کو محض اس وجہ سے غلط کہنے سے نہیں ہچکچا تا، کہ لوگوں کی اکثیریت اسے درست مانتی ہے۔۔۔۔

اصنام پرستی دنیاکاسب سے قدیم عمل ہے۔۔ دنیا کی تاریخ اس پر گواہ ہے۔۔ بے شار لٹریچر دستیاب ہیں۔۔ اکثر اقوام میں یہ کسی نہ کسی صورت، موجو در ہی ہیں۔۔ آج بھی ہیں۔ تو پھر کیوں قر آن نے اس عمل کی مذمت کی ہے۔۔ کیوں اسے شرک قرار دیا ہے۔۔ کیوں نہیں لوگوں کی اکثیریت کے جذبات کو دیکھتے ہوئے، اصنام پرستی کو بھی جاری و ساری رکھ دیا جاتا۔

ار شاد باری تعالی ہے۔۔

الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنكرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِثَ وَيَضَعُ

## عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ۚ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزلَ مَعَهُ أُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ [٧٠١٠]

(پس آج پیر حمت اُن لو گوں کا حصہ ہے) جو اِس پیغمبر ، نبی امی کی پیر وی اختیار کریں جس کاذکر اُنہیں اپنے ہاں تورات اور انجیل میں لکھاہواملتاہے وہ انہیں نیکی کا حکم دیتاہے، بدی سے روکتاہے، ان کے لیے یاک چیزیں حلال اور نایاک چیزیں حرام کر تاہے، اور ان پرسے وہ بوجھ اتار تاہے جو اُن پر لدے ہوئے تھے اور وہ بند شیں کھولتاہے جن میں وہ جکڑے ہوئے تھے لہٰذاجولوگ اس پر ایمان لائی<mark>ں اور اس کی حمایت اور نصرت کریں اور اُس روشنی کی پیر وی اختیار</mark> کریں جواس کے ساتھ نازل کی گئ<mark>ے ہے، وہی فلاح یانے والے ہیں [ابوالاعلی مو<mark>دودی</mark>]</mark> دین تونام ہی انسانوں کی صر<mark>اط منتقیم کی جانب را ہنمائی کا ہے۔۔</mark> اس مقام پر کوئی مصلحت ہو ہی نہیں سکتی۔۔ دین غلط کو غلط ، اور صحیح کو صحیح کرنے <mark>کے لیے ہی تو آتا ہے۔۔نہ کہ کسی</mark> مفرو<mark>ضے کو اختیار کرنے کے لیے۔۔</mark>

ارشاد باری تعالی ہے۔۔

وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلَّتَهُمْ ٥ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ أَ وَلَئِن اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُم بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْم أُ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِير [٢:١٢٠]

یہودی اور عیسائی تم سے ہر گزراضی نہ ہول گے،جب تک تم ان کے طریقے پر نہ چلنے لگوصاف کہہ دو کہ راستہ بس وہی ہے،جواللہ نے بتایاہے ورنہ اگر اُس علم کے بعد،جو تمہارے پاس آچکاہے،تم نے اُن کی خواہشات کی پیروی کی، تواللہ کی پکڑ سے بچانے والا کوئی دوست اور مد د گار تمہارے لیے نہیں ہے [ابوالا علی مودودی] مزيد فرمايا ـ

حرام و حلال ــ از محمد حنيف قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ۚ قُلْ لَا أَتَّبِعُ أَهْوَاءَكُمْ أَ قَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ [٦:٥٦]

فرماد یجئے کہ مجھے اس بات سے روک دیا گیا ہے کہ میں ان (جھوٹے معبودوں) کی عبادت کروں جن کی تم اللہ کے سوا پر ستش کرتے ہو۔ فرماد یجئے کہ میں تمہاری خواہشات کی پیروی نہیں کر سکتا اگر ایسے ہو تو میں یقیناً بہک جاؤں اور میں ہدایت یافتہ لو گوں سے (بھی) نہ رہوں (جو کہ ناممکن ہے)، [طاہر القادری] اگر اللہ اور اسکار سول لو گوں کی خواہشات کی پیروی کرنے لگ جائیں۔ اگر اس بات پر، حلال و حرام کے فیصلے صادر کیے جائیں کہ لوگ کیا چاہتے ہیں۔۔ تو غور فرمائیں، دین کہاں ہے۔۔

وه رب تواپنے نبی کوواضح الف<mark>اظ میں ت</mark>ھم دی<mark>تاہے۔۔ فرمایا</mark>

وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ فَ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَحْرُصُونَ [٦:١١٦]

اور اے محمد اگرتم اُن لوگوں کی اکثریت کے کہنے پر چلوجو زمین میں بستے ہیں تووہ شہمیں اللہ کے راستہ سے بھٹکا دیں کے وہ تو محض گمان پر چلتے اور قیاس آرائیاں کرتے ہیں [ابوالا علی مودودی] تو پھریہ استدلال اپنے آپ میں کتنام صحکہ خیز ہے کہ ، قر آن نے اللہ کی ایک تخلیق کو محض اس لیے قابل نفرت رہنے دیا کہ اقوام سابقہ میں لوگ اس سے نفرت کرتے تھے۔۔

ہم جب بھی کسی مخصوص عقیدے کو ذہن میں رکھ کر کتاب اللہ کو سمجھنے کی کوشش کریں گے ،اس طرح کے طفلانہ دلائل ہی پیش کر سکیس گے۔

میں جانتاہوں کہ میری اس تحریر پر ہمارے بہت سارے احباب کو اعتراض بھی ہو گا۔۔ کچھ لوگ،میری اس تحریر سے، مجھ پر "سور" کی حمایت کا الزام بھی لگاسکتے ہیں۔۔ کچھ لوگ مجھے کتوں کا ہمدرد بھی کہہ سکتے ہیں۔۔ لیکن دین کے معاملے میں کوئی دانستہ سمجھو تا،میرے نزدیک کفرہے۔

موضوع زیر بحث میں، بنیادی کر داراس طرز فکر، اس سوچ اور عقیدے کا ہے جو عمو می طور پر ہمارے معاشرے میں "سور" کے حوالے پائی جاتی ہے۔۔ جہاں "سور" کا صرف نام لینے کا نتیجہ چالیس دنوں کی نمازوں کی عدم قبولیت ہے ۔۔ جہاں اس کا نام لینے سے منہ میں بد بو پیدا ہو جاتی ہے (حالا نکہ بیہ مشاہدے کی بات ھے کہ نام لینا توایک طرف، وہ جواسے بڑے شوق سے کھاتے ہیں، ان کے منہ سے بھی بد بو نہیں آتی)

پرویزعلیہ رحمہ نے ایک طرف مذکورہ بالا موقف بیان فرمایا۔۔تو دوسری جانب ایک سہوعظیم بھی کیا۔۔۔۔۔انھوں نے "سور" کو " بہیمۃ الانعام" میں شار کیا، اور بیے ہی وہ واحد غلط نگہی تھی بیے ہی سہوتھا، جس کی وجہ سے انھیں اس مقام پر "سور" کی حرمت کے حوالے سے ایسے استدلال اختیار کرنے پڑے، تاکہ نص صریح سے "سور" کی حرمت ثابت کی جاسکے۔۔ حالا نکہ قرآن کریم کی روسے "سور"۔۔ "بہیمۃ الانعام" کے زمرے میں آتا ہی نہیں ہے۔۔ اس کے جاسکے خداکوا سے اہتمام کی ضرورت ہی نہ تھی۔۔

دین انسانوں میں موجود غلط رویوں، عقائد و نظریات کی تقیجے کے لیے آتا ہے۔۔ یہ بات اپنے آپ میں ہی کتنی ناقص سے کہ "اللہ نے سور کواس لیے حرام ، یا قابل نفرت قرار دیا کہ یہ عمل صدیوں سے مسلسل چلا آر ھاتھا"۔۔۔ جب ہم کسی مخصوص عقیدہ کو پہلے ہی سے اپنے ذہن ودل میں جگہ دے دیں، تو پھر اس طرح ہی غلطیاں کرتے چلے جاتے ہیں۔۔۔ ور نہ سے تو یہ ہی ہے کہ اللہ کریم نے اس کا ئنات میں کوئی بھی شئے قابل نفرت پیدا نہیں کی۔۔اس نے ہر شئے بامقصد ، اور احسن پیدا فرمائی۔۔۔۔

#### حرام

اب ایک دوسرے مسکے پر غور کرتے ہیں۔۔۔۔۔ہارے یہاں لفظ "حرام" نہایت منفی معنوں میں لیاجا تاہے اگر کسی کو گالی دینی ہو، تو حرامی کہہ دیتے ہیں۔۔حرام کی کمائی۔۔حرام کا بچپہ لقمہ حرام، وغیرہ۔

یعنی ہمارے آج کے معاشرے میں یہ لفظ بہت غلط معنوں میں مستعمل ہے۔۔

لیکن عربی زبان میں بیہ معاملہ بلکل الٹ ہے۔۔عربی میں "حرام" کے معنی کسی شئے سے زبر دستی روک دینا ہے۔۔ بیہ لفظ" حلال" کی ضد ہے۔ ج<mark>س کے معنی رسیاں توڑ</mark> کے آزاد کر دیناہو تاہے۔

اب سوال بیہے کہ کیا، کسی <mark>شئے کو حرام قرار دینا، اسے قابل نفرت بنادیتاہے؟؟</mark>

ایک بہن اپنے بھائی پر حرام ہے۔۔ س شئے کے لیے حرام ہے بینی جسمانی تمتع کے لیے حرام۔۔اس کے معنی یہ ہیں کہ بہن بھائی میں جسمانی تعلقات، پر پابندی ہے۔۔ زبر دست پابندی ہے۔۔ کسی بھی <mark>صورت اجازت نہیں ہے۔۔۔</mark>

تو کیاوہ بہن، قابل نفرت شئے کہلائے گی<mark>؟؟</mark>

ظاہر ہے کہ بیہ تصور ہی ناقص اور مضحکہ خیز ہے۔۔ چنانچہ اگر اللہ کریم نے "<mark>سور" کو حرام قرار دیاہے ، تو کیاوہ قابل</mark> نفر میں میں ایک مصلاح کی مصلور کیا ہے ، تو کیاوہ قابل

یہ ہی نہیں، آپ کتے کے حوالے سے دیکھیں۔۔ کہاجا تاہے کہ یہ نجس ہو تاہے۔۔ جس گھر میں ہو، وہاں فرشتے نہیں آتے۔۔اس کانام لینے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے۔۔ وغیر ہوغیر ہ۔۔

لیکن غور فرمائیں قر آن کیا کہہ رہاہے۔۔ فرمایا۔۔

يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ أَ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ أَ وَمَا عَلَّمْتُم مِّنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمُكُمُ اللَّهِ عَلَيْهِ أَ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَ ثُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَ وَاتَّقُوا اللَّهَ أَ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ [3:0]

بغیبریہ تم سے سوال کرتے ہیں کہ ان کے لئے کیا حلال کیا گیا ہے تو کہہ دیجئے کہ تمہارے لئے تمام پاکیزہ چیزیں حلال ہیں اور جو کچھ تم نے شکاری کتوں کو سکھار کھاہے اور خدائی تعلیم میں سے کچھ ان کے حوالہ کر دیاہے توجو کچھ وہ پکڑ کے لائیں اسے کھالواور اس پر نام خداضر ور لواور اللہ سے ڈرو کہ وہ بہت جلد حساب کرنے والا ہے [سید ذیثان حیدر جوادی]

غور طلب بات سے کہ وہ جانور جو نجس ہو۔۔ جسے دیکھ کر فرشتے گھر میں داخل نہ ہوں۔۔ جس کے نام لینے سے وضو ٹوٹ جائے، وہ اگر کوئی جانو<mark>ر آپ کے لیے شکار کرکے لے آئے، تو کہا کہ تم اس جانور پر اللّٰد کانام لو۔۔ اور کھالو۔۔</mark>

سوال بیہ ہے کہ بیر کتے ،ان جا<mark>نوروں کا شکار کرنے سے پہلے کیاد ستانے پہن لیتے ہی</mark>ں ؟؟

کیامنه میں ٹوتھ پیسٹ کر <mark>لیتے ہیں؟؟</mark>

ظاہر ہے کہ بید در ندوں ہی کے انداز میں جانور کا شکار کرتے ہیں۔۔اسے شہرگسے پکڑ کرزیر کر دیتے ہیں۔۔ پھر اپنے مالک کے پاس لے آتے ہیں۔۔

اب اگر مالک تک چہنچتے تک، بیر جانور زندہ ہو، تواس پر اللہ کانام لے کر اسے ذبح کرے استعمال کی اجازت دی گئی ہے۔

تو پھر کس اصول کے تحت بیہ کتا، نجس،اور قابل نفرت ہوا؟؟؟

بات دراصل ہے ہے کہ کچھ باتیں، معاشر ہے میں خوا مخواہ رائج ہو جاتی ہیں۔۔نہ ان کا کوئی جواز ہو تاہے اور نہ ہی کوئی دلیل۔ بس چلی آر ہی ہوتی ہیں۔۔

چنانچہ قرآن کریم کی روسے اللہ رب العزت کی کوئی تخلیق، نہ تو قابل نفرت ہے۔۔ اور نہ ہی بے مقصد۔۔ چنانچہ "سور" یا "کتے" کے حوالے سے بیہ نضور غیر قرآنی عقیدہ ہے۔۔

اب ہم غور کرتے ہیں کہ اس مخصوص آیت مبار کہ میں ،اس لفظ "کم خنزیر" کے کیا معنی ہوں گے۔۔

سب سے پہلے تو یہ سمجھ لینا چاھیے کہ ان جانوروں کی حل<mark>ت و حرمت کا سوال ،اس</mark> کے کھانے سے ہے۔۔

جیسا کہ پہلے عرض کر چکاہوں، کہ لفظ "حرام" کامعنی، شدت کے ساتھ کسی شیخ سے روک دیناہو تاہے۔۔

خداوند کریم نے جانوروں میں سے پچھ کو کھانے کے لیے حلال قرار دیاہے ،اور پچھ کو حرام۔۔ صرف کھانے کے لیے

کسی اور مقصد کی حرمت نہی<mark>ں ہوتی۔۔</mark>

یعنی،اگر گدھاحرام ہے، تو کھانے کے لیے حرام ہے۔۔لیکن دیگر کام کے لیے نہیں۔۔۔

چنانچہ ہم اس سے مال بر دا<mark>ری کا کام لیتے ہیں ،ا</mark>س پر س<mark>واری بھی کر لیتے ہیں۔۔</mark>

آپ ہاتھی کو دیکھیں، کھانے کے لیے حرام ہے لیکن اس پر سوار بھی ہوتے ہیں۔۔اس کوہاتھ بھی لگاتے ہیں۔اس کے دانت سے بہت قیمتی اشیاء بناتے ہیں۔۔۔۔

بلکل اس ہی طرح، بیہ سور، بیہ کتے، بیرریچھ، وغیر ہ۔۔ بیسب کھانے کے حوالے سے حرام ہیں لیکن نہ ان کوہاتھ لگانا

منع ھے نہ ہی بیہ نجس ہیں۔۔نہ ہی ان کی کسی اور پر وڈ کٹ کو حرمت کے زمرے میں لا یاجا سکتا ہے۔۔۔

سب سے پہلے تو آپ قر آن کریم کے اسلوب پر غور فرمائیں۔۔

ذراتصور کریں،اگراللہ کریم ہر جانور کانام لے کراس کی حلت یا حرمت کا بیان کرتا، توسوچیں کہ تیس پاروں کا بیہ قرآن ضخامت کے لحاظ سے کیا ہوتا؟؟

آج دنیا میں لا تعداد جاندار ہیں۔۔لاکھوں کی تعداد میں ایسے بھی ہیں، جن کے ہمیں نام بھی معلوم نہیں ہیں۔۔اور پھریہ کا ئنات ایک مقام پر ٹہر تو نہیں گئی۔۔اللہ اس میں وسعت کرتا چلا جارہا ہے۔۔ہم نہیں جانتے، کہ قیامت تک کے سفر میں اور کس کس نوع کے جاندار تخلیق ہوں گے۔۔

ہمارا بیرایمان بھی ہے کہ اللہ کی کتاب، ہر دور کے لیے، اور قیامت تک آنے والے ہر انسان کے لیے واحد آسانی ہدایت ہے۔۔

تو پھریہ مرحلہ کتناد شوار گذا<mark>ر ہو جاتا کہ اگر ہر حرام جانور کانام لے کر ، اس</mark> کا بیان کیاجائے ، کہ جی فلال حرام ہے ، فلال حلال ہے۔۔۔۔۔۔

دانشمندی کا تقاضاہی میہ تھا کہ کوئی ایک ایسااصول دیا جاتا جس کی بنیاد پر ، ہر خطہ زمین اور ہر دور کے انسان کو حلال و حرام جانور کی تمیز مل جاتی۔۔وہ اس اصول کی بنیاد پر کسی بھی جانور کے حلال یا حرام ہونے کا فیصلہ کر سکتا۔۔

یہ ہی قرآن نے کیا۔۔اس نے چار الفاظ میں ،سارامعاملہ نمٹادیا۔۔ <mark>"احلت لکم بہمیۃ الانعام"</mark> بہمیۃ الانعام حلال ماقی سب حرام۔۔ اللہ علی سب حرام۔۔

اب الیی صورت میں کسی ایک مخصوص جانور کانام لے کر ،اس کی حرمت کا بیان ، کسی بھی طرح عقل و شعور کے پیانے پر نہیں اتر تا۔۔ کجا کہ رب کا ئنات سے یہ منسوب کر دیا جائے۔۔

ذرااس آیت مبار که پر غور فرمائیں۔۔۔۔۔کہا۔۔

ثَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ أَ مِّنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ أَ قُلْ آلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنشَيَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأُنشَيَيْنِ أَ نَبِّ عُونِي بِعِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ [٦:١٤٣]

یہ آٹھ نرومادہ ہیں، دو بھیڑ کی قسم سے اور دو بکری کی قسم سے،اے محمد ً!ان سے پوچھو کہ اللہ نے اُن کے نرحرام کیے ہیں یامادہ، یادہ بچ جو بھیڑ وں اور بکریوں کے پیٹ میں ہوں؟ٹھیک ٹھیک علم کے ساتھ مجھے بتاؤا گرتم سچے ہو [ابوالا علی مودودی]

وَمِنَ الْإِبِلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ أَ قُلْ آللْكَكُرُيْنِ حَرَّمَ أَمِ الْأُنْفَيَيْنِ أَمَّا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنْفَيَيْنِ أَ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ وَصَّاكُمُ اللَّهُ بِهِٰذَا أَ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى الْرَحَامُ الْأَنْفَيَيْنِ أَ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ وَصَّاكُمُ اللَّهُ لِا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ [٦:١٤] اللَّهِ كَذِبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ أَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ [٢:١٤] اللَّهِ كَذِبًا لِيُضِلُّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ أَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ [٢:١٥] اور دو گائِي كَن الله لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ [٢:١٥] اور دو گائِي كَن الله عَلَى اور دو گائِي كَن الله عَلَى اور دو گائِي كَن الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَ

اس مقام پر بہت زیادہ توجہ اور تفک<mark>ر کی دعوت ھے۔۔ قر آنی اسلوب ملاحظہ فرمائیں۔۔ یہال ذ</mark>کر ہورہاہے ان مبہ<mark>مۃ</mark> الانعام کا، جنھیں اللہ کریم نے حلال کہا ھے۔۔ غور فرمائیں۔۔ کہا و

" الضَّاكُنِ" \_ ـ " الْمُغْزِ" \_ ـ " الْإِبلِ " \_ ـ " الْبَقَرِ" \_ ـ ـ ـ "

کیا کہا۔۔ بھیڑ، بکری، اونٹ، گائے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ کیوں نہیں کہا۔۔ لیم الضان۔۔۔ کیوں نہیں کہا۔۔ کم الضان۔۔۔ کیوں نہیں کہا "لیم المعز" کیوں نہیں کہا" لیم البقر"۔۔۔۔۔۔۔کیوں نہیں کہا۔۔۔

یہ کیسے ہو سکتاہے کہ، گائے حلال ہو، مگر اس کا گوشت حرام ہو۔۔ کھاناتو گوشت ہی ہے نہ۔۔ یہ حلت وحرمت آخر ہے کس لیے ؟؟ کھانے کے لیے ہی نہ ؟؟

تواب مجھے بتایا جائے کہ اگر سور حرام ہے ، تو کیااس کا گوشت حلال ہو سکتا تھا؟؟

تواگریہ کہاجاتا کہ سور حرام ہے ، توا<mark>س میں سب آ جاتا۔۔۔۔۔۔لیکن اتنی تفصیل سے کہاجائے کہ جی" کم خزیر"</mark> حرام ہے۔۔ سوچیں کیابات<mark> ہوئی ؟؟</mark>

اور جب بیہ بات واضح کر چکاہوں کہ قر آن کریم نے تو چار الفاظ میں تاقیا<mark>مت انسانوں کی راہنمائی کے لیے ایک</mark> مستقل اصول عطافر ما<mark>دیا کہ "بہمیة الانعام" ح</mark>لال ہیں۔۔جو بہ<mark>یمۃ الانعام نہیں ہی</mark>ں،وہ حرام ہیں۔۔سادہ بات۔۔

اس اصول کی روسے "سور" ۔۔" بہیمۃ الا نعام" میں شارہی نہیں ہو تا، تواس کے گوشت کا خصوصی تذکرہ۔۔چہ معنی دارد؟؟؟؟؟؟؟

پھر اس بات پر بھی توجہ رہے ، کہ اس مخصوص آیت مبار کہ میں جن اشیاء کی حرمت بیان کی جار ہی ہے ،وہ جانوروں کی مختلف کیفیات ہیں۔۔نہ کہ جانور خود۔۔

اب یہ کتنی معقول بات ہو گی کہ حلال جانوروں کے جسم کی وہ اشیاء جو ممنوع ہیں،ان کے بیان کے در میان اچانک معاذ الله،الله میاں کو یاد آ جائے کہ جناب سور کو بھی حرام کرناہے،اور اسے یہاں ان اشیاء کے ساتھ بیان کر حرام و حلال۔۔از محمد حنیف دیاجائے۔۔میرے خیال میں اسطرح کے عمل کا تصور تو میں کسی اچھے تصنیف نگار انسان سے بھی نہیں کر سکتا۔۔ کجا اللّٰہ کی ذات۔۔

كيااس مى كومهم قرآن حكيم كهه سكتے ہيں؟؟؟

چ<mark>نانچہ بیہ بات</mark> توروزروشن کی طرح عیاں ہے کہ ، قر آن کریم میں حلت وحرمت کے ضمن میں جہاں بھی" کیم خزیر" کہا گیا ہے ، وہاں اس کے معنی "سور" ہر گزنہیں ہیں۔

اب ہم دوسری بات پر آتے ہیں۔۔۔۔۔ کہ اس کے معنی ناقص شئے کس طرح ہو گئ۔۔۔

جب ہم نے لغت کامطالعہ کی<mark>ا، تو ہمیں اس لفظ "خزیر" کے معنی، مر زاابو گفضل کی غریب القر آن میں، ناقص، گلی</mark> سڑی اشیاء۔۔ ملا۔۔

عقل وشعور اور دیگر دلائل سے اوپر اس بات کی وضاحت کی جاچکی ہے کہ اس آیت مبار کہ میں "کم الخنزیر" سے مراد "سور" توہر گزنہیں ہے۔۔ تو پھر ہمارے پاس اس بات کا کیا جو ازرہ جاتا ہے کہ ہم غریب القر آن کے اس معنی کونہ لیں۔۔

کیکن بات صرف" غریب القرآن" ہی کی نہیں ہے۔۔ آیئے کتاب اللہ سے پوچھتے ہیں۔۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

حرام و حلال ــ از محمد حنيف قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا قُل لَا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ۚ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [٦:١٤٥]

آپ فرمادیں کہ میری طرف جو وحی تجیجی گئی ہے اس میں تومیں کسی (بھی) کھانے والے پر (الیی چیز کو) جسے وہ کھا تا ہو حرام نہیں پا تاسوائے اس کے کہ وہ مُر دار ہو یا بہتا ہواخون ہو یاسؤر کا گوشت ہو کیو نکہ یہ ناپاک ہے یانا فرمانی کا جانور جس پر ذنے کے وقت غیر اللہ کانام بلند کیا گیا ہو۔ پھر جو شخص (بھوک کے باعث) سخت لاچار ہو جائے نہ تو نا فرمانی کر رہا ہو اور نہ حدسے تجاوز کر رہا ہو تو بیشک آپ کارب بڑا بخشنے والا نہایت مہربان ہے، [طاہر القادری]

اس آیت مبار که پر غور فرمائی<mark>ں۔۔ بغیر کسی عقیدہ کو ذہن میں جگہ دیے ہوئے۔۔ کیا کیا حرام کہا جارہاہے۔۔ کہا یہ</mark> کہ مر دار ہو۔۔ بہتا ہو اخ<mark>ون۔ کم خزیر۔۔۔اہل غیر اللّٰد۔۔۔</mark>

غور فرمائیں۔۔مر دار، بہتا ہو اخون۔۔۔۔۔۔ان می<mark>ں کوئی بھی اشتباہ کی گنجائش ہی نہ تھی</mark> کہ، مر دار کی تفصیل پہلے ھی بیان فرمادی گئی ہے۔۔بہتا ہو اخون کسی تجربہ کا محتاج نہیں۔۔

لیکن جب بات" کم خزیر" پر آئی، تو کہا کہ بیار جس ہے اس لیے حرام ہے۔۔ توجہ رہے ، یہ نہیں کہا کہ "خزیر" رجس ہے۔۔۔ کہا" کم خزیر"رجس ہے۔۔۔۔

اور اهل غیر الله،اس لیے حرام ہے کہ یہ فسق ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔حدود فراموشی ہے۔۔۔

الله كريم بہتر جانتے ہيں كہ انسان كس جگہ مشكل ميں پڑے گا۔۔وہ جانتا تھا كہ جب بات " لحم خزير " كى آئے گى، تو سوالات الحميں گے۔۔۔جب غير اللہ كے نام پر ذبيحہ كى بات آئے گى، توسوالات الحميں گے۔۔۔۔۔۔۔

سواس نے پہلے ہی واضح کر دیا۔ کہ غیر اللہ کے نام سے ذبیحہ ، فسق کے زمرے میں آتاہے اس لیے حرام ہے۔۔

عربی زبان میں "فسق" کے معنی "حدود فراموشی" ہیں۔۔وہ حدود و قیود ،جو دین انسان پر لا گو کر تاہے ،ان سے رو گر دانی ، اللہ کی حاکمیت اعلیٰ سے انکار۔۔۔اس لیے اسے اهل غیر اللہ ، کو حرام قرار دیا گیا۔۔۔۔۔۔۔۔

اس ہی طرح اس نے اس بات <mark>کو بھی واض</mark>ح کر دیا کہ کیوں " کم **خزیر** " حرام ہے۔۔

اگریہاں خنزیرسے مراد"<mark>سور" ہوتا، تواللہ کواس وضاحت کی ضرورت ہی نہ تھی، کہ قر آن کریم کے ابدی اصول</mark> علت وحرمت"احلت لکم بہمیة الانعام" کی روسے "سور" توپہلے ہی حرام ہے۔۔اس کااس طرح خصوصی ذکر کرنا، عقل وشعور کے تقاضوں سے ہی متصادم ہے۔۔۔

چنانچہ اس بات کو ہی واضح کرنے کے لیے ، یہاں "لحم خزیر" سے مر اد "سور" نہیں ، بلکہ جانور کے جسم کا کوئی حصہ ہے۔۔ جیسے جانور کا بہتا ہو اخون۔۔اس ہی لیے ، یہ وضاحت جاری کرنی پڑی کہ حلال جانور کے جسم کا یہ مخصوص حصہ جسے قرآن "لحم خزیر" کہتا ہے ، کیوں حرام ہے۔۔

وہ یہ کہتاہے کہ" کم خزیر"اس لیے حرام ہے کہ یہ "<mark>رجس" ہے۔۔</mark>

اب اگر" کم خزیر" سے مراد "سور" ہی ہے ،اور علت حرمت "رجس" ہی ہے ،تو پھر وہ تمام کے تمام جانور ، جنھیں قران نے حرام قرار دیا ہے ،وہ بھی۔۔۔"رجس" ہی ہوں گے۔۔تو پھر ان تمام جانوروں کے بھی نام لے کر ،بتانا چاھیے تھا۔۔

یہ اعزار صرف" سور"کے جھے میں کیوں آیاہے؟؟

بات صرف بیہ ہے کہ اس مقام پر "کم خزیر" سے مر اد "سور" نہیں ہے۔۔ بلکہ حلال جانور کے جسم کا کوئی ایساحصہ سے جو اللہ کے نزدیک "رجس "ہے۔۔ اس لیے اس جاند ارکے حلال ہونے کے باوجود، اس کے جسم کا یہ مخصوص حصہ حرام قرار دے دیا گیا۔۔ جیسے کہ اس جانور کا بہتا ہواخون۔۔

عربی زبان میں "رجس" کے معنی،اختلاط والتباس کے ہیں۔۔گندگی کو بھی رجس ا<mark>س لی</mark>ے کہتے ہیں، کہ وہ کتھڑ اور چیک جاتی ہے۔۔اور خو داسمیں بھی کئی آلا تشیں ہوتی ہیں (ابن فارس)

قر آن کریم میں ارشاد فرمای<mark>ا گیا۔۔۔۔۔۔</mark>۔

وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِ<mark>لَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ۚ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ [١٠:١٠.]</mark>

کوئی متنفس اللہ کے اذن کے بغیر ایمان نہیں لاسکتا، اور اللہ کاطریقہ یہ ہے کہ جولوگ عقل سے کام نہیں لیتے وہ ان پر گندگی ڈال دیتاہے [ابوالاعلی مودودی]

آیت بالا"رجس" کے حقیقی مفہوم کوواضح کررہی ہے۔۔انسان کے ایمان کامعاملہ ،اللہ کریم کے قانون کے مطابق ہو تاہے۔۔وہ لوگ،جو عقل وشعور سے کام نہیں لیتے،وہ اس گندگی میں مبتلا ہو جاتے ھیں، جسے کفر کہا جاتا ہے۔۔۔

مزيد فرمايا\_\_\_

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَا جُتَنبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ [٩٠:٥]

حرام و حلال۔۔از محمد حنیف اے لو گوجوا بمان لائے ہو، یہ نثر اب اور جو ااور بیہ آستانے اور پانسے، یہ سب گندے شیطانی کام ہیں،ان سے پر ہمیز کرو،امید ہے کہ تمہیں فلاح نصیب ہوگی[ابوالا علی مودودی]

آیات بالاسے سے بات ثابت ہو جاتی ہے کہ "رجس" کا معنی ،گندہ ،خراب، فتیج۔۔ ہوتا ہے۔۔ جس طرح "خمر"
"میسر"،"انصاب" ،"ازلام "۔۔ رجس ہیں۔۔ بلکل اس ہی طرح سے ان حلال جانوروں میں بھی ان کے جسم کے
کچھ جھے "رجس" ہیں۔۔ جنمیں اللہ کریم نے "لحم خزیر" کہا ہے۔۔ ان کے استعمال سے منع فرمایا گیا ہے۔۔

قر آن فہی کے بنیادی اصولو<mark>ں میں ایک</mark> انسانی مشاہدہ،اور دوسر اعلمی تحقیق بھی ہے۔

ہر لمحہ جاری وساری علمی تحقی<mark>ق، جسے ہم سائنس کہتے ہیں،روزانہ نت نئے ا</mark>سر ا<mark>ر سے</mark> پر دہ ہٹار ہی ہے۔۔بہت سارے حقائق کو از سر نو، واضح کر رہی ہے۔۔

اس ہی طرح انسان کے رو<mark>ز مرہ کے مشاہدات</mark>، قر آن <mark>کریم کی حقی</mark>قی تعلی<mark>م کو سمجھنے میں بہت بڑ</mark>ا کر دار ادا کرتے ہیں۔۔

مثلاً ہمارا روز مرہ کا بیہ مشاہدہ ہے کہ سورج ہمیشہ مشرق سے طلوع ہو تاہے ،اور مغرب میں ڈوب جاتا ہے۔۔اب اگر قر آن کریم کی کسی آیت ، یالفط سے کوئی ایسامفہوم نکلتا ہو کہ سورج ، مغرب سے طلوع ہو تاہے ، ہمارے مشاہدے کے خلاف ہو گا۔ چنانچہ ہمیں قر آن کریم کی اس آیت یالفظ پر مزید تفکر و تدبر کرنا ہو گا اور اس کے حقیقی معنوں کو تلاش کرنا ہو گا۔۔یونکہ کتاب اللہ کا کوئی لفظ ،حقیقت سے متصادم نہیں ہو سکتا۔۔۔

اس ہی طرح دور موجو دہ کی علمی تحقیق، سے استفادہ لازم ہے۔۔۔

اس ہی اصول کے مطابق ، آج میڈیکل سائنس ہمیں ان جانوروں کے حوالے سے بتاتی ہے کہ ان کے جسم کے کون سے جھے انسانوں کے لیے مضر ہیں ۔۔ جن کا استعال ، انسانوں کو زیادہ نقصان پہنچاسکتا ہے۔۔

آج کی میڈیکل سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ جانوروں کے جسم میں پچھ غدود ہوتے ہیں۔ان غدود کا کام، مختلف اقسام کے ہار مون بنانا ہو تاہے۔۔ جسم کی بعض غلاظتوں کوصاف کرناہو تاہے۔۔

انسان و جانور میں ایک وقت ایسا بھی آ جا تاہے جب، یہ غدور خود ہی انفیکشن کا شکار ہو جاتے ہیں۔۔ نقصانات سے بھر پور ہو جاتے ہیں۔۔ ہمارے بہاں گلے کے غدور جنھیں "ٹونسلز" کہتے ہیں، عام طور پر خود بہت ساری بیاریوں کی وجہ بن جاتے ہیں۔۔ اور بہت سارے لوگ ان کا آپریشن بھی کرواتے ہیں۔۔ میں نے بھی کروایا ہواہے۔۔۔

اس طرح دیگر غدود ہوتے ہ<mark>یں ۔۔ چنانچہ میڈیکل سائنس، جانوروں کے جسم میں</mark> ان کے غدود کو، ان کے جسم کا ناقص ترین حصہ مانتی ہے۔۔

اب ہم بات کرتے ھیں <mark>مشاہدے کی۔۔۔</mark>۔۔۔

آپ کسی پرانے تجربہ کار قصائی کی دکان پر چلے جائیں۔۔ غورسے مشاہدہ کریں۔۔ آپ دیکھیں گے ، کہ جانور کا گوشت بناتے ہوئے، جب بھی کوئی غدو دسامنے آتا ہے ،وہ اسے زکال کر بچینک دیتا ہے۔۔سوال ہے کیوں؟؟

کوئی بھی اسے نہیں کہتالیکن وہ ایساہی کر تاہے۔۔

ممکن ہے کہ آج کے دور میں بیہ مشاہدہ، دیکھنے کو بہت کم ملے۔۔ کیونکہ آج مہنگائی کے اس دور میں تو، قصائی گوشت کو چیچپڑوں تک سے صاف کرنے سے گریز کرتا ہے، کہ اس طرح گوشت کاوزن کم ہو جاتا ہے۔۔

لیکن ہماری عمر کے لوگ جانتے ہیں کہ ہمارے دور میں تو گوشت کو پہلے صاف کیا جاتا تھا، پھر اس کاوزن ہو تا تھا۔۔

صفائی کے دوران قصائی، ہر طرح کی گندگی، چیجچڑے،غدود وغیرہ کواچھی طرح سے صاف کرتا تھا۔۔

اب میں بیہ تو نہیں کہوں گا کہ وہ قصائی قر آن کریم کے اس حکم کی تعمیل میں ایسا کرتے تھے لیکن ان کے نز دیک بہر حال، جانوروں کے غدود نا قابل استعمال شئے ہی سمجھے جاتے تھے۔۔

دلائل بالاسے یہ بات واضح ہو جاتی ہے، کہ "لحم خزیر" کامطلب "سور" ہر گزنہیں ہے۔۔ یہ ان حلال جانوروں کے جسم کے بعض جھے ہیں، جن کے استعال کی ممانعت کر دی گئی ہے۔۔ جو "رجس" یعنی گندگی کے زمرے میں آتے ہیں۔۔

آج تک کی میڈیکل سائنس کی تحقیق کی روہ جانوروں میں ان کے غدود، اور ان کے جسم کے بعض اعضاء سب سے زیادہ گندگی والے جھے ہوتے ہیں۔ چنانچہ علمی تحقیق، اور مشاہدے کی روسے، قر آن کریم کی ان آیات میں ، جہاں " کم خزیر " کے الفاظ استعال ہوئے ہیں، ان سے مر اد حلال جانوروں کے جسم کے غدود بھی ہیں۔ لیکن میر کی فہم کے مطابق، یہ بات صرف جانوروں کے غدود تک ہی محدود نہیں ہے۔ قر آن کریم کا اسلوب ایسا ہے کہ وہ ایک لفظ میں، علم و آگی کے سمندر بہادیتا ہے۔ جانور کے جسم کاہر وہ حصہ جو "رجس" کے زمرے آئے، وہ قر آنی زبان میں " کم خزیر " کہلائے گا۔۔ آنے والے دنوں میں، ممکن ہے کہ ہمارا علم اور زیادہ و سعت اختیار کرلے، اور ہم اپنے مشاہدات اور علمی ترقی کی بناء پر جانوروں میں موجود "رجس" کو زیادہ اچھے انداز میں پیچان سکیں۔۔ چنانچہ میر ی فہم کے مطابق (جس سے دوستوں کو اختلاف کاحق بھی ہے اور اپنے اس موقف کے درست ہونے پر جھے اصر اربھی نہیں) جانور کی آئکھ کا اندرونی حصہ، جانور کے کانوں کا اندرونی حصہ ، جانور کے گروے ، کلیجی ، کپورے ، تلی اور جانور کی گوشت کے ساتھ چیکے ہوئے دیگر غدود" کم خزیر" کے زمرے میں آتے ہیں کا جی کہوں کے دیم کی درسے میں آتے ہیں کہورے ، تلی اور جانور کے گوشت کے ساتھ چیکے ہوئے دیگر غدود" کھ خزیر" کے زمرے میں آتے ہیں آتے ہیں ، کپورے ، تلی اور جانور کے گوشت کے ساتھ چیکے ہوئے دیگر غدود" کی خزیر" کے زمرے میں آتے ہیں آتے ہیں ، کپورے ، تلی اور جانور کے گوشت کے ساتھ چیکے ہوئے دیگر غدود" کم خزیر" کے زمرے میں آتے ہیں

حرام و حلال۔۔از محمد حنیف اس ہی طرح جانور کی آنتیں ، او جڑی بھی میری فہم کے مطابق "رجس" کے زمرے میں آتی ہے۔۔۔میں اپنے گھر میں ان اشیاء سے اجتناب کر تاہوں۔۔

الله كريم سے دعا گوہوں، كه وہ ہمارے دلوں كوكشادہ فرمادے۔۔اور دين كو سمجھنا، اور اس پر عمل كرنا ہمارے ليے

