# Melodies Shah Abdul Lateef Bhitai

Agha Saleem





Sindhi Adabi Board

# Melodies of Shah Abdul Lateef Bhitai

(English and versified urdu Translation)

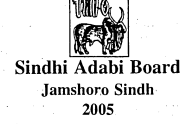


# Melodies of Shah Abdul Lateef Bhitai

(English and versified urdu Translation)

By

Agha Saleem



#### (All Rights are reserved with Sindhi Adabi Board)

Ist Edition

2005

1000 Copies

[Price: Rs. 280-00]

[US \$ 10-00]

#### <u>To be had from</u> SINDHI ADABI BOARD KITAB GHAR

Tilak Incline, Hyderabad (Ph: 022-2633679, Fax: 022-2771602) E-mail Address: sindhiab@yahoo.com

Website: www.sindhiab.com

# Contents

| Chapter                                         | Page  |
|-------------------------------------------------|-------|
| 1. Publisher's Note                             | (i)   |
| 2. Editor's Note                                | (iii) |
| 3. Translator's Note                            | (v)   |
| 4. A Life of Shah Abdul Lateef Bhitai           | (vii) |
|                                                 |       |
| 5. Melody of Modesty (Sur Kaamoad)              | 1     |
| 6. Melody of Repentance (Sur Leela Chaneser)    | 31    |
| 7. Melody of Self-Redemption (Sur Montal Raano) | 67    |
| 8. Melody of Enthralment (Sur sorath)           | 153   |
| 9. Melody of Chastity (Sur Umer Maarui)         | 203   |
| 10. Miscellaneous Verses                        | 315   |

<sup>.</sup> 

### Publisher's Note

Shah Abdul Lateef Bhitai, or simply 'Shah' as he is lovingly remembered by his devotees and admirers all across the globe, lives in the heart of every Sindhi, in the simplicity of language, in the depth of thoughts, and in the sweetness of love. Shah's verses are "incomparable in the world of poetry."

Name of Shah Abdul Lateef Bhitai with the passage of time has become "Symbol of Identification" for the Sindh and its inhabitants. In today's times Study of this great Poet Philosopher seems to be more relevant than ever, because it contains all those ingredients which ultimately lead to bring peace and harmony in our Society.

Apart from the creating verses (Sindhi) Shah himself sang his own poetry. In this tri-lingual tone, contains translation of it in versified Urdu and English prose by Agha saleem, who, in his own right, is a renowned poet, novelist, short story writer, playwright, columnist, and of course, a devotee of Shah with a different approach. The learned writer since decades has been extensively involved in the work of translation of the poetry of Shah Shaib. This book "Melodies of Shah Abdul Lateef Bhitai" is continuity of his Labour of love, which I am sure will introduce great treasures of wisdom and creativity to the Urdu, English and Sindhi Speaking people with equal charm. This collection of five Surs (melodies) from the Shah-Jo-Risalo is published in the hope that readers of all the three languages would find brought together within its pages "perception, poetry and devotion". Saleem Noorhusain, who has edited the English version, is himself a distinguished writer and translator.

I as admirer of shah Abdul Lateef and Secretary of this Board feel great honour to present this book to the peace-loving people all over the globe. I also firmly believe that our this humble effort will pave the way for more research and translation work on Shah Sahib.

Dated: Dec: 27,2005 Inamullah Shaikh

Secretary Sindhi Adabi Board

#### Editor's Note

'Earlier ideas of literature held that a book or poem has objective reality; it holds the meanings created by the author, and the reader has the responsibility to tease out these meanings during the act of reading... The post-modern approach suggests that reading is more of a creative act in which readers create and generate meanings out of their own experience and history of reading. Likewise, the author writes within the context of the whole history of literature and the multiple associations of language. Hence the author is no longer the final voice of authority, the true "onlie begetter". The reader is no longer just the passive receiver of information but the one who gives the text its life.'\*

Indeed, the author while he writes and the reader while he reads do what the postmodern approach suggests. They both create meanings, the author working with his own mind and the reader working on the author's mind with his own mind. The translator also creates but with two minds, both as a reader and an author. That's is whol Agha Salcem has done. He has translated Shah Abdul Lateef Bhitai's poetry creating and generating meanings out of his own experience, which is fairly rich, and his history of reading, which is intensive as well as extensive, but within the context of multiple associations of Sindhi, English, Urdu, Punjabi and Seraiki languages.

While editing Agha Sahib's translation, I too have acted as a reader and an author. Where Agha Sahib's job has been two-stringed, mine has been three-stringed for I have worked with three minds. Shah Sahib's. Agha Sahib's and my own.

Yes, it has been a three-stringed exercise for me as I was required to vibrate Shah Sahib's and Agha Sahib's individualistic strings with my own all together so as to produce a harmonious tune. I don't think I have met the requirement with any appreciable degree of success. For one thing, Shah Sahib's string is very very fine-tuned, so fine-tuned that only a person with

<sup>\*</sup> F. David Peat, "From Certainty to Uncertainty, 2002, pp.17.

equally fine-tuned string can vibrate in rhythm with him. For another, the way Agha Sahib plays Shah Sahib's string is rather different than the way I do. And, on top of it, the script I was given to edit was so closely typed that I had to criss cross it for doing what I thought I should do.

Even so, the two of us, Agha Sahib in his big way and I in my small way,, have done our best to give Shah Sahib's text its life. Whether we have succeeded or not is for the reader of this work to judge. The reader has my sympathies for his would be a four-stringed job as he would be working with far minds-Shah Sahib's, Agha Sahib's, mine and his own.

Karachi, 02 December, 2004

- Saleem Noorhusain

## Translator's Note

The literal meaning of translation is to carry across. When a text is translated it is carried across from one language to another. I have ventured to carry across from Sindhi to English and Urdu poetry of the great mystic poet of Sindh, Shah Abdul Lateef Bhitai. It is very difficult, rather impossible, for a man of limited capabilities like me to translate poetry of such a great mystic poet. The main reason being that I have never lived through a Sufi's aesthetic, spiritual and emotional experiences and the wholeness in which he experiences his own existence. Poetry of Shah Lateef has sprouted from the soil of Sindh and translating it is like translating the entire Sindh, its history, geography, folklore, culture and civilization whose roots are deep down in the Indus Valley civilization, into another language. Despite that I have, nevertheless, translated his poetry and endeavored to capture its spirit. It is believed that poetry cannot be translated. It is true. Poetry gets lost in translation because in translation only gist of the obvious meaning of words is carried into another language and its uniqueness, its music, alliteration, readers' association with words, connotations, implications, pattern of stresses and pauses; and suggestivety which all count in good poetry, get lost. That is why Robert Frost said that poetry is "what gets lost in translation." Another view is that though poetry is lost in translation but a new poem is created. Edwin Cranston, who is the leading translator of classical Japanese poetry, has said that translators have duties to their authors, but they also have duties to their own powers." He has quoted saying of one Japanese poet of tenth-century, "poems have their seed in human heart, and burgeon forth into the myriad leaves of words." And defending himself as a translator he says, "Translator descends into the poem and lets something happen.... translator serves as the medium for the new growth." I have tried to delve in Shah's poetry and let that 'something' happen and that something has happened in the form of this book.

It is said that the process of translation is not passive. Translator has his own creative impulse and his creativity plays its role in the process and as such his translation is faithful to the spirit, not to the letters of the origi-

nal works. My Urdu translation of Shah's verses is faithful to their spirit and English translation is faithful to both spirit and the letters of the original work. At places there is a slight difference between the two versions, reason being that Urdu translation is in verse while English translation is in prose.

Agha Saleem

#### Life

Shah Abdul Lateef Bhitai, the great mystic poet of Sindh, was born at Hala Haveli, a village in Hala Taluka of Hyderabad District. It is at a distance of about 80 miles from Bhitt, the last resting place of Shah Lateef. As it often happens in the case of great men, the dates of birth and death of Shah are also controversial. Nevertheless a majority of notable scholars, after intensive research, was agreed that he was born in the year 1689 and died in 1752 at the age of 63.

Shah's ancestors came from Hirat (Afghanistan) with Tamerlane and settled in Sindh. His great grand father, Shah Abdul Karim of Bulri was a renowned poet and a saint. His father, Sayyad Habib Shah, was also a pious man. Habib Shah was in Hala Haveli, when Shah Lateef was born, and after his birth, Shah Habib shifted to Kotri, a place at a distance of about four miles from Bhitt and now in a ruins. This is where Shah Lateef, in his prime youth, fell in love with the daughter of a powerful landlord, Mirza Mughal Beg. Shah Lateef wanted to marry her but Mughal Beg opposed the match and turned hostile to the family. Habib Shah had to leave Kotri and settle in a small village near Kotri.

Shah had found beauty of his dreams in a human form and he was all the time so absorbed in its contemplations that he was oblivious that he was not aware of what was happening around him. His condition alarmed his father and one day finding him covered head to foot in dust he talked to him and recited an extemporaneous line of the verse:

"The wind blew and covered all her limbs,"

To which Shah replied impromptu:

" She breaths just for seeing the beloved."

His father hoped that his son would come out of the infatuation but the rejection of his suit had shattered Shah completely and in a fit of despair and desperation he left home for destinations unknown. Coming across a

group of wandering Hindu ascetic Jogis, he joined them in their foot journeys to Hinglaj, Junnagarh, Lahoot, Jassemere and Thar, the desert area of Sindh. He journeyed on the mountainous route, which the heroin of the popular folk tale Sassui Punhoon, had traveled in search of her beloved husband Punhoon who had left her after marriage. During this journey Shah experienced all the hardships and sufferings Sassui had endured and the intensity of love that had driven her. At a later stage he composed five melodies of Sassui's love, her determination and her sufferings of separation and search. These wanderings broadened his vision and widened canvas of his poetry. Hence we see the landscape of his poetry teeming with people from different walks of life: ironsmiths striking anvil with their hammers and blowing up fire. Lovers climbing gallows as a bridegroom climbs the bridal bed. Moths hovering on flames and burning themselves to ashes. The drinkers gulping venom mixed wine and hiccupping wine. Archers, wounding lovers with darts of love. Groaning patients of love and physicians. Sufis who do not believe in sectarianism and who guided even those who were their enemies. Lover riding a carnel in full moon night yearning for union with the beloved whose face is brighter than the full moon. The seafarers navigating sea of their being to find out new spiritual horizons. Sea merchants preparing for new voyage and their youthful wive imploring them not to leave them alone in the season of lovers' union. Killers of the beast in man. Restless ascetic jogis wandering in search of peace. Many folk, historical and semi historical characters. Rivers, sea, mountains, lakes, desert, oasis, trees, jungle, cobras, swans, crows. Love-afflicted damsels sending messages to their lovers through messenger crows and weaver girls. Over these animate and inanimate images are painted human feelings of pain and pleasure.

After wandering for three years, he felt an inner urge to go to Thatta, where he met Makhdoom Mohammed Moen the great Wahdatal Wujudi scholar and Sufi of the day. Under his influence Shah became a Sufi, and on his advice he gave up aimless wanderings and returned to his parents. Meanwhile situation at home had changed. Some robbers had ransacked Mughal Beg's house and killed all the male members of the family. The ladies, taking this incident as a curse fallen on them because they had annoyed their Murshid, Habib Shah, came to him, sought his forgiveness and offered Mughal Beg's daughter Bibi Sayyada in marriage to Shahhim, whom he had fallen in love with. Thus Shah was united to the beauty of his dreams that he had seen in human form. But physical union was no longer a compelling urge. The company of Hindu ascetics and his so-

journ at Thatta with the Sufi scholar had purged him and sublimated his love sickness into channels of Sufism and thus he had embarked upon a spiritual voyage. According to Sufi creed, the mundane beauty kindles flame of love and the pangs of separation intensify it. Lover reaches a stage where he yearns for Eternal Beauty. The human beauty, Shah fell in love with, was a veil of the Eternal Beauty and the pangs he had suffered had purged him and he had perceived the Eternal Beauty through his crystallized self. This philosophy he expounded in all his poetry particularly in the melodies he wrote about Sassui.

The brutal murder of Shah Inayat the great Sufi of his time, and the overall socio-political scenario of the country despaired Shah Lateef so much that he decided to retire in seclusion on a Bhitt (sand dune) and it is because of the Bhitt that he is called Shah Bhitai meaning Shah of the Sand Dune. It was on that dune that he composed great poetry.

In the year 1752, he intuited his death. He asked his disciples to play music and sing the verses he had composed in raga Sohni. Wrapping himself in white sheet of cloth, he retired to Hujra (antechamber) and listened to music for three days, and when his disciples went in, they found him dead. He was buried on the Bhitt.

# Historical Background

Sindh, except for its short lived annexation first to Iran and then to Delhi, had always been an independent country. Even during these periods of annexation Sindheans struggled against foreign occupation and as such the history of Sindh is the history of its battling for independence and its sons giving their lives for their motherland. Porus the great unflinching hero of Indus Valley fought with Alexander so valiantly that even Greek historians acknowledged his valour and valiance and acclaimed that no king, whosoever, fought Alexander with that valour throughout his conquests. But after his dignified surrender he accepted to act as satrap and commander of Alexander and fought with his own countrymen on his behalf whereas in Sindh, Sambos and Oxycanos, the rulers of Sehwan and Alore, and the Brahman intellectual youths, not caring for their lives, fought him and were massacred mercilessly.

Arabs conquered Sindh in 712 AD and ruled for about 300 years. Soom-

ras, a local Rajput tribe, liberated Sindh and regained its freedom in 1011 AD. In 1333-34 AD, Sammas, another local tribe, started gaining power and eventually defeated Soomras and ascended the throne. By the year 522 AD Samma rule degenerated and Arghoons and Tarkhans, the militant tribes from Central Asia, usurped Sindh's independence. Sindheans started guerilla war against them. Meanwhile Akber, the Mughal emperor, conquered Sindh and annexed it to Delhi. Sindh was divided into three administrative provinces of Bakhar, Sehwan, and Thatta and governors were appointed to rule on emperor's behalf. Aurangzeb died in 1707 and with his death the Mughal Empire started crumbling. It was difficult for the emperor to keep peace in Sindh. He therefore appointed Mian Yar Muhammad Kalhoro, head of the local tribe of Kalhoras, as governor of upper Sindh. The Kalhoras had acquired considerable following in upper Sindh in the garb of religion and were striving for political power and after getting governorship they eventually succeeded in ascending the throne of Sindh. It was during Kalhora rule that Shah Lateef composed the poetry, great for all times to come. Kalhora period was a period of prosperity in Sindh. Though they were embroiled in many battles throughout their reign and the armies of Nadir Shah and Ahmed Shah trampled Sindh, but, despite that Kalhoras brought affluence and well-being to the people and Sindh flourished economically, culturally and intellectually.

But appraising the period by modern norms it was a period of intellectual dormancy, barrenness and a long cultural winter sleep. No new ideology was bred. The only progressive ideology was Tassawuf that too, with the passage of time, had lost its vigor and vitality. It was in this icy well that Shah Inayat put in appearance. He jolted the society with his declaration that that all land belonged to God and its produce to the tiller. The custodians of status quo killed him. Shah Lateef was 30 years of age and the murder of Shah Inayat left permanent scar on his mind. Shah Inayat emerged in his poetry as a lover, who smilingly climbs the gallows as bridegroom climbs the nuptial bed. Probably one of the reasons of our Shah's denouncing the world was Shah Inayat's brutal murder. Thus we see him denouncing the society and settling on a dune even after achieving his love object. It was from there that he assailed the social order of the time, criticized the static social order and revitalized Tassawuf with the vigor of his poetry. He exalted the common man and restored his human dignity the society had deprived him of. In my opinion no other poet, whosoever, has ever depicted the miseries of downtrodden people as poignantly as Shah has done.

### Shah Unayat

Sufis were against private property and accumulation of wealth and considered it to be the root cause of all social evils and human miseries. They quote many verses of Quran and traditions in support of it. For instance, they quote Prophet Muhammad (pbuh) to have said: "All creatures of God are the family of God, and he is the best loved of God who loves best His creatures." According to another tradition the prophet said that on the day of Judgment God will admonish man "O son of Adam! I was ailing and you never inquired after me, I was hungry and you did not offer me any food, I was thirsty and you failed to provide water to me." The man will submit puzzled: "O Lord! You are the Cherisher and the Sustainer of the worlds, how could all this be possible with you?" God will then say: "Was it not that such and such persons in your neighborhood were sick and suffered from hunger and thirst? Had you attended to them you would have felt my presence at no distance from them." Sufis set example and declassed themselves. They lived poor and desired to be raised poor on the Day of Judgment. Their khanqahs were the social asylums for the poor. There are many real and allegorical episodes in Sufi literature that reflect their concept of private property and amassing wealth. One of the allegorical episodes is that once a king brought two small bags of golden nuggets to famous saint, Hazrat Abdul Qadir Jeelani. He held one bag in his left and the other in his right hand and squeezed both the bags and, to the utter awe of the king, blood started oozing from the bags. Hazrat Jeelani said to the king: "Don't you feel ashamed of bringing to me the blood of the people you have sucked."

In modern times it is theorized that possession of property is not a biological instinct but an acquired instinct in human being. Kropatkin, a well-known anarchist, hypothesized pre-historic society as without class and authority based on egalitarian social and economic relationship. Lewis H. Morgan, a nineteenth century social scientist supported the idea of primitive communism in Ancient Society. There were ancient societies, which existed without class and state and where collective right to basic resources was guaranteed. Angles worked on Morgon's paper and analyzed its relationship to historical materialism in "Origin of Family, Property and the State. This hypothesis may not be true but it is certainly true that man has been wishing and dreaming of such a society ever

since. For instance it was in the fourth century BC that Arisippus, pupil of Socrates, held that pleasure is the highest goal in human life. This goal could only be achieved when man neither governs nor is governed, which means a society without government and state. Zeno, another philosopher of the period, dreamt of a community without government. Man should not be subject to the law of the state but to moral law. If man is allowed to be guided by his instincts he would have no need for police, prisons, temples and army. During the Middle Ages there were the Hussites, the Anabaptists, the Brothers and Sisters of the Free Spirit, all of whom repudiated the state and church institutions and private property. In 17th century we meet Gerard Winstanely a clergyman who founded communal sect called the 'Diggers'. He identified Jesus as a universal liberty and regarded private property an evil. Then the 'Levelers', who believed that of all the institutions that stood in the way of human equality the monarchy was the highest and most in need of leveling. Their agitation was in part responsible for the execution of King Charles I. Thomas More dreamt of a utopia of agrarian society, where there was no private property. All goods were deposited in a central warehouse from which each man could withdraw sufficient material for his needs. In 1755 Rousseau declared that ail inequalities except constitutional differences in men are unnatural. He condemned land owning by individuals and said, "The fruits of the earth belong to us all and earth to nobody". The western society was fermenting for change, but here in Sindh the pathfinders of human progress were illuminating people's soul and asking people to do good deeds to get place in paradise. As people were not aware of their potentials to change their life style and the unjust and sinister system, they accepted all the miseries and sufferings with complacency. This was the social scenario when Shah Inayat Shaheed proclaimed, "Land belongs to God and its yield to the tiller." Hazrat Shah Inayat was Sufi of Saharwardy order. It is said that his elders migrated from Baghdad and settled in Uch. This does not sound convincing because Langah to which Shah Inayat belonged is a local Rajpute clan. However his family was follower of Saharwardia Makhdooms of Uch and his father came to Sindh as their representative. Shah Inayat was born in the year 1655-56. He received education in Tasawwuf from a renowned Sufi of Multan Shams Shah who sent him to Hyderabad Deccan to acquire further knowledge from Mubarak Shah Abdul Malik. From there he came to Meeran Pur also known as Jhok Sharif. Within a short time of his stay in Jhok Sharif, he became popular as an ascetic Sufi among the masses. His popularity touched the zenith when he distributed his family's land and the land granted by the rulers to

Dargah, amongst the landless peasants without any compensation and share in the yield. Thus he became a threat to the neighboring landlord Sayyads and with the consent of the Mughal governor of Thatta, Mir Lutuf Ali, they attacked Jhok Sharif and killed many of Shah Inayat's followers. Shah Inayat complained to the Mughal King Forkh Sere at Delhi. The King forfeited all the lands of the Sayyads and gave it to Shah Inayat as compensation. The King also granted more land for the expenses and maintenance of the Dargah. This land was also distributed among the peasants. Shah Inayat had set an example of transforming feudal society into an agrarian egalitarian society in which collective well-being for all had become a reality. But it was not easy to change the settled static social order. The result was that the system retaliated with full force and pounced upon Shah Inayat. All custodians of the status quo united. The Mughal governor and the neighboring landlords complained to the King that Shah Inayat was organizing revolt against the King in the guise of spiritual movement. King ordered his governor, the zameendars and the Kalhora rulers of upper Sindh to crush the insurgency of Shah Inayat ruthlessly. Hence the governor of Thatta, Kalhora ruler, Pirs, Sayyads and landlords sent their forces to besiege the fort of Jhok. It might have been easy for government forces to topple the mud walls of the fort but it was very difficult to topple the wall of determination and conviction of the Faqirs of Shah Inayat. They started a guerilla war against the government forces and inflicted heavy losses on them. The siege continued for six months. Seeing the losses of government forces and the resistance the Faqirs had put up, the governor decided to capture Shah Inayat by deceit. He sent a copy of the Holy Quran to Shah Inayat and invited him for dialogues according to the teachings of the Quran. Shah Inayat knew that it was a trap of treachery and deceit but to honour the Holy Quran he decided to surrender. He instructed all his Faqirs not to take up arms whatsoever may happen because the matter was with Allah. And then he went to meet the governor. The governor, as he had planned, immediately ordered the executioner to behead him. When he was being beheaded he gave blessings to the executioner by reciting a verse:

> You liberate me from the evil of existence May God reward you for that in this and the next world."

Shah Inayat was like a lone star which shined for a while, illuminated the path to progress, and then faded away. Darkness triumphed and spread over centuries.

### Sufi Ulwic and Dance:

In Sufi terminology mystic music is called Sama, which means listening. But in Sufi orders Sama denotes listening to devotional music. Before the advent of Islam, Arabs used to organize musical concerts where erotic, obscene and profane love poetry was sung and beautiful slave girls served wine. This eventuated in over sexual indulgence. Male singers sang heroic epic poetry, which instigated listeners to revenge and resulted into orgies. Male singers sang heroic epic poetry, which aroused listeners to revenge leading to the sanguineous feuds among tribes. It was because of this reason that Islam disallowed all such music and poetry and permitted only that poetry which was useful for the society. Imam Ghazali said that Prophet was against only those "songs, which provoke sensuous desires and promote diabolic acts, but the music that intensifies the love of God in human hearts can by no means be equated with such songs".

In the days of Prophet (pbuh) Sama meant listening to Holy Quran. Prophet's companions, while listening to holy Quran, were moved to tears. Even Prophet himself wept when some verses of Quran were recited to him. It is reported that during prayers "sound like that of the boiling of a small cauldron was heard from his breast." An eminent follower, Ibne Jarir, is said to have expired of ecstasy during the 'Sama' of the Quran.

Later in 9th century and onwards, Sama meant only to listening of that music and poetry, with or without musical instruments, which evoked spiritual ecstasy and purified emotions. Thus Sama became a technical term used in a particular context and was distinguished from common musical concerts for its esoteric value. It is said that in Sama the connotations of poetic words, rhythm, and the modulation of song move the Sufi to spiritual rapture and he dances in spiritual ecstasy. This state of Susi is called Wajd, which can be evoked even by mundane music. It is reported in Sufi literature that once some thieves organized a music concert. A Sufi happened to pass by and listened to it. It moved him to such spiritual rapture that the thieves, seeing him spiritually exhilarated, were extremely impressed. They gave up thieving and became pious men. Sufi literature abounds in such anecdotes. However, there is lot of controversy about the permissibility of Sama among the Sufis. Many of them declare it unlawful while some consider it permissible and some adjudge it even as an act of worship. Hajvery said: "Any one who says that he has no pleasure in sounds and melodies and music, is either a liar and a hypocrite or not in his right senses and is outside the category of men of hearts

Abul Qasim Muhammed Aljunayd, an eminent Sufi has said "Sama is an occupation which admits one to the Court Hall of the Divine Audience." Once Ibne al Khair Abu Saeed, the notable Sufi of early eleventh century, was engrossed in Sama. When there sounded a call for prayer, he did not get up to offer prayer. When some one drew his attention to it he said, "I am already in prayers".

Some Sufis consider Sama a recollection of God's sound when He asked humans beings "Alastu Be Rabbekum" (Am I not your God?) And the humanity answered "Bala" (yes). The memory of the covenant is preserved in the human heart as a close secret, which is recollected during Sama. The voice of God was the first Sama for the ears of human beings. Shah elucidates this point in his melody of Marui:

When the words of Allah-"Am I not your Lord?" fell on my ears,
I at once said heartily "yes" at that time,
It was then that I made covenant with the Beloved.

When there was no sound of "Kun Fayakun" (be and it become)
Neither there was any trace of moon (prior to creation),
Nor was there any awareness of virtue and vice,
And there was only Unity par excellence,
It was at that juncture, says Lateef, that
He unfolded the mystery (of creation),
O my Beloved! My eyes and soul have
The remembrance and awareness of that state.

Some Sufis, in the height of ecstasy, faint in Sama and it is believed that they faint on hearing the voice of Alast Sama reminds them of Primordial Covenant. The sound of Alast was musical; as such some Sufis have identified even the musical mode in which it sounded. Hazrat Nizammudin Aulia has said that he heard the sound of Alast in Purbi raga, which he liked very much. Some of his disciples say that he heard it in Aeman raga because the Prophet had felt the breath of the Merciful coming from Yamen. Jalaluddin Rumi (1273) has said that the sound emanating from the musical instrument reminds the lovers of the first covenant and works

as a clue to have access to the knowledge of Reality. He further says: - "Sound of human throat and that of tambourine both are in fact heavenly sounds."

Sufis have different views about the effects of Sama on the listener. Sirri Santi, the great Sufi of 9th century, said, "Sama makes lovers cheerful, fearful; and the desirous impassionate. It is like a shower of rain, which turns a very good soil into verdant" Ziauddin Suharwardi a prominent Sufi has said, "Sama brings into motion what is already filled in the heart be it, joy, grief, fear, hope or devotion. At times it stimulates pleasure and at times it leads to lamentation. The effect of Sama, whatsoever, is called ecstasy and when it is exhibited in movements it is called Wajd." No one can define Waid. It can only be experienced. Elaborating as to what Waid is Ziauddin Suharwardi further says: The nature of ecstatic movements depends on the state (haal) of mind. If one is overwhelmed by the feelings of grief, fear, anxiety, he starts weeping, crying and shouting; becomes restless and even faints then and there. On the other hand, if the listener is already occupied with feelings of happiness and good cheers, he claps and dances out of mirth and merriment". When harmony in the music and the inner feelings of listener is actualized, Sufi feels a kind of exhilaration, which becomes the aesthetic state. He is distracted from the physical world and becomes unconscious of his surroundings and is led to the super-sensory plane where, if hurt, he does not feel pain. This is a state of mind, which Sufis call Wajd.

While listening to Sufi music one transcends all the barriers of creed and breed. Hence in the Sama gatherings of Chishti Sufis "Bishan Pad" (hymns of Vishnu) were sung and Muslim listeners were enraptured by them.

Again there is difference of opinion among the Sufis about Wajd. Some say that in the state of Wajd one can dance because dance is the spontaneous \_expression of Wajd and manifestation of the ecstasy acquired in Sama. It is natural for a man to leap and dance when overwhelmed with joy. The point of difference is not the dance itself but the way of dance as to whether the dance should be organized and governed by set rules or it should be disorderly movements. The Sufis of Moulvia creed dance in an organized manner prescribed by their preceptor. While Hajveri differs and considers the dance based on prescribed rules as unlawful. He prefers to call it "movements" rather than dance. Some Sufis call it agitation (Izterab) and manifestation of agitation cannot be in an organized manner; it

#### (xvii)

cannot necessarily be harmonious and rhythmic. Though Sufis do not approve of methodological dance, they also do not appreciate disorderly and ridiculous movements of body. There are three types of Sufi dance; namely

- 1-Gashthani (encircling)
- 2-Dawidani(running)
- 3-Paidani (Stepping to and fro).

Each denotes a particular spiritual activity. Gashtani stands for journey round the world; Dawidani, leaping for upward ascension; and Paidani, stepping to and fro for trampling the sensuous desire. A renowned poet of Chistia order, Hazrat Usman Harooni, aptly describes this state of Sufi, in one of his famous ghazals:

In the love of a friend I dance in the middle of fire for every moment,

Some times I flounce on dust,

And some times I dance on thorns.

Come, o barmaid, play mystic music; In an ecstasy of union with the friend I dance like a frenzied man.

I am Usman Harooni, a friend of Mansoor, I am not afraid of ignominy and I dance on gallows.

Wajd is always momentary and Sufi's soul sinks back to the ordinary level of consciousness. If the state of Wajd continues, it can cause death. Hazrat Bahktiar Kaki, a well-known Sufi of Chistia order, died while listening to music because his soul did not sink back to normal consciousness.

Since ancient times scholars and musicologists have been endeavoring to find out as to how music effects human temperament. Hakim Zahir Farabi played three tunes on his violin in the audience of the Caliph. The effect of the first tune was that all present burst in uncontrollable laughter. The second tune made them lament and the third one set stupor over them. The Indian musicologists of yore analyzed impression, which each note makes on the listener and hypothesized that each musical note, in its own right, has emotive value. When it is sounded it evokes the particular human emotion. And then they tried to determine the emotive value of each note and of combination of notes. In the West also research has

#### (xviii)

been made in this regard and their findings are in accord with the views of Sufis. According to their findings music stimulates the forgotten and vague impressions stored up in the realm of the unconscious and makes the vague or imageless impressions clearer. This is a state when, according to Sufi belief, the listener recollects his covenant and this remembrance evokes ecstasy in him and he dances in mystic rapture. The ancient Indian musicologists also tried to find out basic human emotions, which, according to them, are:

- 1-Erotic (sringra)
- 2-Anger (roudra)
- 3-Comic (hasya)
- 4-Ridiculous (bibhatsa)
- 5- Heroic (vira)
- 6-Pathos (karuna)
- 7-Disgust (Jugupsa)
- 8-Wonder (vishmaya)
- 9-Peace (shanta)

Each denotes a particular spiritual activity. Gashtani stands for journey round the world; Dawidani, leaping for upward ascension; and Paidani, stepping to and fro for trampling the sensuous desire. A renowned poet of Chistia order, Hazrat Usman Harooni, aptly describes this state of Sufi, in one of his famous ghazals:

In the love of a friend I dance in the middle of fire for every moment,

Some times I flounce on dust,

And some times I dance on thorns.

Come, o barmaid, play mystic music; In an ecstasy of union with the friend I dance like a frenzied man.

I am Usman Harooni, a friend of Mansoor, I am not afraid of ignominy and I dance on gallows.

Wajd is always momentary and Sufi's soul sinks back to the ordinary level of consciousness. If the state of Wajd continues, it can cause death. Hazrat Bahktiar Kaki, a well-known Sufi of Chistia order, died while listening to music because his soul did not sink back to normal consciousness.

Since ancient times scholars and musicologists have been endeavoring to find out as to how music effects human temperament. Hakim Zahir Farabi played three tunes on his violin in the audience of the Caliph. The effect of the first tune was that all present burst in uncontrollable laughter. The second tune made them lament and the third one set stupor over them. The Indian musicologists of yore analyzed impression, which each note makes on the listener and hypothesized that each musical note, in its own right, has emotive value. When it is sounded it evokes the particular human emotion. And then they tried to determine the emotive value of each note and of combination of notes. In the West also research has been made in this regard and their findings are in accord with the views of Sufis. According to their findings music stimulates the forgotten and vague impressions stored up in the realm of the unconscious and makes the vague or imageless impressions clearer. This is a state when, according to Sufi belief, the listener recollects his covenant and this remembrance evokes ecstasy in him and he dances in mystic rapture. The ancient Indian musicologists also tried to find out basic human emotions, which, according to them, are:

- 1-Erotic (sringra)
- 2-Anger (roudra)
- 3-Comic (hasya)
- 4-Ridiculous (bibhatsa)
- 5- Heroic (vira)
- 6-Pathos (karuna)
- 7-Disgust (Jugupsa)
- 8-Wonder (vishmaya)
- 9-Peace (shanta)

Every note or combination of notes evokes these emotions. Hence when Hazrat Nizamudin Aulia said that he heard the sound of Alast in raga Purbi, it was because the arrangement of Purbi raga's notes evoke feelings of love, pain. relationship. enthusiasm, humility, harmony, friendship, and pathos.

American psychologist Max Schoen, also conducted experimental study by using gramophone records and found that music produces change in the existing state of the listener. These changes he classified under nine heads as under:

- 1-Dreamy, tranquil, soothing, soft.
- 2- Sentimental, passionate, yearning, , melting.
- 3- Sad, pathetic, tragic, mournful.
- 4-Solemn, spiritual, grave.
- 5- Cheerful, gay, joyful.
- 6- Graceful.
- 7- Spirited, exciting, exhilarating.
- 8- Martial, majestic.
- 9- Sensational and thrilling.

I have stated earlier that musicologists of yore attributed emotive value to each musical note and each note evokes some basic emotion of the listener and they determined the emotive value of each note and combination of notes. It appears that Shah was well aware of this attribution and he has compiled his poetic collection in the melodies, which harmonizes with the mood and feel of his poetry. For instance, the arrangement of notes of raga Khambat is such that it evokes feelings of happiness and the poetry that Shah Lateef has compiled under the melody of Khambat relates to the feelings of love and happiness.

Shah Lateef belonged to the class of Sufis who regard music as the source of spiritual exaltation and sublimity, and even at his deathbed he listened to his own poetry composed in raga Sohni. Shah was not only a lover of music but also a great musicologist. His virtuosity is evident from his poetic collection, which is compiled in various ragas. He appropriated and refined folk tunes that "come and go on the lips of the people," and included them in his system of ragas. His poetic collection consist of thirty ragas, some of which are classical ragas like Shudh Kalyan. Aeman, Khanbhat, Srirag, Abheri, Desi, Hussaini, Kaamode, Kedara, Sarang. Aasa, Bervo, Ramkali, Purbi, Pirbhati, Bilawal.

Some are indigenous ragas like Samoondi (melody of scafarers), Khahori (melody of scekers), Ghatoo (melody of killers). Kapaaiti (melody of spinning girls), Rip (melody of calamity of love) Karayal (melody of black colour), Dahar (melody of a valley between two dunes).

Some ragas are named after folk tales of love and valour. These are Moomal Raano, Marui, and Leela Chanaser, while some titles of the folk tales are names of ragas also like Sohni and Sourath.

Shah also invented some ragas based on occupational folk songs, seafarer's songs and songs of spinning girls. Unfortunately all songs of his invention are lost and we are left with their names only. Shah was an innovative artist. He was the first Sufi in Sindh who introduced the musical instrument Danboor (variation of the word Tanboor) in Sufi Sama. Not only that but he also altered that traditional instrument, which previously had four strings and was called Chou Tara. He added one more string to it and made it Punj Taro Tanbooro. It reminds us of Zaryab, the great musician of his times Zaryab was a Sindhi but the torrent of time hurled him to Arabia and from there to Spain. His influence on Spanish music was immense. He, about eight hundred years before Shah, added one additional string to the Arabian four stringed musical instrument Aoud, and made it five stringed.



# Melody of Modesty

(Sur Kaamoad)



#### The Tale

Jam Tamachi was king of Sindh. His seat of throne was at Thatta, the famous historical city of Sindh and a center of learning and culture. Near the city was a beautiful lake with exquisite environment around. The king used to visit the lake for hunting and recreation. On the banks of the lake was a small village of fishermen, who earned their livelihood by catching and selling fish. They were poor people and were passing hard life. One day Jam Tamachi, along with his courtesans and courtiers, camped on the bank of the lake for hunting, fishing and merry making. With the arrival of the king, the whole vicinity wore a look of festivity. The king was busy all day long in hunting and at nights the atmosphere was filled with sweet songs of singing girls and rhythm of dancing damsels.

One night Jam, tired of the monotony of merry making, came out of the camp and began sauntering on the bank all alone. Moon was full, night was cool and calm, the rippling of waves sounded like a dreamy music, and lotuses near the bank looked like babies in the lap of mother lake who was rocking them to the lullaby of rippling waves. Suddenly there appeared a solitary boat floating near the bank. When the boat came near, the king saw a lone beautiful fisher girl, clad in rags, rowing and fishing. The king had seen most beautiful princesses, voluptuous dancing and singing girls, but he had not seen such a beauty. It was not a human beauty but a luster of divine flame. On seeing the prince, she drew black veil over her radiant face and rowed away, leaving the king in bewilderment. She was Noori, the fisher girl, a beauty born among the ugly and filthy people. She was like a lotus flower, which grows from mud but opens its blossoms when it rises above the surface of the dirty water and is unsullied by the things that nourish it. This flash of divine beauty enraptured the king and made him restless. He wanted to have that beauty regardless of any thing. When the king came back to his queens, they found him pensive and melancholic. They tried all their charms to make him happy but in vain. Neither the royal beauty of his queens nor sumptuous bodies of dancing girls made him happy. All the time the flame of divine beauty glowed in his soul.

One day the king, as if in a trance, rode to fishermen's village and stayed there in the modest village of the fishermen. He forgot his throne, his

beautiful queens and all kingly luxuries and became one with them. He asked about the girl and learnt that she was daughter of a fisherman named Keenjher. He immediately sent for the girl's parents and asked for Noori's hand in marriage. The poor folk could not even imagine that their daughter would be married to a king. They agreed readily and the king made Noori his queen.

Noori was now queen but she never forgot who she really was, just a fisher girl! The other queens, who were from royal families, looked down upon her but she was humble with them and behaved as if she were their slave. Noticing his queens' attitude to Noori, the king decided to show to them that, besides her divine beauty, Noori had other qualities also, which they all lacked. So he sent word to all the queens to dress up and put on jewelry and costumes becoming of queens. He would take the one for a drive, who had dressed up most beautifully. Hearing the king's word all the queens embellished themselves elaborately but, contrary to all, Noori wore the cloths of a fisher girl, the one she had worn at the time when the king had seen her first. When the king came in the palace he saw his queens elaborately decked with pearls, diamonds, jewels and gorgeous dresses and there were pride and conceit in every one's eyes. He looked at Noori. She was dressed like a fisher girl. She was humble and unpretentious among all the queens and her eyes glowed with love for him. On seeing the king she went near him and presented him a lotus flower, which indicated that she was the daughter of the lake. It pleased the king and he took her in the royal carriage for a drive leaving all the queens behind. He then elevated her as his chief queen and gave the whole lake as a fief to her kinsmen. The lake is still there and since then it is called after the name of Noori's father, Keeniher.

#### Introduction

In the love poetry of almost all the major, minor or vernacular languages of the world, it is invariably the male who is the lover and female the beloved, except some lesbian poetry like that of Sappho, the Greek poetess and the Persian poetry, which abounds with passions of love of male for male. But it is a peculiarity of the love poetry of South East Asia that it is mostly the female, who is the lover and male is the object of love whom she zealously seeks and whose union she passionately yearns for. The reason of female being the lover is that it was believed that woman's passions were more deep, intense and strong than those of the male. Her loy-

alty was beyond doubt. It was believed so because the feudal society was a society, where male was in a highly privileged position and woman was his property and honour, whom he could not share with any one. Hence there were proverbs like: An honourable man is the one who gives his life for three Zs, i.e, Zar (money), Zameen (land) and Zan (woman). Honour-killing was permitted by feudal conventional code, which still is in practice in an inhuman and beastly form. Man jealously guarded woman's chastity. He put all kinds of restrictions on her but allowed himself to satisfy his varied physical appetites. An old book on sociology, Arthasaster, lays down moral obligations of a wife, according to which she has to submit to her husband irrespective of his character:

Though he be uncouth and prone to pleasure,
Though he has no good points at all,
The virtuous wife should ever,
Worship her lord as a god.

And to inculcate in her such slavish submission to her husband, supernatural and miraculous religious stories were fabricated. For instance, there is an ancient story, which goes as under.

A woman was holding her sleeping husband's head in her lap, as they warmed themselves in winter before a blazing fire. Suddenly their child crawled towards the fire, but the woman made no attempt to save him from the flames for fear of disturbing her lord. As the baby crawled into the flames she prayed to the fire god 'Agni' not to burn him. The god, impressed by her loyalty to her husband, granted her prayer, and the child sat smiling and unharmed in the middle of the fire until the man awoke by himself.

The wives generally believed such stories to be true and considered it their religious duty and obligation to be subservient to their husbands. As a wife, she was respected and lovingly cherished. Husband provided for all her comforts and luxuries like jewelry and costly clothes to the limits of his means. Her motherhood was taken to be sacred. But it was a strange phenomenon that, on the one hand, her loyalty was considered beyond doubt and, on the other, she was considered to be deceptive, disloyal, quarrelsome, wicked and incorrigibly fickle. It was she who was tempted by Satan and motivated Adam to disobey God. Hindus also have the same religious concept of woman. God Shiva dropped a fig tree from

heaven and instigated woman to tempt man with it as conferring immortality. Man ate and thus disobeyed God. Her lust knows no bounds. As such she can betray her husband and consort even with a cripple. Hence we find many stories and poems about her disloyalty and lust in ancient literature

The fire has never too many logs, The ocean never too many rivers, Death never too many souls, And fair-eyed women never too many men. (Mahabharta)

Polygamy was permitted and there were many social reasons for that, the main being the feudal feuds and tribal wars. Males were killed and women outnumbered them. As they had to be provided with necesaries of life and protection, it became essential for a male to marry more than one wife. Woman's motherhood was also one of the reasons of polygamy. She nourished her child for a long period and abstained from marital relations. As such male had to have another woman for his sexual appetites.

It was considered a blessing for a father to have many sons and he had to marry many wives so that he could become blessed. It was expected of a husband to treat all his wives equally but such expectation was psychologically impossible {and husband was free not to fulfil such moral obligation}. Wives were jealous of one another. Their jealousy is proverbial. The first wife was terribly grieved to learn about her husband's second marriage. A poet of yore describes a wife's grief in the following words:

Grief of a man who has lost all his wealth,
And of him whose son is slain;
Grief of a wife who has lost her lord,
And of him whom the king has made captive;
Grief of a childless woman,
And of him who feels a breath of a tiger at his back;
Grief of a wife whose husband has married another woman;
These griefs are all alike.

Male, as husband of many wives, could devote small portion of time to each of his wives; that too depended on his sweet will. This trend re-

sulted in silent competition among the wives. Every one of them tried to win her husband's favour and entice him. Hence they learnt new methods of adornment, embellishment, blandishment, coquetry and ruses. This situation of uncertainty and insecurity in love intensified women's amorous passions. Male, being responsible for providing livelihood for his wife and children, had to stay out of home for most of the day, as he had many things to do. Besides he had many sources of amusement other than the amorous company of his wife. But woman was confined to home and she had no amusement except the company of her consort, which she longed for all the time. Hence poets idealized her love's intensity and depth, her unconditional loyalty, her submission and compliance to her husband; and her chastity. This is the reason that in the poetry of South East Asia, particularly the mystic and spiritual poetry, it is mostly the woman who is the lover and male the beloved.

The saints and mystic poets symbolized her as a soul who yearns and longs for union with God. The spiritualist poets expressed their spirituality in allegories, symbols; and used secular imagery and idiom. They symbolized attainment of God in various ways. Even saints like St. Bernard (1090-1153). St. Teresa (1515-82) and St. John of the Cross (1542-91) symbolized attainment of God through images of sexual love and spiritual marriage. Woman with all her physical appetites expresses her longing for her lover, which at the inner layer of such poetry is the yearning of a soul for the Universal Soul. For instance, in Hindu spiritual literature the story of the love of Radha and milk maids for Krishna is expressed in secular language but at the inner layer of the story it is a mystic symbolic tale. Lord Krishna is God incarnate and Radha signifies atonement, pacification or satisfaction; and the human soul. It was in the 12th century that a poet from Bengal, Jayadeva, compiled a book, Gita Govinda (songs of herdsman). It was a book of lyrics intended to be sung and was about the love of Krishna and Radha. The tenor and tone of these lyrics were secular.

Shah Lateef has also expressed his spirituality and his mystic experiences in terms of worldly love in a secular language through female folk characters, two of whom Leela and Noori we will meet in these pages.

The heroin of the long poem Kamoad, Noori stands for woman's sense of insecurity with regard to her amorous relationship with man. The poem opens as she beseeches her lover king not to turn away from her after noticing her faults, which, she says, she is full of; not to forsake her after

seeing the beautiful faces of her royal queens and having realized that he has committed a blunder by marrying fisher girl.

You are Samma king, I am a Gandri fisher maid, the embodiment of all imperfections,

Perceiving the beautiful faces of your queens see that you do not turn away from me.

•

You are the Samma king, I am a Gandari fisher girl with limitless blemishes.

Perceiving the stink of fish I am soaked with, see that you do not turn away from me.

\*

The setting of the melody is a fishermen's village, situated by the bank of Keenjher lake. It presents a bleak, dreary and gloomy picture of human life. There is filth, dirt and stinking odor of rotten fish all over the village. The dwellers are poor, physically weak, feeble, spiritless, undernourished and fleshless. They do not have even enough rags to cover their nudity and they cover it with lotus leaves. Their women are dark complexioned, uncouth, filthy and ugly. Even the touch of their shirt's hem is repulsive and repugnant.

Baskets full of stinky fish, winnowers full of fish intestines, that is what they own, Repulsive is the touch of their helm with anyone else's helm, But lord Samma is in their midst, showering rewards on them.

> Black complexioned, ugly, ill-mannered And, by no standard, pleasant,

They sit by the road with basketsful of stinky fish for sale, Who else would bear their uncouth manners but the Samma?.

They live in this abject human predicament without any hope and ambition. They believe it to be their destiny to live like that. God regulates their lives; and God's ways are beyond comprehension. Even in this situation they are grateful to Him in the belief that their gratefulness would bring Divine mercy and blessings. This miserable human situation moves our poet and he is all sympathy for these victims of social order, which, to him, was fate. He hopes for change in their miserable lives but he is

also aware that this poignant human situation could not be changed. All human efforts, whatsoever, for change were futile, overridden by fate (the system). Society was well integrated; peoples' lives were regulated by social conventions which had the sanction of religion. Hence it was thought that whatever was happening to human beings was because of fate and no one could change fate.

Our poet's distressed mind is anesthetized by faith and he puts up with this miserable human situation by making virtue of their miseries and glorifying their poverty. He brings Jam, the symbol of God, to these wretched people and we see the Jam showering pearls and jewels on them. Shah, with his poetic craftsmanship, first paints the bleak and dreary picture of human misery and then weaves into it divine beauty, which, with its magnetic force, attracts and brings round the king to the despicable village where he rains pearls on the pitiable creatures.

Noori's beauty evoked love in Jam's heart and poet believes that Noori, by her love, exalted and ennobled the king by obliterating his ego. Love of fisher girl made him to descend from his lofty and mighty throne and become one with the fishermen. He no more felt the stink exuded by them, nor did he mind the dirt and the filth the village was full of. He, like a professional fisherman, puts fishing net on his shoulder and catches fish with other fishermen in the scorching heat of the sun:

There is some charm in Noori's eyes The darts of her eyes pierced Jam, She entranced Jam with her glances, It is because of love that Jam Tamachi is carrying fish net on his shoulders.

Fisher girl had oars in her hands, the Jam had fishing net, Yesterday there was a playful fishing in the Keenjher all day long.

At one point the poet suddenly twists the tale. The upper layer of the story is diluted, and the inner meaning, implications of the characters, the setting and the happenings are faintly unfolded. Jam Tamachi is no more a worldly king. He is the one who is neither born of any one, nor has given birth to any one. Noori also becomes more than herself.

Neither any one gave birth to Jam, nor was any one born of Jam.

He cares for all gandries, young and old,

"He begets not, nor is begotten\* is the truth of His greatness,

Exalted and mighty is His throne.

There is no one in the environs of Keejhar as beautiful as Noori, She is spared of all fishing chores, Tamachi himself stands up and fans her with peacock feathers.

For Shah the locale and the setting of his poetry are always meaningful and important. He puts his characters in a setting which tells of the feel of the characters and also remains in harmony with their inner feelings and outer state of being. He has painted bleak picture of human misery to highlight king's benevolence. But when he describes love of Noori and Jam Tamachi, he paints atmosphere conducive to and in tune with their feelings. Hence we see Noori and Jam Tamachi sailing in a boat, below is the crystal blue water of the lake, above them are the tree branches, and on the bank are the straight rows of trees, casting shadows on the water and near the bank are the lotus flowers in full bloom. The north wind blows and the entire lake swings like a cradle.

Water below, tree branches above, my beloved beside me, All my desires are fulfilled, none is unrealized.

Water below, tree branches above; tree-lined avenue along the bank, Tamachi's boat floats leisurely in the lake, North wind blows and Keenjher swings like a cradle.

When Noori was married to the king and he brought her in his palace, she though a queen did not forget her humble origin. She ornamented herself with humility and simplicity and thus won king's favour.

There is not a streak of pride and vanity in the fisher girl,

The flutter of her eyes captivated the king,

Of all the queens, she was the one he was enamoured with.

Unique was the humility of Noori, The fisher girl charmed Sammo, the peerless among all, The queens came and stood behind her, obliterating their ego. In the opening stanzas, Noori, besides feeling insecure, is bitterly aware of her defects and imperfections. This is a religious phenomenon. Mostly all the religious faiths consider human being imperfect and sinful. But, paradoxically, religion sets a very high moral standard for this sinful creature to live up to. According to all religious faiths, God has created man for a set moral purpose and has been sending apostles from time to time for man's guidance to realize His purpose. Hence long before Christ, the prophets of Israel preached moral idealism such as:

Judge not thy neighbor until thou has been in his place. My humility is my exaltation and my exaltation is my humility.

Buddha taught his disciples to cut out from their lives drink, women and worldly possessions. This is moral idealism, impossible for a man to act upon. Confucius questioned this theological morality and said: "It is impossible to love one's enemy and if one loves his enemy, then with what he would compensate kindness?

The question "Whether religious morality is practicable or not" has been subject of discussions and debate among the religious scholars. In the year 400 A.D. one Welshman named Pelagius and Saint Augustan of Gippo had a huge argument. Pelagius believed that man could obey the commandments of God, but Saint Augustan said that God did not give us commandments in order that we should obey them, but to prove that we could not. He gave us commandments in order to convict us of sin. It is the Christian concept of sin that flows from their premise that it is very difficult for a man to be morally perfect. Religion has instilled in man that concept of perfection and he knows how much he falls short of it. It is because of this awareness that even great saints suffer from a sense of sin and repent the sins committed by them knowingly or unknowingly. When Noori says to the king that she is imperfect and embodiment of flaws she in fact expressing poet's awareness of this human imperfection, flaws and defects in terms of man's obedience to God's commandments. Noori also describes her filthy condition which too denotes man's imperfection and sinful predicament.

# Alusical Interpretation

Shah has compiled this poem under raga Kaamoad. This raga is basically a raga of love and expresses amorous feelings. The literal meaning of

Kaamoad is "That which gives one the thing desired." In Tantra Yoga, one of the names of god Shiva is Kama. Kama is also love god represented as a handsome youth with a bow of sugar cane strung with a row of bees, his arrows are of flowers. He is attended by a troop of nymphs. His arrows pierce hearts of gods and humans alike. Once he attempted to pierce Shiva's heart. Shiva was furious and burnt him to ashes. It was then through the entreaties of Shiva's favourite wife Rati, meaning pleasure, that Shiva restored Kama to life. Kama is referred to in the hymn of creation and in certain Vedic passages as being the first-born of the primeval chaos. But this Kama is certainly not the Hindu love god who is a vaguely personified cosmic desire.

The octave of raga Kaamoad is as under:

Ascending notes: Sa-Re (sharp) Ma (flat) Pa-Dha (sharp) Ni (sharp) Sa Descending notes: Sa-Re (sharp) Ga (sharp) Ma (flat) Pa-Dha (sharp) Ni (sharp) Sa. Its Vadi note is Pa and Samvadi note is Re.

Time of singing: Evening when the sun is about to set is an ideal time for its singing.

## The Melody

CHAPTER.

You are Samma king, I am a Gandri fisher maid, the embodiment of all imperfections,

Perceiving the beautiful faces of your queens see that you do not turn away from me.

تُون سَمو، آئُون گُندرِي، مُون ۾ عَيبَ اَپارَ، پُسي لِيَ لَغارَ، مَتان ماگرِ مَنِئين!

You are the Samma king, I am a Gandari fisher girl with limitless blemishes,

Perceiving the stink of fish I am soaked with, see that you do not turn away from me.

تو اعلیٰ میں ادنیٰ سائیں! مجھ میں عیب ہزار، رکھے کے رہبے مجھل کے تم، منہ مت موڑنا یار۔ تُون سَمِو، آتُون گندرِي، مُون ۾ عَيبَن ڪوڙِ، پَسِي کِکِيءَ کوڙِ، مَتان ماڱرِ مَٽئين!

You are the Samma king, I am a Gandari fisher girl, my flaws are countless,

Noticing the spots of fish secretions on me, see that you do not turn away from me.

تو اعلیٰ میں ادنیٰ سائیں! مجھ میں عیب کروڑ، دکھ کے دھبے مچھل کے تم، مجھے نہ دینا چھوڑ۔ ⇔

تُون سَمِن آتُون گُندرِي، مون ۾ عَيبَنِ وِيهَ، پَسِي مَتَكي دِي، مَتان ماكَّرِ مَتَيْن!

You are the Samma ruler, I am a Gandari fisher maid with many faults,

Realizing that I am only a fisher girl see that you do not turn away from me.

تو اعلیٰ میں ادنیٰ مجھ میں، عیبوا) کی بہتات، مجھ سے منہ مت موڑیو، دیکھ مجھیرن ذات۔

تُون سَمُو، آئُون گُندِرِي، مُون ۾ عَيبَن لَکَ، هِنَ مُنهنجي حالَ جي، توکي سَڀ پَرکَ، ڪارَاڻِ رَبَّ اَلَکَ، مَتان ماگُرِ مَٽئين!

You are the Samma king, I am a Gandari fisher girl with millions of defects,

Whatever my social position you know it well;
In the name of God The Imperceivable, see that you do not turn
away from me.

تو اعلیٰ میں ادنیٰ مجھ میں، لاکھوں ہیں اوگن، جی اجہ جین! جھ کو تو معلوم ہیں سارے، میرے عیب ہیں! سائیں اللہ کارن، مجھ سے منہ مت موڑیو۔

تُون تَماچي، تَرَّ دَّلْي، آثُون مُهالِّي مَي، مُون كي ذُهاكِ مَرَدي، آثون جانالي سُيسِ تُنهنجي.

You are Tamachi lord of the lake, I am only a fisher girl, Do not forsake the one, who is known after you.

> تُو تو گھاٹ کا مالک ہے اور، میری ذات مجھیران، تجھ سے ہی منسوب ہوئی ہوں، چھوڑ نہ دینا ساجن۔

> > ☆

تُون تَماچي، تَرَّ دَّتْي، آئون گُندرِي غَريب، تو سين، جامر، قَريب، كي ذَنُ ڇَڏائي ڏيج مُون.

You are the lord of the lake, I am only a poor Gandari maid. See that I am exempted from taxes. ا تُو تَو گھاٹ کا مالک ہے میں، مفلس اور نادار، بخشوادے محصول کہ تجھ سے، نامۃ جوڑا یار!

كَامُ جَنِين جو كِكِيوُن، مال جنين جا مَدَ، سمي سيئي سيڻ كَيا، هِيڻا جَنيِن جا هَدَ، جام! پَرِتِيءَ لَذَ، سانگِيُن جي سَيدُ چئي.

Those whose food is stinking fish and property slacks of fish,
And who are meek, weak and feeble,
The Sama king has made them his relatives by marriage,
"I entrust all my poor folk to you," says Sayyad.

مچھلی ہی خوراک ہے ان کی، مچھلی ان کا مال، جام نے ان سے رشتہ جوڑا، جو ہیں ختہ حال، رکھنا اے سگیال، ان کی لاج لطیف کے۔

ڄارا ۽ کارا، مالُ جَنين جو مَکُڙِيوُن، تَماچِيءَ جي تَکِيي، اَچَنِ سَوارا، مِيَّ مَڇِيءَ مارا، سَمي سَي سَيڻَ کيا.

Nets, baskets, and the small boats, that is all they own,
They come early in the morning to Tamachi's parlor,
These fish-catchers and fish-eaters are the people,
Whom lord Tamachi has made his relatives by marriage.

مجھلی، جال اور ناؤ پرانی، مجھلی کے ہیں چھابے، صبح سلام کو آتے ہیں سب، جام تماچی دوارے، مجھلی مارنے والے، جام کے رشتہ دار ہوئے ہیں۔ کھل

كِكِيءَ هاتِّيوُن كارِيوُن، ڇِڇيءَ هاتا ڇَڄَ، پاندُ جَنِين جي پاندَ سين، لَڳُو ٿِئي لَڄَ، سَمون ڄامُ سُهَجَ، اڀو كَري انِ سِين.

Baskets full of stinky fish, winnowers full of fish intestines, that is what they own,

Repulsive is the touch of their helm with anyone else's helm, But lord Samma is in their midst, showering rewards on them.

مجھل کے ہیں جھابے اکئے، بدیو کھرے ہیں جھان، پلو کھی جب چھو جائے تو، سب کو آئے لاج، جام تماچی آئی، ان کو آن نوازے۔ ئ

ڪارِيُون، ڪوجِهيُون، ڪُوڙِيوُن، مَورِنه مَوچارِيُون، وَائِي وَينِيوُن وَاٽَ تي، ککِيءَ جُون کارِيُون، انين جُون آريوُن، سَمي رِيءَ ڪيرُ سَهي؟

Black complexioned, ugly, ill-mannered And, by no standard, pleasant,

They sit by the road with basketsful of stinky fish for sale, Who else would bear their uncouth manners but the Samma? کالی، میلی، عیبول ماری، ذرا نہیں سندر، بیچیں بیچ بازار میں آگر، ٹوکرے بھر بھر، کون ہے جام سا رہبر، جو ان کے ناز اُٹھائے۔ ئللہ

ڄارِيوُن، كارِيوُن، ڇَڄَ، ڇِپِرِيوُن، جن جي مُحَبَتَ مڇَيءَ ساڻُ، رَهنِ، وِهَنِ سِرِ ٻانڌيين، سڀَيئي بَدبُوءِ هاڻُ، لُڌڙَن جِئَن لَطيفُ چئي، پاڻيءَ وِجَهِن پاڻُ، تن مَلاحَن جو ماڻُ، سَمي سِر ڪَيو پانهِنجي.

Nets, straw-baskets, winnowers and reed-mats, their love object is fish,

They live and sit upon fishing scaffold, reeking of stench, And like otters they wallow in water,

It is these fishermen, whose honour,

Samma has taken upon himself to protect.

چھان اور چھابے، جال مجھی کے، مجھلی سے ہے پیار، گھر ہیں گھاٹ کنارے ہر سُو، بدیو کے انبار، پانی میں ہی بل کر سائیں!، جیون دیں وہ گذار، جام وہ پالنہار، جو اُن کے ناز اُٹھاتا ہے۔

گند جِن جِيءَ گوڏِ ۾، پاٻوڙا پَوشاڪَ, اُنِين جيءَ اوطاقَ، راڄا رِيجهي آئيو، They carry lotus roots in their loincloth,
their dresses are of lotus leaves,
They are the people, whose abode the king was pleased to grace.

گُندَ جِن جِيءَ گوڏِ ۾، پاٻوڙڙا پينامُ، انِين کي انعامُ، مَڃَرُ مِڙوئي ٿِيو.

They carry lotus roots in their loincloth, their dresses are of lotus reeds, It is to them that the king gave the whole Keenjhar lake in reward.

They carry lotus roots in their loincloth,
Bunches of lotus flowers on their shoulders, bundles of reeds on
their heads,

They come with all these gifts for obedience to the Samma king.

گھاس چھوس ہے دامن میں اور، سرول پہ انکے چھاج، جام کے آئگن میں آتی ہیں، تج دھج کر وہ آج\_

ٿِيا تَماچِيءَ ڄامرَ سين، مُهاڻا مَحُرومرَ، نَنڍيءَ وَڏيءَ گُندِريءَ، مَٿي ماڙِيءَ ڌُومرَ، جي ڪِنجُهرَ، جي رُومرَ، سي سَڀِ اِنعامي ٿِيا.

The fishermen became very near and close to the Jam,
Each fisher woman, big or small, visits the palace,
Whether they be of Keenjhar or Rome, all are favoured with
rewards

آج ہیں محرم جام کے جو، کل تک سے محروم، میلی ہر اک مچھیرن کی اب، محلوں میں ہے دھوم، کینجھر ہو یا روم، سب پر مر ہوئی ہے۔

نه وَڍي، نه وِڪِڻي، نه مارَي نه ڌارَي کارو وِڌائين کُوهَ ۾، نِرِتُون نِهاري، سائي پَرِ پاري، جا گهرِ سَمي جي سَپَجي.

She does not catch, nor keeps, cutsor sells, She willingly threw the fish basket in to the well, All her manners are true to the conventions of the palace. مچھلی بیچنی چھوڑی اس نے، چھوڑا یہ بیوپار، کھاڑ میں جھونکا چھابے کو اب، اس ساجن کے کار، ایسے میں اطوار، جیسے محل میں جنم لیا ہو۔

نه وَدِي، نه وِڪِڻي، نه کَڻي ۾ کاري، اُهِجَ سُهِجَ ساهِمِيُون، ڌُرِيان نه ڌارَي، سَائي پَر پاري، جا گهر سَمي جي سَپَڄي.

She neither cuts, nor sells, nor carries fish in the basket, She has given up all measures, weights and scales, She is now steeped in the ways of palace.

پاہوَڙو پَيشِ ڪَيو، نَئُون نُوريءَ نَيئي، حاضُرُ هُيوُن هَڪِيوُن، سَمِيُون سَڀِيئي، نَوازي نَيئي، گاڏيءَ چاڙِهي گنِدرِي.

In the presence of all the queens she presented a lotus to the king, Pleased, the king took the fisher girl for a ride from amongst the queens.

بخر و ادب سے نوری نے کھر، کیا جو پیش کول، حاضر تھیں جو رانیاں وہ، رہ گئیں کھاکر بل، بخر کا ہے یہ کھل، کہ جام نے اپنے سنگ مھایا۔ ☆

مُهاتِّيءَ جي منَ ۾, نه گيرَبُ نه گاؤ، نيځن سين نازُ ڪَري، ريجهايائين راءِ، سَمو سَڀِنِ مُلاءُ، هيريائين حِرِفَتَ سين.

There is not a streak of pride and vanity in the fisher girl,

The flutter of her eyes captivated the king,

Of all the queens, she was the one he was enamoured with.

ذرا نہیں مغرور مجھیرن، نوری دل آرام، ناز کھر نے نیوں سے اس نے، موہ لیا گافام، رجھایا لیا ہے جام، محل کی ہر اک رانی میں ہے۔

نُورِيءَ جي نِيازَ جو، عَجَبَ اَجَهلُ هوءِ، سَمو سرُ سَيِنِ ۾، مي مُورِڇيو سوءِ، اَچيو اَڀِين پوءِ، حُجَّتَ ڀَڳي راڻِيين.

Unique was the humility of Noori,
The fisher girl charmed Sammo, the peerless among all,
The queens came and stood behind her, obliterating their ego.

 $(2 - \frac{1}{2})
 (2 -$ 

ميءَ مَڇِيءَ ۾ هَٿِڙا، ويٺي ڪَري وَرُنَ، راءَ آڳهِين رکي، مُهاڻيءَ مَنجه مَن، تماچيء جي تَنَ، ڳالِهُيون چَيُسِ ڳُجِهيوُن.

Hands on fish she is cajoling,
Before meeting her, king had an image of her in his mind,
King's body was in secret communication with her.

ہاتھوں میں ہُو مجھل کی اور، کرتی ہے سکھار، روزِ ازل سے جام کے دل میں، نوری کا تھا پیار، کھولے سب اسرار، جام کے تن نے نوری پر۔

هَلين، پَيرين، آرِكَتْين، مُنهِن نه مُهالِّي، جِئن سَجُو وِج سُرنُدڙي، تِئن رالِّيُنِ ۾ رالُي، اصُلُ هُئي انَ كي، اَهلَ ڄامالُي، سَمي سُڃاڻي، بِيڙو بَدُسِ بانَهن ۾.

She was, in no way, by appearance or behaviour, a fisher girl,
As is the principal string in a violin, she was among the queens,
She was queenly right from her birth,

Recognizing her thus, the king tied a string round her wrist.

دیکھیں جب عادات تو اُس کو، کون کے یہ "مهانی"،
محل کی ہر اک رانی سے بھی، سندر تھی وہ رانی،
روزِ اذل سے رانی تھی وہ، کون تھا اِس کا ٹانی،
صورت جب بچانی، تو دھاگہ باندھا بانہہ میں۔

ﷺ

تَهِڙو كَنجُهَر ۾ كِيِنَ بِيق جَهِڙي سُونهَن سَندياس، مَذَ، مِياثِيوُن، مَكُرًا، مِرَّتِي مَعان ٿياسِ، مورِڇَلَ مَثَانِس، اڀو تَماچي تي هَڻي.

There is no one in the environs of Keejhar as beautiful as Noori,
She is spared of all fishing chores,
Tamachi himself stands up and fans her with peacock feathers.

کینج صر جمیل میں کون بھلا تھی، نوری جیسی سُدر،
سب پکھ اس کو معاف ہوا ہے، نہیں اب خوف و خطر،
جمولا آپ جھُلاکر، پُکھا جام جھلے ہے۔

تَّوُ تماچيءَ جامر جو تماچي تَّوَ راءِ،
تماچيءَ جي تَكِئي، تُون تماچي ڳاءِ،
تم تُون تماچياءِ، تماچي تَّوِ لهين.

It is Tamachi's lake and Tamachi is the lord of the lake, Go to Tamachi's door and sing his praises, Thus you may get permission of anchoring your boat. گھاٹ تماچی جام کا ہے، گھاٹ کا مالک جام، آن کے بیٹھ اب گھاٹ پہ کر تو، مدحت صبح و شام، تو پائے تو انعام، جام سے گھاٹ کنارے۔

كوءِ سَمِيوُن! بَنِ سُومِريوُن! جي أَچن أُوچي ڳاٽِ, وَرُ سَي كِنجُهرَ ڄائيوُن! جِن تماچِيءَ جي تاتِ, راڻِيُن مُلاَن راتِ, ماڻِكُ مي پَرِائيو.

Fie on Samma and Soomra queens who walk about haughtily, Blessed are the Keenjhar born girls who all the time remember Tamachi.

In one night the fisher girl won the Jam over all the queens.

کھاڑ میں جائیں رانیاں جو، دکھلاتی ہیں شان، جھیل کنارے جنم لیا تُو، ان کو اعلیٰ جان، موتی ہے وہ ممان، جو نوری نے پایا ہے۔

## وائىي

هِيري هَتُ وِدَائين، ويهي سائِين وِجَ ۾، نَوازَشِ نُوريءَ جي، آهي تَماچيءَ تائين، گَندگِيءَ گوشو ڪَيو، عَطرَ اوتَ اوتِيائين، انڌا، مَندا، آئيا، سَخا سَلا وِدَائين، پَسو جودُ جُوانَ جي ڪو هَنڌ ڪونَ مَٽِيائين،

قيمَتَ كَمِيثَنِ سين، جَهِڙي وَٽَ وَبِيائينِ، موتي مڇيءَ هَٽَ تي، كوڏِنِ جِئن كَدِيائين، اتي, عَبدُاللَطِيفُ چئي، اڇلي اَمُلَ ڏِنائين،

#### Vaaee

Living among the fisherfolk, she got hold of a jewel,
So long as Tamachi lives he'll shower blessings on Noori,
Filth gave way to perfumes and fragrance,
ne crippled, the blind and the lame all came to Tamachi's ca

The crippled, the blind and the lame, all came to Tamachi's call, Behold the generosity of the prince, he did not discriminate against any one,

Even the lowly ones were given presents like seasonal fruit, He threw pearls as fish shells are cast in a fish shop, Abdul Lateef says, there was a rain of precious jewels.

وائی

من کا موتی پایا، نوری سکھیوں میں مُکائے،
کیا کیا اس پر مر ہوئی ہے، جام کا اس پر سایا،
میل کچیل کو دھویا اس نے، خود کو ہے مہکایا،
دکیج اپانچ در پر آئے، دان جھی نے پایا،
دھن دولت جنتا میں بائے، جام تخی کملایا،
داتا جام نے سب منگتول کا، رتبہ آج بڑھایا،
داتا جام نے سب منگتول کا، رتبہ آج بڑھایا،
تان کے مچھلی ہائے پہ اس نے، دھن ہے خوب لٹایا،

#### CHAPTER-II

سرُ سَلابَتَ، سُبِرِين! مَرَكَنْ! تُون مَ مَريج! آهيين ٺارُ اکينِ جو، وَٽان مُون مَ وَجيج، تَماچي! تَڳِيج، كو ڏينهُن كِنجُهرَ كَنڌِيين.

O my smiling beloved consort! May you live long, You are comfort and solace of my heart, Lord Tamachi! Please stay some days on the Keenjher bank.

سدا جیئے مُکانے والے، یہاں سے اب مت جا، تو ہی میرے نین کی مُحدُک، وال یہیں پر وُریا، جام! ورا رہ جا، کچھ ون گھاٹ کنارے۔  $\frac{1}{2}$ 

كو ڏينهن ڪِينجُهرَ ڪَنڌِيين، تُون تماچي! تَڳُ، أُوچو ٿِيومِ اَڳُ، مُون ڪَرُ مَلاَحَنِ ۾.

O Lord Tamachi! Stay on some days more on Keenjher bank, I had never been honoured among the fisher folk as much as I am now after becoming your spouse.

کچھ دن اور تو رہ جا سائیں، کینجھر تجھیل کنارے، او کچھ کی ہے ملاحول میں، میری شان اے بیارے۔

هَيٺِ جَرُ مَٿي مَڃَرُ پاسي ۾ وَٿُراهَ، اَچي وَڃي وِچَ ۾، تَماچيءَ جي ساء، لَڳي اَتَرَ واء، ڪِنجُهرُ هِندوَرو ٿِئي،

Water below, tree branches above;

Tree-lined avenue along the bank,

Tamachi's boat floats leisurely in the lake,

North wind blows and Keenjher swings like a cradle.

جھلمل جھیل کا نیلا پانی، پیڑ کیے ہیں سایا، جھیل میں نیا ڈول رہی ہے، رہ گیا دور کنارا، دول جوں گہوارہ، کینجھر خنگ ہوا میں۔

هَيٺ جَنُ مٿي مَڃَنُ پاسي پِرين سندامِ، كِوِڙِيئن كاڄَ سَدَامِ، أَنُّ سِدَو كونہ رَهِيو.

Water below, tree branches above, my beloved beside me, All my desires are fulfilled, none is unrealized.

پیڑ کئے ہیں سایا اور یہ، جھلمل کرتا جل، سنگ میرے ہے سہنل، ہر آس ہوئی ہے پوری۔ ﷺ بٹ جُنُ مَقی مَجَنُ ڪنڌيءَ ڪَونُو تَنَ

هيٺِ جن مٿِي مڃن ڪنڌيءَ ڪُونُر تَرَنَ. وَرِئِي واهُوندَنِ، ڪِنجُهرُ کَٿُورِي ٿِئي.

Water below, tree branches above, Lotus flowers floating near the bank, Spring is back and Keenjher is all fragran.

جململ جمیل کا نیلا پانی، کھلے ہیں پیول کول، مکے جمیل کا جل، ممکے کینجھر ساری۔

The queens, made up and adorned, came to lure the king away, But he, fishing nets on his shoulders, remained with Jabera fishermen.

Fisher girl had oars in her hands, the Jam had fishing net, Yesterday there was a playful fishing in the Keenjher all day long.

نُورِيءَ جي نُوازِيو، ٿِيو تَماچِي تي، گاڏيءَ چاڙهي گُندرِي، ماڙِهوُ ڪَيو مي، ڪِنجُهرِ چوَندا ڪَي، تہ سَجُ سَڀائي ڳالهَڙي.

It was because of the fisher girl's love that Tamachi was Tamachi,
Riding by his side she ennobled the king,
This people living around Keenjher would confirm even today.

د کیے نوازا نوری نے تو، کملایا وہ جام، سنگ بھایا نوری کو اور، پایا بلند مقام، کل کو ہوگی عام، بات یہ کینجصر گھاٹ پر۔ ڄامان اڳي جي ڄايُون. تِن جي نِرِتِ نُورِيءَ کي ناهِ. نہ مَنَهنِ نہ مارِڪي، نہ وَڃنِ ڪَنهِن وِهانءِ. سي ڪِنجُهرَ ڪِنديوُن ڪالِهِ. جِنِ تَماچي تَڪِيو.

Those who were born before Jam, Noori knew them not, They never went to any house, nor attended any social gathering, What interest they could have in Keenjher whose sole interest is only Tamachi.

جو گذری تھیں جام سے پہلے، نوری جان نہ پائی،
کہیں نہ آنا جانا ان کا، نہ کوئی ریت نبھائی،
جام کی تھیں شدائی، کرتی کیا وہ کینجسر کا۔

نه كَنهن ڄائو ڄامرَ كي، نَكو ڄامرَ وِياءُ، نَندِيءَ وَذِيءَ گندرِيءَ، سَينِ آه سياءُ، 'لَمُ يَلِدُ وَلَمُ يُولَدِي، إِيُ نِجابَتَ نِياءُ، كِبرُ كِبرياءُ، تَختُ تَماجِيءَ ڄامرَ جو،

Neither any one gave birth to Jam, nor was any one born of Jam.

He cares for all gandries, young and old,

"He begets not, nor is begotten\* is the truth of His greatness,

Exalted and mighty is His throne.

جنم لیا نہ جام نے اور، نہ ہی جنم دیا، او پُی نیچی ذات نہ دیکسی، سب کو اپنایا، لکھ کیڈ کیڈ، وصف ہے الیا، کر اور کبریا، تخت تماچی جام کا۔

<sup>\*</sup> Aaly Quran

پُكُنِ پُوءِ پُچارَ: "آجُ تَماچِي آئيو"، مَرِكُنِ مَلاحَنِ جا، مَٿي ٻانِدَيُنِ ٻَانَ وَڏَي ڄامرَ ڄَمارَ! جنهن مِياتِٰيُونَ موكِيوُن.

There is talk all over the huts that Jam has come, The fisher kids stand on the bank of the lake and smile, May Jam live long, who has graced the fisheres.

آئگن آئگن وحوم کچی ہے، جام تماپی آیا،
میل کچیل میں جینے والا، ہر اک جی مکایا،
جیوے جام خدایا!، ملا ہے مان مچھیروں کو۔

کا پکاریو، جام ُ تماچی آئیہ
نُونَدرَ لاهیو، گندریُون! آتَنُ اُجارِی

Cleanse your huts, Jam Tamachi has come,
O you fisher women! Forget all your worries, cleanse your
courtyards,

The entire Keenjher area is in peace for, Jam Tamachi has granted protection to the inhabitants.

وصوکر آگن اُجلے کرلو، جام تماچی آیا، ول سے وصولو ورو ولدر، چکے سب کا انگنا، جام نے ڈالا سایا، کینجھر کو آرام ملا ہے۔

كو جو كامَنُّ مي، آهي اكَرِّيُنِ ۾، تَنُ تَماچيءَ ڄام جو، نايُون، پايو نِي، عِشقُ اِئن كَري، جِئن ڄارُو ڄام كُلهي كَيو. There is some charm in Noori's eyes
The darts of her eyes pierced Jam,
She entranced Jam with her glances,
It is because of love that
Jam Tamachi is carrying fish net on his shoulders.

تھا نوری کے نین میں، جانے کیا جادو،
ایک نظر سے جام تماچی، کرلیا اپنے قابو،
پریت کے کارن محرو، مجھلی مارے جھیل کنارے۔

## وائى

تَهن كي كَيرُ چونَدومي؟ أَرِّي ا إِيَّ سَمي جاسَمَنكي، سَمي جاسَمَنكي، سَمي جي سُهاڳ جو، ميندو ڳتو مي، ڄارو ڄام كُلهي كَيو، عَشقُ ائنَ كَري. جن وِهَڻُ نه ڏني وَٽِ ۾، ٿِيا سَلامي سي. عَالَمُ اِنعامي كيو، نُورِيءَ نازُ كَري.

#### Vaaee

Who would ever call her fisher girl? she is a royalty,

She has coiled her forelock as a sign of her wedlock with Samo,

Those who did not let her sit beside them are now paying

homage to her,

With her charms she made the whole world prize-worthy.

وائی
وہ گندری کیوں کہلائے، جام تماچی میت ہوجس کا،
سمۃ کے ساگ کا اب تو، نوری سیں گتائے،
جام تماچی جال اُٹھائے، پریت یہ دن دکھلائے،
پاس جے نہ آنے دے ہے، جام اُسے اپنائے،
سارے جگ پر مر ہوئی ہے، نوری جام رجھائے۔

# Melody of Repentance

(Sur Leela Chaneser)

## The Tale

When king Ghiasuddin Balban(1288-1306) ruled Delhi, Chanesar, a Rajput king, ruled Sindh with his seat at Debal, the famous seaport of old times. Chanesar loved his wife Leela very deeply. His love made her proud, conceited and narcissistic. She was sure of her hold over Chaneser as all her mistakes were forgiven by him. Only once he was incensed for her lapse but that too he forgave on his chief minister Jakharo's intercession, who happened to be from the same village to which Leela belonged. Rai Khangaar, a Rajput ruler of Lakhpat, was coeval of Chanesar. Kounroo was his daughter, a pampered, haughty and proud girl. She was haughty even with her playmates and considered none of them her equal. And to flaunt her superiority she had a spinning wheel made of gold which none of her playmates could afford. Kounroo was betrothed to the brother of her favourite playmate, Jammni. Jammni was also distantly related to her. One day Kounroo, in her usual haughty manner, broke Jammni's spinning wheel, who told her off in annoyance, "You behave as if you were queen of Chanesar."

Kounroo had heard many stories about Chanesar's manly beauty and bravery, and now when Jammni taunted her she resolved to marry Chanesar. She told he mother Mirkhhee about her resolution. Mirkhhee knew her daughter to be so headstrong and self-willed that any opposition was likely to drive her to suicide. Realizing this she made arrangements and both of them left for Debal. They met the chief minister Jakhro. Queen Mirkhhee told him the whole story. Jakhro promised to talk to the king at an opportune moment. And one day, when the king was in a happy mood, the chief minister talked to him about princess Kounroo, who loved the king madly and earnestly desired to marry him. Chaneser expressed sympathy, said some kind words for her but refused even to meet her. Kountoo was not the type to accept defeat. King's refusal made her more resoute. One day she and her mother, disguising themselves as poor and lestitute women, met Leela and told her fabricated stories of their miseres begging her to shelter them as her maids. Leela was moved and employed them as chief maids. Kounroo was assigned the job of setting Chanesar's bedroom while he was out.

is days passed Leela observed that the behaviour and bearings of her wo new maids were not like those of her other maids. There was a kind f nobility of manners in their overall behavior. It aroused her curiosity

and one day she asked Kounroo as to who she really was. Leela's question brought tears to her eyes. She told her in a choked voice that she was a princess but because of bad luck she and her mother were now maids. She showed her pearls, diamonds and a necklace worth nine lakhs. The diamond necklace struck Leela's eyes and she got so dazzled by it that she was prepared to pay any price for it. Kounroo, being clever and cunning, immediately took advantage of the situation and said;

"O queen, the price I will ask for the necklace from you, though you are a queen, yet you, will not be able to pay."

Kounroo's reply was a challenge to Leela and now it was a matter of prestige for her, so she said:

"Name your price, I will pay, on my honour."

"Let me spend one night with Chaneser and the necklace is yours." Kounroo said.

Leela was so bewitched by the necklace that she, without caring for the consequences, agreed. When Chaneser learnt about it he was stunned. It was inconceivable that his beloved wife, whom he prized more than any thing in the world, could barter him for a necklace. It disgusted him and filled his heart with abhorrence.

Leela was too pleased by herself to realise the consequences of what for her was a cheap bargain. The realization that the bargain was in fact very dear came when she received word from Chaneser not to show him her face and leave the palace forthwith. She lamented, sobbed, beseeched her beloved consort for forgiveness but all in vain. She had to leave the palace and go to her parents.

Though Chaneser had turned out Leela but he missed her terribly and her separation tormented him. She had betrayed him, befrayed his trust bu still his life without her was impossible.

One day Leela learnt that Chanesar's chief minister, Jakharo, wanted to marry a girl related to her, but the parents of the girl were not agreeing to the match as the king, whose chief minister Jakharo was, had ill treated hi queen by turning her own. On learning this she decided to intercede for Jakharo as she saw in the match an opportunity of pleasing Chaneser durin

his sojourn in the bride's village for his chief minister's marriage ceremonies. On her intercession, the match was agreed to by the girl's parents.

When the marriage procession neared the bride's village, the young and beautiful girls of the village came forward and greeted the procession with traditional marriage songs and dance. One dancing girl fascinated Chanesar. She was tall, youthful but she had hidden her beautiful face behind a veil, Chaneser was so fascinated with the girl that he gallantly went up and asked the girl to marry him. The girl did not believe her ears. She could not believe that king Chaneser would ask her to marry him. Thus in a state of ecstasy and rapture she took off the veil from her face. Chaneser was wonder struck to see that the girl, who had fascinated him, was none but Leela. Leela's eyes were fixed on his face without blinking; she was not even winking her eyes. Chaneser held out his arms, she fell into them. Chaneser embraced her with immense love and in a state of ecstasy closed his eyes never to open again. Love had united them forever.

## Introduction

Whill Noori's character is a symbol of humility and bitter awareness of human being as an inherently sinful and imperfect creature, Leela stands for a haughty, egocentric, self-absorbed, incorrigibly fickle and volatile aspect of woman's character. Cupidity rules her head and she easily succumbs to temptation. The object of temptation blinds her to every thing and she can go to any extent to achieve that object.

Leela is a queen of queens, rocks in cradles and does not bother for any thing. Her friends throng her house and she is received at social festivities with beat of drums and blowing of flutes. But now she is deserted and desolate. No one comes to her house, whosoever comes hurts her with taunts. This all happened because she fell victim to temptation and dazzled by the brilliance of a diamond necklace she bartered away her consort.

As a first lady in the realm of Chaneser,
I was greeted with beating of drums and playing of flutes,
I fell from his grace, loneliness became my lot.

I rocked in royal swings, unmindful of consequences, The incident of necklace created an ugly situation, The beloved parted, leaving me in distress. Noori is apologetic of her human imperfections where as Leela is a metaphor of these imperfections. When we meet her she is forsaken by her lover and the poem begins with her lamentations and sobs. Poet steps in, and advises her to nake her consort relent with beseeches and entreaties.

If he is not moved by your entreaties, persist in your entreaties, Do not give up hope, the beloved is immensely merciful.

If your entreaties can bring your consort back,

Placate him with sobs,

Continue your entreaties, this is a place where only entreaties count.

It is Shah's way that he, like the chorus in Greek dramas, particularly in the plays of Sophocles, assumes the role of chorus. He, now and then, comments on the conduct and attitude of the characters, reveals their inner reality, advises them to mend their ways, addresses the reader, brings into perspective the small episodes and incidents, gives his personal views and expresses his spiritual experiences and sufferings in female persona and identity. At places he uses his name such as "thus says Abdul Lateef", "so says Sayyad". hence his name recurs regularly in his poetry.

For Sufis, man, in regard to his relationship with God, is like a woman, deeply loving but erratic, irresolute, and volatile. On the way to his beloved he gets tempted by dazzling brilliance of worldly things, which are in fact delusions. Hence Shah says;

Bewitched by the diamond, you went on to possess the necklace, But such temptations have disgraced millions, The lord turned his face away and you suffered sorrows of separation

Jewels affixed on the necklace, which lured you, were all fake, These were, in fact, mere counterfeit beads, Such delusions and temptations have separated many from their friends.

The guilt can be forgiven on true repentance and true resolve never to commit it again. For Sufis when an individual repents his erratic actions, "the remembrance of that action so entirely departs from his heart that there remains in his conscience not a trace of it."

One Sufi says, "The meaning of repentance is that you should repent for repentance."

As in all other poems based on folktales, here also Shah has dispensed with details of the tale and appropriating some events and motifs has tinted them with colours of his personality, his world view and spirituality. In this poem he has focused only on the situation where Chaneser turns out Leela. As the poem works upwards, we realize that the characters, Leela and Chaneser, are not just folk characters but more than that. They beckon to some deeper reality than that of their own selves. The incident of swapping of her beloved for the diamond necklace also has been so treated as to make it more vibrant and meaningful than the original folk tale. Chaneser is exalted from an ordinary king to an almighty king, whose dread pervades all. He is an envious, inflexible and self-willed lord. He does not like the external bedecking, but embellishment of character with simplicity and humility. He knows our thoughts, our desires and wishes of our heart.

O you beautiful damsel! How were you at peace with yourself?

The king is very envious and self willed,

Dread of his reign is all over,

How did it happen that the one who is coolness of eyes, you bartered him away only for a necklace?

All these attributes point to some one whom Chaneser of the folktale symbolizes and impersonates.

In the Sufi creed, there is no place for despair. Shah, being Sufi, is always an optimist. He kindles hope in the hearts of his characters when they are groping in the darkness of despair and to do that he even changes and twists the tale. True to his vision he ends, his poems on a hopeful note:

Do not let your pain despair you, O Leela!
Get up and cleanse your courtyard,
The lover has come and stands
At the threshold of a lowly person like you.

# The Melody

CHAPTERI

داغُ تُنهِنجو دائما، ماري مَعذورين، سائينءَ كارَق، سُپرين!، وَجِج مَ ذَورين، آتُون تو حُضُورين، مَشِيوُ وِجهان مَجَ مِ.

The wound of your parting is ever smarting the helpless,
For God sake, do not go away, my love,
Come so that I may throw the diamond into flames in your
presence.

سدا کا داغ لگا ہے سائیں، مارے تیرا غم،
سائیں کے سوگند ہے تھے کو، دور نہ جا ہدم!
چوموں تیرے قدم، اور موتی جمونکوں آگ میں۔

شیو وجھان منج پر، ھائیء ھٹان ھار،

مڻِيو وِجِهان مج ۾، هائيءَ هُڻان هارُ. ڀِري جي ڀَتارُ، تَ ميرِيائي مانُ لَهان.

I throw the diamond into flames, necklace into inferno, Only if my love relents, I will be honoured even in my shabbiness.

> آگ میں ڈالوں موتی سائیں، بھاڑ میں جھونکوں ہار، لوٹ کے آئے بار، تو مان ملے مجھ میلی کو۔

مَغْيوَ وِجهان مَجَ هِر، هائيءَ هَيْي هارُ، سَويِي! سُکُ، سَيدُ چئي، ڪَرِئين ڪَوهُ قَرارُ؟ راجا ريساڻو گهڻو، سَٽاڻوَ سَردارُ، چؤڏِسِ چَنيسَرَ ڄامرَ جو. ڏيهان ڏيهِ ڏهڪارُ، ناڪُرُ اَکِيين ٺارُ، مَڻِئين! تي ٿي مَٽِئين!

I throw the diamond into flames, necklace into infarno,
O damsel, Sayyad says, how can you be in repose?
The king is very possessive and self-willed,
Dread of his reign is all over
How come you bartered the chieftain, the coolness of your eyes!

آگ میں ڈال یہ موتی، بھاڑ میں جھونک دے ھار،

کے لطیف کہ بن پریتم کے، دل کو کمال قرار،

وہ غیور اور زور آور ہے، جس سے تیرا پیار،
چاروں اور "چنیسر" کی، مچی ہے ہاہا کار،
موتی پر مت وار، جو پریتم نین کی ٹھنڈک ہے۔

ہوتی پر مت وار، جو پریتم نین کی ٹھنڈک ہے۔

چَنيسَرُ چؤرَنگُ، بِرَنگو لوڪُ ٻِيو، تِنهن سين چِنِيو سَنگُ، وَجِيو هارُ هَٿُ ڇُهِين!

If people are sharp Chaneser is four times more, Alas, you preferred necklace and severed relations with him.

> دنیا ہے مکار، تو پریتم سب سے بڑھ کر ہے، چھوڑ کے ایبا یار، ہاتھ لگا مت ہار کو۔

مَثْنَي تي مَوهِجي، مُورُّهِي! كَي،ِ مَرْكُ، چَنَي مَرَكُ، چَنَي چَنيسَرَ جَامَ سين، وِدَو تو فَرَقُ، وَرِي ويو وَرَقُ، آيُءِ ذَن،ُ ذُهاكَ جوا

O simpleton, being bewitched you craved to possess the diamond, By talking back to Chaneser, you distanced him from yourself, It changed your fate and you suffered pangs of separation.

موہ لیا من موتی نے یہ، کیے ہیں اطوار، منہ سے مانگ کے موتی تونے، کھویا ہے دلدار، روٹھ گیا ہے یار، اور ججر کا داغ ملا ہے۔  $\stackrel{}{\triangle}$ 

مَثْتُي تي مَوهجي، هاري! ڳِيَّڙُءِ هارُ ڪُوڙِيين ڪَيا ڪَيِتَرا، اِنَهِين خَرَ خُوارُ، ڀِري وِيو ڀَتارُ، آيُءِ ڏَنءُ ڏُهاڳَ جو!

Bewitched by the diamond, you went on to possess the necklace,

But such temptations have disgraced millions,

The lord tumed his face away and you suffered sorrows of
separation.

موہ لیا من موتی نے اور، لیا لیک کے ہار، لعل و گر کے کارن جگ میں، لاکھوں ہوگئے خوار، روٹھ گیا ہے یار، اب ہجر کا داغ ملا ہے۔  $\stackrel{\leftarrow}{}$ 

مَتْئِي مَتِي جي هُئا، تَنِ چِٽَنِ قيرِيُمِ چِتُ، هارُ كَٽَنديَسِ هَوڏَ ۾، نيبَهُ ٿيندُم نِتُ، ڪَوْنروءَ جو ڪرتُ، موُنهان مَتَّاهوُن ٿيو. Beautiful designs and floral patterns of the necklace turned my head, I thought I would win the necklace in bet, and keep it forever, But Kounroo's move was cleverer than mine.

من کو موہ گئے موتی کے، سندر نقش و نگار، سوچا پاس رہے گا تیرے، سدا یہ سندر ہار، ہوگئی تیری ہار، جیت ہوئی "کونرو" کی۔  $\frac{1}{4}$ 

مَثِيو ناهِ مَثِيوُن، جو توُن پَسِي هَارُ هِرِكِئين، اَصل آهي اڳهيَن، سَنِديُون ڪُوڙَ ڪَثِيون، اَصل آهي اَڳهيَن، دوسَنِئان دُورِ ڪَيون، اِن گهوڙن هَنئي گهڻِيوُن، دوسَنِئان دُورِ ڪَيون،

Jewels affixed on the necklace, which lured you, were all fake,
These were, in fact, mere counterfeit beads,
Such delusions and temptations have separated many from their friends.

نقلی موتی وکھ کے کیے، ریجھا تیرا من، کانچ کے اس کلڑے کو تونے، جانا ایک رتن، موتی کے کارن، کس کس نے ہے یار گنوایا۔

تو جو ڀانيو هارُ سو سُورَنِ جو سَگُرَو، چَنيسَرُ چِتُ كَشِي، ٿِيو پورِهَيتِ جو پارُ اَوَٰتَت جو آچارُ، ڪانڌُ ڪَهين سين مرَ ڪَري!

What you took for necklace is in fact the neckband of sorrows,

Chaneser forsook you for the maid,

May not the lord be displeased like this with any one.

یہ ہے گلے کا طوق اے لیلا!، جس کو سمجھی ہار، تچھ کو چھوڑ کے بنا چنیسر، کونرو کا ہے یار، دل سے دے نہ اُتار، کسی کو اس کا ساجن۔

نَه كِي هو بانهِڙِيُنِ ۾، نَه كِي ڳُرِ هُتُومِ، نَه موُن سِينڌِ، نَه سُرمو، نَه سِينگارُ كيومِ، تيلانهن كانڌُ سندومِ، رُكوئي رَءِ ڳِڙي.

When I did not have armlets on my arms, necklace around my neck,
I had neither combed and smoothed my hair,
Nor applied antimony or any other make up,
It was then that I was favourite of my consort.

ان ہاتھوں میں کنگن تھے اور، نہ ہی گلے میں ہار، نہ آکھین میں کاجل تھا اور، نہ ہی ہار سنگھار، جام چنیسر یار، مجھ پر تھا تب مائل۔

سونا ڪُرَ ڪَنَنِ ۾، ڳِجِيءَ ڳاڙها هَارَ ٻانهَوُٽا ٻانُهنِ ۾، سينڌِ سِطَيا وارَ، تيلانهن پِيءَ پَجارَ ڪانڌَ مُنهِنجِي ڇَڏِئي.

When I wore gold earrings, ruby necklace around my neck, Armlets on arms, and had my hair oiled and dressed, It was then that he forsook me.

کانوں میں تھی بالیاں اور، گلے میں جھلمل ہار، کھن کھن کرتے سونے کنگن، کیا تھا ہار سنگھار، جام چنیسر یار، روٹھ گیا تب مجھ سے۔ جام

چَنيسَرَ جي چِتَ ۾، ڪِي جو اڳُ هُئُو. تِهان پوءِ ٿيڻ مُڻِئي تي ئي مامرُو.

Chaneser had it in his mind since before, Necklace was only a pretext for forsaking me.

شاید مجھ سے جام چنیسر، پہلے ہی تھا بدظن، چھوڑ گیا وہ ساجن، موتی بنا بہانا۔

جُرُ هارِيو ٿي جَکَري، جَڏهِن رُنو ڏيرَيدانَ ڍولي تَڏهِن ڍَيليين، سوڀِي! ٿِيَءِ نَه سَانَ چَنيسَرَ ڀَتانَ حِيلو ڪِيو هَارَ جو.

Once when Chaneser was annoyed Jakharo had tearfully pleaded for you,

Lovely lady, you did not realize the lord had cast you out of his heart then,

The necklace was only a pretext.

"جھرو" نے جب بات کی تھی، لیلا! جام سے رو کر، ہوا تھا تب ہی بد ظن ساجن، تچھ کو ہوئی نہ خبر، روٹھا جام چنیسر، ہار تھا ایک بہانا۔ اوُ ذَمَرِيو ڏِسُ, حِيلو هُنهَئين هارَ جو، سُعْن سَڀ سَرَتِيُونَ! وَرُ نَه ڪَنهِين وَسِ، دَعَويٰ پَهِرئين دَسِ، ڀَجِيو ٿو ڀورا ڪَري،

He had already been displeased with me,

Necklace was only an excuse,
Listen my mates, the consort is under no one's obligation,

He straightaway dismisses all claims on him.

موتی بنا بہانا تجھ ہے، جام تو تھا ناراض، میری بات سنو ری سکھیو! کرو تم عرض و نیاز، جام کے بیہ انداز، کہ توڑے سب کا مان۔ ب

پُوچا ڏِٺَرِ پينَ ڍَڪَڻَ مَٿي ڍولَ جا, موُن ڀانِئيو تنهن وينَ ڪوجهِي ڪَندو پَرِيئڙِي.

Seeing Chanaser's feet awkwardly placed on the lid,\*
I had then a premonition that he would disdain my love.

سَوَرَّيِينِ سُتَرِّياءِ، پَكو سَهوُ وِلارِيو، چَنيسَر كانڌاءِ! تان موُن هِئن نه ڀانِئيو!

<sup>\*</sup> Among certain Hindus, it is customary to place an earthen lid out side the thresh hold of briths house for the bridegroom to lay his foot on the brides for an omen.

Chaneser, my consort, I had never expected Kounroo
To sleep with you under the same quilt
And become your mate in the palace.

کونرو تیرے سنگ سوئے گی، بیٹی محل کی رانی، تجھ سے یہ امید نہیں تھی، میں تو تھی انجانی۔

دولا كُهارِّيان، بولائيو بوذُ چَئين؟ آئوُن تو پيراندِيان، كَرَ مورِّيو، وَرَا الِّيان!

O my love, why you scom me,
I sit by the foot of your bed and leave every day,
forlorn and dejected.

بول نہ تو مجھ برھن ہے، ساجن کڑوے بول، پانیتی ہے اُٹھتی ہوں ہس، وکھیا من ہے ڈھول! نَیو ہَدِیو روء، اُگٹِ جھوکیو کَرَهو، کو چَنیسَرَ چوہِ: تَہ لِیلا وَچي لَلِیو،

With tears in her eyes she packed up,
And mounted her camel in the king's courtyard,
Bringing the camel in a sitting position,
She said, "Go, tell Chaneser that Leela is leaving for good."

لاد کے اپنا اونٹ، 'لِیلا' نیر بہائے، کوئی اسے مٹائے، لِیلا لاد چلی ہے۔

# وائى

آ پِرِين، گهرِپَيهِي، ميان چَنيسَر، هار هُتان مون ڇَڏيو. پُڇَنِ لِيلا، هو ڪَنِ حِيلا، بَهَران اَچِيو بِيئي، دوسُ نيائون داسَڙو، ويساهي وَرُ ويهِي، اَوڳُڻَ، عَيبَ، مَائيون، دولا، دَڪ، سَڀيئي، تو دَرِ اَچِي، داسَڙا! آرِ ڪَرِينديَسِ ڪيهِي؟ آيَسِ، عبداللطيف چئي، دوسَ! تو در پيهي.

### Vaaee

Chanesar my love, come to my abode,

I have given up the necklace,

Both the outsiders inquire about Leela thinking up ways,

They took away Chaneser by betraying my trust,

O my lord, cover all my flaws, faults and blemishes,

How can I now indulge in coquetry at your door?

Abdul Lateef says, 'I have come to your door, o friend'.

وائی آنگن میں آ یار! چھوڑ دیا اب ہار، مجھے لبھانے کو الائی متھی، وہ نولکھا ہار، دل للچا کر، یقیں دلاکر، چین لیا ہے یار، میرے جو بھی عیب ہیں سائیں! سارے عیب ہمار، کیے اب میں ناز کروں گی، آن کے تیرے دوار، کے لطیف کہ آئی ہول میں، تیرے انگنا یار!

## CHAPTER . II

تِّوَكِي، پَسِي ٿوكُ، تِركِي، تَكَبُّرَ ۾ پَئي، أَچِيو، تَكَبُرَ ۾ پَئي، أَچِيو، أَڳِلِي، چَئي لِيلا كي لوكُ، أَندَرُ اوڀالَنِ سين، ساڙي كِيائوُنسِ سوكُ، اِللَاپَڻَ جو ہوكُ، ويو ويچاريءَ وسِري،

Lured by the necklace, she slipped and lapsed into pride,
All who visited her, called her a delinquent,
Her heart burnt with their taunts,
She forgot even the carefree days of her childhood.

موتی و کھے کے من للجایا، مار گیا تھا مان، کہتی ہیں کہ میلی ہے تو، سحمیاں اب ہر آن، سب نے میرے ول کو جلایا، کیا کیا ہیں بہتان، رہی نہ اب وہ آن، میں بحولی سب اعصلیاں۔  $\frac{1}{12}$ 

جيڪسِ ڪَم َ سَندامِ، جونا ڏِٺا جَيڏِيين، کِلَنِ سَڀِ مَٿانمِ، ساهيڙِيوُن ۽ سرَتِيُون.

May be what I did was not proper in my mates' eyes, That is why my they all laugh at me.

ثاید سب سکھیوں نے، اوگن میرے دیکھے، جبی تو وہ سب آکے، دیتی ہیں یوں طعنے۔

هُئين َ ته گهڻو هُشيار؟ كَلَ به هُيَ ِ كانڌَ جِي؟ تو ڀائي هارُ؟ كَانڌَ جِي؟ تو ڀائيو مَوچارِي ٿِيان، ڳِچِيءَ، پائي هارُ؟ كانڌَ كُوڙيءَ جو نَه وڻي، سَئين ڀَتين سِينگارُ، وَهَمَ لَهي وِينجهارُ، دِلِيوُن پَركي داسَڙو.

You were clever and thought you knew your consort very well, You thought you would look beautiful by wearing the necklace, But the consort does not like fakes even if lavishly adorned, For he knows them inside out.

پریتم کو میں پر کھ نہ پائی، یوں تو تھی ہشیار،
سوچا تھا کہ سندر لاگوں، گلے میں ڈالوں ہار،
لیکن پی کو کب بھاتا ہے، جھوٹا ہار سنگھار،
جانے جانضار، دل میں جو بھی بھید چھپے ہیں۔

چان كِ چَڙَهنديَسِ كَٽَ تي، ريجهائينديَسِ راءُ، اِهَڙو ئي اَللهُ، جو پورِهِيَتوُن پيشِ كَري.

I thought the moment I will climb his cot I will charm him, But it is God Who presents maids instead..

> کہتی تھی میں سے پہ بیٹھوں، پاؤں پیا کی جاہ، لیکن وال باللہ، داسی کو ہی مان ملے ہے۔

ذَاهِي هُيَسِ ذَيَهَ مِر، سَرَتِيَنِ مَنجهِ سُڄاڻِ، كا جا پييَمِ كاڻِ، جِئن مُنهُن مَتاهوُن نه كَتْان.

I was cleverest in the whole vicinity, smartest among the mates, I erred, I can't lift my face any more.

سب سکھیون میں سانی تھی میں، ذرانہ تھی نادان، ایسی بعول ہوئی ہے اب تو، روٹھ گئی مسکان۔

ألا, ذاهِي م تِيان! ذاهِيوُن ذُکَ دِّسَنِ، موُن سين موُن پِرِيَنِ، ڀَورائيءَ ۾ ڀالَ ڪِيا.

O God, I wouldn't want to be wise for wisdom causes grief, It was in my ignorance that my beloved favoured me.

عقل نہیں ورکار، عقل میں وکھ ہی وکھ ہے، بھولے پن میں یار، کیا کیا مہر کرے ہے۔ ☆

وَڏيري هُياسِ، ميڙو موُن گهرِ سَرَتِيين، هَتَ ڇُهَڻَ هارَ جي، ڪَڙي ڪانڌَ ٿِياسِ، دَولي دَيليياسِ، اَيُمِ ڏَنءُ ڏُهاڳَ جو!

I was the first lady, my house thronged with friends,
My touch of the necklace soured my consort
I fell from his grace, now I bear the ache of separation

سب سکھیوں کے جھر مٹ میں تب، عجب تھی میری شان، جس دم ہار کو ہاتھ لگایا، روٹھ گئی مسکان، چھوڑ گیا گنوان، دے گیا ہجر کا داغ وہ ساجن۔

رَڏيري هُياسِ، چَنيسَرَ جي راڄَ ۾، دُهلين، دَمامين، نَقرين، ٿي پَلپَلِ پُڇِياسِ، ڍَولي ڍَيليياسِ، ٿِيَسِ ڏُهاڳِڻِ ڏيهَ ۾!

As a first lady in the realm of Chaneser,
I was greeted with beating of drums and playing of flutes,
I fell from his grace, loneliness became my lot.

تیرے راج میں جام چنسر!، کیا تھی میری شان، طبل نقارے باج رہے تھے، کرتے تھے سب مان، روٹھ گیا گنوان، دے گیا ہجر کا داغ وہ ساجن۔

₹3

وَڏيري هُياسِ، چَنَيسرَ جي راڄَ ۾ دائيين، ٻائيين، دَريانَنِ، پَرِ ۾ ٿي پُڇياس، دُهلين، دُمامين، نَقرين، ٿي وِچَ ۾ وِهارِياسِ هُيَسِ دادُلي دوسَ جي، کڻي هَلڪي هار ڪَياسِ، تِهان پوءِ ٿِياسِ، ڪانيارِي ڪانڌَ جي.

I was the first lady in the realm of Chaneser,

Nurses, maids, and servants were anxious to obey me,
I occupied central plane in the company of drums, kettle drums

and flutes,

I was much valued of my consort but necklace made me worthless. It was then that I fell from my consorts, grace. تیرے راج میں، جام چنیسر، عجب تھی میری شان، قدم قدم پر نوکر تھے اور، در پر تھے دربان، طبل نقارے باج رہے تھے، بری تھی آن اور بان، ساجن نے تھے لاؤ اُٹھائے، ہار سے ہوں حیران، روٹھ گیا گنوان، دے گیا ہجر کا داغ وہ ساجن۔

هُيَسِ هِندورَنِ هِر، پييَمِ كَانَه پَروُقَ مَـُّئِي سَندي مامري، كوجهي وِدَيَسِ كُوقَ سامُهان ٿِيمِ سوُن وِيو وِلٽي وَلَهوا

I rocked in royal swings, unmindful of consequences, The incident of necklace created an ugly situation, The beloved parted, leaving me in distress.

> جھول رہی تھی جھولوں میں اور ، خود میں تھی میں مگن ، موتی کی تھی بات ذرا سی ، ہوگئے پی بدظن ، بھر گیا د کھ سے دامن ، اور روٹھ گیا وہ ساجن۔ کھر گیا د کھ

> ذُهاڳان سُهاڳِڻيون، ڪِهَڙي ڏوه ڪَنَبن؟ وَرُ وِڏوُڻُو اِيَهَيَن، جِئنَ جِئن پاڻُ پَسَنِ.

The most dreadful blunder of married women, It is their ego for it estranges the consort.

بیوہ جونے کا ڈر کیما، کیما خوف ساگن، ان سے روشھے ساجن، جو خودداری دکھلائیں۔ گهَورِيو سو سُهاڳُ، جِنهن ۾ پَسين پاڻَ کي! ڏوري لَهُ ڏهاڳُ، جِنهن ڪَرَلاهوُ داسَڙو.

Fie on the wifehood that causes self-absorption, Better go for separation if it satisfies your consort.

ایسے وصل سے کیا حاصل کہ ، جس سے آئے غرور، حاصل کردہ ہجر کہ جس سے ، ملے وہ آپ حضور۔

سارِج سَيئِي، لِيلا! لَكُنَّ پانِهنِجا، وَرَ سين وِڙِهيو اليّين، ڏوراپا ڏيئي، نَه ڄاڻان ڪيهِي؟ چَنيسَرَ جي چِتَ ۾.

O Leela, just recall all your doings, You quarreled with your consort and reproached him, Not realizing what was in his mind, (regarding retribution.)

> ذرا توکر اب یاد اے لیلا!، اپنے سارے کچھن، دیا تھا طعنہ اپنے پی کو، اس سے کی ان بن، کیا سوچے گا ساجن، تو سے جان نہ پائی۔

چَئي چَنيسَر جام سين، لِيلا! لَكايوءِ، تو جو ڀانيو پانِهنجو، تنهنجو پَرو كونَه پِيوءِ، كُوْنروءَ كاندُ سَندوءِ، دَست كيو داسَڙو، By talking back to Chaneser you exposed yourself, You had not the measure of whom you regarded as your own, That is how you lost your consort to Kaunroo.

کیسی بھول ہوئی کہ جام کو، دکھلائی خودداری، جان نہ پائی اس ساجن کو، جس کی تھی تو بیاری، کونرو بنی دلاری، اور روٹھ گیا وہ ساجن۔

 $\stackrel{\wedge}{\sim}$ 

لِيلا! جِم َ لَكائيِين، چَئي چَنيسَرَ سالُ، وَرَسين وِڙِهيو اُٿيين، موُڙهي! مُكُءِ پاڻُ، ڀوري! ڪَيئي ڀاڻُ، تي آئيءِ ڏن؛ ڏهاڳ جو

Leela, do not expose yourself by talking back to Chaneser, Stupid, by quarrelling with him you have harmed yourself, Fool, it is you self-righteousness that has brought you the stigma of separation.

بات سجن سے چھیٹر کے مت تو، ظاہر کر اوقات، ساجن کو ناراض کیا اور، درد کی لی سوغات، ہجر کی آئی رات، تیری خودداری کے کارن۔

☆

لِيلا! جِرَ لَكائيين، سويِي! سالُ سُجالَ، اَهِئين كَهڻو أَجالَ، مَهُلِ بوري نَ پَئين.

Lovely Leela, do not show off before the one, who knows all, Fool, your conceit led to your being forsaken, You will certainly lose in argument.

مت و کھلانا مان کہ ساجن، بوا ہے نکتہ دان، تو نادال انجان، ٹھوکر کہیں نہ کھائے۔

لِيلا! پوُري نَه پَئيِن، چَئي چَنيسَرَ ساڻُ، تَو جو ڀانِيو پانهِنجو، سو ريساڻو راڄاڻُ، پاڻان ڌار پرياڻُ، ڪانڌَ ڪنهنجو نَه وَڻي،

You can not vie with him by talking back to him, Whom you think your own is a highly jealous king, He does not like any one to love any but him.

تو مت مان دکھا اے لیلا! عجب ہے وہ دلند، جس کو سمجھی تھی تو اپنا، وہ ہے غیرت مند، اس کو کمال پیند، بن اس کے تو اور کو چاہے۔

چَئي چَنيسَرَ ڄامَ سين، لِيلا! توُن مَ لَكاءِ، دوسُ تُنهِنجو داسَڙو، كانِد وَڏِيائي كاءِ،

تَه دولو دَكَ سَنِدياءِ، عَيبَنِ كي آڏو پَئي.

Do not show off by arguing with Chaneser king, Your friend Dasro is very forbearing, do not expose yourself, Let him be your shield and cover all your faults. وہ ہے چنسر جام اسے تو، ہیٹی مت دکھلا، وہ ہر بات یہ صبر دکھائے، صبر سرایا اس کا، عیب تیرے دھانے گا، ڈال کے اپنا دامن۔

چَئي چَنيسَرَ جامِ سين، لِيلا! لَكاءِ مَ تُون، اِي كَانَدُ كَنْ بَوْن، اِي كَانَدُ كَنْ بَنْ تَوْن، اِنْ دَرَ مَتِي دادلِيوُن، رَوْنِديوُن دِّلِيوُن، اِنْ دَرَ مَتِي دادلِيوُن.

Leela, do not expose your self by talking back to Chaneser king,
The consort belongs to none, neither to you nor to me,
I have seen many a favorite sobbing at his door.

لِيلا حِيلا ڇَڏِ، جي توُن سوڀِي! سِكِئين، پائي پاندُ ڳِچِيءَ ۾، پاڻُ غَريبِيءَ گَڏِ، هَڏِ نہ چَوُندءِ لَڏِ، جي ڪاروُن آڻِئين ڪانڌ کي.

Leela, If you have learnt lesson, give up all scheming, Roll your head-scarf round your neck in complete submission, If you beseech him for forgiveness, he will never ask you to leave.

اب نہ بنا بہانے اور تُو، چھوڑ دے جیلے سارے، ڈل کے بلو گردن میں اب، آجا پی کے دوارے، عجز سے اسے منالے، تو ہوگی مہر اس ساجن کی۔

جي ڪاروُن آڻِئين ڪلڌ کي، ته روئي رِيجهائيج، لِيلا، لِيلائيج، اَٿِئي ماڳ مِنتَ جو.

If your entreaties can bring your consort back,

Placate him with sobs,

Continue your entreaties, this is a place where only entreaties count.

پل پل کر تو منت اُس کی، رو کر اے رِجھا، اپنے پی کو منا، عجز و نیاز سے لیلا! ☆

جي لِيلائي نَه لَهين، تَه بِنُ لِيلائيج، آسَرَ مَ لاهيج، سَجَنُ باجِهينَدرُ گَهڻو.ُ

If he is not moved by your entreaties, persist in your entreaties, Do not give up hope, the beloved is immensely merciful.

منت سے گر یار نہ مانے، پھر بھی کر منت، جام سراپا رحمت، رکھ تو آس ای کی۔

## وائي

موُن تي وَهَرَ وَري، وارو ڏيندُمِ وَلَهو. توکي ساري، سُپِرين! آئوُن پُونديَسِ ماڳِ مَري، توکي سَري، سُپِرين! اَسان تان نَه سَري، اَسان تان نَه سَري، اَسان تو رِيءَ ناهِ ڪا، ڳجهاندر ڳري، اديون، عبداللطيف چئي، مُحِبَنِ مِهِرَ ڌَري،

### Vaaee

He will favour me again, the consort will come back to me, I will die on my way to the destination, thinking of you, O beloved, you can bear this separation but I cannot, There is no one for me but you to confide in, Abdul Lateef says, O mates, the beloved has shown grace.

# وائی

پھر سے مہر کریں، میری آس بدھی ہے،
تیری یاد میں تؤپ تؤپ کر، موت سے جانہ ملیں،
ہم جیسوں بن جی لے گا تو، تجھ دن ہم نہ جنیں،
تو ہی کہہ دے تجھ دن کس سے، غرض و نیاذ کریں،
کے لطیف کہ مہر سے ساجن، انگنا پیر دھریں۔

## CHAPTER-III

چَنيسَرَ سين چاڳُ, مَتان ڪا مُنڌَ ڪَري, جان موُن پوءِ پَرُوڙِيو، تہ هِيءَ نَه ماڻي ماڳُ, ذَمَرِيو ڏهاڳُ, سِگهو ڏئي سُهاڳِڻيين.

Never ever should a woman take liberty and coquette with Chaneser,

I later realized that coquetry was unavailing here, When displeased, he loses no time in turning out his dear ones.

> ناز و ادا مت دکھلائے اُس، جام کو کوئی نار، جب پرکھا تو جان لیا کہ، بردی ہے وہ سرکار، جس کا ہے دلدار، ان کو بھی شمکراتا ہے۔ ش

چَنيسَرَ سين چاءُ، مَتان ڪا مُنڌَ ڪَري، ڪانڌَ ڪَنهِين جو نَه وَڻي، گيرَبُ ۽ گاءُ، جي ٿِڙي ٿورَڙِياءُ، ته دوسَ دَسائي داسَڙو.

Never ever should a woman take liberty and coquette with Chaneser,

The consort does not like pride and vanity in any one, Even a trivial lapse incurs his displeasure, He loses no time in turning out his dear ones. ناز و ادا اس ساجن کو، کوئی بھی مت دکھلائے، خود بینمی خودداری سکھیو، اسے بھی نہ بھائے، دوست کو بھی شحکرائے، ذرا سی بھی ہو بھول اگر۔

☆

سَييِئي سُهاڳِڻِيوُن, سَڀني ڳِچِيءَ هارَ، پُسَڻَ ڪارَڻِ پِرِينءَ جي، سَهَسين ڪَنِ سِينگارَ، ڍولُ تَنِين جي ڍارَ، هيٺانهِيوُن هَلَنِ جي.

All are his dear wives and all have necklaces round their necks, They do themselves up lavishly to win the consort's favour, But he consorts only with those who behave humbly.

> بنی ہیں آج ساگنیں، گلے میں ڈائے بار، اپنا پی پانے کے کارن، کیا کیا کریں سنگھار، وہ بی پاکیں پار، چھوڑیں جو خودبینسی کو۔

> سَييِئي سُهاڳِڻيوُن، سَينِي ڳِچِيءَ هَسَ، پَسَڻَ ڪَارَڻِ پِرِينءَ جي، وَڏَا ڪِيائُون وَسَ، ڍولُ تَنِين جي گسَ، هيٺانهيوُن هَلَنِ جي،

All are his dear wives, all have necklaces round their necks,

They make all efforts to win his favour,

But he takes to those who behave meekly.

بنی ہیں آج ساگنیں، بین رکھے ہیں زنور، ئن منتن كر سب يول آئي بين، جائيں گي يي كو ياكر، جام تو اس کا ولبر، جو تج دے خود واری کو

سَييِئي سُهاڳِڻيوُن، سَيَنى مُنهَن جَڙاءِ، سَيَكِنهن ڀانيو پاڻ کي، ته ايندو موُن ڳر راءِ، پيلو تَنِ دَراء، جي پَسِي پاڻُ لَڄائيوُن.

All are his dear wives, all have lavishly alone themselves up, Each one of them is sure that the beloved would visit her abode, But he went to the doors of those who, knowing their flaws, blushed red.

> جَمْلُل گنے جُمُلُ جُمُلُ، ہر ایک بنبی ساگن، ہر اک سمجی جام چنیسر، اس کو دے گا درش، وہ آیا اِن کے آنگن، جو خود سے تھیں مجوب

أُوكُمُٰ كُري أَپارَ تو در آيس, داسَڙا, جِئَن تو رُسَنُ سَنِديوُن رُوحَ مِر، تِئَن موُن ڀَيطِي ناه. ڀَتارَا سائين؛ لُڳ ستارًا ميت مدايون مُنهنجيُون.

O Dasra, I have erred aplenty and have come to your door, As you intend to be cross, I am too weak to cope, O forgiver, forgive me in the name of God.

کے کراپنے عیبات سائیں! آئی ہوں تیرے دوارے، میں کمزور اک ناری ہوں تو، روٹھ نہ مجھ سے بیارے، ڈھانپ دے عیب تو سارے، ڈال کے اپنا وامن۔ ہہ

جي موُن موُڙهي مَتَ، ته تُون پاڻُ سَڃاڻِج، سُپِرِين! أصلِ أوايِن جا، عَيبَ دَكِيئين توُن أَتَ، إِي، پِرَا تُنهِنجِي پَتِ، جِئن وِلهيوُن دَكِئين، وَلَهاً!

If I have no sense, regard your own qualities, my love, You always overlook countless lapses of insensible persons, It is your way and mettle that you cover for the moral deficients.

> گر ہوں میں نادان اے سائیں، دکھ تو اپنی شان، ڈھانپ دے میرے عیب توسارے، دے بر بن کو مان، تو وہ جام مہان، جو دھانپے سب کے عیبول کو۔

لَكُنُّ كِيرَ لَكيِج، جي موراهِين ناهِ مون، مون، مون كي مَلهائيج، وارو ڏيئي وَلَها!

Do not asses me by my virtues, I have none, O my consort, do honor me with a visit.

جمھ میں ذرانہ گن اسے سائیں! دیکھ نہ میرے کیھن، مرسے ڈھانپ اے ساجن! میرے عیب تو سارے۔ تان كا وائي وار، دلاسي جي، داسَةِا، توُن مُنهِنجو وَلَهو، آتُون تو ۾ طَمَعدارِ، دَكي، دَول! گذارِ، لَجَ مُنهِنجي لوكَ ۾،

O Dasra, comfort me with kind words of hope,
You are my consort and I am your seeker,
Cover up my vices, my love, so that I may live with honor among
people.

دھیر بعدھا اس بر بن کی اور، دے دلاسہ یار، تو مالک میں چاہنے والی، اور بیں سب اغیار، دھانپ کے اے دلدار!، رکھ لے لاح تو جگ میں۔

دولا! دَيلِ مَ موُن، كاندً! كَمِيتْي آهِيان، سِكَ تُنهِنجِيء، سُپِرِين! يَيري وِدِيسِ يُون، موُن وَدُ تُون كَيتَرِيوُن.

My beloved, do not repel me, I am truly base,
It is your love that has cast me on earth,
You alone are my husband, while you have many wives.

کمتر ہوں میں جیسی بھی ہوں، مجھے تو مت دُھتکار، دھرتی کی میں خاک ہوئی ہوں، تیرے ہجر میں یار! تو میرا اک دلدار، تیری بہت ہیں رانیاں۔ تق وَرَا وَهُون كَيتَرِيوُن، مَوُن وَرُ تَوُن وَرِيج، سويِي! إِنَ سُهاكَ كي، يوري! يَرُمَ ذَيج، يرتان پيرَ يَرِيج، مَلهائج مِسِكِين كي.

You have numerous wives while you alone are my husband.

Come to me, my love,

O beautiful and simple woman, if he relents don't take pride in it, Come to my abode with love, oblige the wretched woman that I am.

> کیا کیا تیری رانیاں تُو، ایک ہے میرا دولها، سدا ساگ رہے گا تیرا، اوں نہ سمجھ اے لیلا! کردے آنگن اُجلا، آن کے میرے پاس اے ساجن! ☆

كوڙين تُنهِنجيوُن كَامَثِيوُن، تُون كُوڙِيَنِ سَندُو كَلَّذُ، مُون كي ڇَلِّ مَ دَاسَڙا؛ تَه وَڃان نَه وِثِواندُ، مَوُن كِي ڇَلِّ مِ پاندُ، تو چَنيسرا هَتَ مِ.

Numerous beauties are your wives, you are their consort, Do not leave me, Dasra, and do not make me blameworthy, The headscarf is round my neck, with its ends in your hands.

> کیا کیا تیری رانیال ہیں، سب کا دولها تو، کوئی سکھی نہ طعنہ دے اب، ڈال دے اپنا پلو، میرا طوقِ گلو، تیرا ہی دامن ہے سائیں۔

دُولاً! اولا نَه سَهان، آذَا أَذِيءِ جي، تو، وَرَا وَهُون وَرِي، تو، وَرَا وَهُون وَري، پِرِتان پير پَرِي، مَلَهائج مِسِكينَ كي،

My love, you have distanced yourself from me which I cannot bear, O consort, many are you wives whereas you alone are my all time husband,

Kindly oblige the wretched woman, do come to me.

ہجر کا درو سا نہ جائے، آجا میری اور، تیری کیا کیا رانیاں، میرا نہ کوئی اور، میں بربن کمزور، آجا میرے آنگن سائیں! یک

لِيلا، لَيُ مرَ أيترو الِّي اكَّنْ سورِ، أبو ذَاذُو كَهورِ، يانُ سُودُو برينءَ تان.

Leela, do not grieve so much, get up, clean your courtyard, Offer yourself and all your ancestors as sacrifice to your beloved.

> تڑپ نہ اب، اے لِیلا، اُٹھ اور، کر دے اجلا آئگن، آئیں گے تیرے ساجن، سب کچھ کر قربان تو اس پر۔

لِيلا! لَجَ مَ ايتَرو الِّي، سورِ بُهار. دُوليو اكَّلْ پارِ كاندُ كَمِيتْي، آئيو. Leela, do not writhe in pain, grieve not,

Get up, sweep your courtyard,

The consort has come to the abode of a lowly person like you.

رئ نہ اب اے لیلا! اُٹھ اور، کردے آئلن اُجلا، دکھے کہ پریتم تیرا، آج تیرے گھر آیا ہے۔

## وائى

جيئري زيارَتَ, جي مان هوءِ پِريُنِ سين! سَدَرَ مُنهنجا سُپِرِين! مُون تان لاهِ مَ هَٿَ! مؤلا! مُون کي مَيڙئين، سُپيريان جي سَٿَ، ڇَندِيان که اکين سين، پَيرين وِجهان هَٿَ، لأوران ڏِٺَم سُپِرين، سجي جن صِفَتَ، مِلْ ۾ مُشتاقِ سين، ڪانه ڪَيائون ڪَٿ، ملِلْ ۾ مُشتاقِ سين، ڪانه ڪَيائون ڪَٿ، اديون عَبدُاللَطيفُ چئي، مَڃيائون مِنتَ،

#### Vaaee

Would that I see the beloved during my life.

O my kind beloved, do not withdraw your kindness from me,
O Allah, grant me company of my beloved,
I will remove dust from his feet with my eyelashes, and place my
hands on them,
I saw my beloved from a distance, he is true to the praises I have

He did not hesitate in meeting his lover, Abdul Lateef says, he granted my request,

heard of him.

وائي

جیتے جی مل جائیں، کاش وہ ساجن میرے،

تیرے دامن کا سامیہ ہو، سب ہوں دور بلائیں،

کرم تیرا ہوجائے تو ہم، ساجن سے مل جائیں،

پکوں سے ہم وصول چنیں اور، قد موں کو چھو آئیں،

دور سے آتا دکھ کے ساجن، کیا کیا گن گنوائیں،

جو مشاق ہیں ان سے ملنے میں نہ دیر لگائیں،

کے لطیف کہ ساجن نے ہیں، من لیں آج دعائیں۔

کے لطیف کہ ساجن نے ہیں، من لیں آج دعائیں۔

# Melody of Self-Redemption

(Sur Momal Ragno)



# The Tale

Once upon a time a Gujjar Rajpoot king, Raja Nando, ruled over upper Sindh from his capital at Mirpur Mathelo. The king had nine daughters, two of whom were Moomal and Soomal. While Moomal was a paragon of beauty, Soomal was intelligent and clever. The king had a great treasure, the worry for safaty of which had made his life difficult. He had fears that some powerful king might attack him and deprive him of his treasure. One day he happened to discover a pig-tooth containing magical power. When he put the tooth in a stream, the water receded showing the bottom. This gave him an idea. He immediately brought his treasure and with the help of the magic fang, buried it in the bottom of the stream. He was happy that no one would ever learn about his treasure. But one magician, however, learnt about the treasure and the secret of the fang. Disguising himself as a beggar he came to the Raja's palace and begged for alms. Moomal sent him alms but he refused to accept saying that he would accept alms only when Moomal herself gave it to him. Moomal took him for a saintly ascetic and came to give him alms. The beggar pretending to be ill said that there is no remedy for his illness except the fang that was in Moomal's possession. She wondered to hear about the fang from the ascetic as no one knew about it except she and her father. She thus took him for a saint who could divine secrets. She gave the fang to the beggar without hesitation being unaware of its importance, and the beggar went away.

One day the king wanted to check if his treasure was intact. He asked for the fang and when he learnt that Moomal had given it to a beggar he got mad. Soomal pacified him and promised to accumulate more treasure than the one he had lost.

Moomal's beauty was known all over the region and every prince wished to marry her. Moomal decided to exploit Moomal's beauty for amassing the wealth she had promised her father. She learnt sorcery and built a magic palace on the bank of Kaak rivulet. She laid a clever maze in the palace and placed roaring and thundering wild beasts at corners, all born of her sorcery. Then she proclaimed, far and wide, that whoever would cross the maze and reach Moomal he could marry her. On hearing this news, many princes with precious diamonds and jewelry, came to try their luck and win the beautiful bride but none crossed the maze and in

the attempt lost all their wealth. Some of them felt so humiliated that they did not return to their homes and became ascetics.

One day Hameer, the ruler of Umerkot, went for hunting along with his ministers, all intelligent, courageous and young. Raano Mendhro, who was his brother-in-law also, was one of them. Raano was more clever and courageous than his companions. During hunting in the jungle they met a young handsome ascetic. They talked to him and in the course of conversation he told them his story. He was a prince and learning about Moomal' beauty he had also tried his luck to win her but did not succeed and losing all his wealth he had become an ascetic. He described Moomal's celestial beauty in such a way that they yearned to see her and win her. So they went straight to the Kaak rivulet. Hameer being the ruler made first attempt but failed. Then attempted his two ministers. They also failed. Now it was Raano's turn. He, being more clever and courageous than his companions, succeeded in crossing the magical maze and reaching Mooml's chamber. Thus he won Moomal. She also liked him and both were married. Raano stayed one night with her and next day went back to his friends. Raano's success made Hameer jealous. Being the ruler, he ordered him to leave Moomal and accompany him to Umerkot. Rano had to obey him. When they reached Umerkot, Hameer commanded him not to leave Umerkot and be present in his court from morning till evening. Rano obeyed his master's orders. But when night set in, his craving for Moomal made him restless and he secretly rode a camel to Kaak, spent the night with Moomal and came back to Umerkot before dawn. This became his routine. Hameer, however, learnt of it and put him in prison. Moomal waited for her spouse but he did not come. Many days passed. She became so desperate that she asked her sister Soomal to dress up like Raano and share bed with her and thus console her aching heart.

On the other side Raano's sister, who was Hameer's wife, begged Hameer to release her brother. Hameer acceded to her request and ordered Rano's release. Raano immediately rushed to meet Moomal. But as he reached Kaak palace he was stunned to see Moomal sleeping with another man. He drew his sword to kill both but changed his mind and left Moomal to be punished by her conscience and ignominy. While leaving, he left his riding cane by her bedside. On seeing it in the morning, Moomal realized as to what had happened. Moomal made all efforts to dispel his misunderstanding but all was in vain. Seeing no other way, she disguised herself as a male ascetic and journeyed to Umerkot where she soon won her way

into Raano's favour. She pretended to be a hermit skilled in throwing dice. One day Raano discovered that she was Moomal. He left her and went away. Raano's attitude made her so desperate that she got a pyre made, set it on fire and threw herself on it. When Raano learnt of it, he repented his misunderstanding and callousness, and rushed to the spot but only to see Moomal burning. He also threw himself into the fire and perished alongwith his beloved.

# Untraduction

In this long poem, Shah has created a world of beauty and love, wrapped in an aura of fragrance and colours. While reading the poem one feels various fragrances and colours emitting from the verses. In this world of beauty and colour, we meet beautiful virgin princesses dressed in green gorgeous robes, their bodies glittering like gold, and back-knot hair scented with musk, and their beautiful virgin bodies washed with sandalwood and amber.

When they wash their hair with water of the Kaak rivulet, the bumblebees, mistaking the water for flowers, dash in the water:

Kaak banks where the maidoms wash their scented hair,
There bumblebees come lured and fall into the so perfumed water,
Inhaling the perfumes the gallant lovers are smitten with love
And shed tears of blood.

As are the red roses, so are their dresses,
Their back-knot hair is soaked with jasmine oil,
There are cries of exultation all over,
Sayyad says, perceiving their beauty one feels stings of love,
Seeing their attire onlookers are tongue-tied!

Gold-bodied Gujjr maidens, play with silver,
Aloe burns in parlors, beds smell of musk.
They bathe with trays full of ambergris,
Gallant lovers, standing two abreast, are afire perceiving such beauty,
Lateef says, they became ascetics for seeing the beloved,
The Kaak-crimsoned ascetics are about to arrive.

As the vistas of the poem open, we meet the hero of the tale Rano along with his friends, meeting an ascetic in a jungle. The ascetic was once a

prince but for the love of Moomal had denounced his princely life and become an ascetic. He is clad in a crimson robe, a turban of shreds is on his head and a rosary is glittering around his neck. His face is glowing like full moon. Some times his countenance blazes like a rising sun. His whole body is smeared with ash. The beauty of Moomal has lent him an aura of beatitude.

The ascetic burnished all over with love, He was born as moth, ablaze like sun. He came to the banks of Kaak and got crimsoned by the maidens.

Yesterday we met a begging, incense burning ascetic, Scarf around his head, fine-looking rosary around his neck, He described Moomal's beauty and wounded our hearts.

Yesterday we met an ascetic smeared with dung-ash, Green shawl on his shoulders, golden rosary around his neck: Tell us about Moomal's deluding alure.

The begging ascetic got rapturous in wilderness, Talking about Kaak, tears trickled down his eyes, Some sharp point pricked his heart, His healed wounds seemed to open up..

Pupils of the Gujjr maiden are like hatchets, She strikes kings and nobles hard, Behold the graves of the outlanders along the banks of Kaak.

Thus evoking craving for Moomal in their hearts, the ascetic becomes more than what he appears on the surface. He jolts them, perplexes them, and shows them a place where streams of love are flowing. For a Sufi the fundamental factor underlying all Divine manifestations is love. Hence love is the supreme purpose of existence:

The ascetic jolted and perplexed us, There is limitless love at the banks of Ludaano, You go there, you will find overflowing streams of love.

Let us get on the Kaak landing where love erupts in waves, There is no restraint of any sort, every one can perceive the beloved. But love as such has no intrinsic value. There is something even beyond love, which is love's inmost cause and that cause is beauty. Having heard about Moomal's beauty, they give up every thing and ride their camels to Kaak. They urge their camels to speed up and reach the place where:

Walnuts, grapes, fine branches of sandalwood,
Musk and lotus flowers there abound, untouched
Even bumblebees have not hovered around them,
Stride along, so that we may perceive the maidens and lotuses of Kaak.

Leaving Kaak corner, they surpassed themselves, What can Nater do to those, who crossed Lodaano,

Kaak could not stop Lahootis, palaces did not seduce them,
Mistresses and maids failed to bridle them,
The divines left behind millions like them.

It is now Raano who transcends his self to symbolize the one who is elusive and hard to discern. Now it is only Raano who exists and except him all things are non-existent. The place where Moomal lured the princes by making her back-knot hair scented with musk, there was now vibrating love. She had wounded many but it was now she who was wounded. Raano pierced her heart with darts of love:

The Gujjr girl had wounded many, now it is she who is wounded, It is Raano, who pierced her heart with dart of love.

Raano's countenance is matchless, more elegant than any one else's, Lateef says, he came and applied red hue of Ludaano and dyed Moomal red (with love),

Now there is no other utterance, all is Mendhro.

Raano's countenance is matchless,
Though there are other Sodhos also, he strained the bow of love,
Many celebrities gave up their claim,
There is nothing else, all is Mendhro,

In between the poem we find some didactic verses. Our poet assumes the role of a reformer and instructs the reader through characters. It was thought in the period Shah lived that poetry had something in it of the divine, which enables the poets to express things that are beyond the rational power. Even the poets like Pal Valery (1871-1954) believed that first a poetic line is given to the poet by God, by nature or by some power outside himself and then he finds other lines by himself. Many prophets were poets. Hence many poets took upon themselves to moralize and instruct the readers by telling them that life is short, prepare yourself for the end. Our poet prepares the readers for death. Hence we find many verses in elegiac mood and didactic tone.

Our poet does not narrate the tale. He picks characters and situations from the tale and puts across his message by reinterpreting them. In this tale also he discards all details, focuses only on Moomal's pangs of separation from the beloved and the agony of the ignominy, which her beloved brought her by doubting her fidelity. He has expressed Moomal's suffering and agony in about 93 stanzas with a highly poetic craftsmanship. For instance he describes Moomal, waiting expectantly for Raano in varied ways:

I kept the candle burning till the rays of sun appeared, Come back, Mandhro, for God's sake, I am dying, Yearning and longing for you I flew crows of Kaak,

While I stood waiting stars appeared and then disappeared, All night I was on the watch out for Mendhro and his camel, Tears flowed down my cheeks, and the sun rays appeared.

I kept burning lamps of flower-oil till call for dawn prayer sounded,
I don't know why Dholo has stayed in Dhutt.
Mount your camel, come my love,
I have flown crows of Kaak in all ways to bring tidings of your coming.

Turning up of the wick consumed all oil in the lamp, Come back, my love, riding your camel, Night passed away crying for Raano.

Pleiades faded out while triple stars arose, Raano did not come, time of his coming is past, Damn the wretched night that passed without beloved, Raano is resting in Dhutt leaving me in woe.

\*

A revolutionary and a sufi never lose hope. Revolutionary lives in the hope that the day will come when the dark night of sufferings will pass and the day of happiness dawn, and for that dawn he lays down his life. And sufi belives that one day his self will return and unite with the Self from whom his is separated. To put across his belief, our poet deviates from the original tale and manipulates it. In the original tale Raano did not send any messenger to Moomal. But Shah has added character of a messenger, who comes from Raano and brings tidings of his coming:

An ascetic came from Raano's converse, The divine radiated like a full moon, Dispelled all darkness with his radiant self.

An ascetic came from Raano's converse, The whole vicinity became fragrant, A truly accomplished ascetic has come from there.

Raano sent you a camel-riding messenger, Leteef says, perceive the handsome one coming from Ludaano, His camel will enter Kaak early in the morning.

May Allah soften Raano's heart and he turns reins towards me, I will wash my housefloor with sandalwood, It is Sodho's union that has covered the whole Dhatt.

New message came from Raano last night,
Lateef says, we have received gift from the Munificent,
Cast, creed and breed, is not queried,
Whosoever comes, finds acceptance.

Cast, creed and breed are not queried, whoever comes finds acceptance.

For Shah, pain is the path, which leads the lover to the beloved. Pain and sufferings purge him and he transcends from a phenomenal beloved to the real Beloved and so acquires union after a long separation. This union is not an actual reaching and meeting the Beloved but rather becoming aware of the relationship that always existed between him and the Self. He only awakens to the realization of his unity with the Beloved and then he sees nothing except Beloved's face and wherever he turns, there is face of the Beloved. Thus the suffering of Moomal effects catharsis, her inner

self is crystallized, the mist is dispelled and she can see the truth herself.

Where may I ride my camel, it is radiance all over, Within me is crimson Kaak, within me is brilliant Ludaano, All is Raano, there is nothing but Raano.

Where may I ride my camel, it is splendour all around, Within me is crimson Kaak, within me spring garden, There is no talk but of Raano.

Hence we can say that this poem is a spiritual pilgrimage through the dark night of anguish as well as a redemptive odyssey of the poet himself.

# The Melody

CHAPTER-I

كاله گڏيوسُون كاپَڙي، بابُو بَيكاري، ساميءَ سيلو سِرَ تي، مالها موچاري، ڏيئي ڏيئي ڏيئي ڏيئي ويو،

Yesterday we met a begging, incense burning ascetic, Scarf around his head, fine-looking rosary around his neck, He described Moomal's beauty and wounded our hearts.

کل دیکھا اک جوگ سوامی، انگ بھیھوت بھکاری، مائتے پر تھا مکٹ گلے میں، تجی تھی مالہا پیاری، ایک نظر جو ڈاری، کر گیا دل کو گھایل ہے۔

كَالَهِ گَدِيوسُون كَاپَرِي، جِهَرُو مَاهُ مُنينُ فَيضُ، فِراق فَقِينُ جَوكِبِي جَاڳائي وِيو.

Yesterday we met an ascetic, lustrous like a full moon, He awakened yearning and pangs of separation in our hearts.

> کل دیکھا اک جوگی سوامی، صورت ماہ منیر، جوگی یار فقیر، جگا گیا ہے بیار۔

ڪالُهہ گڏيوسوُن ڪاپَڙي. پَهَرَ سِجَ کان پوءِ. پَسو سوُنهَن سامِيءَ جِي. رَتَ وَرَنو روءِ. جو مُنهن مُومَلِ جي پوءِ. موٽَڻُ تَنهِن مَسَ ٿِئي.

Yesterday we met an ascetic, one watch after sunrise, Behold his elegant countenance, eyes shedding bloody tears, Any one, who comes face to face with Moomal, seldom returns.

کل دیکھا اک جوگی سوامی، نکھری تھی جب دھوپ، خون کے آنسؤ روئیں اکھیاں، جھگ کرتا روپ، مومل کا بہروپ، جو دیکھے لوٹ نہ آئے۔

ڪالُهه گڏيوسوُن ڪاپَڙي، بابوُ بانَ بَري، سائي سَالَ ڪُلَهِن ۾، ساميءَ سونَ سَري، خَبَرَ ڏي کَري، ڪا مُومَلَ جي مَجازَ جِي.

Yesterday we met an ascetic smeared with dung-ash, Green shawl on his shoulders, golden rosary around his neck: Tell us about Moomal's deluding alure.

کل دیکھا اک جوگی سوامی، دھول ملے تھے انگ، سونے منکوں کی مالا تھی، سبر تھا شال کا رنگ، کیا ہیں اس کے ڈھنگ، کیسی ہے وہ مومل؟

كالهَم گَڏِيوسوُن ڪاپَڙي. بابوُ رنگ ڀَيُوتُ.

سَريو سوُنَ سُڪُوتُ، جوڳِيءَ سَنديءَ ذَاتِ کان.

Yesterday we met an ascetic besmeared with dung-ash, We acquired peace from his presence.

کل دیکھا اک جوگی سوامی، سارا انگ بھیھوت، چھایا عجب سکوت، اس کو دیکھ کے من میں۔

بَيكاريءَ كي بَرَ ۾، وِيو كَيفُ چَڙهي، ڳالهِيوُن كَندي كاكِ جوُن، ڳوڙها پِيس ڳڙي، كا جا أنگُ أڙي، جِئن ڇُٽا ڦٽَ ڇُڙي پِيا.

The begging ascetic got rapturous in wilderness, Talking about Kaak, tears trickled down his eyes, Some sharp point pricked his heart, His healed wounds seemed to open up.

بات چلی جب مومل کی تو، عجب تھا اس کا حال، کاک محل کا کیف چڑھا اور، بھیکے اس کے گال، دیکھا حسن و جمال، ملکے گھاؤ پرانے۔

سِجُ سُڀاڻي جا ڪَري، سامِيءَ سائي رُوءِ، اَچي ٿِي عَطْرَ جِي، مَنجهان مُگٽَ بُوءِ، سا ڏيکارِيهوُن جورُءِ، جِئان لاهوتِي َلعلُ ٿِيو.

As rising sun glows, ascetic's countenance seemed to glow, His hair, folded on his head like a crown, emitted fragrance, He guided us to the place whence he acquired his lustre.

سورج دیجے جس طرح، دیکے روش رُو، رچی ہوئی تھی مشک کی اس کی، گدڑی میں خوشبو، دکھا گیا وہ مجو، جہاں سے رچ کر لال ہوا تھا۔ دکھا گیا وہ مجو، جہاں ہے رچ کر لال ہوا تھا۔

سِجُ سُياڻي جا ڪَري، سامِيءَ سائي وَنِڪَ، سَهِيءَ سائي وَنِڪَ، سَهِي نَ سَگهان ساٿ سِنءَ، تِنهن جي راسِنِ جِي رَونَقَ، ڪِ رَتائين پائنِ پِڪَ؟ ڪِ رَتائين پائنِ پِڪَ؟ سَنديءَ سوڍلِ سِڪَ، ڪَپَرَ ڪوروُن جَهلِيوُن.

As rising sun is ablaze, so was his countenance,

No one can face its glow,

Had he crimsoned his face with lac or Paan?

It was because his heart overflowed with sweetheart's love.

مورج دیجے جس طرح، دیکے روش رنگ، دیکھوں دیکھ نہ پاؤں اس کے، جگمگ کرتے انگ، کس سے رچ کر لال ہوا ہے، چڑھا ہے کیسا رنگ؟ من میں پریت اُمنگ، چھلکے پیار وجود ہے۔ ہن میں پریت اُمنگ، چھلکے پیار وجود ہے۔

جوڳِيءَ تي جَڙاء، نِسوروئي نِينهن جو، پَتنگَ جِئن پَيدا ٿِيو، سامِي سِجَ وَڙاءِ، آيو ڪاڪِ تَڙاءُ، ڪُنوارِنِ ڪَڪورِيو.

The ascetic burnished all over with love,

He was born as moth, ablaze like sun.

He came to the banks of Kaak and got crimsoned by the maidens.

تن تھا کندن کی طرح اور، عشق کا اس پر جڑاؤ، بَن پروانہ جنم لیا تھا، روشن کھ الاؤ، کھایا کیا کیا گھاؤ، دیکھیں کاک' کنواریاں۔

☆

# وائى

تان تون وَيهُ سَنبَهَي. ساتي! ميان! پانڌي! ميان! كاك هلبوكڏهين؟

لكين لداڻيان مَثني، مِتي واَن ويا ٿي، ميان! جنهن كي پُڇان، سوچوي: "آئيو كونه أتان ٿي، ميان!" كوٺائو كريم جو، آئيو پهي پَريان ٿي، ميان! حُكُم ُ ڏيند ُءِ هَتَ هِر: "هاڻي هَلُ هِئان ٿي، ميان!" اديون! عَبداللطيف چئي، پرين پاس پُران ٿي، ميان!"

#### Vaaee

O my friend, my fellow traveler, get ready,
Millions have gone towards Ludaano,
Whoso I ask, replies, "none has come back from there."
The messenger from the Benevolent One has brought the call,
He will hand you a message: leave here now,
Lateef says, O mates, I am on my way to the beloved.

واتي

خود کو کر تیار، میرے ساتھی یار سافر، کب کاک کو جانا ہوگا، روند کے جانے کتنی راہی، گئے یہ راہ گذار، جس سے پوچھو یہ ہی کے پھر، لوٹ نہ آئے یار، ساجن کا سندلیں ہے آیا، ہوجا اب تیار، حکم ہو جب اس ساجن کا تب، کون کرے انکار، کے لطیف کہ سکھیو میں تو، چلی ہوں ساجن دوار۔

## CHAPTER-II

آءُ، لانگوٽيا لالَ! ڪَنهن پَرِ ذَنِيءِ گُجرَيوُن؟ آبُ آرتو آکيين، لڙڪَ وَهَائيين لال، ڏِٺَءِ جي جَمالَ، سامي! ڪُهُ نہ سَلائيين؟

O loin-clothed crimson ascetic,

Tell us about the Gujjhr maidens you saw

Your eyes shed blood red tears,

O Saami, why don't you disclose the beauty you perceived?

جوگی کہ احوال، کیسی ہیں وہ گجریاں۔ جن کو دکھ کے نین سے تُو، نیر بہائے لال، کیما حسن جمال، جوگی دکھ کے آئے ہو۔ سید

Pupils of the Gujjr maiden are like hatchets,

She strikes kings and nobles hard,

Behold the graves of the outlanders along the banks of Kaak.

گُری کے نیوں میں ایس، عشق کی تیکھی تبریں، مارے وہ شنرادوں کو ہے، کاری قهری ضربیں، شنرادوں کی قبریں، دیکھو کاک کے ساحل پر۔

Gujjhr girl dares charm the veteran charrmers, She outshoots those who shoot two arrows at a time.

Her eyes have diamonds of amour,

Noble or commoner whosoever goes there,
Is slain without distinction.

مول کے نینوں میں، عشق کے ہیں الماس، عام ہو چاہے خاص، ہوجائیں سب گھائل۔

مُرُمَلُ کی مَجازَ جا، اکِینِ ہر اَنبُونَ هُرُمَلُ کی مَجازَ جا، اکِینِ ہر اَنبُونَ هُرِينَ کی، پَٽِ نِهاري پُونَ گھوٽَ بِهرِينَ گهُونَ جي وِيا سي وَدِيا.

Her eyes have pincers of amour,
She looks at the rulers, fluttering her eyelids,
A single glance at her suitors, whoever goes there, is slain.

مومل کے نینوں میں، عشق کے تیکھے تیر، حاکم جو بلوان کہائیں، برے برے بل بیر، ایک نظر شمشیر، ہوجائیں سب گھائل۔ ہے

مُومَلُ ماري مِينَ آهيڙيُنِ کي آڪري، سوڍيءَ گهڻا سُڪائيا، پَڙِهيا، پَڻِتَ، پِينَ هَڻي تَنِ کي تِينَ مَڻِيو جن مَٿنِ ۾.

Moomal kills princes, her glance bewilders expert hunters, She has tantalized many men of learning and saints, She particularly shoots arrows at those whose heads are crowned with diadem.

مومل مارے میر، بوے بوت بلوان، اس کی سندرتا کو ترسیس، کیا کیا پنڈت پیر، مومل مارے تیر، شاہوں شنروروں کو۔

جَوڳيءَ جاڳائي، ماري وِڌو مامري، لَنوُ لَدوَڻي ڪَنڌيين، اَميو آهي، وَجو جي ڪاهي، تَ نِكُون پَسو نِينَهن جُون.

The ascetic jolted and perplexed us,

There is limitless love at the banks of Ludaano,
You go there, you will find overflowing streams of love.

جوگی آج جگاکر، وکھاگیا اک راہ، "لڈانہ" میں پنپ رہا ہے، یارو! عشق اتھاہ، لہریں مارے چاہ، جو جائے سو یائے۔  $\chi$ 

هَلَى هَلُو كَاكِ تَتَّيْنِ، جِتِي نِينَهِن أَجَلَ، نَه كَا جَهَل نَه پَلَ، سَيُكُو پَسِي پِرِين َ كَي.

Let us get on the Kaak landing where love erupts in waves, There is no restraint of any sort, every one can perceive the beloved.

> چلو کاک کی اور چلیں جال، موجیں مارے پریت، ہر اک وکھے میت، کوئی روک نہ ٹوک ہے۔
>
> ہر اک وکھے میت، کوئی روک نہ ٹوک ہے۔
>
> ہمانو هلو کاکے تَرِّین، جِتي گَهَرِّجي نِينهُن،

> هُلُو هُلُو ڪَاڪِ تَڙِين، جِتي گهڙِجي نِينهن، نَہ ڪا راتِ نَہ ڏِينهُن، سَڀِڪو پَسي پِرِينءَ کي.

Let us get on the Kaak landing where love is engendered, Be it day or night, every one perceives the beloved.

> هَلُو هَلُو ڪَاڪِ تَڙِين، چَروُ جِتِ چَڙَهنِ ڪوڙين رَنگَ رَچَنِ، پانوڙِيءَ پِڪَ سين.

Let us get on the Kaak landing, where cauldrons are bubbling over, Millions get dyed in a pannish saliva.

چلو کاک کی اور چلیں سب، جہال ابلتی دیگیں، چلو تو ہم بھی دیکھیں، پریت کاوال پر رنگ چڑھے ہے۔

كَرَها! كارَلِ كاه، توكي دَلْينِ دَارِيو، ساري ذيج، سَيند چئي، لدالتي تان لأه، مُقابِلو مومل سين، ليندو سنجهِ صباح، سودي جيء صلاح، كؤنر چرندين كاكِ جا.

O camel, move fast, that is what your masters have kept you for, Sayyad says, step carefully on the incline of Ludaano, You will be face to face with Moomal by evening or morning, As willed by Sodho, you will graze on lotus flowers of Kaak.

اس کارن تھا بھے کو پالا، چلے تو کاک کی اور، دھیان سے دھر تو پیر اے ناقہ! کب ہے تو کمزور، مومل مدِ مقابل ہوگی، سانچھ سکئے یا بھور آج دکھا دے زور، اعلیٰ نسل ہے تیری۔

آكوُن، ڊاكوُن، سِركَنڊَ شاخوُن، جِتِ جوكا چَندَنَ كَوْننَ مَيي سَيئي ماڻِيا، جِت نَم ڀِرَنِ ڀَوننَ كُنوارِيوُن ۽ كَوْننَ كاهِ تَم پَسوُن كاكِ جا. Walnuts, grapes, fine branches of sandalwood,
Musk and lotus flowers there abound, untouched
Even bumblebees have not hovered around them,
Stride along, so that we may perceive the maidens and lotuses of Kaak.

جمال انگور ہے، سر کھنڈ شاخیں، چندن، نیل کمل، بصنورے نہ منڈلائے جن پر، کنول کھلے شینل، اونٹ رے! کاک کو چل، دیکھیں کنول، کنواریاں۔

نَنڍو، تان ڪوهُ؟ پَرَ وِکين آهي وِتَرو، وَجِيو ڪاڪِ ڪَنڌِنِ ۾، پَهَسَ پَکِيءَ جِئن پوءِ، اِنَ کُرَ سَندو ڪوءِ، مَيو ماٺو نَہ ٿئي.

What if camel is not fully grown, it strides quite fast, It will reach Kaak like a flying bird, Camel of this breed is not a slow mover.

ناقہ ہے زبل، پر تیز ہے اس کی چال، جیسے پنچھی اُڑ کر پنچ، پنچیں کاک محل، وھیمی چال نہ چل، اعلیٰ نسل ہے تیری۔  $\frac{1}{2}$ 

كَرَها! كاكِ چَرهِي، وَن َ وَتَاتُونُ نِكَري، للهِ التَّئانُ لَطِيفُ چَئي، آيو كو نَ وَري، للهِ التَّئانُ التِ گِهرِي، وَكَ وساري هَلِيا.

O camel, climb the Kaak banks and get out of woods, Lateef says, no one has ever come back from Ludaano, Many having reached there, forgot their flock.

> کاک کنارے پیڑ کھڑے ہیں، اِن سے اونٹ گذر، لوٹ کے پھر نہ آئے پنچ، جو بھی کاک کے اندر، جو بھی گئے اُدھر، بھول گئے سب رشتے ناتے۔

چُڙهيا چارَئي يارَ، سُوڌا شِڪاري،

فِكرَ سالُ قِبِّي كِي، سودِي سوپاري، وِيا كاهِيندا كاكِ ذي، جِتِ مومَل موَچارِي، مونيا نَه ماري، كَوْنرَ لَتارَى كاك جا.

All four friends, expert hunters, climbed Kaak,

Raano thoughtfully threw beetle nut (in artificial stream),
Marching on to Kaak they reached where fair Moomal was,
They trampled upon lotuses of Kaak and did not return.

چڑے وہ چاروں یار، ماہر تھے جو شکاری، سوڑھے نے چو شکاری، سوڑھے نے کچھ سوچ کے بھینگی، تال میں ایک سپاری، بھر تو چلے وہ کاک محل کو، جمال تھی مومل بیاری، آگے گئے وہ شکاری، روند کے بھول کنول کے۔

# وائي

راتا جي رَجِپُوت، مومل سهي پسندا، پڙهيا، پڻت، پِين توڻي، مين هَمِين مرندا، پڙهيا، پڻت، پِين توڻي، مين هَمِين مرندا، مَجي رضا رَبَّ جي، هئان سَڀُ هَلندا، ڪَلمِي ساڻُ للآائيين، هادي! هِنَ هَنڌا، سَهُكِي سَڪراتِ ڪَرين، والي! وِير وِداع، اَهُكيءَ وِيرَ اچيج تون، اتي اَحمَدا! مَتان ڇَڏئين مَگُڻو، مَهندا، مُرشدا! مَدُا نَفْسِ ذَائِقَةُ الْبَوْتِ"، سچي اي صَدا، اصل لکيو اَنگ ۾، ٿيندو تان پ اَدا، اصل لکيو اَنگ ۾، ٿيندو تان پ اَدا، اديون! عبداللطيف چي، فائق فضل ڪندا.

#### Vaaee

The Rajpoots Ranas would surely perceive Moomal, Learned, noblemen, holymen, knights and kings All will eventually die,

All will submit to God's will and leave here,
O my Guide, when I depart I may have Kalma on my lips,
O my Lord, ease my departure from the world,
O Ahmed, may you come to my relief at the difficult time,
Never leave this mendicant alone, O my guide and leader,
"All living things taste death", true is the writ,
What is predestined has to take place,
"Mates," says Abdul Lateef, "the sublime one will be gracious to me"

# وائی

رانا جو رجیوت، مومل وہ پائیں گے،
عالم، پیر، فقیر، امیر، سارے جال دے دیں گے،
مان کے حکم خدا کا آخر، بال سے لاد چلیں گے،
کلے کی آواز بیں تجھ کو، اپنے دھول دھریں گے،
آس بدھی ہے موت گئری کو، آسال آپ کریں گے،
مشکل آن پڑے گی جس دم، مرسل آپ آئیں گے،
مشکل آن پڑے گی جس دم، مرسل آپ آئیں گے،
میں ہول منگنا اور بھکاری، مرشد مان کریں گے،
گئر نفس ذائِقة الْدَوْتُ، بات یہ کب سمجھیں گے،
جو لکھا ہے پورا ہوگا، پچھ بھی آپ کریں گے،
سکھیو! شاہ لطیف کے کہ، فضل وہ فرمائینگے۔

## CHAPTER-III

جهڙا گُلَ گُلابُ جا، تَهِڙا مَٿنِ وَيسَ، چُوٽا تيلَ چُنبيليا، ها ها! هن هَميشَ، پُسيو سُونهَن سَيد چئي، نينهَن اَچنِ نَيشَ، لالَنِ جي لِبيسَ، اَتَوْ اَكَرُ نَ اَڄهَي.

As are the red roses, so are their dresses,
Their back-knot hair is soaked with jasmine oil,
There are cries of exultation all over,
Sayyad says, perceiving their beauty one feels stings of love,
Seeing their attire onlookers are tongue-tied!

جیسے بچول گلاب کے، ایبا ان کا بھیں، بُوڑے خوشبو میں رچ، مکے مکے کیں، کے لطیف کہ دیکھ کے صورت، لاگیں عثق کے نیش، دیکھ کے سندر بھیں، جیرت میں ہیں سارے۔

جَهِڙا پائنِ پَنَ، تَهِڙيون سالُون مَٿنِ سائيون، عَطَرَ ۽ عَنبِيرَ سين، تازا ڪَيائون تَنَ، مَڙهيا گهڻو مُشڪَ سين، چوٽا ساڻُ چندَنَ، سُونهَن رُپي سونَ سين، سندا ڪامَڻِ ڪَنَ، ڪَيائين، لالُ لَطيفُ چئي، وڏا وَيسَ ورَنَ، مَنجه مرَڪيس مَن: "سوڍي سين سَگُ ٿيو."

As green are the bettle leaves, so are their shawls,
Back-knot hair is smelling of musk,
Bodies refreshed with attar and ambergris,
Ears resplendent with gold and silver ornaments,
Lateef says, she is attired in multihued gorgeous dress.
Her heart delighted at the thought of her betrothal to Raano.

جیسے پان کے پات، الی سبز ہیں شالیں،
تن ہیں خوشبو میں ہے، خوشبو کی برسات،
جُوڑے چندن میں رچ، ممکیں احساسات،
کان میں جھمکے بالیاں، کیا کیا ان کی صفات،
کے لطیف سجائیں خود کو، رنگیں ملبوسات،
جاگے احساسات، پریت ہوئی سوڈھل سے۔

سونَ وَرِنِيوُن سَودِيُون، رُبِي رانديوُن ڪَنِ، اُگرَ اَوَطَاقُنِ ۾، كَٿُورِيُونَ كَتُنِ، اُگرَ اَوَطَاقُنِ جا، مَٿي طاقَ تَرَّنَ، اُوتِيائون عَنبِيرَ جا، مَٿي طاقَ تَرَّنَ، باتَن، بَيلوُن بَدِيوُن، پَسيو سُونهَن سَرَّنَ، ٿيا لاهوُتي، لَطيفُ چئي، پسَڻَ لَءِ پِريَنِ، اِجهي ٿا اَچن، كاكِ كَكورِيا كاپَرِي.

Gold-bodied Gujjr maidens, play with silver,
Aloe burns in parlors, beds smell of musk.
They bathe with trays full of ambergris,
Gallant lovers, standing two abreast, are afire perceiving such beauty,

Lateef says, they became ascetics for seeing the beloved, The Kaak-crimsoned ascetics are about to arrive.

گندن تن کواریان، کھیلیں چاندی سنگ، آنگن خوشبو میں ہے، ممکیں جج پانگ، عطر اُنڈیل کے دھوئے سب نے، اُجلے اُجلے انگ، ایک ججوم عاشقان، دکھے کے رہ گیا دنگ، عاشق بیراگ ہے، جوگی کا ہے سنگ، چڑھا عشق کا رنگ، آئیں گے اب کاک پر۔

جِي كَاكِ كَكورِيا كَاپَڙِي، تَنِ لهَي نه لالي، كَرِي كَاكِي خُمارِيا، مَئي پِي موالي، كَرِي حَامُل هَليا، كَيفينتَ كمالِي، وَتَنِ وصالي، للهالِيان لوڌِي ٿيا.

The Kaak-crimsoned ascetics, their colour fades not,
Tippers drank and bitter wine made them drunk,
Attaining height of ecstasy they moved on,
Enraptured with love in Ludaano, they yearn for union.

کاک ندی کے گھاٹ پہ وہ، رچ کر ہوگئے لال، متی چڑھ گئی عشق کی جب، پی لی مئے جمال، لوٹے جب وہ کاک محل سے، عجب تھا ان کا حال، ہوگا مجھی وصال، جوگی بیراگی ہوئے۔

لَّهُ وَتَّيَانَ لُودِي ٿيا، وَتَنِ مَنجِهِ وِصَالَ، اَمِّ أَرْتُو اَكِيين، كَاكَ پِيتَائُونُ كَالَ، وَيَئِي وَيَئِي وَيَحَارَنِ وِسري، صُباحَ جي سَنيالَ، پَرِيءَ كان پاسي ٿيا، مامويُنِ مِثالَ، جانِبَ جي جَمالَ، رَكِّي، پَسُ! رَيِنُو كَيا.

Enraptured with love in Ludaano they yearn for union,
They drank wine of Kaak yesterday, their eyes are red even
today,

Poor fellows forgot about tomorrow and, Away from the beloved, they became like Mamoees, Behold, beloved's beauty has dyed them crimson. کاک ندی کے گھاٹ پر، چاہیں اب وہ وصال،
کل پیا تھا کاک کا پانی، نیر بہائیں لال،
ایسے وہ سرمت ہوئے کہ، کل کا نہیں خیال،
جیسے "ماموئی" تھے ویبا، اب تھا اِن کا حال،
دیکھا حسن کمال، جس میں رچ کر لال ہوئے۔

رَچي جي رَينو ٿيا، ڪينَ، اُٻاٽجَن اوَءِ، کُنڀُ نہ کارَي تَنهِن کي، جو هالاري هوءِ، تَوٹي ذَوبي ذوءِ، تہ لالي تَهِين نہ لهَي.

Those who are dyed crimson, their color disappers not, Though washed in esteem, Halar's\* dye fades not, Even launderers cannot wash off its redness.

رچ کر لال ہوئے وہ ایسے، ماند پڑے نہ لالی،
کیے اُرے گا بھٹی میں، رنگ جو ہے "ہالاری"،
چاہے وھوئے وھوئی، رنگ مجھی نہ اُرے۔

جنَهن تَرَّ دَّورُون دُّئنِ، چوٽا چَندَنَ چِڪَ ڪِيو، اَچنِ ڀَوْنرَ ڀَنڀولِيا، پاڻِيءَ تَنهينِ پُونِ، راوَل رَبو رُئنِ، ڪو وَهُ لڳو واسئين.

Kaak banks where the maidoms wash their scented hair,
There bumblebees come lured and fall into the so perfumed
water,

Inhaling the perfumes the gallant lovers are smitten with love And shed tears of blood.

Melodies of Shah Abdul Lateef Bhitai
ر صوتی بیں جس گھاٹ پر، چندل مہمکی زلفیں، بصنورے سمجھیں پیول ہیں، تال میں آن بڑیں، و کم کے 'راول' روئیں، ممک سے پریت بصنور کی۔

> جِتِ رايائين راڻنِ کي، چَندنُ چِڪَ ڪَري، هالتي أنينِ يَيطيين، وِرِهُ وَراكا ذي، سَودِو سُجَ كَري، مومَلَ ماري هَلِيو!

Where she lured Ranas by perfuming her back-knot hair with musk.

It is love that vibrates there all around now, Sodho is gone making Moomal lovelorn and the whole place desolate.

> جمال کبھایا شنرادوں کو، جوڑے ممکاکر، کے لطیف کہ اب تو وہ جا، بنسی ہے پریت مگر، پار کی ایک نظر، مار گئی مومل کو۔

> كُبحَرِ گَهِتًا گهائيا، باڻا لَكِسُ گَهَاءُ، مينڌري مُلاءُ، لَڳِسُ ڪانُ ڪَپارَ ۾.

The Gujjr girl had wounded many, now it is sho who is wounded, It is Raano, who pierced her heart with dart of love.

> گھاہ دیئے کو کی نے کیا گیا، اب تو خود ہے گھائل مار گیا سود عل، بریت کا کاری بان۔

رُوءِ راڻي جي ناهِ ڪو. سُوڍو سوائي، لائيان. لَطيفُ چئي، لالي تَنهِن لائي، كانهي بي وائي، ٿِيو مِڙوئي مَينِڌرو.

Raano's countenance is matchless, more elegant than any one else's, Lateef says, he came and applied red hue of Ludaano and dyed Moomal red (with love),

Now there is no other utterance, all is Mendhro.

جگ میں رانا جیہا سندر، دیکھا اور نہ کوئی، آن ساگ کی رانا نے ہے، مہندی آن لگائی، اب تو ہے رانا۔  $\chi$ 

روُءِ راڻي جي ناهِ ڪو، سوَڍو سَڀنِ سُونهَن، لاٿائين لَطيفُ چئي، مَٿان دِليُن دُونهَن، ڪانهي ٻي وِروُنهَن، ٿِيو مِڙوئي مَينِڌرو

Rano's countenance is matchless, Sodho is beauty of all,
He washed dirt off all the hearts,
There is no other pleasure, all is Mendhro.

رانا جیسا اور نہ کوئی، سب کی وہ سندرتا،
کے لطیف کہ سب کے دل ہے، اس نے زنگ اُتارا،
وہ ہی سکھ پھلتا، ہر جا اب ہے رانا۔

رُوءِ راڻي جي ناهِ ڪو، سوڍا ٻِيا بهِ سُڄانَ ، نسورِيائي نينهَن جي، ڪَسيائين ڪَمانَ، عَلَاي وِيا ڇَوهَ ۾، دَعوائوُن دِيوانَ، ڇَڏي رَهِيائي ڪانَ، ٿِيو مِڙوئي مَينڌرو،

Raano's countenance is matchless,
Though there are other Sodhos also, he strained the bow of love,
Many celebrities gave up their claim,
There is nothing else, all is Mendhro,

کیا کیا سوڈھے جگ میں وکھے، کوئی نہ رانا جیسا، ڈال کمان میں رانا نے بول، پریت کا تیرا جو مارا، بوے بوے ودوان اور پنڈت، بھول گئے سب دعویٰ، وہ ہی ہے اب ہرجا، بن اس کے اب اور نہ کوئی۔

كَاكِ عَدْيَاتُونَ كُندَ تِي، پاڻَانَ وِيا پَئي، لوڃيَّزَنِ، لطيفُ چئي، سوڍو كَيو سَهي، مُومَلَ مَاكِي رَهي، ٿِيو مِڙوئي مَينِدرو،

Leaving Kaak at comer, they transcended themselves, Lateef says, the people of Ludaano truly recognized Sodho, Moomal was left behind; all was Mendhaaro.

> کاک کو چھوڑا اس کونے پہ، خود سے گئے وہ گذر، سوڈھل کو پھپان گئیں جب، دیکھا ایک نظر، مومل رہی ادھر، ھر جا اب ہے رانا۔

ڪاكِ ڇُڏيائون ڪُنڊَ تي. پاڻان ويا پَري. تَنِ كي ناتَرِ كوهُ كَري؟ جي لڊوڻِيان لنَگهي ويا.

Leaving Kaak corner, they surpassed themselves, What can Nater do to those, who crossed Lodaano,

کاک کو چھوڑا اس کونے پہ، خود سے گئے وہ گذر، کرکے گی اب کیا "ناتر"، لُڈانہ کو روند چلے وہ۔

كَاكِ نه جَهلِيا كَاپَرِي، موهِيا نه مَعلَنِ، بِأَيْن ۽ بانِهين جي، بَندَنِ كِين بَجَهنِ، لَكِين الهُوتِين، اِهرِيُون اورِيان چَدْيُون.

Kaak could not stop Lahootis, palaces did not seduce them,
Mistresses and maids failed to bridle them,
The divines left behind millions like them.

کاک محل کی بھول بھلیاں، سب سے گئے نگل۔ گوری موہ سکی نہ ان کو، لاکھ دکھائے چھل، سندر جیسی مومل، لاکھوں چھوڑ چلے لاہوتی۔

أهِرِّيون أورِيان ڇَڏي، ويا لاهُوتي لَکَ، پايو پِٽيِنِ وِيليُون، ڪاڪِ ڌَڃاڻيُون ڪَکَ، پيئي ايءَ پَرکَ: ته سَودِيون سِجهائي وِيا.

Leaving behind millions of them the divines went away, Mistresses of Kaak now beat their breasts, put ash in their hair, It was later learnt, they had wounded the Sodhees.

مومل جیسی لاکھوں سندر، چھوڑ چلے لاہوتی، وہ جو کاک محل کی مالک، آج جھی ہیں روتی، بات جھی نے سمجھی، رنگ دیا سوڈھل نے۔

ڪاڪ نہ جَهِليا ڪاپَڙِي، مَوهِيا ڪَنهِن نہ مالَ، سَودِيوُن سِجهائي وِيا، هِهَڙا جَنِين حالَ، جي ڇَورِيُن ڏِنا ڇالَ، تَپ لاهُوتي لَنگهي وِيا،

Kaak could not stop them, nor could wealth seduce them,
They wounded Sodhees, they are in distress,
The damsels showed all blandishments and used ruses,
But the lahootis divines went ahead.

کاک تو روک سکی نہ ان کو، روک سکا نہ مال، رنگ دیا ہر اک گوری کو، دکھاکے حسن کمال، توڑ گئے سب جال، حسن، ناز و ادا کے۔  $\frac{1}{2}$ 

تَولِّي ناهِ نَصيبَ ۾، مُومَلِ مَينِدَرِه پُندُءِ، جِمرَ پاهيِن وَرين، مَنجهان پِرِت پَرو، راڻي لَءِ مرَ رَو، وِهُ طَعني سَين واڳِجي، O Moomal, even if you are not destined to unite with Raano, Retrace not your steps; your love will lead you to him, Weep not, though reproached, cling to him.

> چاہے نہیں ہے بھاگ میں، مومل! پیا ملن، لوٹ نہ، پالے بھید پیا کا، بری ہے راہ کشن، پریت کا ہے ہدھن، ملے جو طعنہ پی کا۔

> مومَلَ ناهي مَينِدرو، توَثِي مَنجِه، نَصِيبَ، مُون كي، مُون حبَيِبَ! طَعنو ئي تُنهِنجو.

Even if I am not destined to unite with you, It is enough, my love, that I am reproached.

پیا ملن ہو، پیا کو پاؤل، گر یہ نہیں نصیب، طعنہ ترا صبیب، میں تو بندھن جانوں۔ ☆

آئون طُعني سُوڌِي تُنهنجي، تون طُعنو ئي مُون. سَو كِي سَرِيوسُون، جو سَرَتِيون! كَنهِن نه سَرِيو.

With all your reproaches I am yours, you are my reproach, I am benefited by reproaches like on one else.

تو ہے میرا طعنہ اور میں، طعنے سنگ ہوں تیری، میں نے وہ کچھ پایا جو کب، پاسکا ہے کوئی۔ سُٹِي طَعنو تُنهِنجو، حالُ وِڃايُر حَقُ! لَکين لوڌِي آئيا، سَوڍي لاٿمُ شَڪُ، ذِنَمِ ڪاكِ ڪهَڪُ، سِگهو موٽج، سُپِرِين!

Hearing your reproaches I lost my self, Millions came but Sodho removed my doubts, Kaak is a torture for me, come soon, my love.

سن کر طعنہ تیرا سائیں، روٹھ گئی مسکان، بہت ہے آئے پر سوڈھل نے، دھونے وہم و گمان، کاک میں مارا بان، اب تو آجا پریتم! کاک شین

حَكوري كاكِ وهي، راڻا! ڀانءِ مَ رَتُ، سوڍا! اِيُ شَربَتُ، نِسوروئي نِينهَن جو،

Kaak rivulet is crimson; do not think it is blood that flows, This water is syrup of loves O Sodho,

مَينِدرا! مون كي، راڻا! جِرَ وِساري ڇَڏيئين! مُون كي طعنا تُنهِنجا، ڏيهُ مِڙوئي ڏي، راڻي تي ريس ڪئي، كر سين كِليُمِ جي.

## Vaaee

O Raano Mendhro, pray, do not forget me, All around people taunt me about you, I smiled at some one, Raana became jealous.

وائی
جھے کبھی نہ بھولے، یار اے میرے "میندھرے!"
طعنہ تیری پریت کا رانا! سارا جگ ہی دے،
بولی تھی میں غیر سے اور تم مجھ سے روٹھ گئے۔

#### CHAPTER . IV

شَمَعَ ہارِیندی شَبَّ، پِرهَ باکُون کیِیوُن، مَوتُ، مَران ٿي، مَینڌرا! راٹا! ڪارَڻِ رَبَّ، تُنهِنجي تاتِ طُلبَّ، ڪانگَ اڏاير َ ڪاڪ جا.

I kept the candle burning till the rays of sun appeared, Come back, Mandhro, for God's sake, I am dying, Yearning and longing for you I flew crows of Kaak,

شع جلاتے شب، پو پھٹی، پر بھات، تیری دید کو ترسیس نینال، رانا! آجا اب، تیری یار طلب، کاگ اُڑاؤں کاک کے۔

ایس ایاریام نکت سیا نئی ویا، هے میو، بیو میندرو، رات سہی ساریام، بُورَج شاخُون کَدیوُن.

While I stood waiting stars appeared and then disappeared, All night I was on the watch out for Mendhro and his camel, Tears flowed down my cheeks, and the sun rays appeared.

> جاگ بتائی رین، ماند ہوئے سب تارے، تیری راہیں تکتے تکتے، تھکے نہ میرے نین، روتے گذری رین، پھوٹیں سورج شاخین۔

ذيا تيلَ قُليلَ جا، باريَرِ تائين بانگ،
 دولو دَٽ رَهائيو، ڪَنهن سَٽاڻي سانگ،
 چانگي چَڙهِي آءُ تُون، لالَ! وَرائي لانگ،
 ڪوڙين ڀَتين ڪانگ، اڏايامِ، اُچيج تُون.

I kept burning lamps of flower-oil till call for dawn prayer sounded,
I don't know why Dholo has stayed in Dhutt.

Mount your camel, come my love,
I have flown crows of Kaak in all ways to bring tidings of your coming.

خوشبوؤل کے دیئے جلائے، میں نے ساری رات، میرا ڈھولا رہ گیا ''ڈھٹ'' میں، جانے کیا ہے بات، میرے رانا! انگنا آکر، غم سے دلا نجات، کاگا سے کی بات، کاڑ کر پی کو لے آ۔

وَتِ سَوريندي، وَلَها! ويو تَيلُ بَرِي، موتٌ مُسَافِرَ سُپرين! چانگي تي چَڙهي، راڻي لاءِ رَڙِي، ويئي وهامِي راتِڙِي.

Turning up of the wick consumed all oil in the lamp, Come back, my love, riding your camel, Night passed away crying for Raano.

دیپ جلاتے رات، بائی گئی ہے جل، موڑ لے اُونٹ کی باگ اے رانا، مان لے میری بات، پو پھٹی پر بھات، روتے رین بتائی۔ حَتِن حَرَ مَوِڙِيا، نَيڙُو اَڀا نَيئي، راڻو راتِ نَه آئيو، ويئي، راتِ نَه آئيو، ويلَ نَرِي ويئي، کوءِ سا کاڻِي راتِڙِي! پِرِيُنِ ري پَيئي، مُون کي ڏَن اُ ڏيئي، وَڃي ڍولو ڍَٽِ قراريو،

Pleiades faded out while triple stars arose,
Raano did not come, time of his coming is past,
Damn the wretched night that passed without beloved,
Raano is resting in Dhutt leaving me in woe.

تارے لیں انگرائیاں، ماند ہوا ہر تارا، گری ملن کے بیت گی پر، رانا رات نہ آیا، بھاڑ میں جائے رات کہ جس میں، سنگ نہ ہووہ پیارا، 'ڈھٹ' ہے اس کو بھایا، موہے درد ہجر کا دے کر۔

سَودِي دَاران سَرَتِيوُن! پيو ڀِتُيِن ۾ ڀَنگُ، اُٻاٽِجي اَڄ وِيو، رَاڻًا! تو رِيءَ رَنگُ، هِئَين سان هاچُو ٿِيو، پيو اَوسِيڙي اَنگُ، مُون تَوهيسين سَنگُ، پُڇايو پُڇان پَهي.

Without Sodho, o mates, the whole house seems deserted,
My colour has faded in your separation, O Raano,
Heart is torn apart, body is yearning for you,
Being in love with you, I keep inquiring about you all around.

محل ہے سارا سُونا سُونا، "سوڈھا"، نہیں ہے سنگ، رانا! تجھ بن پھیکا لاگے، موہے ہر اک رنگ، جمر کی راتیں، درد فراق ہے، چُور ہیں سارے انگ، کب جوگا تو سنگ، پوچھوں ہر راہی ہے۔

توكي مَعلوُم مُنهنجيُون، سودا! سيَيئي، آڳاندَو أرواحَ كي، آهئين اهوئي، وِهَكَ مُون وَيئي، پُڇايو پُڇان پَهي،

Sodha, you know all about me,
You are the solace of my soul
I cannot sit still,
I inquire about you from every one who goes past.

تخفی تو ہے معلوم اے رانا، میرا حال بیہ سارا، روزِ اذل سے میرے من کا، ساجن! توہی سارا، نندیا چین بسارا، تیرا پتہ میں سب سے بوچھوں۔

داتِي گهَڻَا أَچِنَ، مَنُ سَودِي ونگسيو، كا جا لائي مينڌري، لالي كي لِگُنِ، راڻو أَكِڙيَن، وِسارِيان، نـ وِسَرِي.

Many Dhattis came, my heart is entwined with Sodho,

Mendhro applied some kind of henna to my body,

I try to forget him, but he is all the time present before my eyes.

"ڈھاٹی"بہت ہے آئیں جائیں، تجھ سے پریت کا بعد ھن الیمی تو نے انگ لگائی، مہندی یار سجن! تیرا ہی اب درشن، بِسرائیں نہ نین سے میرے۔

راڻو ڪا راتِ وِيو، ڳُجِهِي ڳالهِ ڪَرِي، سوڍي رِيءَ سَرَتِيوُن! هَڏِ نه ساهُ سَري، وڃي، مانَ وَري! آسائتي آهِيان.

Last night Raano revealed some secret to me, After that I am disconcerted without him, Gone though he is, he will be back I hope.

رانا نے اک رات بتائی، بھید کی الی بات، اس بن بل بھی بیت نہ پائے، نین میں برسات، دکھ سے ملے نجات، شاید لوٹ کے آئے۔

سودي سُتي لوءِ، ڪا جا مُون سين ڳالهِ ڪئي، سا جي پَڌرِ پوءِ، تہ، سَرَتِيوُن! ڪانہ سُمِهي.

When all were asleep, Sodho revealed some secret to me, If it is disclosed none of you will sleep, O mates.

بھید بتایا "سوڈھل" نے جب، سویا تھا جگ سارا، کھولوں بھید ذرا سا، تو سکھ سے سو نہ پاؤ سکھیو! راڻا! تُنهِنجي راهَ تي، ڏيهاڻِي ڏيکان، راڻي جيءَ رِهاڻِ جُون، روُحَ أندر ريکان، مَحَبتَ جُون ميکان، توسِين لالَ! لَپينِيوُن،

Raano, I waited for you every day,
The love-talk of my Raano is inscribed on my soul,
Rivets of love have joined my soul with you.

ساجن! بل بل د کھ رہی ہوں، میں تو تیری راہیں، تیری میٹھی باتوں کی اب، روح میں ہیں ریکھائیں، تیری یار ادائیں، من سے لیٹ گئی ہیں۔

آءُ, راڻا راحَتَ! ڌاجَ ڌَرِتيءَ جا ڌَڻي، سِكَنِ ٿِيون سُهاڳِڻيوُن، سوڍا! تُنهِنجي سَتَ، مُون تان لاهِ مرَ هَٿَ، كامِلَ دَّثِي كاكِ جا!

You are the pleasure of my heart, the jewel and the lord of earth,
O Sodho, brides are craving for your company,
O perfect one and lord of Kaak, do not forsake me.

رانا! روح کی راحت ہے تُو، مالک اس دھرتی کا، ترس رہی ہیں محبوبائیں، تیرے ملن کو "سوڈھا"! تھام لے تو ہی، آجا، کامل! کاک کے مالک۔

# وائي

مَيو تُون موٽاءِ، مُون رُندي راتِ وِهاءِ، سائين عَارَثِ، سُپِرين! لا! مَيو تُونَ موٽاءِ، گهر مُهارا گهوريا، سُرَهو مُون نه سُهاءِ، ڪاڪيان وڃڻ ڪَڏهين، راڻا! تو نه رِهاءِ، سلَمِ ساهَيڙين جا، طعنا توهين لاءِ، سوڍا! سُکياڻي ٿيان، پَيرُ پرَچِي پاءِ آسائتيءَ کي، عَبدُ اللَطيفُ چَئي، مؤلا! مُحبَّ مِلاءِ،

#### Vaaee

Ride back your camel, I pass nights in tears,
For God's sake, ride back your camel.
House and all it contains I give up, sweet scent suits me not,
It did not behove you to desert Kaak,

I am facing taunts of my mates for your sake,
I will be happy if you step into my home conciliated,
Abdul Lateef says, O God, unite the expectant with her love,

وائی

ساجن موڑ مہار، میں نے روتے رات بتائی، چھوٹ گیا گھر گھاٹ اے ساجن، چھوٹا ہار سنگار، کاک محل سے جانا تیرا، نہیں مناسب یار! سب سکھیوں کے طعنے سرئیں، ستی ہوں ہر بار، سکھ ساگ کا پاؤل گر وہ، من جائے اکبار، کے لطیف کہ آس بدھی ہے، من جائے گا یار۔

## CHAPTER-V

سَكَّ كَري سبن سينهن كنتُ مَ قَيرِج كيدَهين، رَمِج راتي پُدر م، نِرتُون مَنجهان نِينهن، اِنءَ مَ وسج عامَ تي، جِئن مُومَلَ! وَسَنِ مِينهن، سَندي حَشَرَ ذِينهَن، سوڍو ساريندين کَهڻو،

You have attached yourself to a lion, don't ever turn back, Follow him with love and sincerity,

O Moomal, never shower your charms on commoners, On judgment day you will remember Sodho a great deal.

پریت جوکی ہے زور آور ہے، موڑے کیوں گردن،
راہ تو لے اس پریتم کی اور، پریت ہمرا ہو من،
حسن کی برکھا مت برسا تو، سب پر اے برحسن،
کے لطیف کہ سب کی خاطر، پیڑھ نہ تو بن کھن،
کرے گی یاد جن، حشر کے دن اے مومل!
وَلْيُو وَجِع وَاَنَّ، كَنْلُا مَ قِيرَج كَيدَهِين،
لوٹني قير لَپاتَ، لَكِنْدِيءَ، لَطيفُ چَئي.

Go straight on the path, never turn back, Else you will be dealt a neck-twisting slap. says Lateef.

سیدهی راه چلی چل سجنی! پھیر نه تو گردن، بری ہے راه تخفن، ٹھوکر کہیں نه کھائے۔ ہن

كنَدُ مَ قَيرِج كَيدهين، ونيو وَجِج راهَ، أَجُ كي سَنَجِه صُباحَ، نَيئي دَرِيند ِ دُورِ مِ.

Never turn back, go straight on the path, Today or tomorrow they will lay you in dust.

سیدهی راه چلی چل، پھیر نہ تو گردن، کریں گے مجھے دفن، آج یا کل اس دھرتی میں۔

جا ڀُون پَيريَن مُون، سا ڀُون مَٿي سَڄَڻِين، دَّكُ لَٽِبا دُوڙِ ۾، اڀي ڏِٺاسُون، ڏِينهَن مِڙيئي ڏُون، اٿِي لوچ، لَطيفُ چَئي.

The earth under my feet is over many of my dear ones,
We saw many braves overlaid with dust,
Life lasts only a few days, get up and seek the right path.

پیروں کی سے خاک، اس میں دفن ہے پریتم، خاک میں ملتے دیکھے ہم نے، زور آور بے باک، ہوگی اوپر خاک، کرلے جو کچھ کرنا ہے۔ لَّذِيو لَطِيفَنِ، پُلاڻي پُنڌِ پِيا، هَٿان حَبِيبَنِ، ڪَڏهين ڪونَ ڏکوئيو،

The dear ones packed up, rode away on their mounts, When here they never harmed anyone.

لاد چلے ہیں میرے ساجن، چلے ہیں وہ پردیس،
سب کے خیر اندیش، دکھ نہ دیا کی کو۔

راڻو ڀانيو راند، وَڃيو ڪِيئن وِڙُ رائيينِ؟ وَرُ وِڏُوڻو اِيَهين، جِئن پَر پُڄتوءِ پاندِ، هيءَ! ڀَڳِيءِ هيڪاندِ، سوڍو ساريندينءَ گهڻو،

How come you took Raano for a plaything and dallied with a fake?

He was annoyed to see you with a stranger, Alas, you broke faith and will now wail for him.

پریت کو سمجی کھیل اور تُونے، غیر سے جوڑا ناتا،
غیر سے تیرا رشتہ ناتا، کیے یار کو بھاتا،
توڑ کے ایک سے ناتا، تو بچھتائے گی مومل!

رُسُ مَ، رُسَخُ گهوريو، اَكُ اَوراهُون آخِ، ليَّتِي جو، لَطيفُ چئي، تَنگُ سَوارو تاخِ، شَرِمنديوُن سَيِين پرين، پُنِيءَ لائج پالِّ. اَچي مُشڪَ ماڻِ، ته سوڍا! سُکِياڻي ٿيان.

Be not cross, take not offence, ride your camel nearer,
Tighten its saddle belt anon, says Lateef,
Lead them all who repent their lapses,
Come, revel in musk and delight my heart.

مجھ سے روٹھ نہ ساجن سائیں! اونٹ یہال لے آ، جململ جھہکیں ساز سنہرے، ایبا اونٹ سجا، ہر طرح سے ناوم ہیں جو، ان کو راہ دکھا، خوشبو آن لگا، سوڈھا! تو سکھ پاؤاں۔

☆

رُسُ مَ رُسَنُ گهورِيقِ اَكُ اَوراهُون ڇَوٿِ تَورِءَ ڪاڪِ ڪَڙي ٿئي، ساڻُ سَرکنڊَ سوٿِ اَچي چَندنُ چوٿِ تہ سوڍا! سُکِياڻي ٿِيان.

Be not cross, take not offence, unsaddle your camel nearby, Kaak and fragrant quilts are repulsive without you, Come, revel in sandal, delight my heart.

> مجھ سے روٹھ نہ ساجن، اونٹ کو لاکر کھول، جھ بن سج نہ بھائے موہے، اُجڑا اُجڑا آئگن، آن لگا تُو چندن، سوڈھا! تو سکھ پاؤل۔

> رُسُ مَ رُسَنُ گَهُورِينَ بَرِج، مَ وَانَ بَرِي، مَارِيسَ قَتَ فِراَقَ جِي، جَهَتَ جِي ذَرَي، مارِيسَ قَتَ فِراَقَ جِي، جَهَتَ جِي ذَرَي، لاَلَنَ جِي، لَطيفُ چئي، سُونهان ئي سَرِي، آيَسِ تو ڳرِي ته سوڍا! سُکِياڻي ٿِيان.

Take not offence, forgive and forget, reconcile, don't go away,
My little lapse has caused me wounds of separation,
Lateef says, "I may perceive beloved's beauty"
I came to you so that I may find ρeace.

روٹھ نہ مجھ سے ساجن سائیں، سوڈھل! جانہ دور،
دردِ ججر نے مارا موہے، ججر میں ہول مہجور،
وصل کمال، میں دکھ کے جی لول، تیرے حسن کا نور،
تیرے یار حضور، آؤل تو سکھ پاؤل۔

ہے

رُس مَ رُسڻ گهوريو، راڻا، ڇڏ رِياءَ، ميٽ مدايون، موٽ تون، ڪري نرت نِياءَ، لالڻ جون لَطيفُ چئي، ڪونهي سُونهَن سِياء، اوڳڻ ڍڪي آءُ، ته، سوڍا! سکياڻي ٿيان.

Be not cross, take not offence, it is not good, be not unkind,
Over look all my vices, come with kind heart, and be equitable,
Lateef says, there is no match of my beloved' beauty.

Cover my blemishes so that I delight.

روٹھ نہ مجھ سے میرے رانا، چھوڑ دے یہ عادت،

بھول جا میرے عیب تو سارے، مجھ پہ کر رحمت،

کمال ہے اور کی میں تجھ سا، حسن اور الی چاہت،

دے جا من کو راحت، ڈھانپ لے اوگن میرے۔

رُسُ مَ رُسَنُ گهَورِيو، ڇڏ راڻا! ريڏائي، منهنجي ميٽ مينڌرا! عاقل! اگلائي، لپيٽج، لَطيفُ چئي، ڪاملُ! حَچائي، ڪَر مُعافُ مَدائي، ته سودا! سُکياڻي ٿيان،

Take not offence, forgive and forget, be not obstinate,O sagacious Mendharo, overlook my ugliness,O perfect one, cover my weakness and immaturity,Forgive my lapses so that I may find peace.

روٹھ نہ مجھ سے چھوڑ دے ساجن! ضد کا یہ انداز، دھوکر مجھ کو اُجلا کردے، عاقل! چارہ ساز، وُھانپ دے میری ہر کمزوری، اے میرے ہمراز! خش دے اے دمیاز!، تو سوڈھا! میں سکھ پاؤں۔

كَاكِ كَرِّهِي، وَلَّ وِيا، جَلي مُنهِنجي جانِ، رَكِي كَاهِ، رَكِي كَامِ تَنهن گُمانِ، وَكِي كَانِ، وَكِيْ كَانِ، وَلَا نَهن گُمانِ، وَلَا نَه جَيان هَالرٍّ! سِگهو مَونِج، سُپِرين!

Kaak has burnt, trees are scorched, I am afire, Leaving his walking stick, he slipped, his doubting my fidelity kills me, I will not survive, come soon, my beloved.

> سلگ رہی ہے کاک اے رانا! سلگ رہی ہے جان، مجھ پر گذرا شک تھا ساجن!، بیری وہم و گمان، وکھ میں ہوں حیران، جلدی آجا ساجن!

كَاكَ كَرِّهِي، وَثُ وِيا، بَرِيا مَحَلَ مَاكَ، سُودِي جي سَرَتِيوُن! وِدِيس وَهِ ويراكَ، سُورَنِ لائيا سانگَ، سِگهو موٽِج سُپِرين!

Kaak has burnt, trees are scorched, palaces are aflame, O mates, the love of Sodho has put me in sorrows of separation, My sufferings are many, come soon, my beloved!

> سُلُگ رہی ہے کاک اے رانا! محل سلکتی آگ، سوڈھا، تیری پریت میں میرا، جیون ہے بیراگ، موڑ لے اونٹ کی باگ، ول میں دکھ ہیں کیا کیا۔

> كاك كَرِّهي، وَلَّ وِيا، بَرِيا رِنَكَ رِتَولَ، تَو بُها رِنَكَ رِتَولَ، تَو بُهاڻا، سُپِرين! هِينئرِّيَ اَچنِ هَولَ، جي مُون سين كَيئي قَولَ، سي سِگها پارِج سُپِرين!

Kaak had burnt, trees are scorched, deluxe palaces are aflame,
Without you, fears lurk in my heart,
O beloved, keep all the promises you made to me.

سکگ رہی ہے، کاک اے رانا!، سکگیں رنگ رنول، تیرے ہجر میں ساجن سائیں!، من میں آئیں ہول، کیئے تھے جو بھی قول، آن کے بورے کر اے پریتم! ڪاڪِ ڪَڙهي، وَڻَ وِيا، لُوٺو لُڊاڻو، تَو پُڄاڻا، سُپِرين! آتَڻُ اُجهاڻو، مُينَ سين ماڻو، مُناسِبُ نہ مَينِڌرا!

Kaak I has burnt, trees are scorched, so is Ludaano, After you, my chamber looks dismals, Mendhro, It is not fair to be coquettish with the lifeless.

سُلُک رہے ہیں محل دو محلے، سُلُک رہی ہے کاک، جھے بن آنگن آنگن سائیں! اُڑتی ہے اب خاک، جو ہیں سینہ چاک، ان کو مار نہ ناز ہے۔  $\frac{1}{2}$ 

حالُ قُربانُ, مالُ قُربانُ، گهورِبان لَدِاللهِ، فِدا لَيءَ فَقيرَ جو، شَلَ رُسي مَ راللهِ! مُينِ سين مالله، مُناسِبُ نَه مَينِدرا!

I make offering of my life, my wealth, and the Ludaano, Would that the beloved of the devotees may not be cross, O Mendhro it is not fair to be coquettish with the lifeless.

تن من وهن قربان كرول مين، وارول يار "لذانه" جس نے وارى جان تو اس سے، روٹھ نه جا اے رانا! ناز نه اب و كلانا، سوڈھا! پریت كى مارى كو۔

## وائي

ذُور وَجِيه، ذَينهن لائي، كاسودَلَ كي سَمجهائي، جيديُون! مُنهنجي رَاتُلَ كي كَا بَاجَه، بَئي! چَنا، مَنهن، ماڙيون، أوذاهين أذائي، ميڙ مُنجان ٿي، مينڌرا! تو دَرِ تيلاهي، منتَ مُنهنجي مَينڌرو، مانَ مَ مَوتائي، قَنَيلَ مِينهَنَ فِراقَ جا، وَيلي وَسائي، سودا، سِرُيِڻ گهوريان، آءُ كَرَهو كاكِ ورائي، للدوِييان، لَطيفُ چئي، شل بَيرُ مُئيءَ ذَي پائي!

### Vaaee

He goes away, overstays, some one may dissuade him
O mets, my beloved may take pity upon me,
He is building houses and huts over there,
O Mendhro, I am sending a deputation to reconcile with me,
I wish Mendhro would not turn down my request,
The wounded one is shedding torrents of tears,
I will make offering of my life if he brought his camel,
Lateef says, he may come from Ludaano to me, the wretched.

وائی
دوردلیس کیوں بھائے، کوئی ساجن کو سمجھائے، مرکرے وہ مجھ پر،
دور دلیں میں محل دو محلے، کاہے کو بنوائے،
سندیسے اس آس پہ بھیجے، شاپید تو آجائے،
کروں میں منت ہر دم تیری، ترس مجھی تو آئے،
بر کھا رت کی جھڑی گی ہے، بیٹھی نیر بہائے،
تن من تجھ پہ واروں ساجن!، پاس اگر تو آئے،
کے لطیف بدیس سے پریتم، انگنا میں آجائے۔

### CHAPTER-VI

نہ وارِثُ نہ وَلَهِی نہ سَکَّ، نہ سِیاکی تو پُڄاٹان سُپرین! آیُمِ اُولاکی پانڈیا! پاراپی ذَجَان ِ دائی َ دَولَ کی.

No heir, no support, no kith and kin,
Pain surges like fire after you left, my love,
O messenger, deliver this message to the lord of Dhutt.

نہ ہی عنگی، نہ ہی ساتھی، نہ وارث، نہ پیارا، تیرے جاتے ہی بر بن کو، آن دکھوں نے گیرا، تو سندیس بیہ میرا، لے جا قاصد پاس بیا کے۔

ڏجان ِ ڍاٽيءَ ڍَولَ کي، سنَيهَو سارِي، مُون کي ڦٽُ فِراقَ جو، مَينِڌرا! ماري، اَچين جي وَاري، ڪَرَهو ڪَميڻيءَ تي!

Convey carefully my message to the lord of Dhutt,

The wound of separation is painful,

Would that you rode your camel to this base person!

یاد سے دے سندلیں پیا کو، جا پیا کے پاس، تیرے ہجر میں مرتی ہوں میں، من میں ملن کی پیاس، توڑ نہ میری آس، آ برہن کے آنگن سائیں! كَرَهو كَميشيءَ تي، سودا وارِ سُجانًا؛ كُهُ كَريان كاكِ كي؛ تَنَ توُهِين ذي تانً، لاهي غير گُمانً، أكَّرٍ آءً أكَندِيين.

O sagacious Sodho, ride your camel to this base person,
What use is Kaak? My whole body is yearning for you,
Free your heart of doubts,
Come to the one who misses you all the time.

آڱڻ آءُ اڪنڍيين، پَرِچي، پيارا! پَلَڪَ پَراهُون نہ سَهنءِ، جيءَ جا جِيارا! نِيهان نيزارا، سَج، تہ مانَ سُورُ لَهي.

Forbear and forgive, my love, come to the abode of those who long for you,

O you who are the source of my life, even moment's separation from you is unbearable,

Come and cure me of pain with your loving glances.

میرے انگنا آجا ساجن، من جا میرے پیارے، پل بھی دور رہا نہ جائے، کیوں ہے دور دلارے! زخم دے آن کے نیارے، درد مٹے میرے من کا۔ سَج تہ مان سُورُ لهَي، اُکِيوُن ڀَري ٻاجهَ، رَاڻي جيءَ رِهاڻِ کي، ويٺي وِجهان واجَهه، سوڍا! لَهي سَاجَه، پَسُ توشكُون، تَكِيا،

Cure me of pain with your loving compassionate glances,
I look forward to a love chat with you,
Find time to come and see the condition of quilts and pillows of
our wedding bed.

رحم بحرے نین سے دیکھ تو، دردِ ہجر ہو کم،
تیری میٹھی باتوں کو من، ترسے ہے ہر دم،
آگر اے ہدم! دیکھ تو اُجڑی تی ہماری۔

پُسُ توشَكُون، تَكِيا، سيئي وِهاڻا، پُسيو هَنڌَ، پَچي هِينتُون، جي حَبِيبَنِ هاڻا، هِكُ ذُنگا ذَاذَاتًا، بِيو موٽِيو تان نه مَينِدرو،

See the condition of quilts and pillows,
Seeing the bed that has touch of your body my heart bleeds,
On the one hand parents are unkind, on other my beloved has
not turned up.

اُبرِی سیج ساگ کی، آن کے دکھ تو رانا! اس بستر کو دکھ کے تڑیوں، جس پر سویا جانال، ایک کھور زمانہ، دوجا تو نہ آیا۔ كَري مَوتَ مَينڌرو جي لُدوڻيان لالُ، گهرُ مِڙوئي گهوريان، هُوند پنهنجو حالُ، راڻي دَاران راڄَ ۾، مون نه گهرجي مالُ، سَوڍي كي سُوالُ، كَريان ٿي قُربَ جو.

If my love Mendhro comes from Ludaano,
I will give away whatever I have,
No wealth of any sort I need without him,
I entreat Sodho with heart and soul to come.

آئے اگر وہ لوٹ کے، میرا لالن لال، سب کچھ اس پہ وارول جو سب، جانے میرا حال، رانا بن میں اور نہ ماٹلوں، وہ ہے جان و مال، تو ہی آن سنبھال، میرے ڈویتے من کو۔

سودا! سُورَ سُكائيُون، أكِيوُن آبُ نه كَنِ، رائي وَرُوليوُن وَيَنَ، رالتي جيء رهالِ كي، ورُوليوُن وَينَ، سي كِئن، مَينِدرا! مَچَنِ؟ جي توسُوريءَ چاڙِهيُون.

Sodho, my eyes have dried up in pain and cannot shed tears,
They languish for a love chat with you,
How can they ever be happy whom you have put on gallows?

تیری یاد میں روتے روتے، نین ہوئے بے نور، درشن کارن ترسیس نینال، جا ہے تم دور، کیے ہوں مسرور، نین چڑھائے دار پہ تُونے۔ لَودَي لَکَ اَچنِ، رُوءِ راڻي جي ناهِ ڪو، هڪُ اکيوُن، بِيا آڱڙا، پَر ۾ ٿا پَچَنِ، سَي ڪِئن، مَينِدرا! مَچَنِ؟ جي تَوسُورِيءَ چاڙِهيُونَ.

Countless Lodhies may come, none has a countenance like that of Raano,

My eyes and my entire body is secretly burning for him, How can they ever be happy whom you have put on gallows?

رانا جیسا اور نہ کوئی، لاکھوں کاک میں آئیں، آئیں، آئیں، آئیں، آئیں، آئیں، کی سلگتے جائیں، کینے وہ سکائیں، نین جو چڑھائے دار پر تونے۔

مُومَلَ ويني مَينڌرو، سَدائين ساري، وَلِيوُن وِاسَ وَرِنِيوُن، چانگي کي چاري، جَدَّهِن تَدَّهِن سَيرين، اِيندُمِ اوَتاري، سوڍي سين ساري، ڳالهيوُن ڪَندِيَس ڳجهَ جُون.

Moomal remembers Mendhro all the time, She grazes his camels on fragrant creepers, Hoping that today or tomorrow he will come to her abode, And she will tell him all that she has suffered in separation.

مومل کو تو ہر پل اپنے، پی کی یاد ستائے، اونٹ کو خوشبودار مہلتی، بیلیں آن کھلائے، کہیں تو شاید میرا ساجن، میرے انگنا آئے، ساجن درس وکھائے، کروں میں راز کی باتیں۔

سودا، تُنهنجي سُونَ اَندرِ آكِيوُن الائيُون، راڻا! رهاتُينُ جا، مارينُمَ مَذكُونَ طَعنا ذَينمِ تُونَ آءُ، ته پَرچُون پاڻَ مِ

O Sodho, your separation has lit fire in my heart,
Memory of the love chats is killing,
My mates taunt me about you, come, let us reconcile.

من میں درد فراق کی ساجن، سلگ رہی ہے اگئی، تیری پیار ہمری باتوں کو، مومل یاد ہے کرتی، طعنہ دے ہر بجنی، آ تو من جائیں اے ساجن! ho

راتًا رِهَاتِّيُون، سودا! وَيني سارِيان، سَهسَين سِجَ التّا، راتِيوُن وِهاتْيوُن، كورّين مُون كاتِّيوُن، دولا! دَكي آ؛ تُون.

O Raano Sodho, all the time I remember your love chat, Many suns rose and many nights passed, I am full of faults, come and cover them.

سوڈھا! ہر بل یاد کروں میں، تیری میٹھی باتیں، جانے کتنے سورج اُبھرے، ڈھلی ہیں کتنی راتیں، مرکی کربرستائیں، آن کی ڈھانپ لے عیب تو میرے۔

مُونَ گُهِرِ أَچِي جَي تِّئي، مَينِدرو مَهِماڻُ. آڻي جَهوڪِيان آڳِ ۾، ڄيري وِجهان ڄاڻُ، تاڻي تَنُورنِ ۾، ڀيري سَڻان ڀاڻُ، پَيري سَڻان ڀاڻُ، پَيڪن سُوڌو پاڻُ، گَهُر تَٰڙُ گهَورِيان پِر تان.

If Mendhro comes to be my guest,
I will fling my ego and self-consciousness in fire,
All my pride and self-importance in oven,
I will sacrifice my self along with my parents and all my
belongings.

رسی جو میرے انگنا آکر، ساجن ہو مہمان، سوڈھل سائیں! آگ بیں ڈالوں، اپی دائش گیان، ہماز بیں جھونکوں یار خودی کو، اپنا سارا مان، اپنا جمم اور جان، ساجن! جھے پہ واروں۔ اپنا جمم اور جان، ساجن! جھے پہ واروں۔ آخ نہ گالھائون، ھُونِ ڏيھاڻي نجھري، پَسو! پَهُ پيون، آتَڻُ سُحِو اُنِ دِي!

All my mates used to chat at weaving place of my house, Now behold cotton pods lying on ground and desolate weaving place.

> گونج رہا تھا آگن، پیار بھری باتوں ہے، دیکھ کے اُجڑے آئن، منوا تڑین لاگ۔

أَجُ نه پُسان سي، آتَڻِ كَتَيَمِ جِنِ سين، هاڻي تَنِين كي، كَنديءَ كاكِ نِهارِيان.

I do not see my mates today with whom I used to weave cotton,
I look for them standing on Kaak's bank.

جن کے سنگ تھا چرخہ کاتا، جانے گئیں وہ کمال، ڈھونڈھ رہی ہیں اکھیاں، اُن کو کاک کنارے۔ ☆

تُون ڍاٽي، ڍَٽَ ڌَڻي، ڍولا! تُنهنجو ڍَٽُ, پائي تُراڙِيءَ تَورِيان، ته مُلڪُ نه تُنهِنجو مَٽُ, لاهي ڪَسَرَ ڪَٽُ, اَچي کَوِڙ قَناتُون ُ کَاڪِ ۾.

You belong to Dhatt, Dhatt belongs to you, you are lord of Dhatt, If I weigh you against the whole country, it won't be equal to you, Wash off ill feeling and pitch your tents on Kaak's banks.

تو ''ڈھائی''ہے، ڈھٹ کا مالک، ڈھولا! ڈھٹ ہے تیرا، ڈال ترازو میں جو تولوں، بلڑا بھاری ''ڈھٹ'' کا، ڈال تو آن کے ڈیرا، اور دل کا زنگ اتار دے۔

كُورِّ قناتوُن، كاكِ هِر، راتاً، ويهُ رهي، ماتُهو جي محلات جا، سودا! كَم سهي، ويندئي ڳالهِ وهي، وكر پوندين ولها!

Pitch your tent on Kaak's banks and settle down here, Know dwellers of the palace fully, Else you will miss the opportunity and repent afterwards.

اب تو یمیں پہ رہ جا سائیں! آجا کاک کنارے،
آن کے تو بیچان اُنہیں جو، بای کاک محل کے،
اکدن، ہاتھ تو مل کے، بیچیتائے گا بیارے۔
ب

وائي

نيئي نيئي ڏيج، اي أدا! ادا! ساٿي! پرينءَ سنيهو،

پيرين وجهي هَٿڙا، زارِيوُن زور ڪَريج. ڪالَه ڪُوماڻا گُلڙا، سُڪا مَٿي سَيجَ، تولَءِ هَنجُون هاريان، هي جي مَنجهان هَيجَ، جئن تَو ڀَيرون ڪَيو، تئن مون ماءُ مُئي سُڻيج، نماڻيءَ جي نجهُري، پيهِي تُون پُڇيج، اَهُكِيءَ عَبدُاللَطيفُ چئي، اَچي آڌرُ ڏيج.

### VAAEE

O traveler, convey my message to the beloved,
Touching his feet make entreaties on my behalf,
The flowers of our wedding bed have withered,
I am shedding tears for you with love,
If you do not come you will hear of my death,
Enter the abode of this humble person and take care of her,
Abdul Lateef saysm, come to my help at difficult times.

وائی

یاد سے دیجیو یار، پریتم کو پیغام،
پنٹوکر پیر پیا کے، روئیو زارو قطار،
جن کچولول سے تیج سجائی، مرجھائے وہ یار!
تیری پریت میں روئیں اکھیاں، اشکوں کی ہے دھار،
تیرے ججر میں روئی اکھیاں، اشکوں گی آخر کار،
مجھ بر ھن کے آئگن میں تُو، ساجن آ اکبار،
مشکل وقت میں ساجن میرے، تیری بی ہے سار۔

### CHAPTER VII

ذَتِ مَ وَجِعِ دُولَ! كَاتِّيارِي كَاكِ كَرِي! آتُونُ آڳِهِينَ آهِيان، بَدي تُنهِنجي بَولَ، تَو كي ساري سُپِرين! رُنُمِ مَنجِه، رَتُولَ، يَكَاتُنا ۽ تُولَ، وِسَهُ، مُون وَهُ ٿِيا.

Go not to Dhatt, disgrace not Kaak.

I am bound to you by your word of love since creation,
Thinking of you I shed tears of blood in the palace,
Believe me, everything is a poison for me without you.

ؤهث تو جا نہ ؤهول!، کاک کو داغ لگاکر، میرے لیے ہے روز ازل ہے، بدهن تیرا بول، تیری یاد میں تڑپ تڑپ کر، روؤں بیچ رتول، من میں آئیں ،ول، کچھ نہیں بھاتا من کو۔

جي هُئا كوڏِيا كاكِ جا، سُتا سي سُونهَنِ، لَا وِثِيان، لَطيفُ چَئي، لَڏِيو لوڌِيڙَنِ، سي مَوٽِي مَسَ اُچنِ، جي آتَڻِ آرامي ٿِيا.

Those fond of Kaak would look charming asleep,
Lateef says, the cherished ones departed from Ludaano,
They never return who rest for good.

وہ ہی شبستانوں میں سوئیں، جو ہیں کاک کے مالک، چھوڑ گئے وہ لڈانا کو، جو تھے کاک کے لائق، سوئے سکھ سے فائق، لوٹ کر پھر نہ آئے۔

لَّدُوْتِيان، لَطيفُ چَئي، كَٽُوُن كَنيائوُن، عَدِيلا هَلِيا، مُومَلَ مارِيائوُن، عَدِيلا هَلِيا، مُومَلَ مارِيائوُن،

Lateef says, they departed from Ludaano,

They ignored Moomal's beseeches and plunged her in sorrows,

Breaking their routine of visiting Moomal they went to rest forever.

لُدُانہ سے لاد چلے وہ، لوٹ کے پھر نہ آئے، سی نہ میری آہ و زاری، موہے زخم لگائے، ان پر نیند کے سائے، آئے نہ وہ پھر لوٹ کر۔

ييرو يَجُ مَ كَاپَرِي! لاهي وِهُ مَ لاكَ، تان مُون هِينئڙو ماكَ، جان تون جوڳِي! جُوءِ ۾.

O ascetic, break not your routine of visiting me, nor sever relations with me, So long as you are in proximity, my heart is at rest.

ترک نه کر تو آنا جانا، توڑ نه رشتے ناتے، جب تک ہے توجگ میں جوگی، دل میں آس بند ھی ہے۔ سودي سرُ نِيو، هِتِ كَرَنْگُهرُ سَكِتُو، راڻي جِيءَ رِهاڻِ كي، سِكي ساهُ پِيو، پُسان كِينَ بِيو، تو رِءَ أكِرَّيُن سين.

Sodho took away my life, leaving a skeleton behind,
I am dying for a love talk,
May eyes not see any one but you.

جسم سے جان نکال کر، سوڈھا لے گیا ساتھ، رانا! یاد کروں میں تیری، پیار بھری ہر بات، تو ہی میرا ناتھ، تجھ بن اور نہ دیکھوں۔

سودي مُنهنِجي ساهَ سين، جَيلاَيُون! جِئن كِيو! كَڙي مُون كاكِ ٿِئي، آتَڻُ وسِرِيو، پُسان كِينَ بِيو، تورِيءَ أكِڙِيُنِ سين.

O mates, Sodho has blighted me so much that, I am fed up with kaak and have forgotten the weaving place, I wish I may not see any one but you!

> سکھیو! مجھ پر اس ساجن نے، کیا کیا ظلم ہیں ڈھائے، اب تو چرخا کات نہ پاؤل، کاک نہ موہے بھائے، کوئی نہ اب خ پائے، سوڈھے بن نین میں،

جَيدِيوُن مُنهنِجي جيءَ سين، راڻي رِڻُ ڪِيو، قَلبُ ڪاڪِ ڪَنڌِن ۾، پُرزا ٿِي پِيو، پُجهان، ٻَهر وِيو، هِنئون هَنڌِ نہ اڳئين.

O my mates, Raano has blighted my heart, He broke my heart into pieces on the banks of Kaak, I feel as if my heart were not here with me but somewhere else.

سکھیوری! اس سوڈ طل نے، کیا کیا کیے سم، ٹوٹ گیا دل کاک کنارے، پل پل رنج و الم، گھٹا ہے ایوں دم، جیسے گھٹ کر مرجاؤل گی۔

راڻي رِڻُ ڪِيو، جَيڏِيوُن! مُنهِنجي جِيءَ سين، مَنُ مَينِڌري وَدِيو، دُېِي دَّڙُ پِيو، بُجهان، بَهَرِ وِيو، هِنئون هَنِڌ نه هَيڪِڙَي.

O mates, Raano has completely smashed my heart,

He has cut my body and blighted my heart,

I feel my heart has gone out of my chest and is not there any more.

سکھیو! میرے سوڈھل نے، ستم کیے کیا کیا، کانپ رہا ہے تن برھن کا، کاٹ دیا جیزرا، اب تو من میرا، رہا نہیں میرے بس میں۔ راڻا! نه ڄاڻان، ڪئن وِڏوڻين؟ وَلَها! اَچي ڪاڪِ ڪنڌنِ مِن پَرچي ڏي پاڻا، مينڌرا! ماڻان، تو رِءَ ڪَنِديس ڪِن سين؟

O Raano, I do not know how you got annoyed with me, Relent on your own, and come on the banks of Kaak, I cannot be coquettish with anyone but you.

کیا جانوں کسی کارن سوڈھل، تم نے منہ پھیرا، اگر کاک محل میں ساجن!، میرا درد مِٹا، بن تیرے سوڈھا!، کس کو چھب دکھلاؤں۔

رُثَان ٿِي راڻا! هَنڌَ نهاربو حُجِرا، پيئي کَه کَٽُنِ تي، ٿِيا پَلَنُگَ پُراڻا، دُريائي دُوڙا ٿيا، وَرَ رِءَ وِهاڻا، جايُون، گُلَ، جَباتَ، وَڻَ، تو رِءَ ڪُوماڻا، مينڌرا! ماڻا، تو رِءَ ڪَندِيس ڪِنِ سين.

O Raano, I weep when I see rooms of my house,
There is dust on the cots, couches are wornout,
Pillows are all dust without you to sleepon,
Places, flowers, fragrance, trees, all have withered without you,
I cannot be coquettish with anyone but you.

دکھ کے ویران گھر کو ساجن، پل پل بڑے من، فاک اُڑے ایوانون میں اور، ویرال ہے آنگن، تی ساگ کی خاک ہوئی ہے، بن تیرے ساجن! مرجھائے جو بچول کھلے تھے، کل میرے آنگن، تھے بن اے ساجن، کس کو چھب دکھلاؤں۔

ميان مينڌرا مُوٽ, بَخشُ كَرِ بُڇائيُون. توُن گهَڻِن جو گهوٽُ, مُون وَرُ تُون ئي هَيڪڙو.

O Mendhro, relent, come back, forgive all my faults, You are consort of many brides but you alone are my spouse.

> بخش دے میرے عیب گناہ اب، آجا میرے آنگن، تیری اور بھی محبوبائیں، میرا ایک تو ساجن۔

> جئن ايندي ئي موٽئين، مينڌرا! وڏي جاڙ ڪيا، وَرُ نَهُ هُئين؟ وَلَها! هُوندَ جَٽِي، مُون جاڳاءِ، ته سُتي جي ساڃاءِ، سوڍا! سِگهِيائي ٿيءِ.

O Mendhro, you did injustice to me,
You came and immediately left,
You were my consort, you should have stayed
and awakened me,

O Sodho, you would have verified whom was I sleeping with.

آگر لوٹ گئے تم ساجن! کیبا ہے یہ سم، یار! جگاتے، میں سمجھاتی، کیسے سے ہدم، جاتے جان تم پریتم! کہ کون تھا میرے سنگ۔

جَڳُ جِئَن ئي چوءِ، سوڍو تِئن نِر سِکِيو، راڻو تِئن نہ روءِ، ڳوڙهو جِئن ڳِلَ ڳُڙي، Sodho does not behave the way people behave, He does not weep to let tears moisten his cheeks.

سَهسَين جِئان سِكَنِ، تِئان مُومَلَ مَوتَنُ لِكِيو، سي هُنهِين جاڙ جِئن، جي كُوڙي كاغَذَ آئيُون.

Many long to reach his door,
It was Moomal who was destined to reach there and come back,
Life of those is absurd who come on a false invitation.

جس منزل کو ترسیں سارے، کھوئی وہ منزل پاکر، کیا کریں وہ جی کر جن کو، پریت نہیں میسر۔

ويني نِت نهاريان, راڻا! تُنهنجو راهُ, مُوٽائي ماڳنِ مِر، آڻيندوءِ اللهُ، سوڍا! تو ڳرِ ساهُ, نات راڻا گهڻا راڄَ مِر،

O Raano, all the time I expectantly look for you, Allah will bring you back the to same old sites, You are my life-breath, else there are many Sodhos in the world.

> تکتی ہوں دن رات اے رانا! میں تو تیری راہ، اکدن تھے کو لے آئے گا، آگن میں اللہ، رانا تھے سے جاہ، ورنہ جگ میں بہت ہیں رانا۔

راڻي سنندو رُوحَ ۾، پَسو! پَڳههُ پِيومِ، ٻَيڙيءَ جئن ٻَڌي وِيو، سوڍو ساهُ سندومِ، وِهَڻُ وِهُ ٿِيومِ، جاڳيو ٿي، جَرُ هارِيان.

Look, the cord of Raano's love is fastened to my soul,
As boat is fastened with rope to shore,
So has he fastened my heart to himself,
Rest is impossible, I remain awake and shed tears.

تِنِ باغَنِتُون بَسَ، جي ڪَنڌيءَ ڪاڪ, ڪَڪَورِيا, سُوڍي رِيءَ سَرَتِيوُن! ڪَاڪِ نہ اُچي ڪَسِ، راڻي پائي رَسِ، تَنُ بَيڙيءَ جِئن تاڻِيو.

I am fed up with gardens that bloom on the banks of Kaak,
Without Sodho I do not like Kaak,
Raano tied my heart with rope and pulled my body like a boat.

'گاک'' کے باغ نہ بھائیں من کو، ویراں ہیں نظارے، کچھ نہ بھائے مجھ بر ھن کو، تجھ بن ساجن پیارے، باندھی ناؤ کنارے، میرے ڈولتے من کی۔ لُوئِيَسَ لَدِاڻي، پَسو! جو پِرِيُنِ رِي، جَيدَيوُن رِي، جَيدَيوُن! جيهائي ڪَئي، راتِ رُسي راڻي! هَلبو هاڻي، ويرا، ڪاڪِ وِهُ ٿِئي.

Seeing Ludaano without my beloved will burn my eyes, Raano was unjust last night when he went away, I go to him, for without him Kaak is like poison to me.

سکھیو بن سوڑھے کے اب تو، بھائے نہ یہ لُڈانہ،
کیا کیا مجھ پر ظلم کیے ہیں، تونے روٹھ کے رانا،
کاک میں اب کیا جینا، چھوڑ دے کاک کو اے دل!



# وائي

كِئن كَرِيان؟ كاذي وَجان؟ مُون كي سودو سَجُهه نه ذي. راڻو رات رُسي ويو، كَرَ ٿي كَلَ مَٿي، اَچيو آتَڻَ واريوُن، طَعنا ذينم تي پَٿرِ وارِ وڇائيان، ريجهي راڻي كي، كارايان كيروليُون، چاريان چانگي كي، ايندُم هَوتُ هتي. اديون! عَبدُاللَطيفُ چئي، ايندُم هَوتُ هتي.

### Vaaee

What to do? where to go? Sodho is not making up with me,
Last night Raano went away, all learnt about it, I am disgraced,
My weaver-mates come and taunt me,
If he makes up, I will spread my hair on his bed,
I will graze his camel on the creepers with milky taste,
Abdul Lateef says, my beloved will come to me here.

وائی

کاہ کروں کت جاؤل، چھوڑ دیا پریتم نے، تم رو شخصے ہو جان گئے ہیں، اپنے اور برگانے، بیری میری سخھیاں مجھ کو، دیتی ہیں اب طعنے، میں قدموں میں بال پخھاؤں، آئے اگر اپنانے، تیرے اونٹ کو کنول کھلاؤں، آجا درس دکھانے، کے لطیف کہ آئے گا وہ، ساجن مجھے منانے

CHAPTER - VIII

كِينَ ساڭاهِيُمِ، سُپِرين، جاڙُون كَيُمِ جالَ، سودا! مُون كي كالَ. مَوني مُنهَن ۾ آئيُون.

O my love, without realizing I committed countless blunders, they all came up to confront me.

کھے نہ سوچا، کھے نہ سمجھا، خود پر ظلم کے، جو بھی پاپ کیے تھے سارے، میرے سامنے آئے۔

كِينَ ساڭَاهِيُمِ، سُپِرين! جاڙُون كَيُمِ جِتِ، سوڍا! مُون كي تِتِ، مَوني مُنهَن ۾ آئيوُن.

O my love, whereever I made any mistakes, unknowingly, O Sodha, they came up to confront me there.

میں نے خود پر ظلم کیے اور، کچھ سوچا نہ سمجھا، جو بھی پاپ کیا تھا آخر، میرے سامنے آیا۔

كِينَ ساڭَاهِيُمِ، سُپرِين! جاڙُون كَيُمِ جي، سوڍا! مُون كي سي، مَوتي آئيوُن مُنهَن ۾،

The mistakes I comitted unknowingly, O Sodho, they all came up to confront me.

پکھ نہ سوچا پکھ نہ سمجھا، ظلم کئے جو خود پر، سامنے آئے پاپ وہ سارے، آئینہ بن کر۔ ہٰ

خاموشي خَبر جي، مُومَلَ ٿِي مَتِ، صَبُرُ ٿِيو سُپَتِ، مُنهِنجي حَقِ، مينڌرا!

Your silence over my blunders is guidance for me, Your forbearance has led me to the straight path, Mendhro.

دیکھ کے میرے عیب اور اوگن، یار رہا خاموش،
آیا مجھ کو ہوش، اور سیدھی راہ کی میں نے۔

ﷺ

سودا، صَبُرُ تُنهنجو، مُومَلَ مَتِ لِيو، تُو جو كاله كِيو، تَنهِن مَدِيوُن ميَني ڇَڏيوُن.

O Sodho, your patience is guidance for Moomal, Forbearance you showed yesterday has erased all my blunders.

ساجن تیرے صبر نے مجھ کو، الی راہ دکھائی، وُھلے ہیں سارے عیب اے سائیں، کھوئی منزل پائی۔ تو ۾ ٻَڌِيَسَ تي، جي مُنهَن ۾ مَديوُن نہ ڏِئين، دولا! جي دَڪِئين، سي مَتان عَيبَ اَپُٽيِن.

I bound myself to you so that you may not point out my faults, O my love, faults that you have covered, pray, do not uncover.

> ای لیے تھا پُلُو تھاما، ڈھانچ عیب تو سارے، ڈھانپ لے میرے عیبوں کو تو، کرنہ ظاہر بیارے۔

> جي مُنهَن ۾ مَديُون نه ڏئين، تَو ۾ تي ٻَڌِياسِ، سوڍا! اِنَ سُهاڳَ کي، ويٺي واجهاياسِ، دولي ڍَڪِيياسِ، ڏيئي پاندُ پَناهَ جو.

I bound myself to you lest you may confront me with my faults,

I was looking forward to a bridegroom like you,

Who would cover my faults with his shirt-hem.

راڻا! هُيسَ رِيُ، تو سائين َ مُون سونُ ڪَيو، مُنهنِجي مَدايُن جو، حالُ اٿيئي هيُ، دَولِيا! دَكَڻُ ٿِيُ، ڪامِلَ! كَچايُنِ جو، I was like a raw metal, you made gold of me,
All my shortcomings are there for you to see,
O my love, be kind and cover all my blemishes,
I bound myself to you lest you may confront me with my faults.

تیرے عشق کی آگ میں ساجن، جل کر سانچ ہوئی، مجھ میں عیب ہزاروں سائیں، گُن نہیں ہے کوئی، ڈھانپ مجھے اب تو ہی، مجھ میں او گن عیب بہت ہیں۔

دُولي دَكِي آهيان، هُيَسِ اُگهاڙِي، ذَيئي لِکَ لاَ رِي، كَكَرُ كَيائينمِ كاكِ جو،

I was all naked, beloved covered me,

He made me a cloud of Kaak by covering me with a small peace

of cloth.

وُھانپ لیا ہے ساجن نے، عریاں تھی میں ساری، وُھانیا اپنے وامن ہے، میں بدلی بن کر بری۔

دَولي دَكِي آهِيان، هُيَسِ الكهارِّي أَكَ، جوڙي وِچان جَڳَ، كَكَرُ كَيائينمِ كاكِ جو.

I am covered by love, ere I was all naked, From amongst the whole world, he made me a cloud of Kaak.

> وُھانپ لیا ہے ساجن نے، عرباں تن تھا میرا، جگ میں ملا ہے رتبہ، میں بدلی بن کر بری۔

دَولي دَكي آهِيان، هُيَسِ اُگهاڙِي آنءُ، رکي پَنهنِجو نانءُ، ڪَڪَرُ ڪَيائينِمرِ ڪاڪِ جو.

I was all naked, beloved covered me, He gave me his name, making me a cloud of Kaak.

> ڈھانپ لیا ہے ساجن نے، میں عریاں تھی ساری، وهرا ہے مجھ پر نام جبی، میں بدلی بن کر بری۔ ☆

> كَكُرُ كَيائيِنمِ كاكِ جو، ڏيئي لاڙيءَ لِكَ، هاڻي مَٿي ڏِکَ، چَڙهيو ٿي چاڳَ كَرِيان.

Crimsoning me all over, he made me a cloud of Kaak, Mounting on the bridal bed, I indulge in coquetry.

> پریت کے رنگ میں رنگ دیا میں، بنبی ہوں کاک کی بدلی، میں گھو نگھٹ میں مُکائی، ساجن کو چھب د کھلاتی ہوں۔ .

> سودا! صَبُرُ تُنهنجو، مَرَكُ لجَايُنَ، چُپ سين جي چونَ، اَدَبُ كَجي ان جو.

Your patience is a solace for the abashed, Those who admonish silently are worthy of respect.

ساجن سائیں صبر یہ تیرا، معجوبوں کی لاج، مرے سمجھاتا ہے جو، سمجھ اے سرتاج۔ سودا! صَبُرُ تُنهِنجو، لَجايُنَ مرَكُ، ن كُچُنُ وَدِيو.

Sodho, your patience is a solace for the abashed, By keeping silent about our faults, Raana has shamed us.

سوڈھا، صبر یہ تیرا، لاج ہے مجوبوں کی تیری خاموش سے سب کو، ساجن لاج ہے آتی،

سوداً! صَبُرُ تُنهنِجو، سَينِ سيكاري، مُومِلَ جي واري، كُهُ ڄاڻان كُهُ ٿِيو؟

Your patience teaches all,

I do not know why it lid not do so in Moomal's case.

تیرا صبر اے ساجن سب کو، راہِ راست پہ لائے، لیکن میری بار اے سوڈھا، ہوا نہ کوئی کپائے۔

سودا! صَبُرُ تُنهنجو، سيكاري سَهَسَ، پُڄي تِئان پَهَسَ، مُون كي نَصيبَ نَيئي جَهليو.

Your patience teaches many, It was my misfortune that I did not learn quickly.

سوڑھا صبر یہ تیرا، سب کو سبق سکھائے، میرا نصیب تھا ہائے!، کہ میں تو سکھ نہ پائی۔ سودا! صَبُرَ تَنهِنجي، ماڙهُو ڪي مَومَلَ، ڪُپَرِ مَنجهان ڪَلَ، پِيَيم بِرِين! تُنهِنجي،

Sodho, your patience made me human, From my wrongdoings I learnt what you really are.

تیرے سبر نے ساجن سائیں، کیا مجھے انسان، پایا تیرا نشان، اپنے پاپول عیبول میں۔

سودا! صَبُرُ تُنهنجو، مُون كي نَصيحَتَ، رَيلا كَنِديسَ رَتَ، مَيندرا! تو مَهَندان،

Your patience is advice for me, I will shed tears of blood before you.

تیرے صبر سے ساجن سائیں، یہ نصیحت پائی، نیر بہاتی تیرے دوار پہ، یہ برهن ہے آئی۔

سودا! صَبُرُ تَنهِنجو، بي عَقُلَنِ عَقُلَ، آهي أنكُ أمُلُ، ماكِ تُنهنجي مَينڌرا!

Your patience is wisdom for the unwise, Mendhro, your silence is extremely precious as it covers faults.

> د کیے کے تیرے صبر کو سب کی، عقل محکانے آئی، خاموش سے سکھا تیری، چپ بھی ہے گویائی۔

سودا! صَبُرُ تُنهِنجن بي عَقُلُ آثِي بازَ. سَندي صَبُرَ سازَ، تَوبَهَم كارِيَمِ تَكِرِّي.

Sodho, your silence brings senseless to sense, Because of your patience I repented soon.

تیرا صبر اے ساجن سائیں، سب کو رکھے ہے باز، صبر کا بیہ اعجاز، کہ تائب ہوئی میں ساجن۔

سودا! شَرِمايوُن، پَسِيو عَيَبَ اڳِيان، نَکَ نِرِڄايون، هُيُون مُنهنجي حَقَ ۾.

All became ashamed in the face of their faults, But it was I who was too conceited to regret.

د کھے کے اپنے عیب اور اوگن، ہر اک ہے شرمائی، میں تھی الیی ڈھیٹ کہ مجھکو، مجھی شرم نہ آئی۔

مُوني آئيو مُنهَن ۾، سوڍا! شَرَمُ جِنِ، سَي لَڄايوُن لَڇَنِ. پَسيو عَيَبَ اڳيان.

Sodho, those who regained their ability of being ashamed, Perceiving their follies they writhe with regret.

عیبوں سے شرمانا سیکھیں، ان کو آئے لاج، شرم سے وہ سرتاج! تزییں لاج دلاریاں۔ أَدِيوُن! آتَنُ وارِيوُن! نِرِجا نَكَ ٿِيا، وَدِيا، تان نہ وِيا، پاڻان مورِيا مُنهَن ۾.

O my spinner-mates, some people are thick-skinned, They do not mind losing face again and again.

> چرفا کاتے والی سکھیاں، کچھ کو لاج نہ باک، اُن کو لاج نہ آئے اُن کی، کث جائے گر ناک۔

مورَي مُنهَن وذا ٿِيا, وَدِيا, تان نہ وَجَن, اَدِيُون! اَتْناسَنِ, تِنِ كَوجَهنِ كي كِئن كَرِيان؟

They do not mind losing face again and again, I wonder what to do with such ugly thick-skinned people.

اِن کو شرم کمال آتی ہے، کٹ بھی جائے ناک، کیے ہیں بے باک، کون انھیں سمجھائے۔  $\stackrel{\sim}{\Box}$ 

جِنين سَندي مُنهَن ۾، نِهائيوُن نَڪَنِ، تِئان وَدِيو هَيڪِڙُو، تہ ڪَهِڙو ٿورو تَنِ؟ سَي مَرُسُڃائي سُونهَنِ، جِنَ ڀَلي ڀِينگَ ڀَرَمَ جي.

Those who have too many faces,

No sooner they lose one, they wear another,

Their poverty is virtue, who hold dear their honour.

شرم نہیں ہے آنکھوں میں اور، نہ ہی لاج حیا،
کٹ جائے گرناک تو پھر بھی، اِن کو کیا پروا،
مفلس رہنا اچھا، بھرم اگر رہ جائے۔

# وائي

آءُ، راڻا! رَهُ راتِ، تُنهنجي چانگل کي چَندَنُ چارِيان. راتيان ڏينهان رُوحَ ۾، تَنَ تونهين جي تاتِ، وَيئي نِتِ نِهارِيان، اُچِين جي پِرياتِ، مُون کي آهي، مَينڌرا! وائي تُنهِنجي واتِ، اَدِيوُن! عَبدُاللَطيفُ چئي، ڏاترُ ڏيندُم ِ ڏاتِ.

### Vaaee

Come Raano, stay night, I will graze your camel on sandalwood,
Day and night your thoughts pulsate in my whole body,
All the night I gaze at the path you might come at dawn,
Mendhro, all the time I talk and think of you,
Abdul Lateef says, the Munificent will bestow me with munificence.

وائی آ رانا! رہ رات، تیرے ناقے کو چندن چراؤں، گونج رہی ہے من میں رانا، تیری ہر اک بات، راہ تکول وہ آئے شاید، بھیگ چلے جب رات، یاد کروں میں توہے ساجن! ہر بل تیری بات، سکھیو! شاہ لطیف کے، رانا دے سوغات۔

### SHAPTER - IX

راڻي جِيءَ رِهاڻِ مان، ڪو آديسي آيو، چَوڏهينءَ ماهَ چَنڊَ جِئن، ڪَيو سامِيءَ سَهائو، لَٿو ُ اونداهو، جوڳيءَ سَنديءَ جَوتِ سان.

An ascetic came from Raano's converse, The divine radiated like a full moon, Dispelled all darkness with his radiant self.

میرے رانا کی محفل ہے، آیا ایک سوامی، سوامی صورت جگمگ د کے، جیسے بورن ماشی، دور ہوئی مایوسی، جوگ کی کھ جوت ہے۔

رُاڻي جيءَ رِهاڻِ مان، ڪُو آيو آديسي، کَـُـُورِيءَ خُوشِبُوءِ سين، وِلاتَ سَڀِ واسي، سَوڍو سَناسِي، اتانهِين ٿِي آئيو.

An ascetic came from Raano's converse,
The whole vicinity became fragrant,
A truly accomplished ascetic has come from there.

میرے رانا کی محفل ہے، آیا ایک سوامی، ممک اُٹھی ہے خوشبوؤل ہے، دلیں بدلیں کی دھرتی، سچا وہ سنیای، آیا پریتم دلیں سے ہے۔

راڻي ريبارو، تو ڏانهن مُڪو تَڪِڙَو، لَدُوُڻِيان، لَطيفُ چئي، ماڻج موچارو، صُبُحَ سَوارو، ڪاڪِ گِهڙَندو ڪَرهو،

Raano sent you a camel-riding messenger,

Lateef says, perceive the handsome one coming from Ludaano,

His camel will enter Kaak early in the morning.

وکیھ کہ رانا نے بھیجا ہے، پاس تیرے اسوار،  $\lambda$  لکڑانہ سے آنے والے، کا تو پالے پیار، اونٹ پہ چڑھ کے بار، کل آئیگا کاک کنارے۔  $\lambda$ 

راڻو رَبُ راضي ڪَري، مانَ وَرائي وَاڳَ، چَنَدنَ سين چِڪَ ڪَري، مُومَلَ لِنبي ماڳَ، سَوڍي جي سُهاڳَ، ڍَٽُ مِڙوئي ڍَڪِيو.

May Allah soften Raano's heart and he turns reins towards me, I will wash my housefloor with sandalwood, It is Sodho's union that has covered the whole Dhatt.

اونٹ کی باگ کو موڑ کے آئے، مہر کرے اللہ، مومل خوشبو سے ممکائے، کاک کی ہر اک راہ، رانا! تیری چاہ، ڈھانچ سادے ڈھٹ کو۔

نَئُون نِياپَو آئيو، راڻي مُلان رات، لَديسُون لَطيفُ چئي، ڪَنان ڏَاتَرَ ڏاتَ، ڪَهِڙي پُڇِين ذاتِ؟ جي آئيا سَي اڳهياً.

New message came from Raano last night,

Lateef says, we have received gift from the Munificent,

Cast, creed and breed, is not queried,

Whosoever comes, finds acceptance.

ن نیا سندلیں ہے آیا، رانا کا کل رات، کے لطیف کہ اس رانا ہے، پائی ہے سوغات، کوئی نہ پوچھے ذات، جو آئے سو پائے ساجن۔  $\stackrel{\leftarrow}{\Box}$ 

كَيدّانهَن كاهِيان كَرهَو؟ چَوْدِّسِ چِدَاتُو، مَنجِهين لَادُاتُو، مَنجِهين لَدُاتُو، راتُو يَ راتُو بِيو ناهِ كو.

Where may I ride my camel, it is radiance all over, Within me is crimson Kaak, within me is brilliant Ludaano, All is Raano, there is nothing but Raano.

کس جانب میں جاؤل، روش ایک ذماند، ایخ اندر کاک محل ہے، پریت کا شر پرانا، ہر سو ہو رانا، رانا بن اب اور ند کوئی۔

كَيلاانهن كاهِيان كَرَهو؟ چِناڻو چَؤدارَ، منجهِين كاكِ كَكوري، منجهين باغ بَهارَ، كانهي بي تَنوارَ، ٿِيو مِڙُوئي مَينِدرو.

Where may I ride my camel, it is splendour all around, Within me is crimson Kaak, within me spring garden.

There is no talk but of Raano.

کس جانب میں جاؤل، روش سب سنسار، اپنے اندر کاک محل ہے، اندر باغ بہار، ہر سو ہے دلدار، ہر سو رانا رانا۔

وائي

كي جو كاك تَوَاءُ، چانگي چَرَهو چَكيو، كَرَهو سَرَهو دَيهُ، مِن نه تَنهِن دَبُ نه دَاءُ، ياهُ بِرائي آئيو، لالي للبوڻياءُ، كَرَهي كانينا رَتا، نائي ناكيلاءُ وَكُ واسيائين پانهنجو، سَڀَ ئي سُراهِياءُ تُون دائي، دَٽَ دَثْي، تُون راڻو، تُون راءُ مُومَلَ مُحتاجيُون كَرِي، عاجزِيُون آڳِياءُ مُونَ عَبدُ اللَّطيفُ چَئي، موني هِن مَحلاءً تُون، عَبدُ اللَّطيفُ چَئي، موني هِن مَحلاءً

#### Vaaee

Camel grazed on some fragrant pasture on the banks of Kaak,
He is happy without fear of anything,
He has acquired redness and strength from Ludaano,
His teeth are red with chewing leaves of Nakeelo tree,
He has spread fragrance of all kind in his herd,
You are of Dhatt, the lord of Dhatt, you are Raano, the king,
Moomal kneels, makes entreaties,
Lateef says, come to my abode.

وائی

کاک کنارے آگر، جانے اونٹ نے کیا چھا ہے،
د کیے کہ کیما خوش ہے جگ میں، ذرا نہیں ہے ڈر،
لُڈانا سے متی پائی، لالی میں رچ کر،
لُڈانا سے ممتی بیلیں کھاکمیں، گردن نہوڑا کر،
مارا گلّہ ممک رہا ہے، کاک کا ہے یہ اثر،
تو ڈھاٹی ہے، ڈھٹ کا مالک، تو بی ہے رہبر،
مُومل عرض و نیاز کرے ہے، دوار تیرے آگر،
کے لطیف کہ آجا ساجن، پیر محل میں دھر۔

# Melody of Enthralment

(Sur somath)



## The Tale

Once upon a time there lived a Rajpoot king, Rae Deaach, who ruled over Kathiawar with capital at Girnar. He was a brave, kind and benevolent king, loved by his people. He was also a lover of music and a great patron of musicians and minstrels. His sister was childless and yearned for child most ardently. One day she called a fortune-teller and asked him whether she would ever bear a child. The fortune-teller told her that she would certainly be a mother and will, very soon, be bestowed with a son. But, he warned, when the child came of age, he would behead his uncle, king Deaach. On hearing this, she cried aghast, "I would like to die childless than to have a son who would kill my dearest brother and a benevolent king."

It so happened that in less than a year the first part of fortune-teller's prediction came true and a son was born to the sister-princess. Remembering the fortune-teller's prediction, she, woe-begone though she was, ordered for the child to be drowned in the river. When the servants were carrying out the orders, they were moved by the innocence of the child and instead of drowning him, they put him in a wooden box and sent it afloat on the surface of the river. The river flowed towards the kingdom of Ani Rai, the king of Ajmer. Incidentally a caharan (shepherd and a pastoral musician) saw the box, took it out and brought it home. When he opened the box, he was amazed to see a beautiful baby, wearing a sweet smile on his petal-like lips. His pleasure knew no bounds as he was childless. So he took the baby as a gift of the river. He adopted the child and named him Beejal.

Ani Rai, the coeval of Rae Deaach and ruler of Ajmer, was a proud and conceited king. He had several daughters but no son. He longed for a son, who could be his heir and ascend his throne after his death. But, to his utter disappointment, again a girl was born. It made him furious and, in a frenzy, he ordered that the newborn be thrown in the river. The servants immediately carried out king's orders. But they also put the baby in a wooden box along with gold and pearls and floated the box on the waves. The kind waves bore the box to a village, which was situated in the kingdom of Rai Deaach. One poor potter, named Ratno, saw the box floating on the waves. He took the box out and opened it. He was amazed to see a beautiful baby girl sucking her thumb. As he had no child of his own, he

took the baby as a gift from God. The gold and pearls, the baby had brought with her, made him rich. Though a subject of king Deaach, he joined as a courtier of king Ani Rai. Ratno brought up his foster daughter like a princess and named her Sorath. She learnt music and excelled in that art.

On the other side, when Beejal came of age, he helped the Chaaran in taking the herd to jungle for grazing. Chaaran taught him music and he played fiddle with masterly skill. When he was all alone in the jungle, surrounded by grazing sheep, the jungle would sing to him songs of silence and solitude. He listened to those melodies of silence and tranquility and played them on his fiddle.

He stringed a fiddle with deer-gut and named it Surando. He played the Surando with such a charm that even the wild animals of jungle were enchanted with his music. They gathered arround him and drowsed, and the birds forgot their chirping and flew down to perch on his shoulders. The Chaaran, who had taught him music, was overjoyed and felt proud of his foster son's musical excellence. He married him to a beautiful girl of his clan.

When Sorath came of marriageable age, her father Ratno became worried. She was, no doubt, a princess and Ratno had brought her up like a princess. He wanted her to marry a king or a prince but, being a potter by cast, he was unable to find a suitable match for her from amongst his own clan. King Ani Rai observed that his courtier was worried and wore a gloomy face. One day he asked him as to what was agitating his mind. Ratno told him. The king showed his willingness to solve his problem by accepting his daughter as his queen. Ratno did not expect such a favour from the king. He immediately consented and went to his village to make arrangements for the marriage.

Ratno was subject of king Deaach. When Deaach learnt that his subject was giving his daughter in marriage to king Ani Rae, who was not a good man, he immediately called him and ordered him to marry his daughter to him. Ratno, being king's subject, had no choice but to consent. Even otherwise king Deaach was a nice man and a better choice. Ratno agreed and Sorath was married to king Deaach. When king Ani Rai learnt about it, his blood boiled and he immediately attacked king Deaach to get back the girl. But he suffered heavy losses and was abjectly defeated. He had suffered a double loss at the hands of Rai Deaach-that of losing a girl he

had fancied and defeat on the battleground. It all was so humiliating that he was all afire to avenge it. Finding no other way to take revenge from his adversary, he gave jewels and gold to town-criers asking them to show it to the people and proclaim that whoever brought the head of Deaach, the enemy of the king Ani Rai and his country and his people, he will get the jewels and the gold. When one of the tow criers came to Beejal's village, Beejal was not home. His wife got tempted. She thought that king Deaach was so bounteous a lover of music that he never refused a bard's demand. Her husband was a master musician, whose music bewitched even wild animals. He would certainly please the king and whatever he demanded, the king would give it to him, even if the demand was for the king's head. Taking her speculations to be true and blinded by greed, she took gold and jewels and promised that her husband would bring the head of king Ani Rai's enemy Deaach.

When Beejal learnt of it he was shocked. He had never ever even thought of demanding any thing as reward for his music, how could he demand king's head and that too of a munificent king like Deaach. But he knew that if he did not keep his wife's promise, the king Ani Rai will wipe out him and his family. Concluding that he had no other choice, he took his fiddle and set forth on foot to Girnar, the capital of Deaach's kingdom. When he reached there he played his fiddle near the king's palace. On hearing the music king called him in and listened to his music. He liked the melodious tunes so much that he offered him many gifts but Beejal refused all. And one day the king was so bewitched with his music that he asked him to demand any boon and it would be granted to him. Beejal realized that that was the proper time to try his luck. So he asked the king:

"Are you giving me word of honour, o king"?
"Yes, I give you word of honour," the king replied,
"you ask for any boon and I will give it to you."
"Then give me your head, o king!"

Deaach had not expected such a demand from the bard. He was shocked and perplexed. Regaining his composure, he offered Beejal wealth and gold in lieu of his head but the bard refused all and continued reminding him that he had given him word of honour and Rajpoots valued their word of honour more than their life. That being so, the king gave his head and thus Beejal eventually got what he had come for.

Meanwhile, king Ani Rai had learnt that the girl he had wanted to marry was, in fact, his own daughter whom he had thrown in the river. When Beejal brought king Deaach's head he was grieved and he banished the bard from his kingdom saying that he had killed a great king and that if he stayed in his kingdom he would not hesitate to kill Ani Rai also. Beejal went back to his village, took his wife with him and went to Girnar. When he neared the city he saw Sorath mounting a great pyre and flinging herself in the fire. Beejal was struck with grief for having brought death to king Deaach and destruction to his family. He was seized with so intense a remorse that he too flung himself in the fire. Beejal's wife, seeing all these terrifying happenings, realized that she was the real cause of all these miseries. It was she who, by taking Ane Rai's jewels, had made her husband to seek the head of king Deaach and cause queen Sorath's self-immolation. To atone for her guilt she also jumped into the flames. Since then the melody Beejal had played on his fiddle and for which king Deaach had given his head as boon to the musician, is called Sorath after the name of queen Sorath.

# A Destiny deama

Like all great tragedies this tale is also dreary and doom-laden. It is primarily concerned with predetermined misfortune and distress that befall the hero of the story Rai Deaach. He holds power and position and possesses all the good qualities of a tragic hero, which exalt him above the ordinary run of mortal men. He is virtuous, brave, benevolent and chivalrous, who prizes his word of honour more than any thing even his life. And these very qualities bring him destruction. It is said about the tragic hero that destruction does not come to him from outside but from within. He commits some mistake, which is not necessarily the result of some moral fault. It could simply be a miscalculation, his failure to foresee the consequences of his deeds. Deaach, without calculating that the bard could demand his head as a boon, gives him word of honour and is trapped in the word.

One tragic dramatist of early seventeenth century, Cyral Tourneur, remarks about tragedy:

"When bad bleeds then is the tragedy good." For him tragic hero is one who violates moral values, commits some sin or guilt and as a result of which he is punished and he suffers. His suffering becomes retributive

justice. But we see many tragic characters, who are not bad but highly moral. It is not any sin or guilt, but their high qualities, which undo them. They aim at good but produce ruin and destruction for themselves. Oedipus Rex, the great Greek tragic hero, was not an evil man. He had, no doubt, committed a horrendous sin of "sowing the womb of the one who bore him." But whatever sin he committed it was in utter ignorance. It was not he but gods who were evil. He was victimized by destiny.

Anouilh, the tragedian of seventeenth century, says through chorus in his play Antigony that the overwhelming part about tragedy is the element of hopelessness, and of inevitability. "In tragedy nothing is in doubt and every one's destiny is known---- hope, that foul, deceitful thing, has no part in it." In this tale also, though the reader knows the destiny of Deaach the king, but still he is being deceived by that "foul and deceitful thing" and hopes that the prediction of the fortuneteller would not come true. Every effort, that is being made to evade the prediction, gives a new hope to the reader. But eventually his hope dissolves into despair and inevitability of destiny is proved. Hence this story can be categorized as a destiny drama.

Like all tragic characters Deaach, the protagonist, with all his good qualities and power, stands helpless before destiny. He is driven to his tragic end by his good qualities and his high sense of honour. All efforts to avert the doom contribute to making the prediction of the fortuneteller a reality. The sister princess throws away her new born child in the river to forestall what is ordained but this very act of her leads to the inevitable and seals the king's fate.

Anouilh has this to say about the hero and the villain: "There is sort of a fellow feeling among characters in a tragedy. He who kills is as innocent as he who gets killed." There is no doubt that the bard Beejal, who makes the king to kill himself, is only an instrument. The real killer is king Ani Rai, but this cannot exonerate Beejal from the guilt of killing. Hence his atonement in the end of the story by throwing himself in the fire. His wife, though a minor character, is the major culprit. It was she who, overcome by greed, leaves no way out for Beejal but to get the king's head. She also meets the retributive justice and burns herself to ashes. Their deeds evoke anguish in the reader for the tragic situation the king is placed in. But the deaths of Beejal and his wife produce a therapeutic effect and thus catharsis of the reader is accomplished. But reader's rage

against the real villain Ani Rai is not extinguished. There is a dramatic suspense and a state of uncertainty and curiosity about the outcome of the story. Suspense is sustained throughout whether the prediction will come true or not. Suspense is between the characters but reader knows the implications of different situations. Ani Rai does not know that the girl whom he intends to marry is his real daughter. This morally horrifying situation is forestalled when Deaach marries the girl, but this very act spells his doom. The sister-princess does not know that the child thrown in the river has been saved and has become an excellent musician. Deaach does not know that the bard, who has come to behead him, is his nephew and the bard does not know that he has come to kill his maternal uncle. But the reader knows all.

When I first read Sophocles' great tragedy Oedipus Rex, I was amazed to notice the similarities of situations and events between Oedipus Rex and this folk tale. This is probably because both are the stories of man against destiny. The characters of the tale and the tragedy are fighting with destiny and struggling to avert their predetermined end. They refuse to act like puppets in the hands of fate. They want to be masters of their fate. But ironically whatever efforts they make contribute to their predetermined end.

In Oedipus Rex, god Apollo predicts that the son of Laios, the king of Thebes, would kill his father.

In this folktale the fortuneteller predicts that the nephew would kill his maternal uncle.

When the baby is born to king Laios, he, with the intention to prove the oracle wrong, pierces baby's ankles and gives the baby to his shepherd to throw him down a lonely mountain side to die.

Beejal is also to be thrown in the river so that the prediction of the fortuneteller does not come true.

Oedipus has no name but as his both ankles are pierced, he is named Oedipus meaning 'the swollen foot'.

Beejal also does not have a name and as he is found in water and is named Beejal meaning 'the water borne.'

Oedipus and Beejal both are ordered to be killed but the servants, who are to carry out orders, are moved with pity and both the babies are eventually saved. The shepherds, who have no child of their own, adopt both. Parents of both the babies are sure of their death. Hence mother of Oedipus, Queen Jocasta, jeers at the oracle:

Thus Apollo never caused that child To kill his father, and it was not Laios fate, To die at the hands of his son, as he had feared, This is what prophets and prophecies are worth.

But, as Oedipus puts it, god is weaving a net for him and the act of throwing away the babies makes the oracle and the prediction come true.

And then all events lead the characters to their predetermined end. Oedipus, unknowingly, kills his father and thus the oracle is proved right. Beejal also does not know that the head he is demanding, is of king Deaach, his own maternal uncle, and thus the prediction of the fortune-teller comes true. And Oedipus cries, "Who can deny the savagery of gods?" The difference between the two is that Oedipus was written by a great dramatist while Sorath-Rai Deaach is a folktale, written, to use Yeats phrase, in "the book of the people."

Arthur Miller says, "The tragic hero makes a large and total claim and the audience often senses triumph rather than despair in tragedies. We often feel that we have witnessed human greatness—that the hero, despite profound sufferings, has lived according to his ideals. We feel that we have achieved new insight in human greatness."

These remarks may not be true about other tragic heroes like Julius Caesar, Macbeth or Hemlet but in the case of Deaach they are very much true. He lived according to his ideals and we really feel that we have witnessed human greatness in him.

### Introduction

Sorath is a popular Sindhi folk-tale as well as a popular classical raga. Like raga Khambavati, raga Sorath also derives its name from Soarashtra. Though the raga and the folk-tale, originated out of Sindh, both have gone deep into the ethos of Sindh. As such, they are more of Sindh than

their place of origin. Even now the tale is chanted and the raga is sung at folk level all over Sindh. Shah Abdul Lateef, on his part has immortalized, both the raga and the tale, in his poetry. Shah does not narrate the whole story but selects some events and motifs of the tale and puts across his mystic view of life and death. Hence there is no well-made story, slick plotting and mechanical artifices.

As the poem opens, we meet the bard Beejal. He has made all preparations for his mission. He has decorated his fiddle with tassels and tiny bells and we see him praying to God for the success of his mission.

Reposing hope in Allah the bard set out, With tassels and tiny bells to his fiddle, Seeing the sedan of Rae Deaatch from afar, He prayed to God, "O Gracious One! May the king be enthraled by my music".

As we enter the vista of second chapter, we see him playing his fiddle with such a masterly skill that the whole city becomes restless and seems to be in flames. People shower pearls on him but he does not touch them. His music is heard in the palace, where maids are enthralled and queens are entranced. King also likes his music and sends for him and thus the bard reaches his destination. Thereafter, we see that the reality of folk characters is deliberately blurred so that poet's mystic ideas are crystallized and the episode becomes a journey in the inner world. The characters transcend themselves and become more than themselves. They are, therefore, to be deciphered at different stages as they are not spelt out. In the beginning of the poem, Beejal is an ordinary bard but in the fourth chapter he becomes a transcendental symbol representing the supernormal or super reality. Words lose their conventional meaning and evoke, over and above, their real sense and sound. As a result our imagination is resonated and stimulated towards some thing elusive.

Beejal plays his fiddle in the presence of the king. As the music progresses, the king gets transfixed and Beejal, realizing that the king is spiritually elevated, reveals his real identity. He tells the king: "I am Ahmad with out the letter m. If letter 'm' is taken out of the word 'Ahmed,' it becomes Ahad meaning one, which is the essence of God.

In modesty he played the instrument,
The peerless king responded from his colourful palace,
'At an opportune moment the minstrel revealed his identity,
"I am Ahmed sans m", said the supplicant,
Only few could comprehend that the two had become one.

It is in this chapter that we see the finite Deaach blending with infinite and becoming more than what he appeared to us in the beginning of the poem. And both, the king and the bard, shedding their separateness and duality, become one:

In modesty Beejal struck the cords,
The king responding from the palace called him to his presence,
Thus the king and the bard became one.

In the fourth chapter the bard is transformed into another persona. His presence makes the king's tent all light and there are moon-rays all around. This light can be perceived with downcast eyes, with the inner eye. Many countries are given to him as present and the rulers of these countries, seeing the bard radiating light, realize as to who he really is:

The bards never come to a palace without a set purpose,
Downcast eyes perceive light with light,
Moon-rays sparkle in the king's tent,
Lateef says, when the bard received many countries in gift,
It was then that the rulers recognized him.

When the music goes deep into the king's soul and purifies him, he realizes that it is not the music but some mystery, some secret call that is vibrating in the cords:

It is not the music, it is some mystery vibrating in the cords, Though all tell it to be the fiddle, it is the hands of the fiddler, Pounce like a falcon to gain the precious.

King is ready to give his head but it is not worth the music. He wants to give some thing that is equal in worth to bard's music. So he says:

I cannot equate my head with the music of your fiddle strings, Worthless though it is I would not let you return empty handed, Chopping a worthless head is a shame. If I put my head in one scale and only one string of your fiddle in another,

The scale with your vibrating string, will tilt, My head is a hollow skull, it is of no worth.

Now the poet contrives the situation of the folktale to suit his mystic view. From the very outset it is made known that the bard had come with a set mission of causing beheading of the king but when king agrees to give his head the bard says and his words denote more than they connote:

While selfless giving is hard, giving away of head is delightful and soothing,

So, O Deaach, however hard, give me what is related to music.

Put in my shirt-hem all that is related to string, Do not turn me away, I have just come here.

O king, you have pledged your head as present to me, Every one can give his head, Give me something that can be shown off by mendicants as proof.

Apparently what Beejal says is ambiguous and paradoxical and no one can understand as to what the bard really wants. What is that which he values more than king's head and which could be the legacy for the mendicant bards? But we know that language of poetry is language of paradox and the king comprehends the truth contained in the contradiction and says to Beejal in a paradoxical exchange:

"Real existence is in non-existence."

It seems, beheading of the king is not physical but symbolic. It symbolizes obliteration of ego. The king achieves the state of self-denial through music and thus exists in non-existence. But the bard, who plays the music, cannot achieve it for the simple reason that the music he plays does not affect him in the way it affects others, and seeing him cool and intact while playing the music, the king, astonished, tells him:

There is something wondrous about your fiddle, You play it with your hands and remain unscathed, But when you played it last night, it pierced my heart. Beejal thus asks the king to give him that which is related to music and which should also elevate him to that spiritual peak where king existed in non-existence and which would be a legacy for the mendicant bards. When he does not get it he, in a rage, comes back and throws away king's head to him:

Deaach did not give, he only tantalized the supplicants, The bard came and gave him back his head.

Going through the poem, we see the symbols intermingling and overlapping, and at one place the bard becomes symbol of death:

He begs for head, he insists for head, Nothing can satisfy him except the head, He does not spare the poor, kills nobles, He bows down rulers, squeezes their breath, Evening or morning the Creator dose not spare any one.

O minstrel, may you never come again, All the time you remind of death, All your life you have hurled crowns on ground.

The matchless fiddle started emitting music, The Parass\* like bard struck the cords skillfully, On seeing Deaach he revealed his real self, The king took out his dagger and plunged it in his neck.

Thereafter the surrealistic world of mystic symbolism is created and the poem takes an illogical turn:

Sorath is dead, it is all peace,
The king pitched his tent somewhere else,
There were melodies and music all over,
Behold, the king enjoys music and is happy.

Sorath is dead, it is all peace, the king unpitched his tent, There was no music and no cord vibrated, It was then that the bard gave the head back to Deaach.

# Sorath Raga

As already stated, Sorath is a popular raga of our classical frame of ragas. It is ascribed to Khamach *That* (framework). Its ascending and descending notes are as under:

Sa-Re-Ma-Pa-Ni-Sa Sa-Ni-Dha-Pa-Ma-Re-Sa

It has a close resemblance to Raga Des. When Ga is dropped from the ascending notes of Raga Des, it takes the form of Sorath. Besides, the difference of *Wadi*(sonant) note in both the ragas, gives them different shape and appearance. *Wadi* note of raga Sorath is Re and its Samwadi (consonant) note is Dha.

As regards its name, there is difference of opinion among the scholars. Some scholars opine that its name is derived from the word Swaraster the land of its birth where it sprang and attained popularity. With the passage of time and usage the word Swaraster came into use as Sorath. While some scholars contend that Sorath is a linguistic variation of the word Surat, a popular port in Gujrat. These all are intellectual speculations. Besides these speculations we should also look into the "the book of the people", the legends and folklore. According to one legend the raga is named after Sorath the heroine of the tale. Let us believe folk wisdom.

## Tthe Melody

#### CHAPTER . I

اَللهٔ جِي آسَ ڪَرِي، هَلِيو هِئَائين، چَارَڻَ بَدَا چَنگَ کي، جُهوڙا ۽ جَهائين، دُولِي راءِ ڏِياچَ جِي، ڏُوران ڏِٺائين، وينتِي واحِدَ دَرِ، تِنَهن وَيَر ڪيائين، "سَبَاجها سائين! راءُ رِيجهائين راڳ سين."

Reposing hope in Allah the bard set out, With tassels and tiny bells to his fiddle, Seeing the sedan of Rae Deaatch from afar, He prayed to God, "O Gracious One! May the king be enthraled by my music."

رکھ کر من میں آس وہ رب کی، چلا وہاں سے آج، خوب سجایا گائک نے پھر، اپنا ساز "کھماج"، وور سے ڈولی آتی ویکھی، ویکھا رائے ڈیاج، ول ہی ول میں وعائیں مانگیں، "تو ہی رکھو لاج، میرے مولا! آج، راجا ریجھے راگ پر۔"

پُرَديسان پُنڌُ ڪَري، هَلِي، آئيو هِتِ، جاجِڪُ اڀو جِتِ، سِر جُون صدائون هَڻي.

Trekking from a foreign place the minstrel came here, He asks for the head wherever he halts.

> دور دلیں ہے چل کر گانگ، آیا آج یہال، منگتا جہال تمال، سر کی صدا لگائے۔

> پُرديسان پُنڌُ ڪَري، هَلِي آئيو هِيُ، مالُ نه مَكِّي مَكِّثو، جاجِكُ گُهري جِيُ، "وَدِ وَهلو ٿِيُ، ساعَتَ صَبر نَه سَهان."

He has walked from a distant land,

He is not demanding money, he demands life,

Chop your head, be quick, I can't bear a moment's delay.

دور دلیں سے چل کر گائک، آج یہاں پر آیا، خواہش مال و زر کی نہیں ہے، مائلے ہے سر منگا، "صبر نہیں پل ہمر کا، کاٹ کے سر دے راجا!"  $\frac{1}{2}$ 

پُرديسان پَنڌُ ڪَري، هَلِي آئيو هُون، اَوْچو تُون عَرشَ تي، آن ڀورو مَٿي ڀُون، ڪِئنَ تُسندين تُون؟ هِيءُ سِرَ سُوالِي مَگُئُو. I have walked from a distant land, You are high at heaven, I am an earthling, How would you grant? This supplicant seeks head.

پُردَيسان پَنڌُ ڪَري، آيُسِ اَڳاهيِنءَ ماءِ، جي وِهاڻيءَ ويرَ مرَ ٿِئي، تَه مُون هِيرَ ئي هَلاءِ، سُونهارا سورَكِ وَرَا ڳالهه هِنئين سين لاءِ، سو مَگُفهارُ مَلهاءِ، جو وِچان ويرِيُنِ آئيو.

Walking from a distant place I have arrived here just now, If it be late by dawn, give it now,

O handsome consort of Sorath, think over what I say, Gratify the minstrel who has come from amongst your enemies.

> دور دلیں سے چل کر راجا! پہنچا ہوں میں آج، صبح تلک گر در گئے تو، کر اب پورا کاج، میری بات لگالے دل سے، سورٹھ کے سرتاج! اس کو خوش کر آج، جو دشمن دلیں سے آیا ہے۔

پُرَديسان پَنتُ كَري، سُطِي آيُسِ شانُ، مَكَّان كَهِڙيءَ مَتِ سين؟ نسورو نادانُ! سو كو ڏيارِين ڏانُ، جو طَمَعَ كي تَرَكُ كَري.

Having heard of your dignity,
I have come walking from a distant place,
I am a simple man, artless in the ways of begging,
Bestow on me that which delivers me of all greed.

دور دلیں سے آیا ہوں میں، من کر تیری شان، مانگوں میں کس منہ سے راجا!، محمرا جو نادان، ایسا دے اب دان، کہ ترک ہو طمع تمام۔  $\frac{1}{2}$ 

سَرديءَ سالِم نَه رَهان، گرميءَ ٿيان گُدازُ، أَمَنُ ذَيج أَمانَ تُون، سائلُ هَتْي سازُ، رَبابِيءَ کي رازُ، خالص دَيج خَلِيلَ جو.

Cold wreaks me, heat melts me,

I, the supplicant, play fiddle seeking your mercy,

This fiddler begs you to confide secret in him as to a close friend.

سرما میں تو رہوں نہ سالم، گرمی کرے گذاز، مجھے امان میں اپنی رکھیو، سائل چھیڑے ساز، مجھ سے کمہ وہ راز، خالص ہے جو خلیل کا۔ سَرديءَ سالِمُ نَه رَهان، كوسِي سَهان كانَ، أَمُنُ ذَيجٍ أَمانَ تُون، دورِ كَري بِيا دانَ، يانڊَپَ! كائي پانَ، وجِهج پِكَ پَينارَ تي.

Cold wreaks me, heat melts me, Leave all alms aside, give me shelter, O my hero, dye me full in your colour.

تو دَرِ آيُسِ راجِيا! جاجِكُ وَني جِيَ، كَنان "نارُ حامِيه"، هاڻِ بَچائج هِيُ، والِي ذِياريئي وِيُ، جِتِ آهِي "جناتُ عَدنٍ".

I have come to your door, o king, with my selfhood, Save me from the burning fires of hell, May God place you where there are etemal gardens.

تیرے در پر آیا ہوں میں، من میں ہے اک آس، جلتی آگ ہے مجھے بچالے، کر نہ مجھے نراس، آئے چن وہ راس، جمال پر خلد عدن ہے۔ تو دَرِ آيُسِ راجِيا! هِهَڙو وَلِي حالُ، أُونِائِيجِ عَلِيلً جو، سِهاجها! سُوالُ، أَكُنُ دَيو انَ كي. يَلا! كَري يالُ، أَمُنُ دَيو انَ كي.

I have come to your door, o king, in this condition,
O gracious one, grant request of an ailing bard,
He sings something in your courtyard,
O worthy one, show him beneficence, grant him peace.

تیرے در پر آیا ہوں میں، دیکھ تو میرا حال،

من لے عرض علیل کی راجا! من لے میرا سوال،

تیرے آنگن بول رہا ہے، راجا! ایک قوال،

مر کا دے تو مال، دے تو امن کی دولت۔

ہر کا دے تو مال، دے ہو امن کی دولت۔

تُو دَرِ آيُسِ راجِيا! بيا دَرَ كَري دُوں سائلُ ٿو سَينَ هڻي، هَردَم آن حُضُوں بيو نَه مَكْي مُوں اَمُنُ ڏيو اَنَ كي.

Shunning all others I have come to your door, o king, This supplicant is imploring all the time before you, He is demanding nothing, give him peace. چھوڑ کے دوجے دروازے ہیں، تیرے در پر آیا، ہر پل سائل صدا لگائے، راجا! س لے صدا، مانگے سر سے منگتا، دوجا دان نہ مانگے۔  $\frac{1}{2}$ 

تو دَرِ آيُسِ راجِيا! بِيا دَرَ ڏيئي بَنِ، كَهان جو كُماچ سين، سو سُنُ سَباجهي كَنِ، جا مَكِّ مُنهنجي مَنِ، سا تو كي مَعلؤم سَيكا،

Shunning all others I have come to your door, o king, All that I play on my fiddle, listen to it with kindly ear, What my heart supplicates, you know very well.

چھوڑ کے دوجے دروازے میں، آیا تیرے دوار، . سن لے صدائروں کی اب ٹو، دل سے اے کرتار! کہتے ہیں جو تار، کجھے تو وہ معلوم ہے سائیں! ☆

بِيا دَرَ ڏيئي بَنَ کي، آيُسِ تُنهِنجي دَرِ سَونهارا! سورَكِ وَرَ! ڪا مُنهِنجِي كَرِ عَلَا! ڀيري ڀَرِ پالهو پاندُ پينارَ جو.

Shunning all others I have come to your door, o king, O handsome consort of Sorath, do something for me, O beneficent one, fill the empty shirt-hem of a begger.

چھوڑ کے دوجے دروازے اب، چوہا تیرا در، میرا بھی کچھ کرلے اب تو، سوہنے سورٹھ بر! خالی دامن بھر، پھیلائے جو بھکاری۔

## وائي

ذنو راءِ ذياجَ, هيء سرُ صاحب تان صدقو، ڇڏي هليو هتهين، راڻيئون پنهنجا راجَ، اگهيو دَرِ الله جي، ڪوڙين پُنس ڪاڄ, مگي ورتو مَگڻي، ڪَهي ساڻ ڪُماچَ، اديون عَبدُاللَطيفُ چئي، ٿِيسِ ڪَمَ سُڪاڄ.

#### Vaaee

Rai Deaach gave away his head, he sacrificed it for the Lord.

He went away leaving behind his queens and kingdom,

His sacrifice was received in grace by Allah

And his desires satisfied,

The mendicant sought king's head with his fiddle and got it, Abdul lateef says, the mission was accomplished.

وائی

راجا رائے ڈیاچ، صاحب پہ تر وار دیا،
کیا کیا سندر رانی چھوڑی، چھوڑ دیا سب راج،
راجا پہ اب راضی ہے رب، کیما اُتم کاج،
مانگا سر منگتے نے چھیڑ کے، اپنا ساز کھماچ،
سکھیو! شاہ لطیف کے کہ، راجا پورن آج۔

#### CHAPTERU

جاجِڪُ جهُونا ڳڙهَ ۾، ڪو عَطائي آيو، تَنهُن ڪامِل ڪڍي ڪِينَرو، ويهي وَڄايو، شَهرُ سَجوئي سُرَ سَين، تَندُن تَپايو، دايُون دَرِمانديُون ٿِيون، ٻايُن ٻاڏايو، چارَڻَ ٿي چايو، تہ ماري آهي مَگُڻو،

Some gifted bard came in Junagarh,
The perfect musician took out his fiddle and played it,
The entire city was charged by the music of strings,
Maidservants moaned, mistresses bewailed,
Strings vibrated, "This bard is a killer."

بھونا گڑھ کے شر میں کوئی، آیا موسیقار،
آن کے اس گائیک نے سائیں! ایسے چھیڑے تار،
ئر کے آئج ہے سُلگ اُٹھا پھر، سب کا سب گرنار،
تڑپ اُٹھے سب شہر کے باسی، تارکی من جھنکار،
کمیں اوں ئر اور تار، کہ قاتل ہے یہ مُنگا۔

ساري رات صاحب كي، ڳڙه ڀَر ڳايائين، انس ماڻك مينهن جِئن، هَتِ نه ڇُتائين، تي لائقُ لڌائين، جِئن هو ميراثي مَگُڻو.

All night he played for the king at the gate, Pearls were showered upon him, which he didn't touch, Being hereditary bard he received the prize he merited.

پاس قلع کے بیٹھ کے اس نے، گایا ساری رات، موتی برسے جیسے برکھا، پر نہ بڑھایا ہاتھ، میراثی تھی ذات، جبھی تو مان ملا تھا۔

نِرتي تَندُ نِيازَ سين، بِيجَلَ بُراِئي، راجا رَتولَن ۾، وَرنائي وائي، كوٺايِائين كوٽ ۾، بارِٽُ باجهائي، راجا، راڳائي، هَرِدوئي هيڪُ ٿيا.

In modesty Beejal struck the cords,

The king responding from the palace called him to his presence,

Thus the king and the bard became one.

سوچ کے پھر اس سائل نے، بخز سے چھٹرے تار، راجا اپنے رنگ محل میں، نروں سے تھا سرشار، مهر سے پھر تو رنگ محل میں، بلوایا گن کار، راجا، موسیقار، دونوں مل کر ایک ہوئے۔ نِرِتي تَندُ نِيازَ سين، بُرائي بِيجَلَ، راجا رَتولَن مِ، أونائي أَمُلَ، راجا رَتولَن مِ، أونائي أَمُلَ، رازَ كَيائين راء سين، كَنهن مَوچارِيءَ مَهَلَ، "أَنَا أَحمَدُ بِلاَمِيمِ"، سَيَن هَنتُي سائلً، كَنهن كَنهن كَنهن هَنتُي سائلً، كَنهن كَنهن كَنهن يَين هَنتُي هيكُائِيا،

In modesty he played the instrument,
The peerless king responded from his colourful palace,
'At an opportune moment the minstrel revealed his identity,
"I am Ahmed sans m", said the supplicant,
Only few could comprehend that the two had become one.

" بیجل" نے پھر چھٹری، عجب سروں کی گت، جاگی راجا 'ڈیاچ' کے من میں، سر شکیت کی جاہت، بھید بتایا بیجل نے تب، دکھ کے اچھی ساعت، "احمد ہول میں میم بنا" تھی، ہر مُر کی سے صورت، اب تو تھی بس وحدت، کچھ ہی جان سکے تھے۔

كِنين كِنين مازُهئين، پيئي كَلَ كائي، رُسِيا جي رَمزَ كي، تِن پارِسي پائي، "الرِنْسَانُ سِرِي وَ آنَا سِرُه"، ورَتي اِيَ وائي، راجا، راڳائي، هرِ دوئي هيكُ ٿِيا.

Only few could comprehend it,

Those who did, realized,

"Man is very mystery, I am his."

Loosing their duality the king and the minstrel became one.

چند ہی ایسے لوگ تھے جن کو، بات سمجھ میں آئی،
وہ ہی بھید یہ جان سکے تھے، جن میں تھی بینائی،
آکرِنسکان سبوتی و آنا سبوہ، بات ہے یوں فرمائی،
اب تو ہے میکائی، راجا راگی ایک ہوئے۔

راجا رَنگِ مَحَلَ ۾، جاجڪُ سِرِ زَمينَ، جا هَنيائينَ هَٿَن سين، سا سُئي بالا بِيَن، جِتِ اَچَنِ نه اردا بيگيوُن، ات ڪوٺايو اَمينَ، "تازي ڏيوسِ تَڪِڙا، جَوهَرَ پائي زِينَ،" ٻيو مَگي ڪِينَ، ڏاران سِرَ سَيَدُ چئي.

The king in colourful palace, the bard on earth,

The one in citadel heard the tune the earthling played,

And graciously called him to a mansion,

Where even female guards did not find admittance,

Give him a horse of high breed and a saddle studded with pearls,

Sayyad says, the bard wouldn't accept any thing but king's head.

راجا رنگ محل کا بای، خاک نشیں ہے راگ، ترب اُٹھا ہے محل میں راجہ، چھیڑی تان کچھ الیی، جہال تلک نئی کھوڑے کوئی، پہنچ وہاں ہے اس کی، "اعلیٰ نسل کے گھوڑے دو اور، ہمر دو جھولی خالی"، سر کا ہے سے سوالی، اور نہ مانگے منگا۔

راجا جو راضي ٿيو، تَنهِن ڏِنا وڏا ڏانَ، موٽي ڪاريا مَگُڻي، طُرحَ تُنبي کي تانَ، "مُون وَٽِ مالَ مَتاعَ جي، ڪَمي آهي ڪانَ ڪارَڻِ رَبَ رَحِمانَ، سِرُ وڍَي، سُلطانَ! ڏي."

Pleased with the music, the king showered rewards on the bard, Declining all rewards, the bard played more melodious tunes, "I have enough of wealth,

"Give me your head in the name of the Merciful Lord, o king."

راجا جب راضی ہوا تو، خوب دیا تب دان، والی دے کر گائیک نے بھر، اور لگائی تان، دولت کی کھے کی نمیں ہے، من لے اے سلطان! کارن رب رحمان، کائ کے سر دے اپنا۔

سِرَ جي هُئائين هَلِيو، چارَڻُ چِتائي، سُو مُوڙا جَهلي نه مال جا، ٿو ماڻِڪَ موٽائي، "تَو دَرِ آيُسِ تي، جِئن تَو ناهِ نه سِکِيو."

From the outset the bard had set his mind on getting king's head, So he does not accept baskets full of presents and rejects pearls, I have come to your door because you haven't learnt to say no.

> سر کا کرکے دھیان، چلا یہاں سے گائیک، دھن دولت اور ہیرے موتی، لوٹاتا ہے ماتک، "تو ہی ہے وہ لائق، جس نے 'نہ' کہنا نہ سکھا۔"

پائي پُٽَ ڪَغا، مُون تان مُورِ نہ مُگيو، تازي طبيلَن ۾، گهوڙا گهر گهغا، هاڻيءَ ڪارَڻِ هيَڪڙي آن ڪا تَندُ هڻان؟ جا مٿي تَو مَعْيا، تَنهَن سِرَ جو آهِيان سيڪِڙوُ.

I have never held my begging bowl out for alms,
There are many steeds of high breed in my stable,
Can I ever play strings begging for an elephant?
The crown you are wearing on, I am seeker of that head.

میں نے وامن بھیلاکر، وان کبھی نہ مانگا، اصطبل میں ہند ہے ہیں گھوڑے، جن کی نسل ہے اعلیٰ، نہیں کی انعام کی خاطر، میں نے ساز ہے چھیڑا، مانگوں سر یہ تیرا، سر کا ہوں میں سوالی۔  $\frac{1}{\sqrt{2}}$ 

َ مَيراثي مَكُّثا، آثُون پُڻِ مَنجهان تَنِ، "كِي كَهُ مُنهِنجي كَنِ، اِرثَ مَنجهاران انِ جي."

Those who are hereditary mendicant musicians I am verily one of them,

Sing me something from that which you have inherited.

جو بھی ہیں میراثی منگتے، وہ ہی میری میراث، آن کے میرے پاس، کمہ تو ارث اس سے۔ ہے

ڪا جا ڳالِهه ڳري، بِيجَلِيا! بُدَاءِ مُون، پينين جِئن گرنارَ ۾، تَندُن تانُ ڪَري، ڪِ تو پَندُ پَري؟ ڪِ مَگَن جهَليِندين؟ مَگُمُنا!

Beejal, play the same melody you had played on entering Gimar, You have to go a long way, won't you accept some reward?

بیجل آج بتادے، مجھ کو تُو یہ بات! آیا تو گرنار میں، سُروں کی کی برسات، اب چاہیے سوغات، یا دور سفر ہے تیرالہ  $\frac{1}{\sqrt{2}}$ 

مَكَّ نه جَهليان مُورهِين، نه مُون پَنڌُ پَري، ڳُخهي تَو ڳُري، ڳُخهي تَو ڳُري، سا سَمجِهج، سورَك وَرا ويندُس كِينَ وَري، پَريان پير ڀَري، تو لَءِ آئيو آئيو آهيان.

I won't accept any reward, nor have I a long way to go,
I have come here with a secret purpose,
O consort of Sorath, try to understand that purpose,
I have come a long way only for you.

دور سفر نه میرا اور نه، لول گا میں سوغات،
آیا ہول گرنار میں میرے، من میں ہے اک بات،
من کا بھید سمجھ لے راجا، جاؤل نه خالی ہاتھ،
وکھ میرے حالات، دور دلیں سے آیا ہول۔

مَكَّ نه تُسي مَكَّثِ نه مِلكَ, نه مال، دُانَنِئُون دُورِ ٿئي، كا جا ڳِنسِ ڳالِ! آهي اِن ذَاتارَ سين.

The mendicant accepts no gift,

He is above all rewards and has come with a set purpose,

He only wants to be intimately aquatinted with the munificent.

نہ تو دان سے راضی ہے ہیں، نہ ہی مانگے مال، دان نہ مانگے ملگتا اور وہ، کے نہ دل کا حال، ہر بل میں خیال، کہ قرب ملے داتا کا۔

سُرُ مَكُلِّي، سُرُ گُهري، سَرَ رِيءَ ٿئي نہ صَلاحَ، غَرِيبَنئُون نه گُذري، ٿو ماري مير مَلاحَ، نايو نَوابَن جا، سوريو ڪَڍي ساه، خِالقُ سنَجِه صُباحَ، ڪونَ ڇڏيندو ڪِٿهِين.

He begs for head, he insists for head,
Nothing can satisfy him except the head,
He does not spare the poor, kills nobles,
He bows down rulers, squeezes their breath,
Evening or morning the Creator dose not spare any one.

موتي، مَكَّتُهارَ! شالَ مَ آچِين كَدْهِين! أَنتُي پَهِرَ أَجَلَ جو، كُندو مَنجِه كَپارَ، جَنهِن تَو سَڀِ جَمارَ، هَنيا ڇَٽَ پَٽَنَ سين.

O minstrel, may you never come again,

All the time you remind of death,

All your life you have hurled crowns on ground.

## وائي

تُنهنجيءَ تَندُ تَنوان يارًا مُون مَنُ موهيو. مَلهي آيشين مَكُثا! گجَي ۾ گرنان سر جي صدا ڇَڏ تُون، ڏيانءِ ڏيجُ اَپان دانَ ڏيانءِ ڏيڻ هزارين هزار اَلا! عَبدُاللَطيفُ چئي، پَسان پريُن پارًا

#### Vaaee

The melody emanating from your strings has enchanted my heart,

You came smiling and created turmoil in Girnar with your music,
Forget my head, I will bestow treasures on you,
I will give you massive gifts worth millions,
Lateef says, I may see the place where my beloved is.

وائی

تیرے ئر اور تار، میرے من کو موہ گئے ہیں،
آئے تھے گرنار میں تم، چھیر کے اپنے تار،
گر تو سر کا دان نہ مانگے، میرے گائک یار،
تیری جھولی میں ہمردوں میں، ہیرے لاکھ ہزار،
سکھیو! شاہ لطیف کے کہ، ئر میں دیکھول یار۔

#### CHAPTER-III

حي جو بَيجَلَ بَولِيو، يِنيءَ وَيهي ڀانَ، راجا رَتَولَن مِر، سيبالتو سُلطانَ، آءً مَتَامِل مَيدانَ، گهوريان لَکَ، لَطيفُ چئي، تُنهِنجي قَدَمَنِ تان قُرِيانَ. مَتَّو هِيءُ مِزِمانَ! هلي آءُ ته هِتِ ذِينَءِ.

The melody Beejal played at dawn,
Immensely pleased the king in his colourful palace,
Come up , O supplicant!
I would lay millions at your feet,
Come on, my guest, so that I may give you this head.

بھیگی رات تو بیجل نے تب، ایک چیری تان، من کر جس کو محل میں اپنے، خوش ہوا سلطان، "آجا اب تو پاس میرے تُو، گائیک اے گنوان"، کے لطیف کہ لاکھوں سر بھی، تجھ پر ہیں قربان، بُر تو ہے مہمان، آ تو تجھ کو کاٹ کے دوں۔

آءُ مُتَاهُون مَكُتُا! چَڙهي ۾ چَوُڏولَ، توكي گهوَٽ گهُرائيو، راجا مَنجهه رَتولَ، بِيجَل توسين ٻولَ، وِهاڻيءَ وَڍُڻَ جي. O bard, come up in a palanquin, King, the groom, has invited you in his palace, He has pledged to chop for you his head at dawn.

چل ہُو اب محل میں گائیک، ڈولی ہے تیار، راجا رنگ محل میں تجھ کو، بلوائے ہے یار!  $\mathcal{L}$  اب اقرار، تجھ سے سر دینے کا۔

مَحَلين آيو مَگَڻُو، سازُ کَڻِي سُرَندو، سَرَ جي صَدا سُرَ ۾، گهُورَ هَڻِي گهُرَندو، مَٿِي رِيءَ مَلوُڪَ جي، چارڻُ نہ چُرندو، جهُوناڳڙهُ جُهرَندو، پُوندي جهان ِ جَهروڪَ ۾.

The bard entered the palace with his fiddle, His every note will call for king's head, He will not move without king's head, Junagarh will crack, the palace will bewail.

محل میں آیا گائیک، لے کر اپنا ساز، نر میں ہوں گی صدائیں تر کی، باجیں گے پھر تار، تر بن اب سلطان کے وہ تو، مانکے گا نہ یار، روئے گا گرنار، محل میں ہوگا ماتم۔ مَعَلين آيو مَگُڻُو، كَڻِي سازُ سري، لَڳي تَندُ تُنبَيرَ جي، پِيا ڪوٽَ ڪَري، هَنڌين ماڳين هُوءِ ٿي، تُنهِنجي، بِيجَل! دانهن بُري، جهُوناڳڙهُ جُهري، پُوندي جهانءِ جَهروڪَ ۾،

The bard entered the palace with a mysterious fiddle,
As the strings struck, walls of the palaces shook,
A clamour arose all over: Beejal, your plea has been heard,
Junagarh will crack, the palace will bewail.

لے آیا ہے ساز وہ ایبا، جس میں عجب اسرار،
آن کے آس نے ساز جایا، ٹوٹی ہر دیوار،
شر میں ہر سو گائیک کی، مچی ہے ہاہا کار،
محل میں آکر راجا سے سر، مانگا آخر کار،
روئے گا گرنار، گرے گا محل سے سارالہ
ہے

ڏاتارَ ۽ مَگڻي، ڪونہ وَسِيلو وِچ، سائي تالُ تَندُن جي، سائي چارڻَ چِت، جَي هِتي، جَي هُتِ، تہ ڳالهِہ مِڙيائي هيَڪِڙِي.

There was no one between the giver and the supplicant, Whatever was in bard's mind vibrated in the strings, Here and there were one and the same.

راگی راجا بیچ رہا نہ، کوئی اور وسیلہ، بات جو تھی سائل کے من میں، سُر کی وہی صدا، بات کے وہ ہرجا، کہ سر کا ہوں میں سوالی۔ جاجِكَ! تَو جُهارُ ذَهَ ڀيرا ذِياجُ چئي، جَنهن ۾ مالُ نه مِريءَ جَيِترو تَنهِن تُون طَمعَدارُ, جي اَچيئي كَمِ كَپارُ ته وِيهَ ڀيرا وَدِي ڏِينءِ.

O bard, Deaach salutes you ten times, You covet head which isn't worth a grain of pepper, If the nere skull be of any use to you I will cut it twenty times.

> ہیلی ہَئی پان جان مُون نَینَ هَٹی نِهَارِیا، چَوری رکِیمِ چِتَ ۾، ڏِسُین جا ڏاتارَ هي؛ سِرُ توهان ڌارَ، بِيجي ڪَنهِن نہ بَولِيو،

Costing my mind all over, I recalled all the generous kings, None, but you, would pledge his head.

ڈالی چاروں اور اے راجا، میں نے ایک نظر، وھیان میں رکھ کر دیکھے میں نے، راجاؤں کے در، مُر پر دے جو سُر، جھھ بن اور نہ کوئی۔ سو جِي، مَگُنهارَا مَ هُوءِ، جَنهن تو ملني سِرَسَــُو ڪَيو. جو مُون مُل مُور نہ سَپَڄي، تان جي سو گهرِيوءِ، تہ جُڳان جُڳِ ڏِنوءِ، ڏونگو ڏاتارَن کي.

If I did not have that which you had pledged to bring from me, Had you asked for that which I did not have, An eternal slur would have been cast on all the munificents.

ئر بن گر تم مانگتے، ایبا. کوئی وان، اور نہ ہوتا پاس میرے، دینے کا سامان، کرتے تم بدنام، ویس ویس میں گائیک۔

مَتو متائين گهَورِيان، مَتو تَو مَتان، سو مُون ٿِئي نه هَتان، جنهن تُون لإئقُ, مَگُثا!

I would sacrifice only my head for you, I cannot give you what you are truly worth.

جھ پر سر قربان، یہ سر تیرے صدقے، 2 کاش وہ دیتا دان، جو ہوتا تیرے لائق۔

مَتُو مُتَاتِينِ گَهُورِيان، مَتُو تُو مَتَاءِ، هَدُو هِيُ هَتِ كَرَي، جاجِكُ! وَهلو جاءٍ، تُون سين أنِيراءِ، جِمرَ واچا ۾ وِلهُو وَهين. I would sacrifice only my head for you,

Take the skull and rush back,

Lest you default in your commitment with king Ani Rai.

سر تیرے صدقے اے گاٹک! تجھ پر قربال جان، بے جاں سر میں کیا رکھا ہے، لے جا سر تو وہاں، انیرائے جمال، جا کر وعدہ پورا کر۔ ئیرائے جمال، جا

مَثُو مُورِ نه پاڙيان، تُنهِنجيءَ تَندُ تَنوارَ سَرَ مِ مُكُلُّهارًا فِي مَوتُ مَ مُكُلُّهارًا كِينهي مَنجِه كَپارَ لَجِيندو ٿو لاهِيان.

I cannot equate my head with the music of your fiddle strings, Worthless though it is I would not let you return empty handed, Chopping a worthless head is a shame.

تیرے ساز اور ٹر کے گاٹک، کمال برابر ٹر، ٹر میں کیا رکھا ہے پیارے، ماٹک تو مال و زر، ٹر تو ہے۔ ٹر تو ہے۔ <math>ثر تو ہے۔

سؤ سِرَنِ پائي، جي تَندُ بَرابَر توريان، اَٽلَ اوڏاهين ٿِئي، جيڏانهن ٻِيَجلُ ٻُرائي، سَکڻو هَڏُ آهي، سِرَ ۾ سَڃَڻُ نِاه ڪي،

If I put my head in one scale and only one string of your fiddle in another,

The scale with your vibrating string, will tilt, My head is a hollow skull, it is of no worth.

ڈالوں جب بلڑے میں، ئر میں کئی ہزار، وہ ہی بلڑا بھاری جس میں، تیرے ساذ کے تار، ئر میں کیا ہے یار، مانگ کچھ اور اے منگتے!

مُٿي اتي مُنهنجي، جي هُوا سِرَن سَوَ هَزارَ. ته تُنهِنجيءَ تَندُ تَنوانَ هَرَ هَرَ وَدِيُمِ هَيكِڙو.

If I had thousand heads on my trunk, I would chock them off one by one for your tuned strings.

گانگ گر کندهول پر میرے، سر ہوں کئی ہزار تیرے سُر کی خاطر کاٹول، ہر اک سُر سو بار۔  $\frac{1}{2}$ 

مَّتي اتي مُنهِنجي، جي ڪوڙين هُوَنِ ڪَپارَ تہ وَاريو وَاريو وَدِيان، سِسِيءَ کي سَوَ وَانَ تہ پِڻُ تَندُ تَنوانَ مُوهانَ مَّتائون، مَگُڻا!

If I had countless heads on my trunk,
I would chop them off hundred times,
Even then they would not be equal to your strings.

گائیک! گر کندهول په میرے، سر جول کئی بزار، تیرے سر کی خاطر کاٹول، ہر ایک سر سو بار، تیرے سر اور تار، پھر بھی اُتم گائیک!

جو تَو ڏِيڻ ڏِياچَ! لاهِيو اِيءُ سِرُ سَڀِڪو ڏي، ڪِي نانِه جَهڙو ڏي، جو سَنَدَ ٿئي سُواليين. O king, you have pledged your head as present to me,

Every one can give his head,

Give me something that can be shown off by mendicants as proof.

ویتا ہے ہر ایک ہی ایبا، دیا جو تُونے دان، دان دے ایبا جگ میں برھائے، جو گائک کا مان۔ جنز ذیٹ گفٹہ ذھلہ، سسے ذیٹ سُک،

ڏِيڻ گهڻِو ڏهلو. سسي ڏيڻ سُکُ، سو تان، ڏِياچَ! ڏُکُ، جو تَعَلَقُ رکيَ تَندُ سين.

While selfless giving is hard, giving away of head is delightful and soothing,

So, O Deaach, however hard, give me what is related to music.

سر دینے میں سکھ ہے سائیں! دان ہے مشکل کام، ایسا دے انعام، جس کا رشتہ تار ہے۔

جو تَعَلَقُ رکي تَندُ سين، سو ڪي پَليُ پاءِ، مُون کي مَ مَوٽاءِ. اَنءُ اڳاهُون آٿيو.

Put in my shirt-hem all that is related to string, Do not turn me away, I have just come here.

اییا دے تو دان اے راجا، جس کا تار سے رشتہ، ابھی ابھی میں آیا ہول اب، مجھ کو نہ تو لوٹا۔

پَسي پاٽُ پُرِ ٿِيو، سَندو جادمَ جُودُ، مَگُ وِهاڻِيءَ، مَگُڻا! مَٿو هيرَ مُوجُودُ، بَلكِ آهي بُودُ، ناكَسِيءَ، نابُودَ ۾. Seeing his bowl brimful,

The bard was gratified with generosity of the king, Ask for more at dawn, the head is available right now, Verily, the real existence is in non-existence.

> بھر ا تھا خالی دامن، کھے پر تھی سکان، گائیک سر اب حاضر ہے، صبح کو لینا دان، ہے فانی جسم و جان، بود تو ہے نابود میں سائیں!

> چارَڻُ چَنگُ كُلهي كُري، رَمي رَهيو رات، صدا جي سَيدُ چئي، وائي كَيائين وات، دَيهَ دِنا تَنهِن دَاتِ، مُيين مَكَّثَهارَ كي.

Putting his fiddle on his shoulder, the bard left for the night, Sayyad says: he sang what was in his heart, And the king gave him territories in gift.

> ساز کو رکھ کندھوں پر، گیا وہ راگی رات، کے لطیف کہ کے وہ ہر جا، اب تو ایک ہی بات، داتا نے سوغات، کیسی دی ہے منگتے کو!

> چارَڻَ چَنگُ ڪُلهي ڪَري، پير پُري پاتا، صَدا جي سَيدُ چئي، وائي ڪَيائين واتا، تَنهِن تي راءُ راضي ٿيو، دلِ وڏيءَ داتا، مَرڪي مَرُ ماتا، رَوڙي راءِ ڏياچَ جي.

The bard had come with the fiddle on his shoulder,
He had sung a song, implying his request,
The large hearted king had been gratified,
Mother of Deaach may smile and be proud.

ساز کو رکھ کر کاندھوں پر وہ، محل میں آیا راگی، کے لطیف کہ گائیک نے پھر، نر کی صدا لگائی، سر دینے کا وچن دیا اور، بات اسے بتلائی، اس کی مال مکائی، کہ بیٹے نے سر وار دیا ہے۔

وائى

مُتُو هِ كِنكَان يازًا ذَاقَ ذَيندو سَن، مَكُتْا! جاجِك! جُهونا ڳُڙه ۾، هَلُ ته ٿِيئُون يارَ، مَتَانَ كا مُنهِنجي كَرِين، گلا جَي گُفتارَ، مَتَانَ كا مُنهِنجي، جَي هُونِ سِرَ هَزارَ، هَرَ هَرَ وَدِيان هَيكڙو، تُنهِنجيءَ تَندُ تَنوارَ، لَجيندي ٿو لاهيان، كينهي مَنجه كَپانَ اَديوُن! عَبُداللطيف چئي، لڳيس لِنوَ لغارَ، لَغارَن! كَبُداللطيف چئي، لڳيس لِنوَ لغارَ، لَغارَ،

### (Vaaee)

My friend, I will give you my head as a greeting gift,
O bard, let us be friends and go together to Junagarh,
I beseech you never ever speak ill of me,
If I had thousand of heads on my trunk,
I would chop each for your string,
It is shame to chop wothless head,
Abdul lateef says, O mates, the strings evoked love.

وائي

تھ کو دول گا دان اے یار! اپنے سر کا منگتے! جھونا گڑھ کی جانب جائیں، ہم تو بن کر یار، شر نہ دول تو سارے جگ میں، گائیک کرے گا خوار، گائیک! میرے پاس جو سر ہول، ایسے کئی ہزار، کاف لول تیرے شر کی خاطر، ہر اک سر ہر بار، لاج مرول میں دان میں دیتے، سر اپنا بے کار، سکھیو! شاہ لطیف کے ہے، پریت جگائے تار۔

#### CHAPTER: IV

رءَ مَصلَحتَ مَكَثا، قَصرِ كِينِ اَچَنِ، نُورَ تَجَلُو نُورَ سين، نِميو نَيْنَ پَسَنِ، خيمي مَكنا چمَكنِ، خيمي ۾ كَنگهارَ جي، چانڊُوڻا چمَكنِ، لَدَائين لَطيفُ چئي، سندا ڏاڻ ڏسينِ، تيلانهن مُلڪَ ڌَڻيَنَ، مَڃيو مَگَڻهارَ كي.

The bards never come to a palace without a set purpose,
Downcast eyes perceive light with light,
Moon-rays sparkle in the king's tent,
Lateef says, when the bard received many countries in gift,
It was then that the rulers recognized him.

بھید بنا ایوں رنگ محل میں، آتے ہیں کب راگ، نور تجلّی نور کی، آنکھوں نے جب دیسی، خیمے میں کھنگھار کے، پھیلی نور تجلّی، راگ پہ جب دان کی بارش، چاروں اور سے ہری، سب نے مانا راگ کو۔

مَرُ تَ آئين مكَّثا! مامر پروُڙي مُون، جيڪا ڳاهَ ڳالهائيين، سا سَڀِ سَمجِهيسُون، تَنهن ۾ تُسِج تُون، جَيڪي پَوئي پَٽَ ۾.

O bard, it is good that you came, I am into the secret,
I have unraveled the riddle of your music,
Do accept what is put in your bowl.

چارَڻَ؛ تُنهِنجي چَنگَ جِي عَجَبُ آهِرِ اِيَ، هَڻي اڀو هَٿِنَ سين، جِئرو رکيو جِي، راتِ مُنهِنجو رِيُ، ڪاٽِيو تَو ڪُماچَ سين،

There is something wondrous about your fiddle, You play it with your hands and remain unscathed, But when you played it last night, it pierced my heart.

> ول کو کاٹ کے رکھ دیتے ہیں، تیرے ساز کے تار، حیرت ہے کہ اثر نہیں ہے، تیرے ول پر یار! رات دیا تھا مار، مجھ کو تیرے ساز نے۔

> تانُ نه آهي تَندُ جو، رُون رُون كَري رانُ هَغَندڙَ سَندا هَٿَڙا، سَڀِڪو چئي سانُ سَٽَ ڏيئي شَهبانُ ٿيُ ته ٿوڪُ پِرائيين.

It is not the music, it is some mystery vibrating in the cords, Though all tell it to be the fiddle, it is the hands of the fiddler, Pounce like a falcon to gain the precious.

ساز کی یہ آواز نہیں ہے، گونج رہا ہے راز، کیا جانیں یہ دنیا والے، اس کو سمجھیں ساز، جھیٹ کے جول شہاز، پالے جو ہے پانا۔  $\frac{1}{4}$ 

تَندُ تُمارِيءَ تانُ، كَهِيو سو قَبُولُ پِيو، سُرُ تہ آهي سَتِ ۾، پَر ٻيو كي مَكِّج دَانُ، خَاكِ مِنيءَ كَابَانُ، كَاتِيا پوءِ كُجُهم نَهِين.

The notes sounded by your cords have found favour,
My head is here in return for your music,
Head is made of clay, when cut, it will just be clay.

ہم نے کیا قبول، کہیں جو سُر اور تان، سر تو وار دیا ہے گائیک، مانگ کچھ اور اب دان، خاک ہیں جسم و جان، سر کاٹا تو کچھ نہیں۔ ئ

چارَڻَ ؛ بَولِج كِيَ بِيو، جو گهرين سو گهوريان، گهرُ سورَك نه پَڙِي، جان تَندُنِ بَرابَر توريان، گُهرُ سوَرك نه پَڙِي، آءَ أوري تان أورِيان، كَجُهِي أهرِ ڳالهڙِي، آءَ أوري تان أورِيان، كِكُلهنتُون كوريان؟ كِ جاجِكَ! جُسي سين ذِينءِ؟

Ask for something else, whatever you will ask for will be given away,

Neither my home, nor Sorath when weighed equals your cords

Come near me so that I may reveal some secret,

Should I cut my head right from shoulders

Or give you along with the trunk?

مانگ لے اور بھی منگتے، وار دیا ہے سر،
کمال برابر سر کے، سورٹھ اور بیہ گھر،
جو بھی بات چھپی ہے من میں، بات وہ مجھ سے کر،
کاٹ کے دول بیہ سر، یا جسم بھی دول بیہ دان میں۔

چارَڻَ چَنگُ، ٻَنگُ لَهي، وَڄايو وَڏاڻُ، سِرَ جو هِڏ آسانُ، پَرَ مَڱڻهارُ مَٿي وَهي.

The bard, having tuned the fiddle
Began playing it with perfect skill,
It is easy to give head,
But the bard is demanding something more.

' بیجل' نے بیجر ساز بجاکر، چھیٹری ایسی تان، سر دینا آسان، وہ کچھ اور ہی مانگے۔ ☆

كُجُه پَنهِنجي كُجَه سين، رِندَا رَسالتي لاءٍ، اَجَلُ اَيو آه، پُليءَ تُو پلاڻِيو. O wino, merge your secret with mine, Be quick as the death stands right behind you.

Cut my head, be happy, never come and sing again, I am ready to sacrifice whole of my country for you.

The cord, the dagger and the neck, all three reconciled, What you have come for is not worth the journey you undertook, Thanks be to God that you have asked for my head.

اي شُكرُ اَلحَمدُ، جئن مَتو گُهريئي، مَكَّتا!

حنجهي كيرت كينرو واجو ولاتي، هنئي تند حُضُور مِ، تنهن پارس پيراتي، دِسنديئي دِياج كي، ظاهر ٿيو ذاتي، حَدي تنهن كاتي، وِدو كَرثُ كَبار مِ.

The matchless fiddle started emitting music,
The Parass\* like bard struck the cords skillfully,
On seeing Deaach he revealed his real self,
The king took out his dagger and plunged it in his neck.

سکا ایک ایک رُر، ساز جا لاہوتی، چیٹرا ساز حضور میں، پارس تھا وہ راگ، دیکھ کے "رائے ڈیاچ" کو، ظاہر ہوا وہ ذاتی، اور نکال کے "کاتی"، کاٹ لیا سر "ڈیاچ" کا۔ کال چنو گرنار جو، پَنَیْ پیون پینین، گلُ چنو گرنار جو، پَنَیْ پیون پینین، سَهَسین سوَرٹ جَهرِیون، اُسِیون اُوسارین، چوتا چارئ هَتَ هر، سر سینگاریو ذین، نازیُون ناذ کرین: "راجا رات رَمَگیو."

The flower of Girnar is plucked, it is lamentation all around,
Hundreds of Sorath-like women are bewailing,
They adorned Deaach's head and, holding it by the hair,
handed over to the bard,
The damsels wailed that the king left them last night.

<sup>\*</sup>Philosopher's stone

گل گرنار کا مُر جھایا ہے، روئیں خاص و عام،
روئیں سور ٹھ، رانیال، روئے شر تمام،
سر سجائیں، دیں راگی کو، لے اب سر کو تھام،
محل میں ہے کہرام، راجا لاو گیا ہے رات۔

پاسَنگُ جَنهِن پَيشِ كَيهِ، تَنهِن ڏِنو كَين ڏِياچَ، مَٿو نيئي ماچَ، وَڃي ڏُورِ، ڏُکُ ٿِيو.

The present Deaach gave was worthless like shells, After obtaining it, the bard regretted.

کوڑی مول نہیں ہے جس کا، ایبا دان دیا، گائیک بچھتایا، لے کے سر کا دان۔

ڏنو ڪين، ڏياچَ، ٿو سائلَ سڪائي، مُنهن تي مَوٽائي، مَٿو هَنيِسُ مَگَڻي.

Deaach did not give, he only tantalized the supplicants, The bard came and gave him back his head.

اصلی دان دیا نہ اس نے، مجھ کو ترسایا، واپس سر لایا، اور مارا اس کے مُنہ پر۔  $\Rightarrow$ 

سورَكِ مُئي، سُکُ ٿِيو، خِيما کَنيا کَنگهارَ نَ كُو رَاڳَهُ، نه رُوپُ كو، نه كا تَندُ تَنوارَ بِهان پوءِ مَگَڻهار ڏِنو سِرُ ڏِياچَ کي.

Sorath is dead, it is all peace, the king unpitched his tent,
There was no music and no cord vibrated,
It was then that the bard gave the head back to Deaach.

سورَكِ مُئي، سُکُ ٿيو، خيما هَنيا كَنگهارَ ٿيو رَاڳُ، رُوپُ سو، لڳي تَندُ تَنوانَ سو ڍَٽين پِٽيِن پانَ پسو! راجا راضي ٿيو.

Sorath is dead, it is all peace,
The king pitched his tent somewhere else,
There were melodies and music all over,
Behold, the king enjoys music and is happy.

سکھ سورٹھ کی موت ہوئی، لاد چلا کھنگھار، وہ ہی روپ تھا راگ وہی، باج اُٹھے تھے تار، دھرتی کے اس پار، راضی تھا تب راجا۔

وائي ألوداعُ! وَو! ألوداعُ! جاني كَيو،ٍ جُدا، هَي،ٍ! هَي،ٍ! سورَك ٿي ساري، هَڻ تون تَندُ طريقَ جي، وَوا واڄَٽَ سَڀُ واري، سورَكِ سَرِتين وچ ۾، وَوا اُڀي اوَساري، "دِیندوسان ِ"، دِیاچ چئی: "هِی َ سر سینگاری" هِی َ جو آیو مَگُتُو، سو مُتاراً ماری، دوس دوسنئان دُورِ کیو، "و دَیا دیکاری، کنت مُنهِنجو کاتیو، نینهن سندی نعری،

### (Vaaee)

Farewell, o farewell, the dear has departed, Sorath is bewailing.

Forget all music, play the cord of Tareeqat,
Sorath is lamenting amidst her mates,
I will give you, says Deaach, my bedecked head,
The bard who has come is killer of the powerful,
He separates friend from friend, thus shows his might,
It is the cry of love that has cut my head.

وائی
الوداع اے الوداع، جانی ہوا جدا، سورٹھ کے پیارے،
گا اب راگ طریقت کا، بھول تو ئر سارے،
سورٹھ سخھیاں سسک رہی ہیں، چلا وہ راجا رے،
اپنا ئر میں سجا کے دول گا، ئر تو ممکا رے،
دکھے یہ کیما راگ ہے جو، زور آوار مارے،
دکھا کے اپنا جلوہ سارے، رشتے برائے،
ٹر میں ملی صدا ساجن کی، جس نے مارا رے۔

# Melody of Chastity

(Sur Umer Maarui)



## The Tale

In the reign of Umer Soomro\* there lived in Maleer, (a village in Thar, the south-eastern sandy region of Sindh) a goatherd by the name of Palni. He and his wife Madohi made a simple living by grazing their stock and tilling a small piece of land with the help of sharecropper called Phog. The couple was childless and after much praying and yearning a daughter was born to them, who was named Maarui. Maarui grew up into a very beautiful maiden. Her beauty captivated many a young man in and around the village. Phog was also one of the prey of her beauty. When his suit for her hand in marriage was rejected by her parents because she was already betrothed to her cousin Khetsen, he felt slighted. Disgruntled, he made his way to Umerkot, where he managed to have an audience with the potentate and when he charmed him with an eloquent description of Maarui's beauty, Umer was so bewitched that he mounted his finest and fastest camel and seating Phog behind him headed in the direction of Maleer, which was some 75 miles away. The sun had traveled up in the sky when they reached outskirts of the village. The inciter took the disguised ruler to the village well, where the village women came in groups to fill their earthen pitchers after sunrise. The two men hid themselves behind a clump of bushes near the well to wait for Maarui. Groups of women came, drew water and left. At long last Maarui also came with another girl. As soon as they filled their pitchers, Umer came out of his hiding place, and, approaching Maarui, who had been pointed out to him by Phog, asked for water to quench his thirst. While he knelt with his palms forming a bowl to hold water, she bent over to pour water from her pitcher. As she did so, Umer folded his arms around her waist, carried her to his waiting camel, and seating her in front of himself rode away, as fast as the mount could go, to his fortress at Umerkot where a protracted ordeal began for both the abducter and the abductee. For Umer, because all his persuasions to win her over were coming to naught, and for Maarui,

<sup>\*</sup> The Soomro dynasty is said to have ruled Southern Sindh during 11th to 14th centuries of the Christian era. According to Mir Ali Sher Quni's chronicle, Tuhfat-ul-Kiram (767 AD), Umer Soomro, also called Hameer Soomro, reigned from 1355 to 1390 AD. The previous name of umerkot was Amerkot. According to Mr. Todd (Rajisthan vol ii, page 234) the town was founded in the 11th century A.D. by Amersingh Rajpoot of the Permar dynasty, and Umer Soomro, (after whose name it was renamed), who appeared on the scene some two centuries later, could not have a hand in the town's founding (Source:Hotchand Gurbakhshani in his compilation of Shah-jo-Risalo (page 684)

because succumbing to his persuasions would have gone against her grain. Umer tried every temptation even a little coercion, to make her consent to marry him. He offered her to make her his first lady, to clothe her in silks and brocades, to adorn her with pearls and jewels, to feed her rich and delicious foods, to unlock all his treasures for her, but all offers were disdained by Maarui. Chagrined, he put her in chains, manacled her. She did not waver. How could she? For, love of her people and their ways, her fiance, and her native place Maleer, was in her blood. What the king did not try was brute force for it could have gone against his grain. For love is love when it is freely given and not forcibly taken. The year long war of nerves was finally won by the meek and weak, the high and the mighty had to give way. Umer was moved by her rock-like resolve and dauntless spirit. Declaring her to be her sister, he had her chains and manacles removed and wounds treated. While she recovered herself, he sent for her folks to take her back.

Thus she was returned to where she belonged----to her Maleer, to her kinsmen and herdsmen, and to her fiancé. All but his fiance, were overjoyed. Her fiancé had doubts, fears that she was no longer chaste, untouched. To prove her innocence, she went through the ancient rite of holding a red hot iron in her hand and came out of it unscathed. Her chastity having been established, she took her marital vows with Khetsen, and lived, as the saying goes, happily ever after.

## Introduction

This tale is a story of eternal conflict between evil and good and, though it does not happen in the callous world of reality, it happens in poetry and fiction, that good triumphs evil and poetic justice is done! In this tale also good prevails over evil and an autocrat ruler surrenders to the unshakable resolution of a meek, humble; and unprotected girl; and she eventually returns home untouched. The heroine of the tale, Maarui, stands for good and virtue and Umer the ruler represents evil. Weaving his poem around these two characters, Shah Lateef takes us on a multi-trek, across the sandy landscape of Thar, the locale where the action takes place. Along one trek, through the eyes and mouth of Maarui, we see and hear what sort of life the poor and simple people of Thar led. A life that is typical of desert herdsmen-precarious and nomadic, because rains are scant, irregular and erratic. When a couple of dry years string together, they are forced to leave their hearths and homes for wherever it rains, wherever there is

pasturage for their herds, work for themselves and a little open space for their makeshift abodes.

Big and small baskets on their heads, they come perspiring, Heels dust-laden and feet sweat-soaked, I identified them from their gait, it being their peculiarity.

They sank wells in the desert to water ruminants, Women come at dawn to draw water from ninety metre deep wells, Filling their leather buckets they stride away, laughing, My love for my people increases day by day.

But when the rains fall in Thar, the life of these desert-dwellers undergoes a happy change and we get glimpses of their life in rainy season. Winter is over, it has rained in Maleer and the herdsmen wear smiles. The mates of Maarui are sheering sheep and spinning wool in the presence of their consorts. They have no worry of any sort. They are weaving shawls and starching clothes. Wild creepers and trees have blossomed. They bring basketsful of desert grain and fill up their home granaries. Every one is freely tasting wild desert fruit and their huts are seen everywhere in the plains and on the dunes. The desert is all vibrant and no young girl stays in doors in this joyous season. They go out and bring plenty of grains and vegetables. Water is abundant and is available to them even in their huts. Describing their happy life in rainy season, Maarui contrasts it with her miserable predicament. She feels as if she were on spikes without them and was suffocating in the mansions of palace, weeping all the time:

The herdsmen smiled, spring breezes blew, Sayyad says, I remember my relatives, Their cattle tracks, and pens, My consort might have built huts near some dunes.

Herdsmen smiled as spring winds brought rains,
Umer, I have learnt from Duth-eaters about the land,
Where creepers, trees and bushes have bloomed,
They put basketsful of Trooh\* in mangers,
Every one freely tastes desert fruits and honey,
Maarui will not stay long in mansion,
She will ultimately go to Maleer.

Our poet idealizes their simple living and innocent life, glorifies their hard labour and transmutes their hard life and poverty into spirituality.

The poem reminds us of the poetic genre called "pastoral" meaning that which pertains to shepherds and their lives. It was an important literary mode that came into vogue three hundred years before Christ. In pastorals, life of shepherds was idealized, and an image of peaceful and uncorrupted existence created. Shepherd's life was a paradigm of tranquility and harmonious love. For William Black, the shepherd was a symbol of an innocent and unspoiled way of life; and for Wordsworth, the country-side, unblemished nature and the uncorrupted existence of countrymen were in many ways ideal. The shepherd was called the noble savage, the cultural primitive living in wild woods, who was isolated from hypocritical town life and was preferable to those who live under the base laws of servitude. He is a child of nature and 'symbolizes the untainted and simple virtues of a persona unsullied by decadent civilization.'

This poem by Shah Lateef has the full apparatus of an epic and can easily be categorized as such. One of the elements of epic is that 'it aspires to grandeur of no common sort, it aspires to a state where man transcends his human limitations and, for a time at least, becomes more obviously in the image of God-like creatures.' This poem, in its range and magnitude, its theme and grandiose treatment, can be classified as an epic. Not an epic of chivalry but an epic of human dignity, determination, virtue, chastity, and patriotism it is a classical exemple of an epic. Maarui is an epitome of virtue and embodiment of morality. She seeks moral values and also lays them down. Seeing her in her perfection one feels man's hunger for perfection, which he fails to achieve in practical life, and satisfies it by creating perfect characters like Maarui.

This poem has much resemblance with the renowned Indian epic Ramayana, and the character of Maarui parallels that of Sita, In fact Sita is the role model out of which copies are made; she is, therefore, a prototype. Besides solidarity of characters there are similarities in events of the epic and the folktale Umer-Maarui. In Ramayana, Sita was kidnapped by Ravana. Through a demon, he did not forcefully outrage her modesty. In the same way Umer, the villain of the tale, kidnaps Maarui, lures her to succumb to his wishes and even puts chains on her but he does not molest her, which he could have easily done to a weak, lone and helpless

girl. After release from Ravana, Sita was disclaimed because she had lived under the roof of another man. And to prove her innocence she threw herself on a funeral pyre. As she was innocent, fire did not harm her. Similarly, when Maarui returned to her kinsmen, her beloved fiance, Khetsen, whom she was dying to meet, doubted her chastity. She proved her innocence by holding red-hot iron bar in her hands, which did not harm her. In fact it is a national epic of Sindhians in the true sense of the term and reflects their aspirations, inspirations and ideals. Maarui's character bears two bright qualities, one is of patriotism and the other is of strength of character, integrity; and spirit of resistance. The character of Sita has tremendously influenced Indian women. In the same way Maarui's character has immensely influenced Sindhi women. Her unwavering and unshakable determination not to be lured into surrender has influenced them, their feelings, thoughts, and conduct. Maarui has set up the ideal of womanhood, which Sindhi women aspire to follow, and so has ennobled their souls. She also inspires them to go through all trials and tribulations, bear every persecution but not give up their ideals. In Sindhi literature Maarui is a living symbol of patriotism. She loves her homeland and her love knows no bounds. She loves her desert people, desert itself, its plains, sanddunes, huts and sheds, grains, vegetables and their powerty. Her village folk are contented with their meager sources of livelihood. They are poor but are strong and steadfast in virtue. Their bodies are covered with dust but their souls are clean like crystals. They do not hoard food; but gather only so much food as is sufficient for them for a day. We see images of their laborious life. They are working in fields, their feet dust-laden, bodies drenched with sweat, big and small baskets are on their heads, and she identifies them by their peculiar gait:

My happy herdsmen are always plentiful, They pick and bring branches of Daunro,\* cook its grain, Those who rely on woods are never lean.

Contented with meager food, they are strong and steadfast in virtue, They move about, their dust smeared bodies wrapped in coarse shawls, Go and ask in Maleeir about their virtue.

> No restraint, no restriction, no tax in Thar, They pluck red flowers, fill cattle mangers, Peerless are Maroo, joyous is their Maleer.

Crops ripened for harvest on their own, unwatched, un-hedged, Malecr is very spacious for my mates to move about, The one, whose kinsmen are in plains, don't lock her up in mansion here, Those, who yearn for Aaraari, have their chains removed.

Her love for homeland is one of its own kind and it is rare that we come across such unique love in world literature. She beseeches Umer that if she cannot go to her homeland while she is alive, her dead body may be sent to her birth place and cool earth of her homeland spread on it, and buried in her ancestral graveyard. Though she will be dead, she will be enlivened:

Pining for my homeland if I die, Keep not my dead body in prison, Force not the outlander away from her love after death, Bury me in the cooling earth of my homeland, Take my body to Maleer in the last breaths of my life.

If I die pining for homeland, send my dead body to my homeland, Let me be with my Maroos in Thar, I will live in death if my dead body is taken to Maleer

She symbolizes those bonds and social structures, which involve continuity, responsibility, rules, and respect for tradition. The brighter aspect of her personality is that she does not dissolve into a puddle of self-pity, but resists with spirit, humility and capacity to bear persecution and temptation. This trait of her personality is a cherished element of Sindhi womanhood.

Let my face remain dirty, Soomro, Lest Maroo say that I washed it in palaces.

If you tear my skin and put salt on it,
My folks have never done such an unworthy thing,
Every breath of my life is steeped in the love of my herdsmen.

I will never accept any consort other than my dear shawl-wearer, Shaby though he be, he is mine as he dwells in my heart.

Though the desert dwellers are contented people, abduction of Maarui has put them in perpetual fear. It has created panic among desert women and dread and sense of insecurity among the men. Women have given up visiting wells and are so frightened that they never go out without their husbands. The wells are deserted, no sound of giggling of girls at dawn is heard, and ropes with which water is drawn lie scorched near the wells. Even bleats of goat and sound of turning wheel are not heard:

Learning of my kidnap, virtuous girls ceased coming to wells, No desert woman has ever been held captive before, Why didn't I die before hearing taunts of my people.

Those who chatted at dawn, their voices are heard no more, Who come to draw water, now sleep beside their husbands. Water-drawing ropes lie scorched on either sides of wells.

Not even a bleat of goat is heard, nor a sound of draw-wheel, O Lord, I am witnessing dry troughs near wells, Where are those who drew water from ninety metre deep wells? Probably they have pulled down their huts and migrated.

The herdsmen were so frightened that they dare not complain to the king against the injustice he had done to them. Maarui takes their fear as their annoyance with her for preferring palaces to their huts. They, not knowing her agony, think that she is happy in royal mansions. She is in curious predicament, as, on the one hand are the reproaches of her kinsmen and on the other, is the pestering of Umer.

Had they cared, the captive would not have minded captivity, Probably they have forgotten me completely.

Other prisoners are in peace; it is only she who writhes in chains, Sword of her beloved kinsmen hangs all the time over her.

My stay in this mansion has caused me two-way suffering, Here it is Umer's pressure; there reproaches of my kinsmen.

And our poet, summing up their condition, says:

If those, whom they depend upon, become plunderers, Then how long desert-dwellers can stay in the desert?

If those, who are prop and protection of people, take up plundering, At whose door can poor desert dwellers cry?

The torture that this innocent desert damsel undergoes agitates reader's mind and he tends to ask as to why an innocent girl suffers and is punished without committing any wrong. The immediate answer to this question is that it all happens because the social system based, as it is, on the principle of "might is right" is unjust. But religious scholars have different answer to give. The religious doctrinaires tell us that those who suffer have committed sin willingly or unwillingly and suffering is the natural consequence of their sin and thus by committing sin they draw punishment. The other justification, which the religious scholars put forward to justify unfair and unmerited suffering, is that God tests the sufferer and eventually rewards him. Whatever reason we may put forward, the fact remains that there is no rational reason for human sufferings except that we live in a social system, which does not give protection to the weak and cannot stop the strong from persecuting the weak. Besides there is no reason for suffering, it simply is, because it is a part of life.

Umer is an autocrat monarch, and hence is, above all morality. And the philosophers, who were courtiers of kings, justified their autocracy and declared them above moral laws saying that moral laws were an invention of the weak to chain the strong, a way of restraining the extraordinary men within limits and capabilities of the mediocre, the average. They even proclaimed that justice is what suits the strong. But there were certain thinkers, who said that man is a social animal. He has individual instincts for self-preservation as well as social instincts of group and race preservation and that his social instincts are stronger than self-preservation instincts. He has inherited these social instincts, and carries sociability in his blood along with the individual instinct of self-preservation. He is well aware that individual's survival does not come by individual power but by group coherence and ability. Frances Bacon in his book 'Advancement of Learning', says, "All things are endued with an appetite of two kinds of good---one that this thing is whole in itself, the other that it is part of some greater whole and this latter is more worthy and more powerful than the other as it tends to the conservation of a more ample form."

Umer is a man for whom the thing that is whole in itself is better than the thing that is part of some greater whole whereas Maarui stands for the thing that is part of the greater whole. She is upholder of social morality.

Her morality is not religious and theological but secular and social morality. She, while refusing to surrender, does not refer to religious injunctions but to social customs and conventions. As such she is an upholder of convention and conservatism. She will not east away her shawl, the symbol of her modesty, because it is not the way of desert girls to do so. It is not the way of herdsmen to exchange their dear ones with gold and she will not break their tradition. The desert girls never wear silk dresses and when they are betrothed, black cotton threads are tied around their wrists and those threads are more precious to them than gold:

Herdswomen never wear silks,
They look more beautiful in their own embroidered shawls than in silks,
Their coarse woolen shawls are far better than brocade,
I prefer rough blanket to the saffron cloth,
Shame upon me if I cast away the shawl that my elders gave me.

Costly woolen clothes and brocade I will never wear, Stole made of costly silk sprinked with amber I hate, Would that I and my beloved Maroo Jointly use milky white blankets, I thirst for my beloved herdsman.

Cotton threads tied by Maroo around my wrist I value them more than gold, Don't offer to herdswoman silks, O Umer, Superior is each thread of the shawl that my elders gave me.

It is not the way of herdsmen to barter kinsmen for gold, I will not break my kinsmen's tradition in Umerkot, Nor will I part with my love of huts for palatial mansions.

She trusts life and her trust is rooted in her belief in God and faith in human potential. And she, observing the helplessness and insecurity, and vanity of human efforts to evade what has happened to her, imputes every happening to fate and destiny. It is her destiny that she is kidnapped; it is her destiny that she is suffering tortures, and pangs of separation from her beloved, her parents and her native land. But even in this human predicament she does not give up hope. She believes that one day or the other she will return to the land and the people she belongs to. With this hope in tomorrow she is restored to herself and she finds strength to

renew her life after sufferings. She is all alone in the prison in shackles and chains and there is no one to help her; even then she is optimistic and hopes that this dry season will pass and there will be rains, and predicts rainfall, days of union are nearing, we will meet O beloved!

This season cheerful herdsmen are out with their herds, They drive their lambs to graze them in fields, Thinking of all this my eyes shed tears, Come, my friend! Taro bird twitters, predicting rain.

This season herdsmen are cheerful living within thorny enclosures,
Water is aplenty, in easy reach of their cottages,
Lateef says, Maarui is in chains, they are happy in Khhaaur,
Every one will eat Khatoonbo\*, it will rain, come, my love.

This season herdsmen are cheerful, content in their homeland, But, says Lateef, Maarui is in chains in a fortress, Cucumber is in abundance in Maleer, it will rain, come, my love.

Though no messenger has come from her kinsmen, she is positive some one will come and she intuits his coming:

A herdsman from Maleer came to the fortress, My supporters' concern has weakened the oppressor.

Happiness on his face, dust of my homeland on his foot.

Have you brought any message of love from my herdsmen?

I grievously miss the spinning shed, the homeland,

For me the dust of my homeland on your feet is musk.

Our poet is a poet of hope and gives hope to his characters amid of despair:

Weep not, cry not, shed not tears, You have been set free, burn all your chains, O herdswoman, you will reach your kinsmen very soon.

weep not, cry not, shed not tears,
Pass your days as they come,
Herdswoman, happiness follows suffering,

Weep not, cry not, scream not,
When it rains, valiant youths will come there in scores,
The Lord will unite you in rainy season, Maarui!

As in melodrama, the heroine is luminously good and the villain is darkly wicked. But the soil of Sindh is such that Umer the villain is not the archetype villain of deeper and dark dye. Under the layer of his wickedness lies goodness, which eventually rises to the surface. He uses all methods to win Maarui over and obtain her consent to marry her but does not molest her; it is because of inherent goodness in his nature. And in the end he shows grace and goodness and sends her back, and thus turns the extravagant tale of wickedness into a good and happy tale.

At places, the poem appears to be a spiritual allegory. It is said that the term allegory is drived from Greek word allegeria meaning "speaking otherwise". This poem, like all allegorical poems, has double meaning: a primary or surface meaning, and a secondary or under-surface meaning a similitude of a spiritual journey through trials and tribulations, eventual liberation and union with the Beloved. The poem has richly detailed surface but at the same time the surface is so thin that we can discern through the surface all the connotations, suggestions and implications. Some writers have likened such literature with China Lamp which, when unlit shows London and when lit shows the Great Fire of London. " The lamp alight is the combination of internal and external, glowing at the imagination as one ....." (Eudora Welty). The symbolism of the poem is interpreted differently by different scholars. Some interpret it as an attempt to poeticize the battle between the forces of good and evil in the human soul and an exteriorization of the inward spiritual struggle; man's need for salvation and the temptations which beset him in his pilgrimage from life to death. Some interpret the imprisonment of Maarui as the imprisonment of human soul in body. Umer is the lower soul (nafs), whose aim is to mislead the seeker to the wrong path. But the true seeker symbolized by Maarui, being aware of the deceptions of the lower self, rejects its every temptation and it so happens that the lower soul gives up all its scheming, surrenders and ceases to tempt the seeker. Maarui, the symbol of pure soul, longs for its original unity and abode and ultimately attains it.

All great literature is multidimensional, containing many implications, connotations and layers of meaning. And this uniqueness makes such li-

terature relevant to all ages. Every age interprets its implications according to its own socio-economic and political perspectives. And only that literature lives in the new age, that answers the questions of that age; and if it fails to do that it is buried in the libraries. Though this poem has religious thrust, it has secular connotations as well and so it can be interpreted in modern perspective also. According to modern interpretation of the poem, Maarui stands for modern Sindh, which has been captured, kidnapped; and chained. Maroos represent the natives of Sindh. As Maarui's people overlooked her kidnapping and no one came to her rescue, so have the natives of Sindh done. They have not cared for their Maarui, Sindh. It is Sindh that voices her miseries through Maarui.

## The Melody

CHAPTER!

"أَلُستُ بِرَبَكُم"، جَدِّهن كَنِ بِيومِ، "قَالُوا بَلَيْ" قَلَبَ سين، تَدَّهِن تِتِ چَيومِ، تَنهين وير كَيومِ، وَجَنُ وِيڙِيچَنِ سين.

When the words "Am I not your God\*?" fell on my ears, "Indeed you are" was my immediate hearty reply, At that very moment, I pledged my life to my kinsmen.

"ألستُ بِرَبَكُم"… آئی جب يه صدا، قالو بلیٰ لقب سے، تب تھا ميں نے كما، كيا تھا تب وعده، ميں نے 'مارووں سے۔

جَدهن "كُن فَيكُون"، مَنُ تدهانكُون مارئين، تُونَ كِئن وِجهين تنِ كَي، سُومِرا شَكُون؟ هَمِيرَن هَكُون، جازَ جُسي كي پاتِيُون؟

When "Be and it became" sounded",
I am in love with my herdsmen ever since,
How come, O Soomro, you put fetters on such a person,
Rulers put fetters on my body in vain.

جب سے کن فیحون تب سے، جکڑا اُن سے من،
کا ہے پریت کے مارول کو یول، کیا ہے پا بہ رائن۔
بیفائدہ بدھن، ڈال رکھے ہیں سومرا!

<sup>\*</sup> Al Quran

چِئي "كُن فَيكُونُ "\*، جَدْهِن خَلقِيا رُوحَ خُداءِ، كُذُ جِتِ گُذرانُ هُئو، جَوَّ لَكِي تَنهِن جاءِ، مون تَوهين سين آهِ، أها ساڃاءِ سُپِرينِ!

When Allah created souls by saying, "Be and become,"

We were together then,

There it was that the dart of love had pierced my heart, It was the moment of my identification with you, beloved!

روحیں جب تخلیق ہو کیں اور، صدائے کُن تھی آئی، تب ہے من میں چاہ ہے جب کہ، ہر سو تھی یکائی، تب سے بہنچان جن ہے۔ 
ہے

"فَيَكُونُ" فِدا كَرِي، كَهيائين سين "كُن"، تَعظِيمًا تَمَامُ كَري، پوءِ پَٿريائين ڀُنَ، مارو تِئائين مُن، ڀَينرُ! ڀاڱي آيو.

Before 'Become' He pronounced 'Be', Honouring Adam He then laid out the earth, It was then that my fate was joined with Maroo.

جب فیکون سے پہلے، صدائے کن تھی آئی آدم کی تعظیم ہوئی اور، دھرتی خوب پھائی، میرے بھاگ میں آئی، تب سے پریت بجن کی۔

<sup>\*</sup> Al Quran

نَكا "كُن فَيَكُونُ" هُئي، نَكا هُوَنكَ نه هُون، سَجَنُ تَنهِن ساعَتِ مِ، ييني ذِلوسُون، مُون تَنَ تذاهانكُون، مِلي مُلاقاتِ كي.

Pronouncement of "Be and Become" was not yet there,

Nor was there any other sound,

It was then that my person met him.

جب نہ کُن فَیکُون تھی، نہ ہی گونج صدا، اس ساعت اس ساجن کو، میں نے تھا دیکھا تب تھا ملن ہوا، میرا اس ساجن ہے۔

نَكا "كُن فَيَكُونُ" هُئي، نَكو لِكَّهُ, لَحَمُ, بَنِيو هو نه بُتَ هِر، أيا كَي آذْمُ, مُون توَهِين سين سَكَّهُ, أها ساڃاءٍ, سُپِرِين!

Pronouncement of 'Be and Become,' was not there, Nor limbs or flesh,

Adam had not yet taken physical shape, It was the moment of my identification with you, beloved.

جب نہ کن فیحون تھی، نہ اعضا نہ کم، بن کر کب تیار ہوا تھا، جشہ آدم، تب سے اے پریتم، تجھ سے پریت ہوئی ہے۔ نَكا "كُن فَيكُون" هُئي، نَكا مُورَتَ ماهَ، نَكا مُورَتَ ماهَ، نَكا سُدِ عَرضُ گُناهَ، فَكَ سُدُ عَرضُ گُناهَ، هَيكائي هَيكُ هُئي، وَحدانِيَتَ واهَ، لَكِيائين، لَطِيفُ چئي، اَتِ ڳجهانَدرَ ڳاهَ، اَكِين ۽ اَرواحَ، اها ساڃاءِ، سُپِرين!

Pronouncement of 'Be and Become,' was not there,
Nor had moon taken any form,
Neither awareness of virtue, nor seduction of sin,
Only Oneness prevailed, Unity par excellence,
It was then moment, Lateef says, that Maarui percieved the
secret of secrets,

Of that, beloved, my eyes and soul are keenly aware.

جب نہ کن فیحون تھی، نہ صورتِ مہتاب، نہ تو فکر گنہہ کی تھی اور، نہ ہی غرض ثواب، کی تھی، اور نہ تھے اسباب، کیتائی ہی کیتائی تھی، اور نہ تھے اسباب، یار کے راز کا راز تھے ہم بھی، تھا نہ کوئی حجاب، تب سے ہول بے تاب، تب سے ہے پیچان بجن سے۔

قسمَتَ قَيدِ قَويُ، ناتَ كَيرُ اَچي هِنَ كُوٽَ هِ؟ آَثْيَ، لِكئي لوحَ جي، هَندُ ڏيكارِيُمِ هِيُ، پَرِچي كِينَ پَنهَوارَ رِءَ، جانِ، جُسو ۽ جيُ، راجا! راضِي ٿيُ، ته مارُنِ مِلي مارُئي.

Destiny so ordained,

Else who would come to lodge in this prison?

My fate brought me here and showed me this place,

My heart, body and breath are not agreeable without my herdsmen,

Be kind, O king, let Maarui meet her herdsmen.

کون یہاں پر لائے مجھ کو، لائی ہے تقدیر، یہ قسمت کا کھا تھا اور، ہوگئ یہاں اسیر، بن ساجن کے دکھ ہی دکھ ہے، کون بندھائے دھیر، راضی گر ہو امیر، تو ملوں میں ماروؤں ہے۔

قسمَتَ قَيد كَياسِ, ناتَ كَير أَجِي هِنَ كُوتٌ مِ؟ "وَنَحْنُ ٱقْرَبُ الِيُهِ مِنْ حَبُلِ الْوَرِيْدِ"\*, وَطُنِ آن ويندياسِ. مارُن كي مِلندياسِ، كُونِيُون ڇَڏي كَدهِين؟

Captive of fate I am, else who would come to lodge in this prison? "He is nearer than our jugular vein", I will return to my homeland, One day I will leave these mansions to meet my people.

قسمت کی میں قیدی ہول، لایا یہال نصیب، جاؤنگی میں پاس بجن کے، شہ رگ سے جو قریب، مارو میرے حبیب، ملول گی کب میں اُن سے؟

"قَيدُ المَاءِ" تِيومِ، هتِ اَڙانِگي گهارِبان، "هَنكَ جِسْمِي وَالْفُوادُ لَدَيْكُمْ"، هِينتُون هُتِ سَندومِ، "هَنكَ جِسْمِي وَالْفُوادُ لَدَيْكُمْ"، هِينتُون هُتِ سَندومِ، قَادِرُ شَالَ كَندومِ، مَيڙائو سين مارئين!

<sup>\*</sup> Al Quran

This is a 'prison of dastiny', ill passes my time,

\*"My body is here, my heart is with you,"

Would that Allah unites me with my people.

قید ہے دانہ پانی کا یاں، جینا ہے مشکل، جسم یہال ہے قید میں لیکن، وہاں ہے اٹکا دل، مارو جائیں گے مل، قادر کرم کرے گا۔

"قَيدُ المَاءِ" كنهن جو، سو مُون پانِد پِيو، "جَفَّ الْقَلَمُ بِمَا هُو كَائِنٌ \* \*"، وَهي قَلَمُ وِيو، إِي قَضا كَمُ كَيو، جئن ثَرِ مارُو، آنَ مارِّئين!

The 'prison of dastiny' has become my lot, Having written my fate, the Divine pen went dry, It is all fate that my people are in the desert While i am in this mansion.

قیر ہے وانہ پانی کا ہی، کی تھی میری قسمت، جَفَّ القَلَمُ بِهَا هُوَ كائنٌ، لكھ دى گئى يہ عبارت، يہ خداكى قدرت، كه قيد بين موں بين بان ماروك\_ \_\_\_\_\_

جَهِرًو "قَيدُ المَاءِ"، تَهِرُو بَندُ نَه كو بِيو، "جَفّ القَلَمُ بِمَا هُوَ كَائنٌ"، لَهِي نه تِرُ تِثَاءِ، عُمَرَ! تو هَتَاءِ، آجائي ٿِئي آجِرَين!

<sup>\*</sup> An Arabic proverb

<sup>\*\*</sup> The Prophet's tradition

There is no prison like the prison of destiny,
Having written my fate, the Divine pen went dry,
Leaving no room for even a tiny change,
O Umer, may the desert dwellers be freed from your bond.

کمیں نہیں ہے "قَیلْ الماءِ" سا، قض اور کوئی، جَفْ القَلَمُ بِمَا هُو كائنٌ، آن كے قيد ہوئى، دوشيزه صحرائی، كر دے تو آزاد اے،

رِءَ إعرابِيُنِ هَتَ، گَهنگهُر گهارَڻُ مون ٿيو، "بَكْتِ الْعَيْنُانِ فِي هَوَاكَ دَمَاً"، پُڄان ساڻُ پِرِت؟ مَنُ، أَكِيوُن تَنُ تِتَ، جني جَنَبُ جَيدِيين.

Away from desert dwellers, I pass here a miserable life,

\*"My eyes shed tears of blood in separation",

Would that I reach them in lovingness,

My heart, eyes, body are there where my mates were born.

مارد بن اس قید میں، جینا ہے د شوار، آبگتِ الْعَینُانِ فِی هَوَاكَ دَماً"، جاوَل میں اکبار، انکا من اس پار، جس جا جنم لیا تھا۔  $\frac{1}{2}$ 

هِي هَندُ يَيِتْيون هارِّ، ساڙِيان سَڀ ڏيهِيُن رِي، "كُلُّ شَيْءِ يَرْجِعُ اِلىٰ اَصْلِه"، ٿي جِهڄان جَهلِكيُن ڪارِّ، ڀِري پَنهِنجي ڀارِّ، پَسان مُلڪُ مَلِيرَ جوا

<sup>\*</sup> A line of Arabic poem

All things and places may go to blazes without my people,

"All things return to their origin,"\*

I too yearn to return to my desert dwellers,

I may go back and see my nativeland Maleer.

آگ میں جھونکوں محل دو محلے ، خاک ہوں قصر والوال ، 'گُلُّ شَیْءِ یَرْجِعُ اِلیٰ اَصْلِه'، ہائے وہ میرے دہقال، ویکھیں دلیں میہ اکھیال، میں لوٹوں دلیں ملیر کو۔

> وائي مُنهِنجو هِنئڙو سَنگهارَنِ ساري، هُوءِ جي وَيجها رَهَن وَسَ کي.

آء، هَمَيرَ! يَجُ زَنجير، هئن نه سَگهان گهاري، قلبُ مُنهنجو كون َ مِر، گهايَلُ ٿو گهاري، الاهي عنايَت سين، شال كين مران كنكاري! وَطنَ ذي، پَرِ پِڃاڻي پاري! مران شالَ مَلِيرَ مِر، گولَنِ سانُ گذاري! مران شالَ مَلِيرَ مِر، گولَنِ سانُ گذاري!

#### VAAEE

My heart remembers herdsmen, who stay close to where it rains, Come, Hameer, break the shackles; I can't live like this,
I pass my days in this fort with bleeding heart,
Death would be welcome, if by your mercy
O Allah I get to greet my herdsmen,
Would that I return to my people
As whole as our tradition dictates!
Would that I die in Maleer beside the Gola creepers.

<sup>\*</sup> An Arabic saying.

وائی

ان کی یاد ستائے، وہ مارو دلیں ملیر کے،
رہیں وہاں جمال برکھا بر ہے،
توڑ دے ساری زنجیریں اب، قید سمی نہ جائے،
کیا کیا قید میں گھاؤ لگے ہیں، کیا کیا ستم ہیں ڈھائے،
کرم سے تیرے وہال ملن ہو، موت وہیں پہ آئے،
جائے اپنے دلیں کی جانب، صحراکی ریت نجھائے،
جاؤل دلیں ملیر میں مجھ کو، موت وہیں پر آئے۔

Chariea-H

نَكو اينُ نه ڀينُ نَكو اَونِي آيو، مُون وَٽِ آيو كون كون وَٽِ آيو كون كو، ڀائُران ڀَري پينُ كِتابَتُونَ كينُ آڻي ڏينُدمِ اُنِ جُون؟

No messenger, no traveler, no camel driver came, No one from my kith and kin visited me, Who would bring their tidings?.

اب قاصد نہ نامہ کوئی، آیا نہ پیغام، کوئی تو دلیں سے آیا ہوتا، نامہ میرے نام، کون بھلا پیغام، دلیں سے لاکر دے گا۔

نَه خَبَنَ نَه خُوابُ, نَكو اَوني آئيو، هُتي جو هِت كَهِين، ڏنو كونَ جوابُ، هَميرَنِ حِسَابُ، كُهُ جَاتُان كِئن ٿِيو؟

No news, not even a dream, nor any camel driver, No one has brought here any news from there, I do not know what is in the king's mind.

اب سندیس نہ نامہ بر اور، نہ ہی ملن کا خواب،
کب بھیجا اس مارو نے ہے، خط کا کوئی جواب،
ہوگا ختم عتاب، کیا ہے عمر کے من میں!

أُونِي! ڳُونِي آڻِيين، كَو هُتي جو هِت هيراً تَهُ كِنَا جَي هُتِي جَو هِت هيراً تَهُ كِنَا جَي كُونَا جَي تَهُ الله آءِ تَهُ الكَيْنِ الْكَهَان، جي پائرُ ذِنَءِ پيرَ الله لَكِ، لَطيفُ چئي، لاءِ مَ تُون اويرَ كُونِين گهاري كير؟ مَحَلين مُنجهي مُون هِنئون!

O camelman, bring soon some one from there,
So that the fort's dirty paths may become fragrant,
Come, I would clean dust of Paaur\* from your feet with my eyes,
Lateef says, for God's sake do not delay,
Who can live in these chambers? I suffocate here.

مارؤل کے دلیں ہے، آئے اب نامہ بر، جگمگ چکیں محلول کے، یہ دیوار و در، پکول سے پیرول کی جھاڑول، خاکِ را ہگذر، سائیں کی سوگند ہے، اب تو دیر نہ کر، کون رہے بل بھر، محل میں دم گھٹتا ہے۔

ألا! أونِي آثِئين، جي نياپا نينِ! آثِون انينِ مَون نه مَعِينِ، آثُون انينِ جي آهِيان، توڻي مُون نه مَعِينِ، مَسُ مُنهِنجي هَٿَ ۾، ڪاغذُ ڪي آثِينِ! لَرِّكَ نَهُ لِكُنُ ذِينِ، كريو پَونِ قَلَمَ تي.

<sup>\*</sup> The land of Thar is divided into there parts. The northern part is called 'Paaur', the southern khaaur, and the one in-between 'Dhutt'.

Bring the camelmen O God, who may take my messages,

They may not own me, I am theirs,
I have ink in my hands someone fetch me a paper,

Tears prevent me from writing as they fall on pen.

کے جائے پیغام جو ایبا، قاصد اللہ لائے، میں تو اس کی باندی ہوں وہ، چاہے مت اپنائے، آج لکھوں سندیس پیا کو، قلم کوئی لے آئے، مجھ سے لکھا نہ جائے' میں میں میکیس آنسو۔ کھا

جي أَمُرُ هَنيو أَدْ كري، سي كَاغَذَ لِكَانَ كِيئَن؟ وَالْجِينُونَ جي وصالَ سين، تَنين چاَڙهي چَيهَن! رُئُانَ راتو ڏِينهَن، جِئن أَنِ جي وائيءَ ۾ وَ رَگهڻا.

How can I pen the tearing of heart by destiny,
Those, who long for union with the beloved, lit a pyre,
I weep day and night as his words have many connotations.

کیے کوئی لکھ پائے گا، قسمت کا بیر کرنا، وصل یار کی خاطر ہجر کی، سولی پر ہے چڑھنا، روتی ہوں دن رینا، کہ ان کی بات سجھنا مشکل۔

تَنِ وَنهِيَنِ وَيڙِيچَنِ كي، رُئيِن نه راتو ڏينهَن؟ ڪالَهه پَنوَهارَنِ لَڏيو، مُون کي چاڙهي چِيهن، آئون جِئندي ڪِيئن؟ جُه انِ ٿَرِ وڃي، ٿاڻا، ڪَيا. Why not weep day and night for your contented relatives?

They migrated yesterday, leaving me on pyre,

How can I live? If they go and make home in Thar.

کیوں نہ ان کے ججر میں روئے، ہائے دلِ ناشاد مجھ کو دے کر ججر کی سولی، کل تو گئے وہ لاد، اب میں ان کے بعد، کیے جیوک وہ لاد گئے ہیں۔

الَّرَ الْرَ الْدَرِ الْكَ، عُمْنَ مارُوالَّزَنِ جا، لاَ الْوَالْدِينَ لاَكَ، لاَ الْوَالْدِيءَ لاَكَ، عُمْرَا كَرِيو آكَ، پَهرِيو الِّي پَنَ چَران.

At different places in Thar are the camps of herdsmen, Lateef says, they dyed their shawls in lac, Umer, set me free so that I may graze cattle.

وہیں پہ مارو ڈیرے ڈالیں، جمال پہ سبزہ زار، لاکھ میں رنگیں لوئی سکھیال، کھ پر عجب کھار، ختم ہو یہ آزار، تو میں بھی چراوں ریوڑ۔ ئللہ

لَّرَ لَّرَ اَندَرِ النَّهِ، وَنهِينِ وَيَرِيجَنِ جو، سَڀ تُنهِنجو سُومِرا! وَينا ڳِنَهَنِ نانءُ، اتي وَينديسِ آنءُ، لوئيءَ لَجَ مَلِي كَري. Everywhere in Thar are abodes of my contented folks, They depend for their lives on you, O Soomro, I will go there proudly with my shawl unblemished..

> مارو گھومیں صحرا، ہرجا، بنالیے ہیں گاؤں، اُن کو تیری دھیر بندھی ہے، لیس وہ تیرا ناؤل، اِن کے پاس میں جاؤل، لاح رکھول لوئی کی۔

سَهِسَين سِيبا كَنجري، لوَئي لِيرَّ ٿِيامِ، أَباثُنِ جِي آسِري، كَتِي كَانَ كَيامِ،

جا ڍُٽ ڍڪِيامرِ، تَنهِنجو پَرِوَرَا پَنُ رَهائيِين! با ڍُٽ ڍڪِيامرِ، تَنهِنجو پَرِوَرَا پَنُ رَهائيِين!

My blouse is patched, my shawl in tatters,
Relying on my relatives I did not celebrate harvest season,
O Lord, preserve sanctity of the shawl that I wore in the desert.

گے ہیں پیوند لوئی میں جو، مارو نے پہنائی، میں نے ادن نہ کا تا مجھ سے، دور ہیں سب صحرائی، لوئی پہن جو آئی، اس کی لاج تو رکھیو۔ کھنے

سَهَسين سيبا كَنجُري، لَوئي لِيڙوُن لِيقَ واسي وار، نه وَيَرِهيان، مَرُ چَڳُون رَهَنِ چِيقَ، ماروء جي مُهاڙِ رِء، أندر ناهم اكين هَهِڙو حال، هَمَيرا وَئي شالَ وَيَرِهم وَجان!

My blouse is patched, my shawl is in tatters,
I will not oil nor comb my hair, let them remain knotty,
I have no wish but to see Maroo's face,
O Hameer, would that I return to my homeland in this condition!

گے ہیں کیا کیا ہوند میری، چاک ہوئی ہے شال، میں نہ ہار سنگھار کروں گی، الجھے رہیں یہ بال، جاکر دیکھوں کھ مارو کا، بل بل یمی خیال، جیسا بھی ہے حال، میں جاؤں دیس ملیر کو۔

سَهَسين سيبا كَنجُري، لَوئي سين لِيڙُنِ، هَهِڙو حالُ وَئي كَري، وَجان مَنجِه تَرَنِ اِ ماروُ مانَ چَوَنِ، ته هُئي اَسانهِين آسِري!

My blouse is patched, my shawl is in tatters, I wish I could go to desertd-wellers in this state, So that my relatives may say that she relied only on us!

لگے ہیں کیا کیا ہوند میری، شال ہوئی ہے چاک، جیسا بھی ہے حال میں دیکھوں، صحرا کے خاشاک، سیسا بھی پوتر پاک"، کہیں ہے شاید مارو۔

سبِي سِيبا ڏي، ڀَوريءَ نِينهُن نہ ڪَچوئي، كَٿِيءَ وَٽِيوُن كُٿِيوُن، سَتي سِيڻي سي، مَڇُڻِ چُونرِ كي، تَ لجائيءِ ٿَرُ ڄائيون! The naive damsel stitches her blouse and maintains her love,
The chaste maid mends her worn out shawl,
Lest it be said that she put thar-borns to shame.

لگار رہی ہے پیوند، پھٹی ہے ساری شال، سیت ہے وہ اُدھڑی اوھڑی، اپنی لوئی لال، سیت ہے وہ نگ پال"، کمیں یے شاید مارو۔  $\frac{1}{2}$ 

وائي

عُمرًا آئون ويندَّڙو پُڇان ڪوءِ، جتي مارُو، تتي پانڌي اَلو! مٿي ماڙيءَ مارُئي، رُئاري ۽ رَوءِ، پُنڌان کاريو پَهيَڙا، ڪي جو اُڀِري چوءِ، ساريو سانڀيڙَن کي، رُوحُ مُنهنجو روءِ، پانڌي پُنوَهارَنِ جو، ڪالهہ نہ آيو ڪوءِ، راڄُ پُرتو رَبَ کي، سُومِرا! سَندوءِ،

# Vaaee

Umer, I ask the passersby,

"Is any one going to where my beloved is?"

Standing in the balcony Maarui weeps and makes others weep,

She detains the passersby and lifting her head enquires,

Remembering my folks my soul sheds tears,

No messenger from my folks came yesterday,

O Soomro, may God protect your subjects!

وائی

ڈھونڈھ رہی ہوں قاصد جو سندلیس وہال لے جائے،

جمال ميرے مارو اُلا،

اونجی محل کی دیواریں ہیں، نین نیر بہائے،
روک کے ہر اک قاصد کو وہ سندیسہ بھوائے،
یاد میں اپنے ماروں کی، بل بل روتی جائے،
کل بھی راہ تھی تکتی شاید، کوئی قاصد آئے،
تو ہی نگہباں اِن کا جو ہیں، تیری پناہ میں آئے۔

☆

CHAPTER-III

پَٽولا پَنَوهارِيُون، مُورِ نه مَٿي ڪَنِ، جُ لاکَ رَتاتُون لَوئيون، ته سالنئان سُونهِنَ، انَ اَيلاچَنئوُن اڳري، بَخَملَ بافِتَنِ، سَکَرَ ڀانئيان، سُومرا! کَٿِيءَ کان کُهنبَنِ، جا ڏِنِيمِ ڏاڏاڻن، سا لاهِيندي لَجَ مَران.

Herdswomen never wear silks,

They look more beautiful in their own embroidered shawls than in silks, Their coarse woolen shawls are far better than brocade,

I prefer rough blanket to the saffron cloth, Shame upon me if I cast away the shawl that my elders gave me.

> أَرَمَ هَذِ مَ أُودِيان، پَنولا، پَتَ چِيرَ باندُوٹا بَنِ ذِيان، أَرغَجَ ۽ عَبينَ ماروءَ سين شَلَ ماڻيان، كَقينُون جَهڙِيُون كِيرَا أَندَرِ أَجَ أَكِينَ مُونَ كِي پِرينءَ پَنوهارَ جي.

Costly woolen clothes and brocade I will never wear,
Stole made of costly silk sprinked with amber I hate,
Would that I and my beloved Maroo
Jointly use milky white blankets,
I thirst for my beloved herdsman.

عمر! کھی نہ پہنونگی میں، ریشم کا بیہ لباس، ریشم اور زرتار کی تاریں، کیسے آئیں راس، اجلی لوئی اوڑہ کے جاؤل، میں پریتم کے پاس، من میں ملن کی پاس، پل بل ہے پریتم کی۔

سونَ بَرابَرِ سَكِقِل، ماروء سَندا مُون، پَٽولا پَنوَهارَ كي، عُمَرَا آڇ مَ تُون، وَرُ لَوئيءَ جي لون، ڏاڏاڻنِ ڏنِيامِ جا.

Cotton threads tied by Maroo around my wrist
I value them more than gold,
Don't offer to herdswoman silks, O Umer,
Superior is each thread of the shawl that my elders gave me.

مارو نے جو دھاگے باندھے، ہر دھاگہ ذرتار، ریشم سے نہ للچا مجھ کو، میں صحرائی نار، سب کچھ دوں میں وار،اس شال کے اک اک دھاگے پر۔

سونَ بَرابَر سَڳِڙا, لون لون بَرابَرِ لَکُ، رُپو جنهن رَدِ ڪيو، ڪوڙ تنهين کي ڪَکُ، مُون ماروءَ جو مَکُ، تيلُ نہ لائيان تُنهِنجو. Cotton threads are like gold threads to me,

Their each strand is worth a million,

One who discards silver, millions mean nothing to her,

I will never use your oil as my body is anointed by the beloved's.

مارو نے جو دھاگے باندھے، ہر دھاگہ زر تار، آئے ہے سارا سونا چاندی، دولت کے انبار، مارو میرا سنگھار کروں میں۔ مارو میرا سنگھار کروں میں۔

تَيلُ نه لائيان تُنهنجو، مُون ماروء جو مَنِ، كَرِيان بِيَ نه كَنِ، آهَرَ انْهِين آهِيان.

I won't use your oil, Maroo's betrothal oil is in my heart, I will never hear of any offer as my beloved is my support.

> کیے ہار سنگھار کروں گی، مارو میرا سنگھار، کر نہ سنگھار کی باتیں مجھ کو، مارو کی ہے سمار۔ نہز

مُون ماروُءَ سين لَدَيُون، لَوئيءَ ۾ لائوُن، سونَ بَرابَر سَجِّرًا، مُون کي ٻانهُنِ بَدَائون، عُمَرَ جو آئون، پَٽُ كِئن پَرِهيان؟ سُومرا!

I was wedded to Maroo wearing woolen shawl, He tied cotton threads around my wrist, Which are more precious than gold. Say, Umer, how can I wear your silks?. اوڑھ کے لوئی مارو کی میں، بنبی تھی تب دلمن، سوت کے دھاگے ہیں ذر تار، ہر دھاگہ ہے بندھن، پہنیگی نہ بر ہن، ریشم کا یہ لباس عمر! کہنیگی نہ بر ہن، ریشم کا یہ لباس عمر!

پَٽُ نہ پَرِهیان، سُومِرا! جانڪِیتان جِیان، آئون ڪِئن لَوئي لاهِیان، ڪارَڻِ بِن ڏِینهان؟ جانسِین ٿِي جِئان، ڪانڌُ نہ کَندیس کو ٻِیو،

So long as I live I will not wear silks, Why should I remove my shawl for two days' life? So long as I live I will not have any other consort.

پہنوں گی نہ ریشم تیرا، جب تک ہے یہ جیون، کیسے سر سے شال اُتاروں، دو دن کے کارن، اُس کی ہوں میں دلمن، اس بن اور نہ ساجن میرا۔

جَنِ كَرايُنِ كَجَ جا، وَرُ ساهِيڙيُون سي! ات اكندِي آهِيان، مَنْهَن مارُوءَ جي، پَكَنِ سين نہ پاڙيان، هَنڌَ هِتي جا هي، اَهلَ ابَاتُن كي، مَري شالَ مَلهائيان!

Blessed are my mates, who wear glass bangles on their wrists,
I yearn for the hut of my beloved,
I cannot equate these palaces with our cottages,
I want to keep up the ancestral tradition unto death.

اعلیٰ ہیں رہ سخصیاں جن کے، تھنکییں کانچ کے کنگن، پی دیجھن کو ترسیس نینان، تڑپ رہا ہے تن من، کمال برابر جُھلیوں کے ہیں، محل کے جھلمل آنگن، بنی جمال میں دلمن، میں وہاں کی ریت نبھاؤں گی۔

كَرايُن كَرُورِ جا، چُورًا كُورًا جَنِ، سو مَرَكُ ماروُئَرَنِ، جِئان لَوكَ لَجَ لِئي.

While others are ashamed of, doing so, Maroos take pride in, Wearing cheap glass bangles on wrists.

بانہوں میں ہیں کانج کے کنگن، یہ ہی ان کا مان، دوج اس سے شرمائیں ہیہ، جانیں اسکو شان۔  $\frac{1}{4}$ 

كارا، كَرايُن مِر، سونُ أسان كي سُوءَ، وَرُ جِيدِينُ سَانِ عَيْ سُوءَ، وَرُ جِيدِينُ سِينَ جُوعَ، فاقو فَرحَتَ ڀانِئيان!

Black threads on our wrists, gold is a sign of mourning, Hunger I prize, starving with mates is a pleasure.

> بانہوں میں ہیں کالے دھاگے، مجھی نہ سینیں سونا، اِن کا بھرم ہے رکھنا، جو فاقہ فرحت جانیں۔ ہے

> اِيَ نَهُ مارُنِ رِيتِ، جِئُن سَيڻَ مَــُنائِن سونَ تي، اَچي اَمَرَ ڪوٽَ ۾، ڪَنديَسِ ڪانَ ڪُرِيتِ، پَکُن جي پِريتِ، ماڙيءَ سِين نه مَــِيان.

It is not the way of herdsmen to barter kinsmen for gold,
I will not break my kinsmen's tradition in Umerkot,
Nor will I part with my love of huts for palatial mansions.

زر کے بدلے پیارے بدلیں، یہ نہیں اِن کی ریت، آن کے اب تو عمر کوٹ میں، کروں میں کیے گریت، ان جُھلیوں کی پریت، میں محل سے نہ بدلول گ۔

عُمْرُ! أَڇَا كَپِڙا، كَاتِّيَارِيُون كِئُن كَنْ؟ جنيِن جَا تَرَنِ ۾، وَرَ ٿَا وَيَڻُ سَهِنَ، هُوءَ جِي حَقَ ڀَڃَنِ، سِي كِئن سَتِيوُن، سُومِرَا!

How can affaulted wives wear white cloths, Whose husbands are facing taunts in Thar? How can they be chaste, who break their marital vows?

> جس کو داغ لگا وہ کیسے، پنے اُجلا بھیں، تھر میں جس کے ہر کو سائیں! طعنے دے سب دلیں، کرے جو لوئی پیش، وہ سی کیوں کہلائے۔

آئون كِئن سُوڙِيين سُمهان؟ موُن وَرُكَهاري وِلَ! كَتِيرِيءَ تان كِلَ، عُمَر! كَج م اَهِڙِي!

How can I sleep under warm quilts when my consort sleeps in cold, Do not make, O Umer, a jest of me, a woolen shawl-wearer.

بر تو تشخرے پالوں میں اور، میرا بستر گرم، کمیں گی ساری سحمیال تجھ کو، آئی سکھی! نہ شرم۔

آثون كِئن سُوڙيين سُمَهان؟ مُون وَرُكَهاري سُجَ! وَرَ اَبائُنِ سين أَجَ، كوءِ شَرِبَتُ تُنهنِجو سُومِرا!

How can I sleep under warm quilts,
When my consort is in wilderness,
Fie upon your syrups, Umar, I prefer thirst with my folks.

بر تو بھٹے ویرانوں میں، محل سے سیج پلنگ، پیاس بھلی ہے صحراکی میں، رہوں گی مارو سنگ۔ بہاس بھلی ہے صحراکی میں

وَرُ سي وَطَن ڄائيُون، صَحرا سَتُرُ جَنِ ؟ گُولاڙا ۽ گُگرِيُون، اَوڇَڻَ اَباڻُنَ، وَيڙهيا گهُمنِ وَليِين، جهانگي مَنجِه جَهنگنَ. مُون کي مارُوئڙَنِ، سُجَ ڳڻائي سَيجَ ۾!

Praise be to desert-born damsels,
Whose chastity the desert protects,
Creepers and grass are my folks' garments,
They move about in jungles, draped in creepers,
My parents gave me wilderness in dowe?

اعلیٰ ہیں وہ کواریاں کہ، جن کا ستر بیاباں، پتوں کی پوشاک بنائیں، ڈھانپیں آنگ وہ عریاں، جنگلی بیلوں سے تن ڈھانپیں، جنگل ہو کہ خیاباں، داج دیا بیاباں، مجھ کو مارووں نے۔ پَلُرُ پِيڻُ, اوَڇڻُ انَّ, جَنِ جا پَيرَ مَٿي پَٽَ پاڪَ, وَهَڻُ وَراكَنِ هِ، انِ جي اَجوكي اوطاقَ، پاڻُ نہ پَسنِ پاڻَ كي، ويچارا بي باكَ، عُمَرَ! اَوءِ نہ عاقَ، ذُكِيا جِمَ ذُكُوئيين!

Rain water they drink, woolies they wear, bare foot they move about, Cluster of trees is their meeting place, where they relax without risk, Oblivious of themselves, they live free from fears, Umer, they are not defiant, don't harm the miserable.

ہاں بھھائیں جوہڑ سے اور، پشینہ پوشاک، پیٹھی ریت کے ٹیلوں پر، اِن کے کی اوطاق، خود سے بھی بگانے ہیں، مارو سینہ جاک، فود سے بھی بگانے ہیں، مارو سینہ جاک، فد موں کی ہیں خاک، اور نہ دکھ دے ان کو۔

كارا كَهَٰوَ ذَيهَ هِر، بِيا واريءَ مَنجه وَالنَّهُ، سائين كي، سَيندُ جئي، يَريو ذَين يَانَّهُ، عُمَراً! إيءَ امانُ, ثابِتُ رَكِعٍ سُومِرا!

Sour Khabbar trees all around, and huts amid dunes, Sayyad says, they offer cupsful of milk to guests, I am a sacred trust, betray it not, O Soomro!

بیٹھک اور چوپال وہاں ہیں، جمال ہیں بھنڈ گھنیرے، کے لطیف کہ پیاسوں کو دیں، ٹھنڈے آب کٹورے، میری حفاظت کرلے، میں ان کی امانت ہوں اے سائیں۔ جا عُمْرَا تو مُلِ عِيدَ, سا أسان سُو؛ وَرَتِي, سُومِرا! وَيتِي وَيجارَن وسِري, خُوشِي ۽ خَريدَ, سڪَڻَ ڪَيا شَهِيدَ, مارُو جَي مَليرَ جا.

What is Eid celebration to you is an occasion of mourning to us, Engrossed in their miseries, they forget Eid shopping, The herdsmen of Maleer are craving-martyrs.

مُنهِنجو تُورُ تَلِيُنِ ۾، چِيها ٿو چاري، ڍَاڻي ڍَٽَ ڌاري، آهِمِ اٺي مِينهَنڙي.

My beloved grazes his cattle on Cheeha grass in plains, I have promised to meet him at Dhatt in rains.

میرا پریتم سبزه زار میں، ریوژ لایا ہوگا، ملول گی بر کھا رت میں میں تو، کر آئی ہوں وعدہ۔ ☆

مُنهنِجو تُورُ تَلِيُنِ هِر، آئون هِتِ بَندِياتُي، مُنهنِجو تُورُ تَلِيُنِ هِر، آئون هِتِ بَندِياتُي، مُونَ ڏاڏاڻي ڏيهَ هِر، ڦرِهُ ۽ لاڻِي، ڪَنِديَسِ رِهاڻِي، ماروءَ پاس مَلِيرَ هِر.

My beloved is in plains, I am in captivity here, in my homeland grow there Pharih and Laani plants, I will converse happily with my beloved in Maleer.

ساجن سبزہ زار میں ہے اور، قید یمال تنائی، صحرا صحرا چھول کھلے ہیں، مہک رہی پروائی، میرے وہ صحرائی، میں کروں گی پیار کی باتیں۔

حَقاتُو هُتِ تِين آئون هِتِ بَندياتِي! ساري سالاَوهيُن کي، ڪوٺيُن ڪُوماتِي، لِگين لوه، لَطيف چئي، وَيٺيسِ وِساتِي، مُنتَ مارُوءَ جي نہ لَهي، کَپَتِ کِجاتِي، سَمُنَ سَچاتِي، اتي آهِمِ انِ سين.

My consort is there; I am in captivity here,
Missing her mates she withered in cells,
Lateef says, she has languished in cells,
The Maroo girl suffers pangs of separation,
She is true to the pledge she has made over there.

ساجن تو اس ویس برا ہے، قید یہال شائی،
یاد کروں صحرا کی بیلیں، قید میں میں مرجھائی،
تن پر تیری رنجیریں ہیں، کہال وہ اب رعنائی،
وہ تو تھی مارو کی دلهن، اسے کب بھول ہے پائی،
عہد جو وال کر آئی، کرول گی وہ میں پورا۔

وائي

لَوئيءَ ۾ لائوُن، مُون ماروءَ سين لَڌيوُن، سونَ بَرابَر سَڳِڙا، ٻانُهنِ ٻَڌائون، سو ڪئن پَٽُ پَرهيان سُومرا! گهوريو، عُمرَ جو! آئون؟ کاڄُ کٿيريُن سفَرو، سِگُرُ ۽ سائون، عُمرُ تي جورَ ڪَري، جيلانهَ راڄُ اَڳاهُون،

## Vaaee

I wedded Maroo wearing woolen shawl,
Threads, precious than gold, were tied round my wrists,
How can I wear silk, Umer, which I have already discarded?
Safro\*, Sangar\* and Saaoon\* are food of blanket-wearers,
How can she eat dates, who was given Daunra\*\* as dowry of,
Their food is Khih\*\*, Maandhanio\*\*, Makhhani\*\*
Umer is harassing her because her tribe is away.

وائی
میلی کملی میں مارو ہے، میں نے بیاہ رچایا،
اون کے دھاگے سونے کنگن، میں نے سب کچھ پایا،
کیسے پہنوں ریٹم جس کو، میں نے ہے ٹھکرایا،
کیا کیا ہیں پکوان یمال پر، ساگ وہاں پر کھایا،
جور و ستم سے دور دیس ہے، عمر! تو مجھ کو لایا۔

<sup>\*</sup>Names of various desert plants

<sup>\*\*</sup>kinds of edible grasses and seeds,

THEFFER-IV

ميندا ذَوءِ نه مارئي، پييس پَنوَهارِيُون چِت،
راڄ رُثاري، مَنجُون هاري، هيء هُتيجي هِت،
آهِسِ پائر پار جو، کِجَڻُ ۽ کَپَت،
وبنگس ويڙيچَن رء، مَسَ سُڻي ڪا مَت،
سُومِرا! سُپَت، ڪَر، ته ڪوٽِيان نِڪري.

Missing her desert-mates Maarui washes not her tresses, her desert-mates flashed in her mind,
She weeps and makes others weep,
She has been brought here from there,
She craves and pines for Paaur,
Being away from her kinsmen she hardly listens to any counsel.
Be sympathetic Soomro, let her leave the fort.

زُلنیں دھوئے نہ مارئی، اپنوں کی ہے یاد، دہاں سے وہ ہے بیاں پہ آئی، روئ دلِ ناشاد، پل بل بل یاد ہے دلیں ملیر کی، لب پر ہے فریاد، کوئی اے کیے بیلائے، ان پیاروں کے بعد، جلدی کر آزاد، تو جاؤل پاس میں اپنوں کے۔

ميندا ذَوءِ نه مارُئي، آهِسِ مَنِ مَلِينُ كَدِي ته كالِّ لَهي، هِتَان هيءَ هَمينُ كَاتُرِ بِينِ كِينُ جي اَمانَتَ اَتِ وَحِي. Maarui washes not her tresses, her heart is in Maleer, If Umer sets her free, her blemish will be washed, Whole Khhaaur will drink milk in celebration, If their maiden is returned to them.

زُلفیں دھوئے نہ مارئی، بل بل یاد ملیر،
داغ وُھلیں جب دیس میں جاؤں، س لے بات ہمیر،
بندھے گی سب کی دھیر، گر مارئی دیس کو جائے۔

☆

ميندا ذَوءِ نه مارُئي، نه كِلي نه كاءِ، عُمرَ جي إنصاف جا، ويني واساما ڳاءِ، هِيءَ جا كَيءِ هاءِ، سا، مَهندا! أيندَيءِ مُنهنَ مِرا

Maarui washes not her tresses, laughs not, eats not, And mulls over Umer's justice, The damage you have done will confront you.

رُ گفیں دھوئے نہ مارئی، روٹھ گئی مسکان، عدل کا وہ تو مانگ رہی ہے، عمر سے پل پل وان، ظلم تیرا زندان، دے گا حساب تو اک دن۔

مِيندا ذَوءِ نه مارُئي، ٿِيس ڪُرِنُون وانَ سَتِيءَ سَيئي سارِيا، جي پائر جا پَنوَهانَ عُمَرا انِهُون ڌانَ مُورِ نه وِهي ماڙِيين. Maarui washes not her tresses, her hair are all knotty.

The damsel remembered the herdsmen of Paaur!

Umer, she will never stay in a manor without them.

رُلفیں دھوئے نہ مارئی، اُلجھ گئے ہیں بال، یاد کرے وہ اپنوں کو اب، جیون ہے جنجال، جاگیگی وہ ہر حال، رہیگ نہ اب محلوں میں۔  $\Rightarrow$ 

مِينڍا ڌَوءِ نه مَارُئي، مَحَلين مارُثان ڌارَ پايو مَيٽُ مَليرَ رِي، مُنڌَ نه وَيڙهي وارَ جا هُتيجَنِ هارَ سا ڪِينَ وِهَندي ڪَوٽَ ۾.

Away from her folks, Maarui washes not her tresses, Outside Maleer she coils not her hair, uses not the fuller's earth, One, who belongs there, will not stay in a fortress.

> زُلفیں دھوئے نہ مارئی، محل سے مارو دور، اُلجھے اُلجھے بال ہیں اُس کے، مارو بِن مہجور، مارو من کا سرور، وہ کیسے رہے گی قید میں سائیں!

ميندا دَوءِ نه مارئي، كُونهي أن أوجاهُ, عُمَرَ جي إنصاف جو پيُسِ كُنِ پَڙاءُ, وَيَلِي چوءِ: اللهُ, "مُون تي مِتَ نه مَوتيا!" Maarui washes not her tresses; is indifferent to herself, She gets to hear of Umer's justice, And says, Alas, my people haven't come.

رُ نفیں دھوئے نہ مار کی، قید کی ہیں آفات، عمر کے انساف کی اُس نے، من رکھی ہے بات، اللہ، دلا نجات، میرا پی نہ ملنے آیا۔  $\stackrel{\triangle}{\Box}$ 

مَحَلین مانِدی مارئی، ذِنِیَمِ مُنهنَ مَلُورَ، الله سُونَ مَلُورَ، الله سُخِیا نه کَری، سُونهَن وِجایَسِ سُورَ، پِیَسِ لُوهَ, لَطیفُ چئی، لَتَسِ کودٌ، کَپُورَ، چِتَ جَنِین جا چُورَ، سی مُکی مَرکَ نه کَنِدیُون.

Maarui is weary in the fortress, looks haggard,
She oils not her hair, suffering has marred her beauty,
Lateef says, she is in fetters, her joy and aroma have disappeared,
The broken hearts will not perk up for amours.

محل میں من ہے ماندہ اس کا، مکھڑا ہے مغموم، اُلجھے بال بھی می صورت، دکھڑوں کا ہے جوم، تن جکڑا ہے زنجیروں میں، خوشبو کیں معدوم، مارئی می مظلوم، کیسے خوشی منائے سائیں! كَرِيو مُهارِّ مَلَيرَ ذَي، رَوءِ اليي چوءِ، سُهِجُ سُورِي إلى الله سَندوءِ، سُومِرا! سَندوءِ، مِلكَ مارُوءِ جي آهيان، جورِ نَه ٿِيان جوءِ، سَو قَلبُ كوٽ نه هوءِ، جو هُتيجن هٿ كيو.

Her face turned to Maleer, she stands straight and cries,
Your comforts to me are like gallows, Soomro,
I belong to Maroo and cannot be anyone else's wife by force,
A heart that belongs there, cannot be happy in the fortress here.

پھیر کے منہ ملیر کی جانب، روئے زار و قطار، محل کے سکھ کو سولی جانوں، سن لے اے سردار، ظلم سے دل نہ جیت سکے گا، مارو سے اقرار، کیما صبر قرار، مارو نے من جیت لیا ہے۔

كَرِيو مُهارِّ مَلَيرَ ذَي, الْبِيائي آهي، جا مَتي ڏنيسِ مارُئين، سا لَوئي نه لاهي، سُومِرا! ساهي، سَتيءَ وِجهُ مَ سَنگُهُرُون.

Face turned to Maleer, she stands there, She removes not the shawl that her parents put on her head, Do not tighten your chains around the chaste girl, Soomro.

> بھیر کے منہ ملیر کی جانب، کھڑی ہے آج اُداس، لوئی دی جو مارؤل نے، اُس کا رکھے ہے پاس، وُکھتا ہے اب ماس، باندھ نہ عصمت پرور کو۔

كيَمِ مُهارِّ مَلير دَّي، مَتِي كُوتَ چَرِهي، نِتُ نِهاري دَّيه دَّي، ڳُوڙها پِيَمِ ڳُڙِي، نِتُ نِهاري دَيهَ مَان، مَنجِهان رُوحَ رَرِِّي، نَگِي كُوكَ قَلبُ مان، مَنجِهان رُوحَ رَرِِّي، وَيِي، كَرَ نَه لَدِي كَدَهِين!

Climbing tower of the fortress, I turned my face toward Maleer,
As I gazed in the direction of my homeland, my eyes shed tears,
A cry rose from my heart, my soul groaned,
My herdsmen have not inquired after me.

چڑھ کر کوٹ کے برجوں پر میں، دیکھوں سُوئے ملیر،
دیکھ دیکھ کر دیس کی جانب، بہہ آئے ہیں نیر،
چیخ اُٹھا من، لب پر آہیں! کون بندھائے دھیر،
ہوگئی میں دلگیر، خبر نہ لی مارو نے۔
ہوگئی میں دلگیر، خبر نہ لی مارو نے۔

جي كَرَ لڌائون، تـ بَنديءَ بَندُ نـ سارِيو، مارُوئڙَنِ آثون، جَيكُسِ وِيسِ وِسرِي!

Had they inquired, the captive would not have minded captivity, Methinks they have forgotten me completely.

کھی جو کوئی قاصد آئے، بھولوں قید، ستم، مجھ کو بھول گئے ہیں شاید، مارو میرے ہمدم۔

بَندِي ٻيا قَرارِ اُسين لوچُون لوهَ ۾، مَٿي تَنَ تَرارِ سَدا سانِڀيئڙَنِ جي،

Other prisoners are at peace, it is only we, who chafe in chains, Missing my kinsmen is like a sword hanging above.

اور تو خوش ہیں قید میں لیکن، ہمیں نہیں آرام، ہجر کی تیج چلی ہے تن میں، دُکھے ہے جسم تمام۔

لنگڙِياري لوءَ ۾، جَنيِن لَهِ ٿِياسِ، تنينِ تِرَ جَيتِرو، پَلَڪُ نه. پُڇِياسِ، جَهروڪَن جَهوِريو هِنتُون، ڪَولِينِ آئون ڪُلِياسِ، مارُنِ مُنجَه مُياسِ، ناتَ ماڙِيُنِ مارِيَس ڪِينَ ڪي.

For whom I am in rags and whom I renounced worldly comforts for,
They have not even once inquired after me,
Gazebos have broken my heart, mansions have virtually taken my life.
Not these palaces, but kinsmen's indifference has killed me life.

کپڑے لیروں لیر ہوئے ہیں، ہائے رے! جن کے کارن،

کبھی نہ آن کے پوچھا مجھ کو، شاید ہوئے ہیں بدظن،
مارا ہے ان محلوں نے اب، موت سے بدتر جیون،
مارے ہجر گھٹن، محل نہ مار سکیس گے۔

مِاڙيُنِ مارِيسِ كِينَ كِي, مُيسِ مارُنِ لاءٍ, كَرَ لَهندا كَدهين؟ مُنهنجي أَچي ماءٍ! سانڀِيڙَنِ سَداءٍ, وَينو وَاجهَ وِجهي هِنتُون.

Not palaces but kinsmen's indifference has killed me, O mother, when would they inquire after me? My heart is always on the look out for them.

محل نہ مار سکے ہیں مجھ کو، مری ہوں اُن کے کارن، حال بھی تو بع چیس کے وہ، آن کے میر آئگن، ترس رہا ہے تن من، ان کو ویکھن کارن۔

ويٺو وَاجَه وِجهي هِنئُون، پَرِ ۾ پَنوَهارَنَ، اَتِ اَڪَنڍِي آهِيان، پائُرَ ۽ پِرِينَ، ڪَريان ٻي نہ ڪَنَ، وَينديَس وَطَنَ سامُهين.

My heart is on the look out for them,
I pine here for Paaur and my beloved herdsmen,
I will have no ear for anything else but going to my homeland.

دیکھن کارن ترہے جیروا، آئیں یاد پنہوار، پل پل دھیان میں دمک رہے ہیں، یاد ہے مارویار، اور نہیں درکار، میں جاؤل پاس پنہواروں کے۔ وَينديَسِ وَطَنِ سامُهين، مَليرِ مُنهِنجي ماڳَ، ذُكُ چونَدينَديَسِ ذَيهَ ۾، ساڻُ سَرَتِينِ ساڳُ، ته مُون سَنئون سَڀاڳَ، جي وَيجهي ٿِيان وَرَکي.

I will head for homeland, Maleer is my destination,
I will gather wild Dutth\* and Saag\*\* there alongwith my mates,
It would certainly be my good luck if I got to be near my consort.

جاؤں گی دیس ملیر کو میں اور، دوں گی محل تیاگ، دیس میں اپنی سکھیوں سنگ میں، ڈھونڈوں ڈ تھ اور ساگ، جاگیں گے جب بھاگ، تو جاؤں گی پاس پیا کے۔

جي وَيجِهِي ٿِيان وَرَ کي، ته سڀاڳوم ِ سنئون، نِتُ نِتُ آهِ نئون، مون کي پَسَڻُ پَنوَهارَنِ جو.

Fortunate it would be if I got to be near my consort, Every time I see the herdsmen, I feel I am seeing them anew.

جانوں جاگے بھاگ اگر تو، قرب نصیب ہو یار!  $\lambda$  و کیھوں انکو یوں لاگے ہے، دیکھا پہلی بار۔

آئون ڪئن ڇَڏيان, سُومِرا! تنِ پَنوَهارَنَ پَچارَ؟ جَڙَ جَنين جي جانِ ۾, لُڳي رِءَ لُهارَ, مَيخُونَ مَخَبَتَ سَنديُون, هِنئڙَي مَنجِهِ هَزارَ, پَكا ۽ پَنوَهارَ ڏِٺي مُون ڏِينهَن ٿِيا!

<sup>\*</sup> Any foodgrain that is obtaind from will groves.

<sup>\*\*</sup> A kind of cabbage.

How can I stop thinking of my herdsmen, Soomro,
Their love is nailed into my heart but not by any blacksmith,
Thousand rivets of their love are fixed in my heart,
I have not seen my herdsmen nor their huts for many days.

کسے بھول سکوں گی سائیں! پیارے وہ پنہوار، جن کی پریت کا تیر ہوا ہے، میرے دل کے پار، چہی ہیں پیار کی میخیں من ہیں، مارو میرا یار جھکیاں وہ پہنوار، دیکھے دن بیتے ہیں۔

# وائي

مُون مركسيجَاهُ, مُون مركَتْيجُاه لَوِئي، ميان عُمرًا اللهُ پُلاه نه باڙيان, سندي ڏؤنَرِن ڏوئي، كانڌُ نه كَنديس كو ٻيرو، مُون وَرُ مارُو سَوئي، كوءِ سي طعام تَيُنِ جا! وَرُ سا ذَؤنَرن ذَوئي! جهانِگي جو جَهنگن جو، سَيڻُ كَمِيڻِيءَ سَوئي، جهانِگي جو جَهنگن جو، سَيڻُ كَمِيڻِيءَ سَوئي،

### Vaaee

Snatch not, pull not my shawl, Umer!

I will not equate palatial food with Daunro,

He alone is my consort, I won't take anyone else,

The one and only desert-dweller is the only consort of this lowly creature.

وائی

سر سے تو نہ اُتار، عمر! بیہ میری شال، این دیس کے قداس میں وار، این دیس کے گھاس پہرائیں!، سب کچھ دول میں وار، اور کو کیسے اپناؤل میں، مارو میرا یار، وہ جو جنگل بن کا بای، ای سے میرا پیار،

CHAPTER-Y

سُونهَن وِجيرِ سُومِرا! ماروُ مَسَ مَعِين، ذُنگا ڏاڏي پَوٽِيين، ڪِزِ ڏنا، ڪَي ڏِين، جي مان لوهَ لاهِين. تـ ڪوسِ پر جِسَ هئان.

Lost is my heauty, Soomro, my herdsmen will hardly accept me, Some of my cousins taunt me, yet others will do so, If you remove my chains, I will not stay in fortress.

> کھوئی سب سندرتا کیے، اپنائینگے پہنوار، کچھ تو طعنے دیتی ہیں کچھ، دیں گی آخرکار، زنجریں تو اُتار، تو رہول میں نہ محل میں بل کو۔

سُونهن وِڃَايَمِ، سُومِرا! مَيروَ مُنهنُ ٿِيومِ، وڃَڻُ تِتِ پِيَومِ، جَتِ هَلَڻُ ناِه، حُسنَ رِي.

Lost is my beauty, my face is sullied, I have to go there, where one cannot go without beauty.

کوئی سب سندرتا سائیں! میلا ہے اب محروا، سندرتا بن جانہ پائیں، جانا ہے جس جا۔

سُونهن وِجَايَمِ، سُومِرا! سَكَر جَهِڙي سُونهَن، دِل ۾ دُكي دُونهَن، مُنهِنجو مُنهنُ مَيرو ٿِيو.

Lost is my beauty, a beauty like a radiant diamond, My heart burns, for my face is sullied.

کھویا حسن جو لاٹانی تھا، کھوئی سب سندرتا، دل میں سکھ درد سجن کا، اور میلا ہے اب مکھوا۔

سُونهَن وِجَايَمِ، سُومِرا! هِتي أَچي هاڻِ، كِئين لَهنِديَمِ كاڻِ؟ حُسنُ مون هِتِ ويو!

Lost is my beauty, after I came here, How will this blemish be washed which I received here?

تیرے محل میں آکر میں نے، سب سندر تا کھوئی،
کیے داغ وُ جلے گا میں تو، محل میں میلی ہوئی۔

سُونهَن وِڃَايَمِ, سُومِرا! كِيڏانهَنِ وِيُمِ كَمالُ! وڃان كِئن وَطَنَ ڏي, هَهِڙو وٺي حالُ؟ جي مُان ڏين جمالُ, ته پَسان مُنهنُ پَنوَهارَ جو.

Lost is my beauty, where is my excellence?

How can I go to my homeland in this condition?

Restore my beauty so that I may see the face of my herdsmane.

میں نے سارا حسن گنوایا، کھویا دیکھ کمال، کیسے دلیں کو جاؤل گی میں، برا ہے میرا حال، کھویا ہوا جمال، ملے تو جاؤل پاس پیا کے۔ سُونهَن وِجايَمِ، سُومِرا! وَطَنَ وَجان كِيئن؟ حُسنَ دَاران هِيئن، پُسان كِئن پُنوَهار كي؟

Lost is my beauty, how can I go to my homeland? How can I see my herdsman without beauty?

حسن گنوایا، دلیں کو جانا، اب تو ہے دشوار، سندرتا بن کیے اپنا، دیکھوں وہ پہنوار۔

سُونهَن وِ عَايَمِ، سُومِرا! پُسان كِئن پُنوَهارَ؟ دُتي جا ڌڙارَ، تَنهن رِءَ رُوءِ رُجَنُ ناِه كو.

Lost is my beauty, how can I see my herdsman? The lord of herds will not be happy to see me without beauty.

سُونهَن وِجَايَمِ، سُومرا! عُمَرًا قِيَسِ اَسِين مارُو مَنجِه مَلِينَ مُون سِين هِتِ هِتُن قِيوا

Lost is my beauty, Umer, prisoner I am, It happened to me here while my kinsmen were in Maleer.

میں نے سارا حسن گنوایا، ہو گئی یمال اسیر، کیا کیا ظلم ہوا یمال پر، دور ہے دیس ملیر۔ سُونهَن وِجَايَمِ، سُومرا! تِينديَسِ كَتُن قَبولُ؟ كونهي سُهڳُ، نه سُولُ، پُوچي مُنهَنُ پَنوَهارَ سين!

Lost is my beauty, how will they accept me? There is no bridal pleasures in facing herdsman with an ugly face.

حسن گنوایا کیے کوئی، مجھ کو اپنائیگا، کیے نے ساگن جس کو، ایبا ہو داغ لگا۔

تِن مُنهَن مَوچارا مارُئين، مَليرُ جَنين ماكِ، ناقص نوازي گهڻا، سندو تن سَياكِ، الْكَثِ مُون أَياكِ، حُسنُ تي هِيئن ٿِيو!

People of Maleer have handsome faces, It is their good luck that their lapses are overlooked, Unfortunate was I that I lost my beauty here.

> جن کا دلیں ملیر ہے اُن کے، اُجلے اُجلے مُحروبے، اُن کا اُتم بھاگ ہے جن کو، پریتم آپ نوازے، بھاگ برے تھے میرے، حن سے ایبا حال ہواہے۔ کھا

كُونهي قادُر كو بِيو، انين جو آڀاڳ)! "قُلُ لِّنْ يُصِيبَنَا اِلاَّ مَا كَتَبَ اللهُ"، إِيءَ مَعذرَتَ ماڳ)، سَيوئي سَياڳئ, مارئيءَ مُساوي ٿِيو.

There is no Omnipotent but He, and all misfortunes are from Him, "Say nothing shall befall us save what God has ordained for us" is our solace,

For Maarui good and bad luck are one and the same.

اُس نے لکھ دی ہر اک کی ہے، بری یا اچھی قسمت، قُلُ آن یُصِیْبُنا اِلاَّ مَا کَتَبَ اَللهُ، کیسی کریں شکایت۔ سب کی ایک سی قسمت، سن لے تو یہ مارئی!

وائير

مَنجِه رهي مَلِينَ هاري! مُون كُوه كَيو؟ مُون هُتان، مُنهِنجا ڐڻي! سَهسَين ٿيا صَغَين پَكَي مَنجِه پَنوَهار جي، ڪوڙيين كَيمِ كَبَيَن تُون ڏيئين، تُون ڌَڻي! دلاسو دلگير بُڙو لاهِ مَر باجَه جو، مُون تان، مُنهِنجا پِير! ٿڌيون وَليون ٿرنِ ۾، ڪوڙين ڪِرِق ڪَرِين تَريون وَليون ٿرنِ ۾، ڪوڙين ڪِرِق ڪَرِين

## VAAEE

Stupid that I am, what did I do while in Maleer?

O my God, I committed many a mistake, big and small,

While living in the hut of herdsmen,

Do not deny me the grace of your mercy,

There are cool creepers in Thar and thousands of thorn trees.

وائی

دلیں ملیر میں رہ کہ نادان، کیا کیا تونے کیا، گنہ صغیر بھی سرزد ہوگئے، مجھ سے میرے خدا، پہنواروں کے پاس بھی مجھ سے، گناہ کبیر ہوا، سدا رہے اس سر پر سائیں، رحمت کا سامیہ، پیڑ اور بیلیں دلیں ملیر کی، کب ہے دل بھولا۔ CHAFTER-VI

جِهَڙي آيسِ جِيئن، جي تَهِڙي وَڃان تَنِ ڏي، تَهَ لالائيءَ جا، لَطيفُ چَئي، كَرَ مُندُنِ اَنَا مِينهَن، ماڙيءَ لَڳُمِ مَهِڻِق، سَڀ ڄَمانَدرَ سِيئن، قيس ڪائيارِي ڪانڌَ جي، هِتي اَچي هيئن، ڪَنڌُ کَڻنِديَسِ ڪِيئن، مَنهَن مارُوئڙن جي؟

My return there in the condition I had come in,
Would make them, says Lateef, as glad as in the season of rains,
My stay in this manor is a life long stigma
That has faulted me in the eyes of my consort,
How will I raise my head in the huts of my herdsmen?

جیسی آئی و کی ہی گر، جاؤل میں ان کے آئگن،
سمجھول گی کہ صحراؤل میں، رم جھم برسا ساون،
اب تو سکھیاں طعنے دیں گی، روگ بے گا جیون،
گر گئی ساجن کی نظروں ہے، میلا ہے اب دامن،
کیسے اُٹھے گی گردن، وہاں پہ پی کے آگے۔

جَهِڙي آيس جِيئن، جي تَهڙي ملان تَنِ کي، قِراَن، قَرَ چاريان، هِنئون چَئيمِ هِيئنَ، وِيئنَ کيئنَ؟ وَجَان ڪِئنَ وَطَنَ ڏي؟ ڪاڻِ لَهنديمِ ڪيئنَ؟ مُندائتي مِينهَن، سُونهان سَرَتينِ وِجَ هِ!

If I meet my herdsmen in the condition I had come in,
I would want to wander and graze cattle there,
How can I go to my homeland?
How would this stigma be removed?
It will be befitting for me to be with my desert-mates in the seasonal rains.

جیسی آئی و کی ہی گر، جاؤل پیا کے پاس، سبزہ زار میں ربوڑ ھائلول، من میں کی ہے آس، دامن پر جو داغ گلے ہیں، وُھل جائیں وہ کاش! سمھیال ہول سب پاس، جب رم جھم بر کھا بر سے۔ ہم

جَيكَرَ كِينَ جِيان، جازَ جيان ٿي جَيلاَيُون! آكِيُون، مُنهُن مَلِيرَ لاِي، كَهڙو نَكُ نيان؟ كَنهن كي لاوهُ لاِيان؟ أڳهِين مُنهِنجي أنَكَ هِ.

I wish not to live, living is absurd,
Eyes fixed towards Maleer, but with what face I go there?
Whom can I blame? It is all fate.

کرونگی اب کیا جی کر، قید میں ہوں مختاج، آئھیں دیکھیں دلیں کی جانب، خود سے آئے لاج، دوش کے دول آج، قسمت قید میں لائی۔

هِيكُ جِئْنَ نه ڄاياسِ، ٻِيو ڄاپُندَي جي مَران! گُهنگهرُ گَهڻو ٿياسِ، ڄاپي، مارُوئڙَنَ کي! Either I should not have been born, Or should have died immediately after birth, My birth has put my relatives in distress.

پیدا ہوتے ہی مرجاتی، پاتی میں نہ جنم، میرے جنم سے پنواروں پر، کیا کیا ہوئے ستم۔

هِيُ مُنهُن ڏيئي ٻَنِ، تُون وِهُ کائي نہ مَرِين؟ تان جي مَلِيرَ ڄائيوُن، توسين سَنگُ نہ كَنِ. تُون كِئن منجهان تَنِ، پاڻُ كونائين؟ مارئي!

Your beautiful face be damned why don't you die by poison, Maleer-born damsels should have nothing to do with you, How can you claim to be one of them, Maarui?

> بھاڑ میں جھونک کے حسین چرہ، کھاکر زہر مر جاتی، تیرے کارن سکھیوں کی کب، گردن یوں جھک آتی، کیے ہے کملاتی، کہ تو ان میں سے ایک ہے۔
>
> ☆

> سيلَ يَحَنَّ جي سُومِرا! مُون کي مَتِ مَ آجِج امِيرَ! تُورِين گَهڻين ڏينهَنڙين، وينديس هُت هَميَر! مَڇَڻَ مَنجه مَلين ڪَنڌُ مَـّاهُون نه کڻان.

O Hameer, ask me not to surrender my modesty, Lest I may not lift my face in Maleer, Where i will be returning sooner or later. اُجلا دامن میلا کرلول، بول نه که تو امیر، کچھ دن کی به بات ہے ساری، جاؤل گی میں تو آخیر، جاؤل جب دلیں ملیر، تو جھکے نه میری گردن۔

عُمرًا بَن جِيو! كوءِ مُنهِنجو! سُومِرا! جا پَرِ نه پَنوَهارنَ جي، مُون سين تِئن ٿِيو! وٺي مُنهنُ كِهو، وَجان وَطَنَ سامُهِين؟

Fie upon my life, Umer,
That which is not the way of herdsmen has become my way,
With what face will I go to my homeland?

عمر! آگ گھ جیون کو، بیہ ہے کیا جینا، صحرا کی جو ریت نہیں وہ، مجھے پڑا ہے کرنا، جس جا مجھے ہے میں جاؤل گ۔ جس جا مجھے ہے جاتا، کس منہ سے میں جاؤل گ۔

م سپني مارُئي! مُئي! م جائي! جَنهر اجى عُمر كوٽ ۾، لَوئي لَجائي! جا سانگير سيڏائي، سا كِيئن مَرَكي ماڙيين!

Maarui should not have been born or grown up
Or should have died earlier,

Her coming to umerkot has disgraced her shawl,
One, who is love-bounded to her herdsmen, cannot be happy in
manors.

پیدا ہوتے ہی مرجاتی، مجھ سا برا نہ کوئی، جس نے آکر عمر کوٹ میں، میلی کردی لوئی، جو دوشیزہ صحرائی، وہ محل میں کیوں مسکائے۔

بِا اللهُ آهِيان بَندَ هِ، دُثان ٿي دَبَنُ ويڻَ وَرائي ناهِ كا، سُومِرو سَبَنُ مِيان! مِهربان كَرِيين، الاهي! عُمَرُ! ويڙِ پَسان سو وَرُ، جَيدانِهن عالَمَ آسِرو!

By God, though in prison, I wash clean my shawl,
Soomro is too powerful for arguments,
O God, make Umer kind to me,
So that I see my consort, the support of the whole world.

واللہ ہوں زنداں میں اب میں، دھوؤں یہ میلی شال، کون ہمیر سے بات کرے گا، کس کی ہے یہ مجال، مولا! اس کے من میں تو ہی، مہر اب الیی ڈال، مل جائے نگ پال، جگ کا ہے جو سادالہ  $\frac{1}{2}$ 

ألا! اِثنَ مَ هَوءِ، جِيئن آنُ مَران بَندَ مِ! جُسو زَنجِيرَن مِ، راتَو ڏِينهان رَوءِ، پَهِرِين وڃان لَوءِ، پوءِ مَرُ پُجَنِمِ ڏِينهَڙا!

O God, let it not happen that I die in prison, My body in shackles, I weep day and night. I may get home first, then I may breath my last.

بول نہ ہو کہ قید میں رہتے، گھٹ حائے یہ دم، جسم تو ہے زنجروں میں اور، آئکھیں ہیں یرنم، پھر لوں راہ عدم، پہلے پہنچوں دیس ملیر۔

آئون بَندياتي بَندَ ۾، ڪ ڪي پيس بَند؟ مُنهين لَڳُو مَهِتُو، ڪ مُنهِين ڪَڙو ڪَنڌ؟ مَران جي هنَ هَنڌ، تہ نجان ِ مَئت مُليرَ ڏي.

Why I am in prison, what is my fault? It is only I that is with iron collar and facing taunts? If I die in prison, take my dead body to Maleer.

آخر کیوں ہوں زنداں میں، میرا کیا ہے قصور، مگ کے طعنے، زنجیریں کیا، یہ ہی ہے مقدور؟ م وں میں دلیں سے دور، تو کرنا دفن وطن میں۔

واجهائي وَطَنَ كي، ساري ڏيان ساهُ. بُتُ مُنهنجو بَندَ ۾, قَيدِ مرَ ڪَريجاهُ, پُرَڏيهِياڻِي پِرينءَ رِءَ، ڌارَ مَ ڌَريجاهُ، تَّدِي وسائجان ِ تَرَن جي، مني مُئيءَ مَٿاهُ، جي پوَيون ٿئي پَساهُ, تہ نِجان، ِ مَڙهُ مَليرَ ڏي.

Pining for my homeland if I die,
Keep not my dead body in prison,
Force not the outlander away from her love after death,
Bury me in the cooling earth of my homeland,
Take my body to Maleer in the last breaths of my life.

دین ملیر کی یاد میں گر اس، جہم سے نکلے جان، لاش رہے نہ ذندان میں تُو، اس کا رکھنا د ھیان، پردین کو پاس بیا کے، پہنچانا اس آن، دیس کی مٹی میں دفاکر، رکھنا میرا مان، پورے ہوں جب پران، تو لاش لے جانا دیس میں۔

واجهائي وَطَنَ كي، ساري، ڏيان ساهُ، هيءُ سرُ ساڙيهَ سامُهون، مُنهِنجو نِج، ميان! مُقامِياتُي، مارئين، وڃي ٿرِ ٿيان! مُيائي جيان، جي وَڃي مَڙهُ مَليرَ ڏي.

If I die pining for homeland, send my dead body to my homeland, Let me be with my Maroos in Thar, I will live in death if my dead body is taken to Maleer.

ولیں کی یاد میں گھٹ گھٹ کر، رُک جائے گر سانس،
میری میت لے جانا تم، ماروؤں کے پاس،
دلیں کی مٹی سے مل جائے، مر کر میرا ماس،
پوری ہو ہیہ آس، تو مرکی جی اُٹھوں میں۔

واجهائي وَطَنَ كي، آئون جَي هِتِ مُياسِ، گُورَ مُنهنجي سُومِرا! كِج پَنوَهارِنِ پاسِ، ڏج ڏاڏائين ڏيهَ جي، مَنجَهان وَلِڙِيُن واسِ، مُيائي جِياسِ، جي وَڃي مَڙهُ مَلِيرَ ڏي.

If I die here pining for my homeland

Let my grave be near my herdsmen, Soomro,

Homeland creepers may be laid for incense upon my dead body,

I will live in death if my dead body is taken to Maleer.

رلیں کی یاد میں روتے روتے، گھٹ جائے گر دم، میت ولیں میں لے جانا تم، جمال میرے ہمم، میری لاش پہ چھڑ کانا تب، میلوں کی شبنم، جانوں گی اس دم، کہ مر کر جی اُنھی ہوں۔ ئللہ

ڳِچيءَ ڳانا لوهَ جا، زِيرِيُون ۽ زَنَجِينَ پَيڪڙا پَيرَن ۾، ڪَوٺِيُن اَندَر ڪَين چاري چڙگائنِ ۾، واهيَتَ ڪَنِ وَزِينَ ڇَنِ نہ ڇَڄي آهيان، اَهڙِيءَ سَٽَ سَرِينَ مارُو ڄامرَ مَلِيرَ! پُڇِج ڪي پَنوَهارَ کي.

Iron collars around my neck and fetters on my legs,
Feet in chains, I am fastened to room floor,
Informers roam about, ministers are on guard,
I am not in this cell on my own, but forced into captivity,
O lord of Maleer, come and enquire for this herdsgirl.

پڑے ہیں طوق گلے میں میرے، جکڑی ہے ذنجیر، پیروں میں بھی ذنجیریں ہیں، محل میں ہوں اسر، محل میں کیا کیا مخبر ہیں ہے، کارندے اور وزیر، من مرضی کے قید یہال ہول، محل میں ہے ہے سریر، جس کا دلیں ملیر، وہ مارو حال تو پوچھے آگر۔

چَنِ نه چَڄِي هيٺ, ڪُڇَنِ آهيان ڪَوٽَ ۾, لوئيءَ سَين, لَطيفُ چئي، ڀِيڙيو ٻَڌان ڀَيٺ, سَرَهُيون سَي سَرَتيوُن, وَطُنَ جَنين وَيٺَ, اَت سَپَڄِي اَنَ سَسَنِ جي، هت رَڇائين ريٺ, ماڻيان شالَ مَليرَ ۾, مُندائتي ميٺ! ڏيَهِيا! ڪجان ِ ڏيٺ, ڪا مَدَتَ مُون سين ماڙيين!

I am here not on my own, but against my will,
Lateef says, I should fasten tight my shawl around my waist,
Happy are the mates, who are in their nativeland,
Soft wool of little rams is produced there,
Wool of longhaired ewes here,
Would that I enjoy the seasonal sweet fruit in Maleer,
O man from my village, come to my help in these mansions.

بن مرضی کے قید یہاں ہوں، قید کا ہے آزار،
کر سے کس کر لوئی باندھی، ست پر جان شار،
گھروں میں سکھ سے ہوں گی سکھیاں، سب کے ہیں گھربار
اور طرح کی اون وھال اور، بھیردوں کی ہے قطار،
جاکر دلیں ملیر میں پاؤل، اپنوں کا میں پیار،
من اے قاصد یار! کرنا مدو تو آکر۔

ڇَنِ نه ڇَڄِي آهِيان، ڪُڇَنِ ۾ ڪوٽَنِ، اِيندَي پِيمِ اُبَتا، پيڪِڙا پيَرِنِ، هَٿِڙيُون هَٿَنَ، ڄَنگهُون ٻانهُون ڪاٺَ ۾!

I am not here on my own, but under compulsion,
When I arrived here my feet were put in crooked chains,
Wrists into cuffs, limbs into stocks.

هَتِين هَتَكَرُولَ، هِنئري پِيَمِ هُن جا، سازِيَمِ سارِيَمِ، سُومِرا! داتِي پاسي دَولَ، بابائن سين بَولَ، كَيِمَ نه كوٽ وِهَڻَ جا.

Iron fetters on my hands, love-fetters on my heart, I think of the nomad's Dhutt, where my beloved lives, It was not my pledge with parents to stay in this fortress.

> من میں پریت کی زنجریں اور ، پڑے ہیں ہاتھ ''کڑول'' بل بل ان کی یاد ستائے، ڈھائی ہیں وہ ڈھول، کیا تھا ان سے قول، کہ محل میں میں نہ رہوں گ۔

زيريين بَيِڙيين لوهَ ۾، ڳٽنَ ڪَيَسِ ڳاهُ، سَنڪي سَندي سُومري، هَڏ نہ چاڙِهيُمِ ماهُ، سَرتِيوُن! دعاً ڪَجاهُ، تہ ڀَرَمُ ڀارُوڙِيءَ رَهي!

Fetters and iron collars have sapped my energy,
I have not put on flesh for fear of Soomro,
Mates, pray so that I may guard sanctity of the shawl.

گلے میں میرے زنجیری ہیں، جھی ہے میری گردن، تیرے خوف سے میرا، سائیں! سو کھ گیاہے سب تن، بدلول میں نہ چلن، کرو دعا اب سکھیو!

يَرَمُ يارُوڙِيءَ رَهي، جَنهن ۾ اَڇي ان! ت پڻ ويني ونڌيان، توڙي پونس تُن، غافِلِ رکُ غَرِيبِ کي، عُمرَ! مَنجِه اَمُن، سَرَتِينِ ساڻُ سَمنَ، آهِمِ اٺي مِينَهنڙي.

May the sanctity of white wool shawl be protected,

If it be torn I may mend its rends,

Umer, protect this poor, naïve girl,
I have pledged with my mates, I would be with them in the rainy season.

ہمرم رکھوں میں لوئی کا، اون سفید ہے جس کی، او طرح اکیں گر دھا گے اس کے ، رہوں میں اس کو سیتی، امال میں رکھ تو مجھ غافل کو، سن میری یہ بنتی برکھا وال برسکی، یہ وچن میرا ہے سکھیوں ہے۔

آهر اني مينَهنڙي، سَمنَ سَرَتينِ ساڻُ، كَنهن پَرِ لاهِيان كالْجِ، وڃي وَيَّرِيْجَنِ سين!

It is my pledge with my mates to be with them in rainy season, I must somehow convince my kinsmen of my blamelessness.

عمد کیا ہے سکھیوں ہے کہ، برکھا سنگ بِتائیں،
ملوں اگر میں سکھیوں سے تو، داغ بیرسب وُ عل جائیں۔

ہلا

عُمَرًا آئون مري تان نه ڇَڏيندي, لوا مِني ماروُئڙَنِ جي.

مِينهين الني مارئين، لالن سال للإيندي، سري مُنهنجي سُومِرا! تَرَنِ كِيئن تَكيندي، هَميراتُان مَعِيندي، مَعِيندي،

## Vaaee

Even after death I will not leave the land of my herdsmen.
I will walk with my consort in rainy days,
O Soomro, my dead body will not tire my people,
The desert damsel will never accept Hameer's hand.

وائی مرکر بھول نہ پاؤں گی میں، مٹی دیس ملیر کی، بر کھا رُت ساون کی میں تو، ساجن سنگ بتاؤں گی، مجھ کو صحرا اپنالے گا، لاش اگر وال جائے گی، مانوں گی نہ بات تیری میں، لوئی لاج نبھاؤل گی۔ CHAPTER-VII

پُنوَهارنِ پاٻوهِيو، وَرِيا واهُندا، سارِيَمِ سَيڻ، سَيَدُ چئي، گاڏيليوُن گُندا، ڀِٽُنِ ڀَرِ هُندا، ڀُنگا ڀَڙَ ڀَتارَ جا.

The herdsmen smiled, spring breezes blew,
Sayyad says, I remember my relatives,
Their cattle tracks, and pens,
My consort might have built huts near some dunes.

ہوا چلے ہے اُتر کی اب، ہوں گے وہ خوشحال،

کے لطیف کہ یاد ہیں پل پل، اُن کے گر چوپال،

اب تو ڈیرے ڈال، ہوں گے پاس وہ ٹیلوں کے۔

ﷺ

پُنوَهارنِ پاٻوهِيو، ڪِي وَسَ واهُنَدنِ، لَتُو سِيُ، لَطيفُ چئي، ٻَڌو ڦَڻُ ڦَرُنِ، اُلوءِ ٿا ڪُورنِ ڪُنئري، سَرَتِيُون! مَٿان سَسَنَ، عُمرَ! ان اَگُندرِي، پاسي ڪانڌَ ڪَتَنَ، پائر ڏنِيُون پُٺيُون، نَنڍَنِ نَوراپَنِ، پائر کَٿِيوُن خاصِيُون، اوچِيُون اتِ اڄَنَ، کَائُر کَٿِيوُن خاصِيُون، اوچِيُون اتِ اڄَنَ، کَلِيرُ گَهِرجِي مارئي! کَيْرِو پَيڻُ کَهَنَ: مَلِيرُ گُهِرجِي مارئي!

Herdsmen smiled, winds brought rain,
Lateef says, winter is over, calves have grown strong,
My mates are shearing sheep for soft wool,
Umer, they spin wool near their consorts carefreely,
In Paaur small sheep present their backs for shearing,
In Khhaaur are made superior woolen shawls,
As they destarch their wear her mates say, "Maarui is wanted in
Maleer"

رت برکھا کی آئی ہے اور، مسکائے پنوار،
رت بدلی ہے کے لطیف، بچھٹوں ہیں تیار،
پاس پیا ہے، کھل کھل جائیں، بھیڑوں کی ہے قطار،
اون کتر کر لائیں سکھیاں، کا تیں اون کے تار،
دیکھ کہ ہر سو"پاڑ" میں اب، اون کے ہیں انبار،
اُجلی اُجلی 'پاڑ" کی ہیں، شالیں دھاری دار،
لب پر ہے یہ پکار، کہ مارئی لوٹ کے دلیں میں آئے۔

پُنوَهارَنِ پاہوهِيو، ڪِي واهُنَدنِ وَسَ، عُمرَا انهيءَ ڏيهَ جا، ڏوٿِيُنِ ڏِنَمِ ڏَسَ، وَلِيوُن وَڻَ، قُلارِيا، للرُ نِگِيو لَسَ، آڻِيو وَجَهنِ آهُرين، سَندا ٽُوهَنِ ٽَسَ، ميوا مَڃَن ماکيُون، سَڀِڪا چَکنِ چَسَ، ماڙيءَ وهي مَسَ، مَليرَ ويندي مارئي.

Herdsmen smiled as spring winds brought rains,
Umer, I have learnt from Duth-eaters about the land,
Where creepers, trees and bushes have bloomed,
They put basketsful of Trooh in mangers,
Every one freely tastes desert fruits and honey,
Maarui will not stay long in mansion,
She will ultimately go to Maleer.

صحرائی سب مُکاتے ہیں، رم جھم برسا بادل، دلیں سے یہ سندلیں ملا ہے، صحرا ہے جل تھل، طرح طرح کے پھول کھلے ہیں، ہرے ہمرے ہمرے جنگل، سکھیاں چُن چُن لے آتی ہیں، طرح طرح کے پھل، شد، پھلوں کا بور، مہک اور، جنگل میں منگل، رہوں نہ یاں اک بل، میں جاؤں دلیں ملیر۔

آڻِينِ ڪي چاڙِهين، ڏٿُ ڏيهاڻي، سُومِرا! سَٿا ڪَيو، سَيَدُ چئي، سائوُن سُڪائيِن، مَنجهان لَنبَ, لَطيفُ چئي، چانتُر ڪَيو چاڙِهيِن، پُلاءُ نہ پِاڙِين، عُمَرا آراِڙيءَ سين.

They bring home and cook enough Duth for daily consumption,
Stack up harvested Saaoon', and dry it,
They cook grain of Lumb<sup>3</sup> for rice,
They prefer Aaraari<sup>4</sup> to mutton Pilau O Umer.

<sup>1.</sup> A desert vegetable 2. A bitter fruit of them

<sup>3.</sup> A desert grass 4. A desert grass.

ڈھونڈ ڈھونڈھ کے "ڈ تھ "لے آئیں، لائیں روزیکائیں، کے لطیف کہ ساؤل لاکر، دھوپ میں خوب سکھائیں، لے آتے ہیں " کنب" کہیں ہے ، حاول حان کے کھائیں، "آراژی" جو یکائیں، تو اور طعام نہ بھائے۔

تَنِ وَنهَيِن وِيڙيچَنِ ۾, سَدائين سُڪارُ، چُندِيو، آڻِيو چاڙِهيُون، سَندي ڏَونُرنَ ڏارُ، جن جو ويڙن سين واپارُ. سي َڏوٿي هُون نہ ڏُٻرا.

My happy herdsmen are always plentiful, They pick and bring branches of Daunro,\* cook its grain, Those who rely on woods are never lean.

> سدا ہے ہیں وہ سکھ ہے سائیں، سدا ہے ہیں خوشحال، توڑ توڑ کر لے آتے ہی، وہ "ڈنوروں" کی ڈال، جنگل جن کا مال، سدا رہیں خوشجال۔

قُوتَ قَراريا, كَتِيءَ ۾ كَهَم ڀَكُليا، ڀُوڻنَ اهَرِيءَ ڀَتَ،

Content with meagre food, they are strong and steadfast in virtue, They move about, their dust-covered bodies wrapped in coarse shawls.

Go and ask in Maleer about their virtue.

ذرا ی بھی خوراک سے خوش ہیں، اعلیٰ ہے اخلاق، لوئی اوڑھے بھٹیں صحرا، تن پر جمی ہے خاک، مارو سینہ چاک، غیر تمند ہیں پوچھ ملیر میں۔

نَكَا جَهلَ نه پَلَ، نَكُو رائُرُ ذَيهَ ۾، آڻِيو وِجَهنِ آهُرِين، رَوِڙيو رَتا گُلَ، مارُو پاڻَ اَملُ، مَلِيرَون مَركَتْو.

No restraint, no restriction, no tax in Thar, They pluck red flowers, fill cattle mangers, Peerless are Maroo, joyous is their Maleer.

کوئی روک نہ ٹوک ہے، اور نہ ہے محصول، چُن چُن کر وہ لے آتے ہیں، طرح طرح کے پھول، میکے دلیں کی دھول، مارو تو انمول ہے۔ ہیکت

مَتِن تُهَكَ تُهَكَرًا، چِكَندَرًا اچَنِ، كُرِّيُون كيهَ ڀَكُلِيوُن، پَكُهَرُ سِرِ پَيَرنِ، إي وَرُّ ويڙِيچَنِ، مُون لوڏان ئي لَكِيا.

Big and small baskets on their heads, they come perspiring,
Heels dust-laden and feet sweat-soaked,
I identified them from their gait, it being their peculiarity.

ؤھرے ہیں سر پر ٹوکرے اور، بھیگی ساری کھال، وھول جمی ہے پیروں پر وہ، حال سے ہیں بے حال، و کیھوں ان کی حیال، تو دور سے ہی پیچانوں۔

تِنِ سادْوهَين سَدَ مَران، دِنگا جَنِين دَارَ، يُنك جَنِين دَارَ، يُثِي سَانُ يَتارَ، پائر پِيرُون چُونِديان!

I crave twisted branches of jarr tree,
I wish I could pick Peroon\* in company of my beloved.

جھکی جھکی وہ ڈالیاں، یاد آتی ہیں آج، سنگ ہو وہ سرتاج، تو چنوں میں پیلو ڈالی ہے۔

پاڻهين پَچِي پَيئون، رِءَ واهيَتَ، رِءَ واڙِ جُوءِ ڪُشادِي جَيڏين، مَلِيرَ موڪَ مُهاڙِ اَتِ اباتًا جَنهن جا، سا ماڙِيءَ مُور مَ چاڙِه، جي اُڪنڊِيُون آراڙِ لوهَ تَنِين کي لاهِيين!

Crops ripened for harvest on their own, unwatched, un-hedged, Maleer is very spacious for my mates to move about, The one, whose kinsmen are in plains, don't lock her up in mansion here,

Those, who yearn for Aaraari, have their chains removed.

<sup>\*</sup> A wild fruit

کے ہیں پیلو پیڑوں پر، باڑ نہ چوکیدار،
کھلے ہیں سب کے آنگن کوئی، در ہے نہ دیوار،
محل میں کیوں لے آئے جس کا، صحرا میں گھربار،
آراڑے سے پیار، کھول دے ان کی زنجیریں۔

☆

دَنَ دَروازا، دَرِيُون، هاڻي هِتي هو، كُوڙِيين اَڏيان كَيترا، تَنبُو مَثان تو، جي مُل نه آيا، مارُئي! تَنين رَڙُ مَ رَو، كُوكَٽُ آهي كَو، پُسيءَ پُنوَهارَن مِ.

Here are many doors and windows,
I can also pitch numerous tents for you,
Maarui, don't weep and moan for those who never visited you;
There seems some trouble with my herdsmen who live on pussi\*.

یہ فصیلیں اور محل دو محلے، یہ در اور یہ بام،
تن جائیں کخواب کے خیمے، یمی ہے ترا مقام،
کھی نہ تیرا پوچھنے آئے، ان سے رکھ نہ کام،
مشکل ہے ہنگام، شاید میرے ماروؤل کا۔

سَنِهِيءَ سُئيءَ سِبِيو، مُون مارُوءُ سين ساهُ، وَيني سارِيان سُومِرا! گولاڙا ۽ گاهُ، هِنئون مُنهنِجو هُتِ ٿيو، هِتِ مِني ۽ ماهُ، پَكَنِ منجِه پُساهُ، قالِبُ آهي كُوتَ هِر.

<sup>\*</sup> A wild flower

A fine needle has sewn my heart to beloved Maroo, Coccinias and grasses are always in my thoughts, Soomro, My heart is there, here are only my flesh and bones, My skeleton is in fortress, my soul is in the huts of my people.

ایک باریک سوئی نے می دی، مارو سنگ یہ ہتی، صحراکی وہ گھاس، ''گولاڑے''، اِن کی یاد ہے ڈسی، جسم یمال ہے لیکن یہ دل، بھٹے صحرا بستی، میں ہول یمال ترستی، پر من ہے سنگ ہجن کے۔

سَنهِي َ سُتي َ سِبِيق مُون مارُوءَ سين مَنُ، هَتْي كُڻ حِلمَ جا، تَهمَ وِدَائين تَنُ، كِئ كُڻ حَلِمَ جا، تَهمَ وِدَائين تَنُ، كَئ بَاتْي َ إِبرَ رِي؟

A fine needle has sewn my heart to beloved Maroo, It has stitched meekness in patched layers, How can I have my ears bored without ancestral needle?

> مارو سنگ سا ہے اک، باریک سوئی نے من، لگائے ایسے حلم کے ٹاکئے، سیکا ہے سارا تن، بن اپنے ساجن، میں کان نہ چیمدواؤں گ۔

> پاڇاهي نه پاڙيان، سَرَتَيِوُن! سُئيءَ ساڻُ، ڍَڪي اُگهاڙَن کي، ڪِينَ ڍَڪيائين پاڻُ!
>
> ٻَيهَر ڄاپي ڄاڻُ، اِبَر جي اَوصافَ کي!

I cannot equate kingdom with needle, mates. It covers others' nakedness but itself remains naked, Only a born-again can appreciate qualities of needle.

کہاں برابر سوئی کے ہے، جگ کی کوئی شاہی، فرھانے عریانی وہ سب کی، خود ہے عریال ساری، کئی جنم میں پیاری، سمجھے گی اوصاف سوئی کے۔  $\Leftrightarrow$ 

وائي

رُندي راِت وِهاءِ، مُون كي رَويو راتِ وهاءِ، عُمَرَ! ميان سُومرا!

آئون بَندياڻي بَندَ هِر، كَ كِي بَند پِيا؟ مُون كي دَيهان نكري، بَ تَوكَ قِيا، هِكُ عُمَر مَندِيا مامرا، بِيو مارُو تَر قِيا، عُمَرَا بَندياڻين سين، جورو تو نه جُڳاءِ.

## VAAEE

My nights pass in weeping, Soomro, my nights pass in crying,
I am in prison, are any others also in prison?
I left my nativeland two seasons ago,
On one hand is Umer's scheming,
On the other my Maroos are away in desert,
O Umer, it is not befitting for you to oppress prisoners.

وائی روتے رات بتائی میں نے، روتے رات بتائی، میں ہول تیرے قید میں سائیں، اور بھی قید ہے کوئی، کچھ ہی دن ہیں گذرے میں ہول، صحرا چھوڑ کے آئی، قید عمر کی، مارو نے بھی، بستی دور بسائی، راجا کی پرجا پہ بپتا، ہر گز نہیں اچھائی۔ CHAPTER VIII

چُرِنَ, چُٹِكَنِ چِتَ ۾, وسارِيان كِئن وَري! كَنَان عَهَدَ اَلستَ جي، كِ تِهائين پَري، "لَمْ يَلِدُ وَ لَمْ يُولَدُ،" مارئي كوهُ كَري؟ اَجُ كِ كالهَ مَري، ساري سانيِيَڙنَ كي!

Thoughts of my kiths glitter in my mind, I forget them not, Since covenant between God and the souls, even earlier than that, "He neither begets nor is begotten,\*" what Maarui can do? She may die any day thinking of her herdsmen.

مارو دھیان میں دمک رہے ہیں، ہر بل اور ھر آن، عہدِ الست سے شاید پہلے، ان سے تھی بجپان، اُکھ کی کی اُکھن کی کی اُکھن کی اُکھن کی اب جان، اِن کے ججر میں سائیں!

چُرِنَ, چُٹِكَنِ چِتَ هِر، وسارِيان، كِين وَري! جِن ٿي پَيَ پيارِيو، مَنجهان سِكَ سَري، وَنَهْين ويڙِيچَنِ جي، سِٽائُن سَري، قَرَنَ ٿوكَ دَرَي، اٺي وَئڙا اُكِري.

Thoughts of my kiths glitter in my mind, I forget them not,
Those who were offering me crystal water from the fountain of love,
I live by thinking of their abodes,

Leaving all goods behind, they left for where it rains.

<sup>\*</sup> Al Quran

مارو و صیال میں و مک رہے ہیں، فرقت میں بے تاب، چشمۂ مہر سے سیر ہوئی تھی، پی کر پریت کا آب، صحرا کے وہ گھر گھر و ندے، بل بل ان کے خواب، جب جب برسا آب، تو لاد چلے سب مارو۔

چُرِنَ، چُڻِڪَنِ چِتَ ۾، وسارِيان ڪين وَرنِ! "لَيْسَ گَبِثْلِهِ شَيُءٌ" \*، پَسَڻُ ناهِ پِرِينَ! پَکا پَنوَهارَنِ، نَيئي اَڏِيا ناهِ ۾.

Thoughts of my kiths glitter in my mind, I forget them not, "There is nothing similar to Him", Beloved's sight is not possible, My herdsmen have settled in nothingness.

مارود صیان میں دمک رہے ہیں، ہرے نہ وہ ساجن،

اکیس گیفیله شیء ہوئے ہیں میرے مارو۔

افعی میں خیمہ زن، ہوئے ہیں میرے مارو۔

چُرِنَ، چُڻِكَنِ چِتَ هِر، گهارِنِ مَتِي گهٽَ، كِهَ، مانڌَاڻو، مَكِڻي، ڍوئنِ پاسي ڍَٽَ، پَنوَهارَكي پَكَڙين، وَجِي كَرِيان وَٽَ! ساڙيهَ سامُهين سَٽَ، كَندِيس، ڀَجِي كَڙَنِ كي.

Thoughts of my kiths, who live along the track, glitter in my mind, They carry stacks of Khhih Maandhaano, Makhhni in Dhatt,
To taste seasonal fruits and grains in my beloved's hut,
I will break all chains and rush to my homeland.

<sup>\*</sup> Al Quran

مارود ھیان میں دمک رہے، ہیں، چوراہوں پہ ڈیرے ڈال، جنگلی کھیل وہ ڈال ڈال ہے، چن چن لائیں سارے، بیٹھ کے اِن کے آنگن میں، کھاؤں میں کھول وہ نیارے، توڑ کے بندھن سارے، میں جاؤں گی دیس ملیر۔

☆

چُرَنِ چُٹِكَنِ چِتَ ۾، هُرَنِ منَجِهِ هِنئين، لطف تِيو، لَطيف چئي، مَهَر كي مِيينِ، 'دُكيءَ كي ذِيئن، سَرَهايون ساڙيهَ جُون!

Thoughts of my kiths glitter in my mind, they hover in my heart, Lateef says, Lord has shown kindness and showered mercy, Let this wretched woman know of her homeland's well-being.

مارود صیان میں و مک رہے ہیں، پل پل ان کی یاد،
کے لطیف کہ مولا نے اب، سن لی ہے فریاد،
کر بر ھن کو شاد، تو دکھادے دیں ملیر۔

 $\stackrel{\leftrightarrow}{\sim}$ 

چُرَنِ چُٹِكَنِ چِتَ مِر، سَدا مَنجِهِ سَرِينَ لَذَي كَنهن لوءِ وِيا، مارُو مَنجِهِ مَلِينَ ويئي پُوجِيان پِينَ مانَ مِلَنِمِ كَدِهين!

Thoughts of my kiths glitters in my mind, they live in my body,
Whither have Maroos migrated from Maleer,
I seek saints' blessings for meeting them some day.

مارو دھیان میں دمک رہے ہیں، دُکھتا ہے یہ سریر، کس جانب وہ لاد گئے ہیں، جن کا دلیں ملیر، پوج ربی ہوں پیر، مل جائے وہ مارو۔  $\frac{1}{2}$ 

چُرَنِ، چُڻِكَنِ چِتَ هِر، رَهيا أندَر رُوحَ، أني ويڙا أكري، مارُو مَتي مَوهَ، أني ويڙا أكري، مارُو مَتي مَوهَ، ويرتُونُ ولوڙَڻَ جُون، سارِيان گهڻو صُبُوحَ، وَرُ سي كارا كُوهَ، سَنِجيَمِ جي ساڙيهَ جا!

Thoughts of kiths glitter in my mind, live in my soul,
It rained and they migrated to Mohar\*
I can recall the early morning sounds of churning curds.
Blessed are Maleer's brackish wells, which I used to draw water from.

مارود صیان میں دمک رہے ہیں، یاد سے روح ہے روش، برسی بر کھا لاد گئے وہ، دور بنائے مسکن، دہی بلو کیں مل کر سمھیال، دھوپ چڑہے جب آئگن، یانی لانا کیکھٹ سے۔ یاد کرے ہے بر بن، پانی لانا کیکھٹ سے۔

وَرُ أَهَائِي وَيَنَ جِئُن ذَنُ تَسِي تَرَ آيو! سَرَتِينِ ذُنْ سَبيلَ كَين أَكَّنِ دَوئي دَينَ هِنتُون أَنِ جِي هينَ ٿو جِهجَي جهروكنِ ۾! Blessed is the watering place where thirsty herds come, My mates collected Duth, stacked it in courtyards, Thinking of all this my heart grieves in gazebos every day,

شام سمئے جب پیاسے ربوڑ، پھٹ کو سب آئیں، صحرات ؤ تھ چُن کر سمھیاں، گھروں میں ڈھیر لگائیں، منظر یاد جو آئیں، تڑپ اُٹھوں محلوں میں۔

بِيرَ كَنيائُون بَرَ ۾، پِيارِين پَهوُن، سنَجِن سائِيكَن تي، وَڏيءَ ويَر وَهوُن، پايو جَرُ جَندَنِ ۾، كوڏان كَنِ كِهُون، پايو جَرُ جَندَنِ ۾، كوڏان كَنِ كِهُون، ڏِينهان ڏِينهنِ نَتُون، مون کي وِرِهُ ويڙيچَن جو.

They sank wells in the desert to water ruminants,
Women come at dawn to draw water from ninety metre deep wells,
Filling their leather buckets they stride away, laughing,
My love for my people increases day by day.

کنوال وہ کھودیں صحراؤل میں، سکھیال ربوڑ لائیں، رات ڈھلے تو ساری سکھیال، پانی بھرنے آئیں، کھن کھن کھن کھن کھن کویں میں، سکھیال کھل کھل جائیں، درد کو اور بڑھائیں، دلیں ملیر کی یادیں۔

آڌِيءَ اٿنِ تي، جيلان پاڻِي پاتارَ ۾، وارو وَيسرِيُن کي، ڏِينهان ڪونہ ڏِئي، مُون ڪَميِڻيءَ کي، مَٿان کُوهَ کَڻِي ويا!

At midnight when water level goes down, women come to draw water,

The forgetfuls do not get a chance in day time, This wretched woman was carried off from a well.

رات ڈھلے تو آئیں سکھیاں، گرا پانی جململ، جو بھی سُستی کرے وہ کیے، جڑے گی پانی حاصل، سکھیو! میں تھی غافل، اُٹھا وہ لائے پیکھند ہے۔

سَرَتِين سنَجِڻُ ڇَڏِيو، سَتيُن ڳالِهِ سُئي، مارِيچي ماڙِيُن ۾، ڪَڏهِن ڪانَ هُئي، عُمَرَ! آن نہ مُئي، اِنَ اَوياليان اڳهِين!

Learning of my kidnap, virtuous girls ceased coming to wells, No desert woman has ever been held captive before, Why didn't I die before hearing taunts of my people.

سنبی جو باتیں اغوا کی تو، سخصیاں بھولیں پگھٹ، "ماڑیکی" نہ محل میں آئی، بی ہے اِن کی سیرت، مرتی، رہتی عزت، طعنے سہ نہ پاتی۔  $\frac{1}{2}$ 

يِنيءَ جي يوُئُنِ، يَيجُ يُتُكو نه سُعْان، سنجَعُ وارِيوُن سُتِيوُن، وَجي ويڙِه وَرِنَ، پيا سيٽ سڙن، ترهي ٻَنيِن ڪَنڌيَين. Those who chatted at dawn, their voices are heard no more, Who come to draw water, now sleep beside their husbands, Water-drawing ropes lie scorched on either sides of wells.

سَڀُ نہ وَڃِي سُتِيُون، اَڃان ڪِي سِنَجِن، بِيون سي پَهَرِن، جي اڃائجي آيون.

All do not sleep, some still come to draw water from wells, Perhaps only those, who get thirsty grazing ruminants.

بُري نه بَكَر دانهَن، يُونَ يُعْكو نه سُعْان، مِيان مارُوئَّزَنَ جا، اوٹا ڏسان آنهَن، جِن سائيڪا سَنجيا، سي ڌڻي! كَيَّرْءِ كانهَن؟ پَكا كُئِّي پَرانهَن، جيكُس لڏيو لوئڙيارِيين.

Not even a bleat of goat is heard, nor a sound of draw-wheel,
O Lord, I am witnessing dry troughs near wells,
Where are those who drew water from ninety metre deep wells?
Probably they have pulled down their huts and migrated.

چرخی کی آدار نه رپوژ، نیگھٹ میں سب وبران، حوض بھی سارے خالی خالی، ہے برہول سال، یانی جھرنے والے سارے، گئے ہیں جانے کمال، لے کر سارا سامال، لاد گئے ہیں ملیر سے سارے۔

سننجى سننجى كُوهَڙا، ويڙهي ويا وَرَتَ, ميانَ مارُوئڙَنِ جي. مون کي هِنئڙي ۾ حَيَرتَ. چُطِكِنَ أندِرَ چِتَ، سانيِيڙا، ساڏوهِيوُن.

Having drawn water from wells again and again, They rolled the ropes and went away, I am worried about those herdsmen, O Lord! They, their creepers and trees glitter in my mind all the time.

> کہاں وہ پانی ہم نے والے، کہاں وہ رہے، ڈول، اُن کے دکھڑے باد کروں تو، آئیں دل کو ہول، اُن کے میٹھے بول، دل میں گونج رہے ہیں۔

> كُوهَنَ تُوهَنَ تُنَ جِتِ سائِيكا ۽ سَيِيوُن. چارِن أَتِ چاهَ مَنجهان، پاسى قُوڳُن قَرَ كئنَ لَهنَدم كَرَ؟ جِئنَ مارُو پاڻَ أپارِيا.

In Thar abound narrow deep wells, draw-ropes and opuntias, They happily graze their young animals near Phogs\*, They have enough worries of their own to worry about me.

<sup>\*</sup> Calligonun

ڈول اور رہے، کنویں، پکھٹ، تھوہر اور وہ تھر، ربوڑ چرواتے چرواہے، سبزہ، راہگذر، کیے لیس کے خبر، جو اُلجھ گئے ہیں دکھڑوں میں۔

عُمَرَا ٿِيَمِ اَپانَ وِرِهُ وَٽِيان كِنِ سين؟ ذَوِٿِيَڙا ذَوُرِ ٿِيا، تڳانَ جِنِ تَنوانَ سِٽائوُن سَنَگهانَ كُوهَن تان كَثِي وِيا.

Umer, my kinsmen are busy, whom can I tell my sorrows? My kinsmen, whose memory enlivens me, have gone far away, They have dismantled their huts near wells and have left.

کس کو دل کا درد سناؤل، میں بر سن مجبور، جن کے یاد میں جیتی ہول میں، وہ مارو ہیں دور، مارو وہ رنجور، چھوڑ گئے ہیں بیگھٹ۔

مُون ماڙيءَ جو، سُومِرا!، ٻنهين پارِين ڏُکُ! هِت عُمرَ جو اَهُکُ، هُتِ مَارُو ڏِينَرِ مَهڻا!

My stay in this mansion has caused me two-way suffering, Here it is Umer's pressure; there reproaches of my kinsmen.

مجھ کو دُہرا درد دیا ہے، تونے محل میں لاکر، محل میں تیرا ظلم سہول اور، طعنے دے سب تھر۔  $\frac{1}{2}$ 

وائي

پَرچَنِ شَالَ پَنوَهَارَ دُولا! مارُو مُون سَان، لا! مُون مُورائين مَديوُن، آهنِ سَيِخُ سَتارَ، عَيبَن ڀَري آهيان، سَتُرُ كَج، سَتارَ! اُنا مِينهَن مَليرَ ۾، تَوَّ تَوَّ پوءِ تَنوانَ پائي آيسِ پَاندَ ۾، اَوڳُڻَ، عَيبَ اَپانَ

## VAAEE

May my kinsmen, my herdsmen, reconcile with me, O God!

I am all sinful, you are my cover,

I am full of blemishes, you cover them all,
It has rained in Maleer, every watering place is humming,
I have come with my shirt-hem full of sinful deeds.

وائی
روشیں نا پہنوار، ڈھولا مارو مجھ ہے،
مجھ میں کیا کیا عیب ہیں، ساجن! تو ستار،
ڈال دے اپنا دامن سائیں، ڈھانپ لے عیب اے یار!
برسا میگھ ملیر پر، پنگھٹ پر جھنکار،
جھولی میں ہمر لائی، اپنے عیب اے یار!

CHAPTER IX

جُهِڙ قُڙِ جِتِ ٿِيانِ، اَتِ اَڏِياتُون پَکڙا، هِنَ مُنهِنجي حالَ جو، قَدُرُ نہ ڪِيڻان، جيڪُسِ آن وِسِريانِ، مارُو قُوتَ قَرارِيا.

They build their sheds where rain falls,

They don't seem to appreciate my predicament here,

They may have forgotten me, busy as they are earning their
livelihood.

جمال پہ بوندا باندی ہو وہ، وہیں پہ ڈالیں ڈیرے، ان کو کیا معلوم کہ کیے، قید و بند ہیں میرے، ان کے دُور بسیرے، کوئی سندیں نہ آیا۔  $\frac{1}{2}$ 

جُهِرِّ قُرِّ مَتِي مارِئين، جِتِ چِيها، چِلَقَ چِڪَ، اَندَرُ ٿو اَڃَ مَري، ساهُ انين جي سِڪَ، پَيهُون شالَ پَهيُون ڀَري، تِئان ڏيئي تِڪَ! وَرُ پِريان سين پِڪَ، بِيا ڀاڻ ڀَريائي گهوريا!

There are rains in the land of my herdsmen , all is grass, mire and mud, My heart thirsts and yearns for them,

I want to drink in long draughts cupsful of their love, A single sip with the beloved is better than full goblets with others. دلیں ملیر یہ برس بر کھا، طرح طرح کی گھاس، اُن کی دید کو ترسیس نینال، من میں مکن کی ساس، دلیں کے جل ہے بیاس بھھاؤں، مہی ہے من میں آس، گھونٹ بھی آئے راس، تو سب کچھ اُس پر واروں۔

دُٽين پَٽين دَيرَ، مَهينَ، مارُوئ<del>ڙَ</del>ن جا، پائُرُ سَڀُ پَچي پِيو، گهِر گهارِيندِي ڪيرَ؟ كَونين لَكِّن كيرَ، مَحَلين مُنجهى مُون هنئوُن.

Crowds of contented herdsmen are all over plains of Dhatt, Whole of Paaur is verdant, no damsel stays indoors, I am on spikes in prison cells, suffocating in palaces.

> غلے کے اب تو ڈھیر لگے ہیں، مارو سب مکائیں، د کھے سنرے خوشے سکھیال، گھر میں بیٹھ نہ یائیں، ہرتی ہوں میں آہیں، محل میں دم گفتا ہے۔

> هِنَ مُندَ مارُو سَنَرا، وَيَرْهِينِ وَكِنَ وارِينِ، ڇَڇِيا ڇَيڪاريو ڇَيلڙا، پَٽين پَهرائين، نَينَ مُنهنجا أن كي، جَهجهو جَرُ هارين, تارًا تُنوارين، مينهَن وَسندا، مُوتُ تون.

This season cheerful herdsmen are out with their herds, They drive their lambs to graze them in fields, Thinking of all this my eyes shed tears, Come, my friend! Taro bird twitters, predicting rain.

خوش ہیں اس موسم میں مارد، ربوڑ اور گھر بار، اُڑیں ربوڑ ڈھلوانوں ہے، میدال سزہ زار، جھڑی گی ہے اب نین میں، یاد آئیں پہنوار، "تاڑے" کی چکار، آجا برکھا برسے گی اب۔

هِنِ مُندَ مارُو سَنَرا، كَائُر هِ خُوشِحال، سَائُون، سِيارُج، مَكَتْي، جَيدِيون! آثِنِ جال، سَتِيءَ جي، سَيدُ چئي، كا ساڙيه مَنجِه سَنڀال؟ لِكُنِ تان، لَطيفُ چئي، لوئي لاهِ مَ، لالً! يَلو كَندو ڀالَ، مِينَهن وَسَندا, موتُ تُون.

This season herdsmen are cheerful in Khhaaur,
Mates bring Saaoon, Siarich\*, Makhani aplenty,
Sayyad says, does any one in the homeland
Remembers this chaste desert damsel?
Lateef says, never remove red shawl from your limbs,
It will rain with the grace of Allah, come o beloved.

خوش ہیں اس موسم میں مارو، کھاڑ ہے خوشحال، جنگلی کھل وہ چُن کر لائیں، ہمر ہمر لائیں تھال، میں صحراکی عصمت ہوں کیا، اِن کو نہیں خیال، کے لطیف کہ تیرے سر ہے، کبھی نہ اُڑے ثال، ختم ہے اب جنجال، آجا برکھا برسے گل اب۔

☆

<sup>\*</sup> A desert creeper

This season herdsmen are cheerful living within thorny enclosures, Water is aplenty, in easy reach of their cottages, Lateef says, Maarui is in chains, they are happy in Khhaaur, Every one will eat Khatoonbo\*, it will rain, come, my love.

خوش ہیں اس موسم میں مارہ، بنائیں گھر کی باڑ، جل کھل ہے اب پیاما صحرا، برکھا کی یہ چھاڑ، سکھیاں کھائر میں سکائیں، قید کا یاں آزار، "کھاٹونبو" کی بہار، آجا برکھا برسے گی اب۔

هِنِ مُنَد مارُو سَنَرا، ساڌَيهَ مَنجه سُڌيرَ هِن کِي لُوهَ، لَطيفُ چئي، ڪَوٺينِ أَندَر ڪَين مَيها منجه مَلِينَ مِينهن وَسَندَا، موُٽَ تُون.

This season herdsmen are cheerful, content in their homeland, But, says Lateef, Maarui is in chains in a fortress, Cucumber is in abundance in Maleer, it will rain, come, my love.

<sup>\*</sup> A wild plant with berry-like sour friut.

هِنِ مُندَ مارُو سَنَرا، جِيائي جالِينِ، چارِيو لَنبَ، لَطيفُ چئي، واڳِييِن وِهارِينِ، ڪَيٽائي ڪاهِينِ، مِينهَن وَسَندا، موٽُ توُن.

This season herdsmen are cheerful, leading prosperous lives in Jiyai\*, Lateef says, they graze their cattle on Lunb\* grass in Waagion\*, And drive them to Ketai\*, it will rain, come, my love.

خوش ہیں اس موسم میں مارو، "جیائے" میں ڈالے ڈریے، ریوڑ کو "ننب" گھاس کھلائیں، "واگھیوں" کے ہیں پھیرے، میٹائے" کو ہیں چلے، آجا بر کھا برسے گی اب۔  $\frac{1}{2}$ 

كارُوڙيان كَتْي، ويڙيجَهِپ ويا، سَيڻَ مُنهِنجا، سَيدُ چئي، هاڻي هِت هُيا، پَسِي پَدِ انهِين جا، لَڙِي لَڙِڪَ پِيا، ڏيهي ڏور وِيا، ڏِيان ڏوراپو ڪَنِ کي!

Leaving Kharooria\*\* they proceeded to Wareejhap\*\*, Sayyad says, they were here a short while ago, Seeing their deserted abodes, tears trickled down, My countrymen have gone far away, Whom can I reproach other than them?

"ویرد بچھپ" کو اب چلے ہیں مارو، "کھاروڑی" سے لادا،
کے لطیف کہ میرے پریتم، ابھی ابھی تھے اِس جا،
د کھھ کے اِن کے ویرال آئن، نین سے برسے بر کھا،
کون یہال ہے میرا، کس سے دل کا حال کہوں میں۔

<sup>\*</sup> A watering places in Thar

<sup>\*\*</sup> Villages in Thar

It is their way to take their dwellings with them when migrating, My virtuous kinsmen crossed Thar and went away.

They stayed for some days in Thar, then went away, No messenger has ever come from the herdsmen, Those with whom I had lived so long have gone.

کچھ دن یہاں بتا کے مارو، چھوڑ چلے ہیں تھر، کبھی نہ بھیجا ماروک نے، کوئی سندیس بیمبر، چلے ہیں دور سفر، جن سنگ جنم گذارا۔ ☆

پاسا پُولِڙينِ ۾، ٻانهُون سِرِ ٻيئي، آکِيوُن، نَڪُ، اُريجَ ري، ٽِمايَمِ ٽيئي، ڏوُرِ ٿِيا ڏيَهي، پِرين پائُرَ وَٽِ ۾! With arms under my head I lie down on ground littered with droppings,

Away from the waterless tract my eyes and nose are dripping water,

My countrymen have gone far away to Paaur.

جمال پہ ربوڑ وہیں پہ سوؤل، ہاتھ پہ رکھ کر سر، بل بل بل نینال نیر بہائیں، بل بل باد ہے تھر، پائر کا ہے سفر، مجھ سے دور گئے ہیں۔

ٿا جا ٿَرَ بَرَ جَهلَ، پِپُون پائُر وَٽِ ۾، سَيئي سارِيو، سُومِرا! اَچي آبَ اَڇلَ، سانڀِينِ ڏِنَمِ سَلَ، ڏِٺي جِنِ ڏِينَهن ٿِيا!

They held gatherings all over Thar, ate Pippon\* in Paaur Thinking of them my eyes overflow with tears, Soomro, I have not seen them since long, my heart bleeds for them.

ہرجا محفل، صحرائی کھل، لگ جائیں منڈل، تب سے نینال نیر بہائیں، جب سے ہیں او جمل، د کھڑے ہیں بل بل، دلیں کو دکھے دن بیتے ہیں۔

جُهران، جِهڄان تي، جِئن پَسَڻان پَري ٿِيا، اَلا! اوَئي اَڻِيَين، جو کِين، جي خَبَر ڏي! مَنَ مُنهِنجي کي، واڪو لَهي وَيڙهِ جو!

<sup>\*</sup> A wild fruit

I grieve and mourn as my kinsmen are out of sight,
O God, send a camelman to bring news of their well-being,
So that my heart stops worrying.

بل بل رو کیں نینال میرے، مارو ہوگئے دور،
کوئی تو دلیں سے قاصد آئے، منوا ہو مسرور،
ہے ہی میں مجبور، کب جاؤل گی دلیں ملیر۔

### وائي

ويڙيچن ڏي ويندي، عُمرَا آئون مارُوئڙَن ڏي ويندي, ڏيه ڏاڏاڻين پکڙين.

سِكْرَ ساهَيِ إِينُ سين، ساڙيهَ مَنجِه سَنيِندي، انَّا مِينهَن مَليرَ ۾، ڌاڳا ڌَبَرَ ڌُوندي، عُمرًا انهِين ڏيهَ جا، ڪوڏرَ قُوتُ ڪَريندي، گولون گولاڙن جون، جَهپي ساڻ جهٽيندي، ڪوڪڙ ڪنڊيرن ۾، ڦوڪيو، ڦڪ ڀَريندي، عيدُنِ بَرادُن تي، کِهَ مانڌاڻو کيندي، پُسيي کائي پَيٽَ ۾، ڏَوُنرا ڏنُ آن ڏيندي.

#### Vaaee

I will go to my countrymen, I will go to my Maroos,
I will thrash Sangar with my mates in my homeland,
It has rained in Maleer, I will wash my things,
Umer, I will feed on Koder of that place,

I will leap to pluck grains of Golaro
I will take out Kookar grain from home granary,
Blow it on palm, and chuck it into mouth,
On Eid and other festivals I will eat Mandhaano,
I will eat *Pussi* and give away toll of *Daunro*.

## وائی

پاس پیا کے جاؤں، عمر!، میں پاس پیا کے جاؤں، سکھیوں سنگ میں صحر اؤں میں، "سنگر" چُن چُن لاؤں، دلیں کے بر کھا جل سے سکھیو!، کملی میں وُ ھلواؤن، گھوم گھوم کر جنگل بَن میں، پیلو چُن چُن کھاؤں، بل کھاتی وہ جنگلی بیلیں، کچل میں توڑ کے لاؤں، صحرا صحرا مجول چُنوں اور، ہر تہوار مناؤں، جنگلی کچل محصول میں دوں اور، تحرکی ریت نبھاؤں۔

CHAPTER-X

أني ٿي وراڻِ، كينءَ واڌايُون آيون، لَٿي لوئڙيارِيين، مِڙني مُنهَن ڪاڻِ، صُلحُ ورِايو سُومِري، چَئي پَنوَهارَنِ پاڻ، هَمِيرَنِئُون هاڻِ، مُهتُ لَهنِدينءَ، مارُئي!

It has rained and all is verdant, I have received happy news, Line of worry on the faces of shawl-wearers has disappeared, Soomro has sued for peace with the herdsmen,

O Maarui, you will now be honoured by the prince.

دیں میں برکھا بری ہے، ملی ہے آج پدھائی،
دور ہوئے ہیں دلیں کے دکھڑے، خوش ہے ہر صحرائی،
اب تو عمر نے ماروؤں ہے، صلح کی بات بوھائی،
طے گی تجھ کو رہائی، محل کے قید و بعد ہے۔

ہے

دُرِيائينِ دَارَ جي وَدِي وَڻَ جُدا كِيا, تِنِ سُكِنَ كَهِڙِي سارَ تہ كِ انا مِينهَن مَلِيرَ هِر؟

How can sapless trees, separated from their trunks, Know that it has rained in Maleer!

جس کو جڑ سے کاٹ دیا اس، پیڑ کی سو کھی ڈار، سدا رہے گی سو کھی وہ تو، خزال ہو یا کہ بہار! آيو ڪَيرُ ڏَيهان، جَنهن ڪَرَ پُڇان خَبَروُن؟ وِڄُون اِنَ وَٿان، راتِ مارُوءَ تي وُلِيوُن.

Has any one come from there
For me to seek news of my homeland?
Last night colourful flashing clouds poured rain.

کوئی نہ قاصد آیا جس ہے، پوچھوں دلیں کا حال، رات کو مجلی جمچکی بری، برکھا سوئے شال۔ ☆

اتان اوَني آئيو، خَبَرَ اِيَ كرَي، وساريج مَ وَرَ كي، پَئج مَ، مُنڌَ! مَري، ويندين اَت وَري، كو ڏينهُن آهيين كُوٽَ ۾.

A camelman came from there with authentic news,

Don't forget your consort, hang in life,
You will go back, you are only a few days more here in fortress.

دلیں ملیر سے قاصد آیا، لایا یہ پیغام،

اب کیا خوف و خطر ہے تو مت، بھول اس پی کا نام،

قید کے یہ آلام، کچھ دن اور ہیں باتی۔

☆

كو ذينهُن آهيين كوٽ ۾، لوئي هَذ مَ لاهِ، كامِڻ! اَهجي كُر جي، آذِ وَذَائي آهِ، هت مَ رَائِح هيڪڙو پائر جي پساهِ، سَتِي! سِيلُ نِباهِ، مَلِيرَ وِيندين، مارئي!

You are only a few days more here in fortress,

Don't remove your shawl, for it is an emblem of your folks' pride,

Don't equate the time you spent here with that you passed in

Paaur,

Modest girl, keep your chastity, you will go back to Maleer.

سي ساهَيڙِيُون سارِينِ تَو، سِيلُ جِنين جو سَجُ، مارُوءَ رِءَ ۾َ مَجُ، سِيهو ڀانِئج سوَن کي.

Those mates remember you, whose chastity is true, Don't fill out without *Maroo*, treat gold as lead.

تجھ کو یاد کریں وہ سخھیاں، سی ہے جن کا سنگھار، آپنج سمجھ تو اس سونے کو، اے صحرائی نار! ہنے

ساهَيِڙيُون سارِين تو، سَجُ جِنين جو سِيلُ، نَكِو قَالُ نَهُ قِيلُ، انيِن جي ادَبَ ۾.

Those mates remember you, whose virtue is true, There is no questioning of their virtue. جن کا سانچ سنگھار وہ سکھیاں، کرتی ہیں اب یاد، جن کے ست اور عصمت کی، دشمن بھی دیں داد۔

جو ذَيهَ ذَاذَا تُيان آيو، پَيرين تَنهن پُئان، سانگِائتوء سَيندُ چئي، سَنديُون چِتَ چُئان، هتى تان نَ هُئان، حَرفَ لَتي هيَكِڙي!

One who came from my ancestral land, I would touch his feet, I would tell him, says sayyad, all that is in my heart, I would not stay here even for a word-long moment.

پھولوں اِس کے پیر جو آیا، دلیں سے نامہ بر، اس کو دل کا حال سناؤں، میں تو رو رو کر، رہوں نہ یاں بل ہجر، میں پہنچوں دلیں ملیر۔ A

جو ڏيهَ ڏاڏاڻيان آئين ڏنَمِ تنَهن طَعنن "پائي َويهُ مَ پَلَنگين، ڳِچِيءَ سِ ڳانن مَٿان لَڪَ, لَطيفُ چئي، کانءِ مَ خزانن سَرتَيِن سِيلُ چَواين جورِ هَڻي جانن ٿِيو سَلا سَمانن حَرفَ لٿي هيَڪِڙي.

One who, came from my ancestral land, taunted me:
Don't sit on royal beds with necklace around your neck;
Burn not, Lateef says, the treasure you have wrapped around your
waist,

Your mates have sent you a message to keep your chastity, In a word-long moment you will get a call to return. دلیں سے قاصد آیا ہے اور، دیتا ہے یہ طعنہ، یج کر بیٹھ نہ سیجول یہ تو، پس نہ کوئی گمنا، کے لطف کہ لوئی کو تو، بھی نہ ملا کرنا، کہا ہے سب سکھیوں نے اینے، گھر کی عزت رکھنا، مل بھر یہاں ہے رہنا، جائے گی تھر تو عزت ہے۔

مُون سين مارُوئتَريون، كهڙىء ريت رُسنديوُن؟ چَوٽيءَ ۾ چيڙهُ پيو، پين رَتَ ڄَيُون، نَيطين نند وهُ ٿي، ساري ساڏوهيُون، هِتي جي هُيُون، تہ سُڌ پِيين سِيلَ جي.

What for my homeland mates will be cross with me? My hair is knotty and lice-infested, I have lost sleep thinking of my homeland girl frineds, Had they been here they would have realized How difficult it is to keep modesty.

> کیوں رو مخیں گی مجھ ہے میرے ،اینے دلیں کی سکھیاں، ہار سنگھار سب اُجڑا ہے اور، حال ہوا ہے ویرال، دل میں دلیں ملیر بہا ہے، نیند نہیں ہے نینال، یہاں یہ رہ کر سکھال، حانول، رہت نبھائیں۔



سَتى! تُنهنجى سَتَ ۾، ڳالهِ گهُرجي ڳُچَ، وَڍِين چِيرِين چِچِرين پَرِ ۾ اِڀي پَچَ، سالُ أمانتَ أجُ، ته تِيين سَماني سارِيهَ ۾. O chaste damsel, there still is lot of test and prove your chastity, You are chopped, wounded all over, torn; and secretly stewed, You can then come undefiled to be honoured in your homeland.

ستی! تیری عصمت، ابھی نہیں ہے کامل، ول ہی دل میں جل کر، تڑپ جوں تڑپ بسمل، عزت ہوگ حاصل، جب پاس رکھے گی عصمت کا۔

جانڪين سَتين سينُ تان ڪينَ وِهنديَسِ ڪوٽَ ۾، سِپُ سَمَنڊين سَپَجِي، نَدِيءَ پيي نہ نِينُ جِئن هُوءَ اَبرَ آسِري، تِئن مُون مَنِ مَلِينُ كَائُرِ بِئنِ كِينُ جي اَمانَتَ اَتِ وَجِي!

So long as girls remain undefiled I will not stay in fortress,

Oyster is reared in sea but never drinks its water, nor of any river,

As it looks forward to rainy cloud, so do I to Maleer,

If I go undefiled, the whole Khaaur will rejoice in milk.

کیے رہوں میں محلول میں میری، عزت دار ہیں سکھیال،
سیپ تو ساگر میں ہے لیکن، پینے وہ قطرہ نیسال،
سیپ سکھی! جوں ہوند کو ترہے، دید کو ترسیں اکھیال،
خوش ہوں گی تب سکھیال، جب جاؤل گی دلیں ملیر!

جَرَ ۾ سپُون جِيئن، آهينِ اَبَر آسِري، جِئن ڪُونجوُن سارِينِ رَوهَ کي، مون تَنَ اندرِ تِيئن، هُت وَعدا وَجَڻ جا، هِتِ ته ڀائيم هيئن، ڪوٺِين وِهان ڪِيئن، جي نظر بَندِياتِي نه هُئان؟

As oyster in water locks forward to rainy clouds, As crane yearns for mountains, so do I for my homeland, There pledges to depart, here no such pledge, How could I have remained here, had I not been detained?

> جیے سیب سمندر میں، مانگے قطرہ نیسال، ڈار سے پھرو ی کو نج جول تڑیے ، فرقت میں ہول پریشاں ، محل میں قید و بند، سلاسل، کیئے وہاں پر یمال، ر ہوں نہ بل بھر یاں، ٹوٹیں گر زنجیریں۔

سَمندَين سَپَجي، أَبَرَ آساروس، باڙو پيي نَه بِپُڙي مِٺو مُنهُن لُڳوس, مائِكُ تي مِڙيوس، جئن تَنگُ كَدِيائين تار ۾.

Oyster is reared in sea but looks forward to rainy clouds, The bivalve never drinks brackish water, raning tasted fresh, It bears pearl because it does not quench its thirst Even though deep in water.

> سیب سمندر میں رہ کر بھی، رکھے بوند کی آس، یل مل مانکے برکھا ہوندیں، ساگر آئے نہ راس، ساگر میں بھی پیاس، جبھی تو یینے موتی۔

سِكو، سَڀ سَرِتَيُون! سِپُنِ مُلان سِيرُ بِيو مُنائي نِينُ أييُون أبر آسري. My mates, learn from oysters the way of trustworthiness, They keep off all water writing for rainy days.

Learn from oysters the way of yearning, my mates, They ask for water from up rather of ground.

سیپ سے سیکھو پریت، پیٹے نہ بر کا آب، یوند کو ہے بے تاب، جل میں بھی ہے پیای۔ 
$$\stackrel{}{}_{\alpha}$$

پِهرين َ راتِ پُسي، مُون ماڙِي َ مَنُ قِكو كيو، موهَرِّ مارُوئَرُّنِ كي، واحِد، ڏيج وُسي! آهَرَ جَنهن اُسي، سو مِلندو شالَ مَلِيرَ ۾!

The first night I saw this palatial mansion, I was downcast, O God, give broadrminded outlook to my herdsmen Would that we meet our mainstay in Maleer,

> پہلے دن ہی محل کو دکھ کے، میں تو ہوئی اُداس، مجھ کو مارو اپنائیں جب، جاؤں میں ان کے پاس، جس کی من میں آس، وہ مارو دلیس ملیر میں ہے۔

وَطَنَ رِءَ ويَهي، جي هِتِ گهارِيَمِ ڏِينهَڙا، اوءِ مارُو ڏيندَمِ مُنهَن ۾، ڏاڏاڻا ڏيهي، پَکنِ ۾ پَيهي، شَلَ مَحَلَنِ جِي مَرُ دُئان!

For the days I passed here away from my homeland,
My ancestral countrymen will taunt me,
Wonld that I wash off dirt of palaces in huts of my herdsmen

جو دن میں نے یہال بِتائے، رہ کر دلیں سے دور، اس کو دلیں ملیر میں سکھیاں، طعنے دیں گی ضرور، جاکر ان کے حضور، دھولوں دھول محل کی۔

وائي

مُنهِنجو مَنُ، مِيان! واڳِيو وَيڙيچَن سين، پاهِي پاکِي پَتَڙِي، پِرِيُن ساڻُ پِيْان! پَيرُ نه ڇَڏيان پِرِين ۽ جو، جان سين ٿي جيان، حَرف لَتي هيڪڙي، هتي تان نه هُتان! کِيروُن کَٿيِريُن کي، وڃي ڏيهِ ڏِيان! آئون ڪِئَن لوئي لاهِيان، ڪارَڻ ٻِن ڏِيهان؟

#### Vaaee

My heart is tied up with my countrymen,
I may drink cupsful of goat's whey with my loved ones,
I will not leave my beloved's feet as long as I live,
I may leave this place in a word-long moment,
I may go back to my native place and greet the shawl-wearers,
How can I discard my shawl, when stay here is for two days only?

# وائی

بندھاہے پریت کابند سن، میرے من میں بہاہے مارو،
اُجلے دودھ کٹورے چھکیس، سنگ ہو مارو ساجن،
ریت میں اُن کے نقشِ پاکو، ڈھونڈتے گذرے جیون،
پل بھر میں تو رہ نہ پاؤل، مل جائے گر ساجن،
ملن بدھائی دول سکھیول کو، جاؤل جباُن کے آئگن،
کیسے سر سے شال اُتارول، دو دن کا ہے جیون۔
کیلے سر سے شال اُتارول، دو دن کا ہے جیون۔

CHAPTER-XI

A herdsman from Maleer came to the fortress, My supporters' concern has weakened the oppressor.

پَهِي سُکَ؛ پَيرَن کيهَ،! ڪونينهَن نياپو مارَئين؟ أَتِ أَكَنڍي آهِيان، تنهن آتَڻَ، تَنَهن ڏيهَ، سندي جا ساڙيه، کِهَ کَتَوِرُي ڀانيان.

Happiness on his face, dust of my homeland on his foot.

Have you brought any message of love from my herdsmen?

I grievously miss the spinning shed, the homeland,

For me the dust of my homeland on your feet is musk.

قاصد کے مسکان ہے مکھ پر، تن پردلیں کی د حول، دلیں کو جاؤں چرخہ کا توں، محل میں من ہے ملول، دھول بھی جانوں کھول، میں تو دلیں ملیر کی۔ كَنهن تَرِّ لاَيهائي؟ كِتي النَنِ مِينهَرًا؟ مون وَٽ مُون پِريُن جي، ويهي كَرِ وائي، آئون آڳَ دائي، سنيهو سُڻِي جِئان!

At which watering place are my herdsmen staying,
Where did rain fall find them?
Come, sit with me and tell me about my dear ones,
I pine for them, their news will revive me.

کمال متحی ان پر بر کھا برسی، کمال متحی ان کی منزل، قاصد! ان کی باتیں کر میں، جن کی پریت کی گھائل، جھوم اُٹھے تب دل، جب سنول کوئی سندیسہ۔

جيكُسِ أنا مينهَن، مُنهان پوءِ مَليرَ ۾؟ كاله سجوئي ڏينُهن، مُنهِنجي اَكَڙِيُن اَكَيريو.

Have there been any rains after me in Maleer?

All day yesterday my eyes were looking out longingly

دلیں ملیر پہ برس ہوگی، برکھا میرے بعد، برس برس کر نینوں نے کل، کیا مارو کو یاد۔ ☆

سَجُ كِ اٺا مِينهَن، مُنهان پوءِ مَلِيرَ ۾؟ ڏوٿين لائيا ڏينهن، پَهريا جي پُسِيءَ کي.

Is it true, rain did fall in Maleer after me?

Duth-eaters hve been away after Pussy for many days now.

بات بتادے نامہ بر کیا، دلیں پہ بری بر کھا، کیا وہ لوٹ کے آئے ہیں جو، گھومیں صحرا صحرا۔

☆

أَنْنِ مِينهَن گَهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَوكَ مَلِيرَ هِ؟ اكِيوُن آبَ يَرِيو، أَنَهِين كُورُ كَثَان، مَارُنِ شَالِ مِرَّان، كَوِنْيُون چَذي كَدِّهِين!

Did it rain copiously, was there water aplenty in Maleer?
I raise my tearful eyes, gaze in that direction,
I Would quit these mansions and meet my herdsmen.

دیں ملیر پہ بری ہے کیا، برکھا اب کی بار، دیں کی جانب تکتے تکتے، بہے ہے نین سے دھار، ملیں گے کب پنہوار، کب محلوں سے نکلوں گ۔

تِنهن پَرِ اَئَن مِينَهنڙا، جِنهن پَرِ گُهرِيائون، رضا جا رَحمانَ جِي، پُڇي پارِيائون، مَلير ماڻيائون، حُكُم َ ساڻُ حَبيبَ جي.

> It rained in the way they desired, They, acting as per God's will, Reached Maleer safe and sound.

جب جب مانگیں دعائیں تب تب، ان پر برسا پانی، مرضی اینے مولا کی ہے، سب نے دل سے مانی، حکم ہوا ربانی، تو لوٹے دیس ملیر کو۔ سَكُر سَيئي ڏينهَن، جي مُون گهارِيا بَندَ ۾، وَسَايَمِ وَڏَقُڙا، مَٿي ماڙين مينهَن، واجهاڻيس وصال کي، ٿيسِ تَهوارُون تِيئن، نِيرُ منهنِجي نِينهَن، اجاري اَڇو ڪَيو،

Blessed were the days that I passed in captivity, I shed tears in the palace like heavy raindrops, Yearning for union I was all shattered and broken, Chains and fetters have purified my love.

کیے اچھے دن تھے جب کہ ، محل میں تھی میں اسر،
قید میں رہ کر برسایا تھا، میں نے نین سے نیر،
یار کے وصل کو ترس رہی تھی، ملن کو تھی دلگیر،
پردی تھی جب زنجیر، تو پریت ہوئی تھی اُجلی۔

عُمرَ أَجُ گَدِيامِ، ذَوتي أنهين ذيه جا، پاراڀا پِريُنِ جا، اڀي أن چَيامِ، لهي لوه پِيامِ، لطف سال، لَطيف چئي،

O Umer, I met a Duth-eater from my homeland, Standing on his feet he gave me messages of my beloved, Lateef says, by His grace all the chains broke.

عر! دلیں ملیر ہے، آیا ہے پیغام، بھیجا ہے سندلیں پیانے، محل میں میرے نام، ہوگئے ختم آلام، کے لطیف کہ اس کے کرم ہے۔

### وائي

كَتِيءَ منَجِه كَنيائين، مارُو ڄامُ مَليرَ جو. پرچي پَنَوهارَنِ سين، لوئي ذَيجُ لَدَائين، سيلُ نباهي، سُومِرا! پَنهنجو پِيُ پُڇيائين، جهوُپو جهانگيَڙِنَ جو، ماڙيءَ سانَ نه مَنيائين، سگرَ ساهَيڙِيُنِ سين، كاترُنبا كادَائين، مارُوءَ پاسِ مَليرَ ۾، چَسا سَڀِ چَكيائين، اتي، عَبدُاللَطيفُ چئي، شَرَمُ ركين رَبَّ سائين!

### Vaaee

She won the lord of Maleer by keeping her shawl,
Conciliated with herdsmen, she won shawl as her dowry,
Having guarded her chastity she asked for her beloved,
She did not swap her folks', hut for mansions,
She enjoyed eating Singar and Khatoonbo with her mates,
And tasted every delicacy with her beloved in Maleer,
Abdul Lateef says, O Lord, protect my honour there,

وائی
مارو جام کو پایا، اوڑھ کے کملی اپنی،
آن ملی ہے پنہواروں ہے، کملی کا سکھ پایا،
محل میں بھی وہ تھر کا باتی، مارد ہی یاد آیا،
جھونپڑلیوں کی پریت کی خاطر، محلوں کو شمکرایا،
سکھیوں سنگ ملیر میں جاکر، ''سکُر'' چُن چُن کھایا،
دوج جگ میں شاہ لطیف کی، رکھیو لاج خدایا!

# Miscellaneous Verses

• . .

If those, whom they depend upon, become plunderers, Then how long desert-dwellers can stay in the desert?

If those, who are prop and protection of people, take up plundering, At whose door can poor desert dwellers cry?

My homeland is Maleer, it is fate that has brought me here in this fortress,

I will drink water in Paaur with my beloved, By God, Hameer has done me great harm by imprisoning me. سُهرَ پَسان ٿِي، سُومرا! پِرِيُنِ رِءَ پيئي، مُلِ رَسائي مارئين، مُون کي ڪو نيئي، تـ سائنِ سَڀِيئي، گُجَه ڳَرَهِيان ڳالهِيوُن.

All are taunting me for staying away from my beloved,

If there was some one to take me there,

I would tell them all the secrets that are in my heart.

مارو بن اس محل میں میں نے، کیا کیا سمی ملامت، وہاں تلک کوئی پہنچا ئے تو، یہ من پائے راحت، ربح و الم کی حکایت، سناؤل میں ماروؤل کو۔

جي گهر گهاريم ڏينهنڙا، هيڪانديءَ حُضُورِ سيئي سِڪان، ساريان، پَچان پائرَ پُورِ هَمِيراڻا هَٿَڙا، ڪينَ مَڃينديس مُورِ، سَنجهي سَتِ گُذاريان، اَچين شالَ اَسُورِ! دَران ٿِيان مَ دُورِ، مارُوءَ ڄامَ مَلِيرَ جي!

I miss and relive the days I passed in my home with my beloved, Thinking of Paaur makes me grieve,

I will not accept the ruler's hand,

Would that I pass this night unmolested for my herdsman to come at dawn,

I may never be away from the door of the lord of Maleer.

جو بھی میرے دن بیتے ہیں، اپنے پی کے حضور،
ان کی یاد میں تڑپ رہا ہے، میرا من مجور،
تیرا ہاتھ نہ تھاموں گی میں، گو کہ ہوں مجبور،
شب بھر سر پرشال رہے وہ، آئیں گے صبح ضرور،
در سے جاؤں نہ دور، میں مارو جام ملیر کے۔

أَتِ اكَندِي آهِيان، عُمَرًا آثُون أَكاجَ، سُومِرا سِكاجَ! جَهلِ مَ بَندِ جِهجَنديُون.

Umer, unworthy me is longs and yearns, Soomro sir, do not detain those who languish here.

یاد ستاتی ہے ساجن کی، میں بر هن کمزور، عمر دکھا مت زور، تو ہم پریت کے مارول کو۔ ☆

أَجُ أَذِنَكَا وَيِنَّ, مُونَ كَي مُكَا جَيِّدِيينِ:
"هَارِي! هَمِيرَنِ جَا، جِيكُسِ كَاذَءِ كَينً،
"سانِهِيَّڙا ۽ سيَنُ، كِ تو وِئا وِسَرِي؟"

Today I was told of mates' unfair remarks: You have had princely feasts, And forgotten your kith and kin.

ریس ملیر کی سکھیوں نے، کملا بھیجی بات، تونے اس محل میں جاکر، بدلیں ہیں عادات، بھول گئی ہیمات!، تو مارو اور ملیر کو۔ ويئي كوٽ وَٽِنِ ۾، كامَڻِ كُواري، مَلير سارِئو مارئي، رويو رُئاري، الا! اوتاري، مُنڌَ مارُوءِ جي ميڙِيين!

Seeking conrers of the palace the fair maid blames her fate, Thinking of Maleer she weeps and makes others weep, O God, unite the girl with Maroo in his home.

> من میں تڑپ اور لب پر آہیں، محل کے قید و بند، روئے اور رُلائے سب کو، کچھ نہ آئے پند، سائیں کی سوگند، ملا دے اب مارو سے۔

جيها جي تيها، مُون مارُو مَجِيا، مُون جيڏِيُون مَلِيرَ ۾، چُوندِنِ موڪَ مِها، مُنهِنجِي آهَ اِها، ڪَڏهن ڪَيرائيِندِي ڪَوٽ کي!

I claim the herdsmen as mine, wherever they be, My mates pick plenty of citoullus in Malir, When will my cry pull the fortress down?

جیسے بھی ہیں میرے مارو، میں نے کیئے قبول، چنتی ہول گی ساری سکھیاں، صحرا کے پھل پھول، کب ہوگی دعا قبول، کب ٹوٹیں گی زنجیریں۔ ماروء پاسِ مَلِيرَ هِ، دَوئي مَرُ مَران! پاڻِي واري پانهِنجو، وِيندِيائي وَران! ٿورو مَنجِه ٿَران، هُندَ لَڳي لوئڙيارِيين!

I won't mind dying if it be after I have reached Maleer,
And washed off all dirt by my beloved' side,
I will come back after pouring a little native water over my body,
All shawl-wearers of Thar will be grateful for this.

وھوؤں وھول ملیر میں جاکر، پھر یہ نگلے جان، میل اُتار کے لوٹ آؤگی، بات میری تو مان، مانیگے احسان، تیرا سب صحرائی۔

ماروء پاسِ مَلِيرَ ۾، هَميشهَ هُئان! پيرين تَنهِن پُئان، نَيَ وِهاتِّيءَ نُورَ سين.

I want always to be with my Maroo in Maleer, One, who takes me there at night's end, I will lay my eyes at his feet.

جاؤں دلیں ملیر میں اور میں، ساجن سنگ رہوں۔ رات ڈھلے تو قدم مجن کے، نین سے چوموں،

ماثت مُنهِنجا، سُومِرا! مارُو نَه مَيرا، الله مَيرا، الله مَيرا، الله يَرِ يَيرا، وَيُنو يَدُنِ يَرِ يَيرا، وَرُه مَ ويرِّيجَنِ سين.

Soomro, my kinsmen Maroos are not unclean, They awake early at dawn and move about the dunes, There are their footprints, don't fight with them.

کون کے کہ میلے ہیں وہ، اُجلے میرے ہدم، جگ سوئے تو ریت پہ چکیں، اُن کے نقشِ قدم، اُن پر دھا نہ سم، بڑے ہی دکھیارے ہیں۔

كِتْن َ دُتَارِيان دَبَرًا؟ وينديس كَنهِن نَه وهاهِ، مُون مُلِ مارُو ناهِ، أَحا اودِيان كَن كي؟

How can I wash my cloth when I have no wedding to attend, Maroo is not with me for whom I wear clean dress?

کیا کوئی رسم ہے شادی کی میں، وھولوں میلی شال، فرفت کا ہے ملال، کیسے اُجلا بھیس میں پہنوں۔

اکَڙِيُون مَلِيرَ ڏي، جَنين راتو ڏِينُهن، هاڻي ڪَندِين ڪيئن، عُمرَا آسائُن سين؟

Those who look toward Maleer longingly day and night, What can you do with such persons?

جن کے نین ملیر کی جانب، تکتے ہیں دن رین، پائیں نہ بل کو چین، ان کو تو کیا کر پائے گا۔ كاندُ نَ كَندِيسِ كو بِيق كَتيروئي خُوبُ, ميروئي مَحبُوبُ, ميروئي مَحبُوبُ, اَسان مارُو مَنَ مِر.

I will never accept any consort other than my dear shawl-wearer, Shaby though he be, he is mine as he dwells in my heart.

مُنهُن منهنجو، سُومِرا! مَرُ مَيروئي هو،ِا مَتان ماروُ چو،ِ، تَ ذَوتو،ِ دوراتْنِ مِر.

Let my face remain dirty, Soomro, Lest Maroo say that I washed it in palaces.

میلے انگ نہ دھوؤں اور میں، کروں نہ ہار سنگھار، "محل میں دھویا ممحموا" کل کو، کے گا مارو یار۔

☆

جي لُوڻُ لِگُنِ لائيين، چِيري چِيري چَمرُ، مُون كُرَ اُڳي نَه كَيو، اِهَڙو كوجهو كَمرُ، جان جان دَعوي دمرُ، تان تان پِرتِ پَنُوهارَ سين.

If you tear my skin and put salt on it,

My folks have never done such an unworthy thing,

Every breath of my life is steeped in the love of my herdsmen.

تَنهن كِونِ تِي كِواءٍ، جا دِّسِ دَادَاتُنِ جِي, سارِيو سانيِيَڙَنِ كي، رويو راتِ وِهاءٍ, سُونَا كِيم سَهاءٍ، عُمرًا بَندِياتُنِ كي.

Lightning flashes over where my kinsmen are, I pass my nights crying, thinking of my folk, Don't let those face taunts who are in your prison, Umer.

دیں ملیر کی جانب آج، کوند رہی ہے جیل، ان کی یاد میں روتے روتے، رات ہے بیت چلی، قید میں ہے جو تیری، اس کو طعنے مت دلوا۔  $ho_{2}$ 

جِتِ يُنكا، يِنُون، ييطِيوُن، تَنهن كونٍ كِونَ. پائُرُ . سَبِ پُسائيو، وَسِي وِجَوِّيَنِ، مارُوءَ رِي مرَ مَرَنِ، اَللهَ! هِي آسائتيُون!

Where huts, dunes and sheds are,
There rain clouds are flashing and drenching Paaur,
O Allah, may these hopefuls not die without meeting Maroos.

جمال پہ ٹیلے، گھر، گھروندے، وہال پہ کوندی جمل، سارا پائر بھیگ چلا ہے، ٹوٹ کے برکھا بری، من میں آس ملن کی، گھٹ گھٹ نہ مر جائیں۔

جِت ڀُنگا، ڀِٽُون، ڀُيڻِيُون، تَنهن کوڻِ ٿِي کِواءِ، سا وِڄُ پَسِيو وِندُران، مُون رُندي راتِ وِهاءِ، سيليتِيُنِ سُهاءِ، ماروُ جو مَلِيرَ جو،

Where huts, dunes, and sheds are,
The lightning flashes in that direction,
Lightning pains me and I pass my nights weeping,
Only chaste girls are worthy of Maroo of Maleer.

شلے، گھر اور گھروندے وال، چمک رہی ہے بجلی، بادل دکیھ کے من بہلایا، روتے رات بھی بیتی، جس کی لوئی اُجلی، مارو ای کو چاہے۔ جس

پَهرِي كِيا پَٽَنِ ۾، وِڄَڙِيُنِ واڌاڻا، سُورَ انِين جا، سُومرا! مُون كي اَندرِ اڌاڻا، اٺِي وِئڙا اكَرِي، عُمرَ! اَبالنا، ٻَكَرَ بابالنا، پَسان شالَ پَرِ كَهِين!

Lightning has increased its flashes on the plains,
Soomro, pain of separation from them has erupted inside me,
They have migrated to some other place,
Would that I see my elders and their goats.

بادل میدانوں پہ چھائے، بھی ہر کھا چھم چھم،
رستا ہے ہر زخم جدائی، مارو کا غم ہر دم،
مارو لاد چلے جب آیا، پھر بر کھا کا موسم،
گھر، ربوڑ اور ہمرم، کاش کہ دیکھوں اکدن۔

وِجَّٰرِيْنِ ويسَ كَيا، مونِّي آئي مُندَ، الكِيُونِ أَبَاتُنِ دِّي، بَسِ نَه كَرِنِ بُندَ، هِيئن نَه كَرِنِ بُندَ، هِيئن نَه لِيَّسِ هُندَ، جي كَرَ لَدَائُون كَرِّهين.

Lightning is in form, season of rains is back,
Looking yearningly toward nativeland,
My eyes stop not shedding drops,
Had they cared, i would not have been in this predicament

مجل سے سی دھیج کے آیا، پھر برکھا کا موسم، دلیں کی یاد میں بے کل نینال، نیر بہائیں جھم جھم، آئیں اگر وہ ہمدم، تو بھولوں سارے دکھڑے۔

.

جِت كَرَّٰ كَتَا ۽ كاهِيُون، پالَ، پَكَا ۽ پَكَ، سَرَهِيُون سي سَرَتيُون، حاضُرُ پاسي حَقَ، ماروُئنِ سين ماڻِيان، شالَ مُندائتي مَكَ! كِنكاريان خَلَقَ، جا تَرَ ڄائي ۾ تُوهَرين.

Where wool rugs, blankets, saddlebags, sheds,
And ripe fruit of Kirir\* are,
There my mates are happy near their consorts,

Would that I enjoy with my kinsmen the fruit of salvadora

And greet those opuntias of Thar!

اون کے کنبل، اون کے بستر، جھگیاں، جنگلی پھل، دکھ تو کسی خوش ہیں سکھال، سنگ ہے ان کے سھنل، سکھیوں سنگ میں ''کہن جنگل، سکھیوں سنگ میں ''کہن جنگل، کا کے ان سنگ منگل، بیہ صحرائی دوشیزہ۔

پُكَا پَنَوهارَنِ ڏي، ميوا، مَعَرَ، مَكَ، عَحَ، مَكَ، عُمَرَا اَتِ اَكَندِئو، حالُ هَماري حَقَ، لوئيءَ ۽ لَكَ، سَمُنَ سُپيرِيُنِ سين.

In the country of herdsmen prosopis, salvadora,
And other plants have ripened,
Umer, I grievously miss my consort,
I have pledged with my dear ones,
That I shall protect the sanctity of the shawl and waistband.

اب تو دلیں ملیر میں سائیں، گدرائے ہیں کھل، اس سے ملن کی آس ہے جس بن، بیت نہ پائے پل، شال نہ جائے ڈھل، قول کیا ہے مارو سے۔ پانڌي! پِرِين ۽ پَنوَهار کي، چَيُمِ تِئن چَئيج: سَندا سَنگتِ ڏِينهڙا، وَرَا مَ وِسارَيج، ڪوٺِيَنِ ڪُئي آهِيان، سگهِي سارَ لَهيج، مُكِ مانڌاڻي مُنجيج، تَه نِيَرَنِ هِرِ نَئُون كَريان.

O messenger, tell my dear herdsmen what I have told you:
My consort, do not forget the days we passed together,
I am miserable in these cells, do come to my help soon,
Send me a fistful of Mandhani so that I taste it while in chains.

قاصد! میرے مارو کو، یاد سے یاد دلانا، تیرے سنگ جو دن بیتے ہیں، وہ دن بحول نہ جانا، محل کے قید و بند میں مارو!، کبھی ادھر تم آنا، "ماندھانی" بجھوانا، تو چکھول میں صبح سورے۔

پانڌِي! پِرِينءَ پنَوهارَ سين، رَوئي ڪِج رِهاڻِ: جِئن ٿَرِ وِڄوُن اٺيُون، تِئن آن سُورَنِ ساڻِ، ڪَجاهُ ڪا وَراڻِ، ڏکنِ ڏِيلُ ڏَهِيُون ڪَيو.

Messenger, talk to my dear herdsmen with tears in your eyes:
As lightning flashed on Thar I became pensive,
Come soon, sorrows have torn me to pieces.

قاصد! رو کر کمنا میرے، پریتم سے بیہ بات، ایسے ول میں درد ہے مارو، تھر میں جول برسات، تو ہی دلا نجات، کہ دُکھتا ہے تن من۔ پانڌي پِرين پَنَوهارَ جا! جان ٿو وَڃين وَسَ، ساري ڏيڄ سَرَتيين، سلامَنِ سَهَسَ: آتُون اَوهانجي آهيان، گولِي مَٿي گُسَ، ويٺي ڪَرِيان وَسَ، اَيڏي جي اَچَڻَ جا.

Messenger of my beloved herdsman, if you go in rainy season,
Pay my respects to my mates,
Tell them, I am truly their bondsmaid,
I am doing my best to return to them.

قاصد! کہ دینا پریتم ہے، جب جب برکھا برہے، دینا سب سکھیوں کو میری، یاد سے تم سندیے، سب کی یاد میں تڑیے برھن، سب کے ملن کو ترہے، آئے ملیر وہ کیے، کیا کیا جتن کے ہیں۔

پانڌي! چَئج پرينءَ کي، جورِ هَڻِي جانا: "پَيَڪَڙا پيرَنِ ۾، ڪَراينِ ڪانا، آن رِءَ اُمانا، گهنگهرِ گهارِيان ڏِينهڙا.

Messenger, tell my beloved with emphasis: Chains are on my feet and cuffs on my wrists, I am passing my days disconsolately without you.

قاصد! کمنا پریتم ہے، یاد سے تم یہ بات، جکڑ لیا ہے زنجیرول نے، قید کی ہیں آفات، آکر تھام لے ہاتھ، دکھڑول میں دن بیت رہے ہیں۔

پانڌي پرين پنوهارَ جا! نياپا ني ڪي، ساري ڏيج سرَتِيين، يادِ پُنئي جيڪي، وَلِيُون، وَڻَ قُلارِئًا، ڪِرِڙَ پَڪَا ڪي ڪي، سَکَّرَ کِينِ سَرَتِيُون، سَيئنِ جئن سيڪي، زيريُون ڀَڃِي جي ڪي، مِلان مارُوئڙَن کي!

Messenger of my beloved herdsman,

Do take some of my messages,

Give my respects to those of my mates, who come to your mind,

The creepers and trees have blossomed,

And Kirir\* has borne fruit?

My mates enjoy eating singer\*\* warming them like vermicelli, I wish I could break my chains and go and meet my herdsmen.

قاصد! یاد سے پریتم کو، دینا ہے پیغام کمن ان سکھیوں سے، یاد ہوں جن کے نام، کین ان سکھیوں کے بلیں، پھول کھلے ہر گام، سکھیاں چن چن لے آئی ہیں، پھلوں کی سب اقسام، زنجیریں ہے تمام، توڑوں پہنچوں دیس ملیر۔

نَنگا آهِيُون نِگِيا. اُسِين مارُو لوڪَ, ٿَرَ کي ڀَانيُون ٿَوڪَ, جو دَڪَ ڍاٽِيَڙَنِ جِي.

We the herdsmen are naked since our birth, We consider Thar a blessing as it covers nudity of Dhatt-dwellers.

عریاں سارے انگ ہیں، صحرا سر ہارا، ڈھانیے سب کو صحرا، تھر کو نعمت جانیں۔

<sup>\*</sup> A wild tree.

<sup>\*\*</sup> Seeds of a wild tree.

أوذًا جان هُئًا، تان نِتُ نِياپا آئيا، مارُوئڙا مَلِيرَ ذي، واري وڳ، وِيا، تَنِين ڏُونهَ كِها، ڏيئي ڏوراپا، چائيان؟

So long as they were near, I received their messages regularly, They migrated to Maleer, taking their herds with them, How can I put blame upon them?

جب تک تھے وہ پائ، آتے تھے پیغام، چلج گئے وہ ملیر کو، کیا نہ یہاں قیام، اب کیا دوں الزام، میں اِن ماروؤں کو۔

ہے

كَنيائُون كَائُرَ ذي، ساري، هاجَ هيا، لاهي لَذَ، لَطِيفُ چئي، پَرِئينَ تَرِ قِيا، عَرْمَيْن تَرِ قِيا، عَرْمُونُوّا مَلِيرَ مِر.

They packed up and proceeded to Khhaaur,

After many a halt on way they moved to Thar,

The herdsmen have left behind in Maleer their good deeds.

لاد چلے ہیں "کھاڑ" کو، میرے مارو یار، لے کر سارا ساز و سامال، گئے وہ تھر کے پار، خود تو گئے پنوار، پر چھوڑ گئے ہیں یادیں۔ جِئن ڳنڍِيُون مَنجِهِ ڳُنڍِيَ تئن مُون مَنُ مارُوئڙَنِ سين، سَي مارُوئڙا ٿَرِ ٿِيا، جي ڳُڻَنِ جا ڳهِيرَ تَنين رِءَ، هَمِيرَ! گَهنگهرِ گهارِيان ڏِينَهنڙا.

As knots are interwoven in Gandheer\*
So is my heart interwoven with herdsmen,
The Thar-dwellers are full of virtues,
Without them, Hameer, I pass my days in misery.

جوں"گنڈ ھیر"میں گانٹھیں ہیں یوں، دل میں چاہ کی گر ہیں، جن میں گُن ہی گُن ہیں مارو، وہ تو تھر میں بسی، روتے دن بیتیں، اور روتے گذریں راتیں۔

جِئين ڳنڍِيُون مَنجِهِ ڳنڍِيَ, تِئن مُون مَنِ مارُوئڙَنِ, جوُن، ڏِنِيُون لَسَ, لَطِيفُ چئي، هِنئڙي، کي هَمِينَ وَجِي مَنجِهِ مَلِينَ سَبٍ ڇَوڙِندِيَسِ، سُومِرا!

As knots in Gandheer are interwoven, So is my heart interwoven with herdsmen, Lateef says, the knots tied by Hameer are easy to undo, Reaching Maleer I will untie them all, Soomra!

> جوں 'گنڈ ھیر ''میں گانٹھیں ایی، من میں چاہ کی گر ہیں، عمر نے درد کی گر ہیں ڈالیں، قید کی ہیں زنجیریں، مارد گر ہیں کھولیں، جب جاؤں میں دلیں ملیر۔

<sup>☆</sup> 

<sup>\*</sup> A kind of wild grass

سي ٿاريلا ٿرَنِ ۾، جي مان گهٽ گهري، وَطَنُ، وَسَ، وَسَنديُون، هِنئڙي نِتُ هُري، اَندَرِ چِتَ چُري، وِرِهُ ويڙِيَچنِ جو.

Those who are of Thar, my heart craves for them, Rains and villages of my homeland are always in my heart, Pain of separation from my kinsmen torments me.

وہ صحرائی صحرا میں ہیں، جن کو ترسے جیزا،
یاد ہے دلیں ملیر میں، ساون رت کی برکھا،
دل میں دمک رہا، پیار اُن مارول کا۔
کہ
وَنهِیا یِّینِ وَیَّانُ، ذوکاهی هُٹانِ جی!
اُوہِ پیٹیون ہے یائ، موتی مارُن اَذیا.

May the cattle pens, that are desolate, be reinhabited, And herdsmen return to rebuild their huts and settlements.

> اُجِڑ گئی تھی بستی اب وہ، پھر سے ہو آباد، پھر سے آن بسائی ہے اور، مارو ہیں اب شاد۔ ☆

ٿورا مَنجِهه ٿَرَنِ، مُون سين مارُوءَ جي ڪَيا، عُمَرَ! اَنِ ڳُڻَنِ، آئُون ڪِئن لوئي لاهِيان؟

The favours my herdsmen showed me in Thar, How can I forget them, and cast away my shawl? تحر میں اتنے احمال تھے کہ، جن کا انت نہ کوئی،
مارو نے جو پہنائی وہ، کبھی نہ اُڑے لوئی۔

ہورا نہ ٹورا، مون تی ماروئڙنِ جا،
یلائے، ییرا، گھی گھیان کیترا؟

Immense were the favours thar my beloved has done to me, It is impossible for me to count them.

اتنے ان کے احمان ہیں اب، کیا کیا میں گواؤل گنوانا بھی چاہوں تو میں، کبھی نہ گنوا پاؤل۔ ☆

هَدِ نَه پَڙان هيڪَڙي، ٿوري ٿَر ڄايَنِ، مُون کي مارُوئڙَنِ، ميرِي ڪَري نَه مَٽِيو.

I cannot repay even a single favour of Thar-born people, They have not forsaken me for a soiled girl.

ایک اُتار نہ پاؤں ان کے، احسال ہیں کیا کیا، ماروؤں نے میلا مان کے، مجھی نہ محکرایا۔ 

☆

نِيرُ نه لَهِي نِينهُن جو، له جا وِيا لهي، كُنجِيوُن جي قُفلنَ جون، سَيثَنِ هَتِ سهي، وِيرًا راجَ رَهي، ڏِيان ڏوراپا كِنِ كي؟ Fetters of love break not, those of iron do, The keys to love-locks are with my kinsmen, They have gone away, now whom do I blame?

اُتر گئے سب طوق گر اک، پریت کا طوق نہ اترے ، مارو کھول سکیں گے اب تو، میرے دل کے تالے، کروں اب کس سے شکوے، مارو لاد گئے ہیں۔ ☆

نِيرُ نہ لَهِي نِينَهن جو، له جا لهي ويا، مارُن ڌاران ماڙيين، ڏهلا ڏِينَهن ٿِيا، ڏيهي ڏُور ويا، ڏِيان ڏورَاپا ڪِنِ کي؟

Fetters of love break not, those of iron do, Without kinsmen my days in manor are a drag, My countrymen have gone away, now whom do I blame?

ٹوٹ گئیں سب زنجیریں نہ، ٹوٹا پریت کا بندھن، مارو بن اس محل میں ہر بل، سلکے ہے تن من، دور گئے سب ساجن، اب کس سے کرول میں شکوہ۔

مِنئان ماروئڙن. هڏ نه ويئي وسري، قَيدِ ڪَيس ڪوٽ ۾، ڏاڍ سين ڏاڍن، لوءِ پليو پنوهارن، سوسُ منهنجو، سُومِرا!

The desert-dwellers could never forsake her,
As she had forcibly been detained in the fort by the powerful
They have lost hope of her return.

کب ہیں اپنی مارئی کو، مارہ بسرا پائے، قید ہوئی ہے محلول میں وہ، جبر سے بال لے آئے، شاید لوث نہ آئے، مارہ اب مایوس ہوئے ہیں۔

سُڻي ساڻيهَ ڳالِهڙي، وِهُسي ويڙيچَي، سَڀِ سُڌِ پِيَمِ سُومِرا! هِتي هُتي جي، ڀَينَرُ ۽ ڀَيچَي، سُوايا سارِين مُون.

Hearing of her homeland, she bloomed with happiness: I came to know all about here and there, My sisters and well-meaning mates do miss me so.

من کر اپنے ولیس کی باتیں، مارکی ہوگئ شاو، جان گئ ہوں ساری باتیں، من لے اے صاو! کرتی ہیں سب یاد، مجھ کو میری سجھیاں۔ کرتی ہیں سب یاد، مجھ کو میری سجھیاں۔ کشت کہ کالمھڑی، لَھی ویا لوه. اُندو جا اُندوه ، لَتَا ذُک. سُک تیا.

Hearing of my homeland, all my chains broke, All distress inside me disappeared, filling my heart with happiness. ٹوٹ گئ زنجیریں ساری، اس کی باتیں س کر ختم ہوئے ہیں دل سے سائیں، سارے دکھ دلدر

توكي توڙانين لكي، عَمْرَ! أڇائي، جَنهن تو سامائي، مام َنه ڀَڳي مارئين.

It was your fate to remain virtuous, Soomro,
That is why you refrained from ravaging the honour of my kinsmen.

روزِ اذل ہے ہی تھا، عمر کا دامن پاک، اس لیے تو کر نہ پایا، میری لوئی چاک۔

وِيا ڳُڻَنِ ساڻُ، مارُوئڙَا ٿَرُ اڪِري، تِن پُڄاڻا هاڻ، آئون جازَ جِيان ٿي جَيدِيوُن!

My kinsmen crossed Thar with all their virtues, Living without them is a torture.

چھوڑ گئے ہیں تھر کو، مارو وہ گنوان، مارو بن جینے کا، مجھ پہ ہے بہتان۔ ☆

چَدِّ سَبَرايُون، سُومِرا؛ عُمْرَ؛ لَڳِ الله، تِيمرِ نَه تُورا دِينهنَّرَا، ماڙِيين ڳارِيمرِ ماه، سِڪَ مُنهِنجي ساه، مارُوءَ جِي مَسَ لهي! For God's sake, Soomro, give up your high-handed ways,
I have passed far too many days in prison,
I am reduced to skeleton,
My heart's yearning for the beloved will not slacken.

اب تو الله کارن، کر نه جور و عم،  $تب سے ہوں میں گھائل جب سے، کل میں دھراقدم، یاد آئیں وہ ہر دم، بھول نه پاؤل ماروں کو۔ <math>\frac{1}{2}$ 

مَ كِي روءُ، مَ رَڙُ كِي، هَنجُون هَدِّ مَ هارِ، تو تان بَندُ بِدا ٿيو، ٻيڙِيُون نيئي ٻارِ، پهُچندِينءَ، پنوهَارِ! سِگهِي سَنگهارَنِ كي،

Weep not, cry not, shed not tears, You have been set free, burn all your chains, O herdswoman, you will reach your kinsmen very soon.

اب کیا رونا آہیں بھرنا، اور بہانا نیر، اب تو طوق اُتار گلے ہے، نوٹ گئی زنجیر، جائے گی سنگھاروں ہے۔ جائے گی سنگھاروں ہے۔

مَ كِي رَوءُ. مَ رَزَّ كِي. مَ كِي هَنجَون هارِ. جِهِرًا أَچْنِ دِينهَنزًا، تِهْزًا ويلِي گهارِ. دُكْنِ پُلِيان سُكَرًا، سِكُها تِينِ، سَنگهارِ! لُقا لُوه. لَطِيفُ جئي، پروُڙِج، پُنوهارِ! بِيرُيُون نيئي بارِ، تو تان بَندُ بِدا ٿِيو.

weep not, cry not, shed not tears,
Pass your days as they come,
Herdswoman, happiness follows suffering,
Lateef says, see your chains have been removed,
Burn all these chains, you are free now.

اب کیا رونا آئیں جمرنا، ختم ہوا آزار،

کٹ جائیں گے مشکل دن بھی، تو ہمت مت ہار،

دکھ کے بعد تو سکھ ہی سکھ ہیں، دکھ سکھ کا سگھار،

ٹوٹ گئی ہیں زنجیریں اب، دکھھے گی پنوار،

ٹوٹیس گے یہ حسار، توڑ دے سب زنجیریں۔

مَ كِي روء، مَ رَزُ كِي، مَ كِي كَرِ دانهوُن، سُتي لوكَ، لَطِيفُ چئي، بيئي كَثِج بانهوُن، لَدِيء حِتِ لائُون، سو ذَيهُ پَسَندِين، مارُئي!

Weep not, cry not, scream not, Lateef says, raise your arms for prayer when all are asleep, You will see the place where you were wedded, Maarui!

> نیر بہا مت نین ہے، چھوڑ دے ہمر نا آمیں، جگ سوئے تو ہاتھ اُٹھاکر، رب سے مانگ دعائیں، دکیجے اُس دلیس کی راہیں، جمال بنسی تھی دلمن۔

مَ كِي روء، مَ رَزُّ كِي، مَ كِي كَرِ كِيهُون، الْي أَچَنِ التَهِين، واندَنِ جِوُن ويهُون، ميڙيندوءِ مِيُون، مينهَين، الين، مارُئي!

Weep not, cry not, scream not, When it rains, valiant youths will come there in scores, The Lord will unite you in rainy season, Maarui!

اب کیا رونا، آئیں جحرنا، اب کاہے کا ماتم، x کھا رُت میں آئیں ولارے، جیئی سدا جو جم جم، x کھا۔ x گا اللہ پریتم۔ x جب x کھا۔ x

لوئتِ يارِي آهِيان، وارِيان تان نَه وَرَق، ساندِيُم سُهيرِيُنِ لَءِ، لوئيَ أندر لَكُ، كَنَد حَاسو، پَٽِ باسو، ذِنْمِ تَنَ تَرَكُ، سَندو مارُوء حَقُ، جان جِيان، تان بارِيان.

I am a shawl-wearer, I will not turn a new leaf,
I have guarded my waist inside shawl,
With basket under head I have lain on ground, spurning all
comforts,

I will protect with my life Maroo's right over my body.

کیے کر سے اُڑے گی وہ، لوئی جو اوڑھ کے آئی، وُھانچ آئگ، وُھانچ آئگ، وُھانچ آئگ، وُھائی، خاک بنایا بستر، کوئی چیز نہ من کو بھائی، جو عمد وہاں کر آئی، وہ عمد کروں گی پورا۔

أَجُ پُڻِ چِكِيَمِ چاكَ، وَنهِيَنِ ويڙِيچَنِ جا، سُورَنِ أَچِي، سُومِرا! أندَرِ كي اوطاق، مارُوءَ جي فِراقَ، هَذَ مُهِنجا كَپِيا.

Today too the wounds of my herdsmen's separation are festering, Soomro, sorrows have possessed my heart, Maroo's separation has virtually broken me.

پھر سے اُن کے جھر کے سائیں، ہوگئے ہیں زخم ہرے،
مارؤل کی یاد کے دل میں، لگے ہوئے ہیں ڈیرے،
اِن کی پریت میں میرے، انگ ہوئے ہیں گھائل۔
ہے

چِكِي، چِكِيم چاكَ، وَنهِيَنِ ويِڙِيجَنِ جا، واجِهَيندَي وِصالَ كي، فَنَا كِيسِ فِراقَ، سيئي سارِيمِ، سُومِرا! ٿر جنين جا ٿاكَ، مارُوءَ جي اوطاق، گهڻو اکنڍي آهيان.

Wounds of kinsmen's separation are festering,
Waiting to be united with them,
I have virtually died of separation pangs,
I remember those who are settled in Thar,
I ardently long for the abode of my beloved.

پھر سے زخم ہوئے ہیں تازہ، یاد آئے ہیں ہدم، ملن کو قید میں ترس ترس کے، نکلے گا اب دم، پھر ہے ان کی یاد کہ جو ہیں، صحرا کے محرم، آس کی ہے ہر دم، جاؤں میں ان کے آنگن،

## وائي

مُون مَنُ مارُوءَ جو، مارُوءَ جو مُنهِنجو، مِيان! مُنهُن منهنجو سُومِرا! مَرُ مَيروئي هوءِ، "قوتوءِ قورارَنِ ۾ "، مَتان مارُو چوءِ، لارُون جي لڙِڪَنِ جِوُن، ڳِڻي وَڃان توءِ،

## Vaaee

Mine heart belongs to Maroo and his to me,
Soomro, let my face remain soiled,
My beloved may chasten me for washing my face in a mansion,
I may go to my land with tears in my eyes.

## وائي

مارو ساجن میرا، میں مارو کی تجنی، میلے محل میں منہ نہ دھوؤں! اُجلا میرا صحرا، منہ دھویا تو طعنہ دے گا، میرا مارو اُجلا، اشکوں سے ہی منہ دھولوں گی، تن من اجلا سارا۔