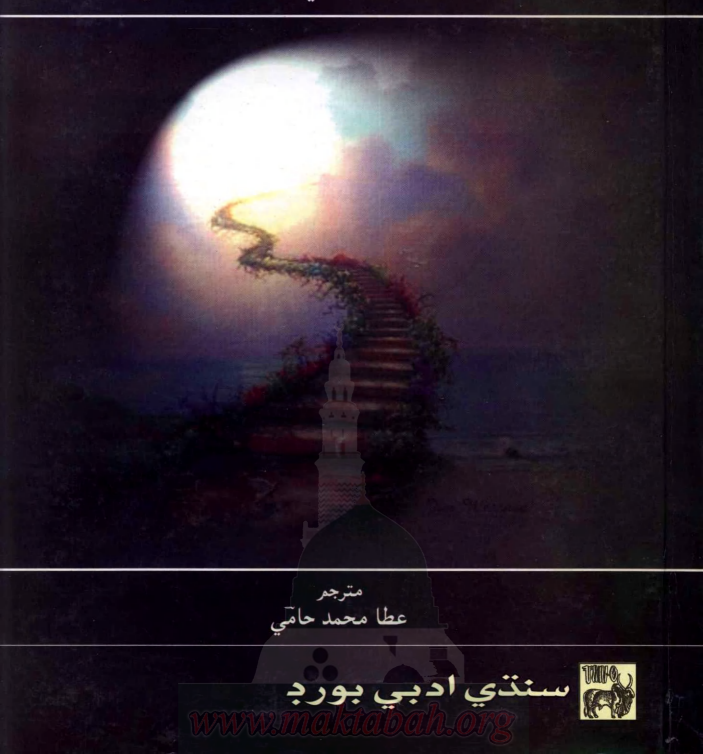
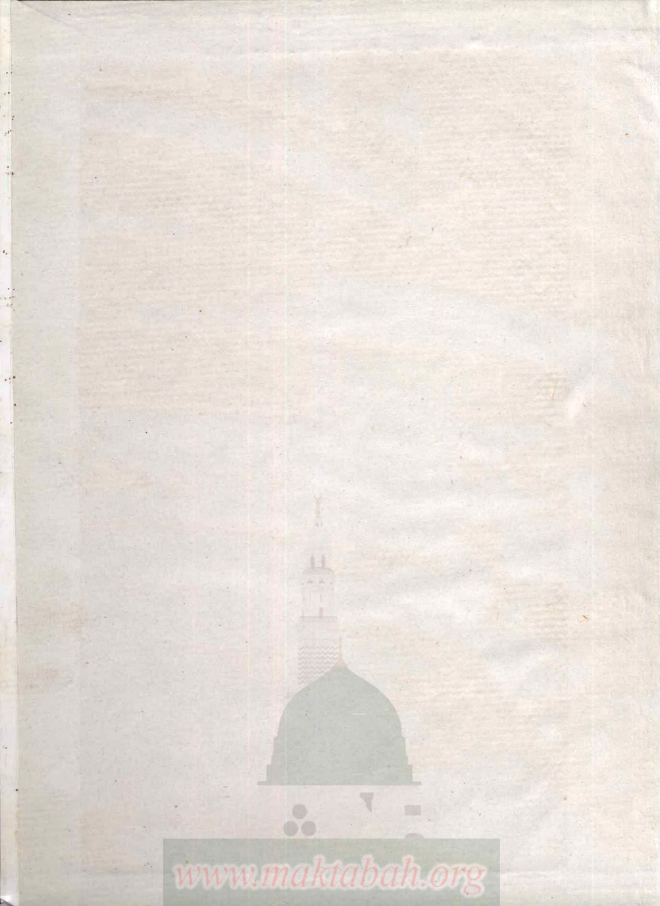
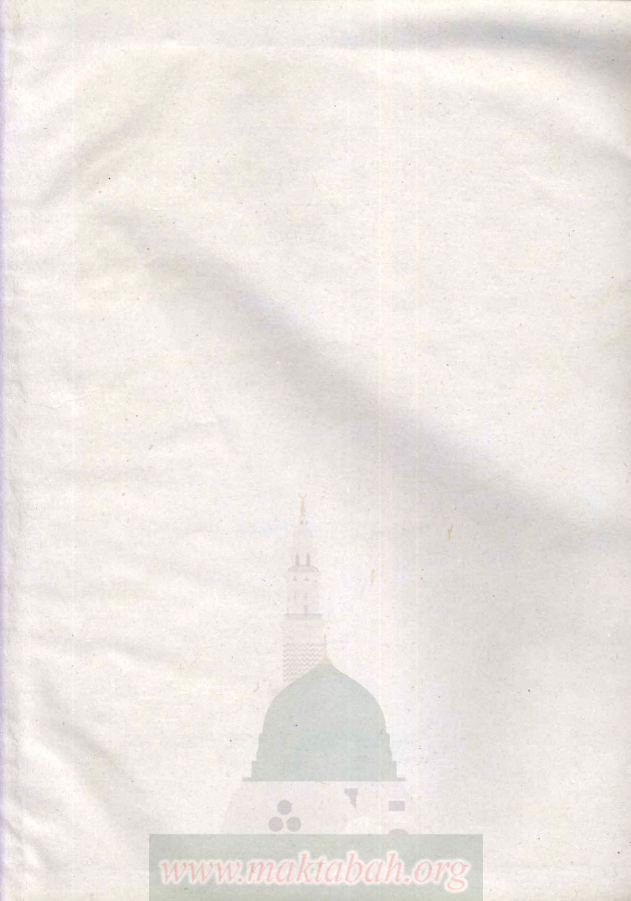
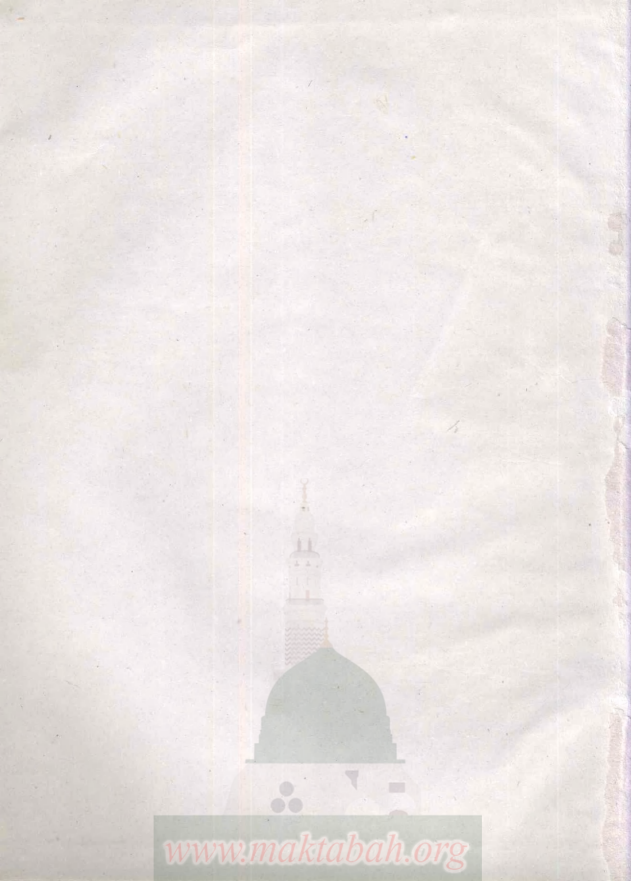


# مصنف: ابوالحسن سيد علي بن عثمان هجويري









كشف المحجوب

ابوالحسن سيد علي بن عثمان هجويري

مصنف

سنڌيڪار: عطا محمد حامي



سنڌي ادبي بورڊ جام شورو سنڌ

2005ع

تعـداد 1000 تعـداد 1000 ســــال 1988ع جنوري 2005ع ڇاپو پهريون ڇاپو ٻيـو

[ هن ڪتاب جا جملي حق ۽ واسطا سنڌي ادبي بورڊ وٽ محفوظ آهن]

قيمت: هڪ سؤ ستر روپيا

[Price: Rs. 170-00]

<u>ملڻ جو هنڌ:</u> سنڌي ادبي بورڊ ڪتاب گهر تلڪ چاڙهي، حيدرآباد (فون نمبر 633679-0221) Email Address: sindhiab@yahoo.com

هيءُ ڪتاب سنڌي ادبي بورڊ پرنٽنگ پريس ڄامشورو ۾ مئنيجر سيد سڪندر علي شاهم ڇپيو ۽ انعام الله شيخ سيڪريٽري سنڌي ادبي بورڊ ، ان کي ڇپائي پڌرو ڪيو.

# ڇپائيندڙ پاران

ننڍي کنڊ ۾ اسلامي تعليمات جي ڦهلاءَ ۽ بهتر زندگيءَ جي اجراءَ ۾ جيڪو اعليٰ ڪردار اوليائن، بزرگن، اهل دل عالمن، صاحب نظر صوفين ۽ انسان دو ست ابدالن ادا ڪيو آهي، تنهن جي پنجا هين پتيءَ جيتري جستجو به عظيم جنگجو باد شاهه يا حشمت ڀريا سالار نہ ڪري سگهيا آهن. ڇاڪاڻ جو الله وارن جو سمورو توجھ دلين کي فتح ڪرڻ تي ڏنل هو، جڏهن ته باد شاهن، شهنشاهن ۽ سپه سالارن جي دلچسپيءَ جو محور گهڻي قدر، زر ۽ زمين بڻيل هئا. هڪڙن خانقاهن، مدرسن، مڪتبن ۽ ويرانن کي آباد ڪري وحدانيت جا سبق پاڙهي ماڻهن جي روح کي روشن ڪيو ۽ ٻين دربارن، جنگ جي ميدانن ۽ مسندن ذريعي فرمان جاري ڪري زور ۽ زبرد ستيءَ سان پنهنجن نظرين، خيالن ۽ حڪمن کي مخلوق مٿان مڙهيو. پر بعد ۾ صدين پڄاڻان تاريخاها تصديق ڪئي، تہ جن ڏاڍ ۽ زبرد ستيءَ سان ڏنڊي جي زور تي زمين والا ري، سي آخرڪار زمين دوز ٿي ويا، پر جن پاڻ وڃائڻ جو هنر سکي، انسان جي دلين ۾ جاءِ جوڙي، سي ابد تائين امر

هن خطي جي تاريخ ۾ تصوف ۽ تدريس ذريعي جن عظيم صوفي بزرگن عرفان جو اعليٰ ترين درجو حاصل ڪيو آهي، تن منجھ حضرت ابوالحسن سيد علي بن عثمان هجويري بالمعروف داتا گنج بخش رح جن جي ذات باصفات نهايت ئي مٿانهون مقام والاري ٿي. پاڻ نہ رڳو تصوف، تبليغ ۽ تعليم جي انتهائي اهم منصبن تي فائز رهيا ، پر عمل جي ميدان ۾ پڻ سندن مَتُ ۽ ثاني نہ هو. اهو سندن شخصيت ۽ درس جو جادو هو ، جو جن دلين تي شهنشاهن جا فرمان نہ هلي سگھيا ، سي سندن شخصيت ۽ ڪردار جي اعجاز جون د يوانيون ٿي ، حق جي ڪلمي تي لبيڪ چوندي ، ظلمت شب جي چھري تي ستارن جيان سجنديون رهيون.

سنڌو ماٿريءَ ۾ انساني ڀلائيءَ جي پيغام کي عام ڪرڻ ۾ حضرت داتا گنج بخش نہ رڳو تلقين ۽ تبليغ کي زندگيءَ جو معمول بڻايو ، پر تفڪر ، تدبر ۽ تحرير جي دنيا ۾ پڻ تمام وڏو نان ۽ُڪمايو . سندن هي آ دلنواز تحرير "ڪشف المحجوب" ڪئين صدين کان بيمار دلين ۽ ڪمزور ذهنن ۾ نئين زندگي پيدا ڪرڻ ۽ چڱائيءَ جي واٽ ڏانهن راهنمائي ڪرڻ ۾ هڪ مجرب نسخي جي حيثيت رکي ٿي . تصوف ۽ طريقت جي رازن کي نهايت آسان زبان ۾ بيان ڪندڙ هن جڳ مشھور ڪتاب ، عام توڙي خاص ۾ جيڪا مقبوليت ماڻي آهي ، سا هر پير ، بزرگ يا اولياءَ جي حصي ۾ نه اچي سگھي آهي . منجھانئس فيض پرائيندي ڪئين عام ماڻھو عالمن جي درجي کي وڃي پھتا ۽ ڪئين عاشق ، اهل الله جي رتبي کي وڃي رسيا . اهوئي سب آهي جو "ڪشف المحجوب" ديني توڙي سماجي حوالن سان انتھائي اهم ڪارج ڀريل ڪتاب ڳڻيو وڃي ٿو .

سنڌي ادبي بورڊ طرفان هن شاندار تحرير کي سنڌيءَ جو روپ ڏيڻ جو فيصلو 1980ع ۾ تڏهوڪي چيئرمن علام غلام مصطفيٰ قاسمي صاحب جن جي دور ۾ ٿيو ۽ سندن ئي ڪوششن سان سنڌ جي ٻئي نامياري اديب، شاعر ۽ دانشور سائين عطا محمد 'حامي' صاحب جن جي هٿان عمل ۾ آيو. جڏهن ته ڪتاب جي اشاعت8 سال پوءِ يعني 1988ع ۾ ممڪن ٿي سگهي. هاڻي تقريباً 17 سالن جي وٿيءَ کان پوءِ "ڪشف المحجوب" جي ٻئي ڇاپي جي يڌرائي ڪرڻ جي سعادت مون جهڙي مسڪين کي حاصل ٿي رهي آهي، جيڪا ڳالھ مون لاءِ اعزاز ماڻڻ ۽ وڏي ثواب ڪمائڻ جو درجو رکي ٿي.

اُميد تہ هن ڀلي ڪتاب ۾ پڙهندڙ بہ مون سان حصيدار ٿيندا ۽ نهايت محبت خلوص ۽ عقيدت وچان ڪيل هِن ڪاوش کي ڀرپور موٽ ڏيندا .

> **ڄامر شورو ، سنڌ** 10 جنوري 2005ع بمطابق 28ذوالقعد 1425هجري

to the second of the second of

**انعام الله شيخ** سيڪريٽري سنڌيادبي بورڊ

www.maktabah.org

#### حرف اول

سنڌي ادبي بورڊ جي جولاي 1980ع واري ميٽنگ ۾ پنهنجي ڪرم فرما مولاما غلام مصطنيٰ قـاسمي صاحب جن کي پنهنجي بيروزگار هجڻ سبب ڪنهن ترجمي جي ڪر لاءِ عرض ڪير، جنهن تي هنن پنهنجي سيڪريٽري جناب غلام رباني صاحب سان مشورو ڪري. مون کي حضرت شيخ علي بن عثمان جلابي. هيجويري رحمة الله عليه جي ڪتاب ڪشف المحجوب، جي ترجمي ڪرڻ جو حڪر ڏنو. مون کي اهڙي عارف جي فارسي ڪتاب جي سنڌيءَ ۾ ترجمي ڪرڻ لاءِ فخر محسوس ٿيو. ان وقت ٿي بورڊ جي لئبريري مان حضرت غوث بها الدين زڪريا ملتانيءَ وارو نقل ڪيل نسخو هٿ اچي ويو. اهو کڻي خيرپور آيس. ۽ پبلڪ لئبريري مان ڪشف الدين زڪريا ملتانيءَ وارو نقل ڪيل نسخو هٿ اچي ويو. اهو کڻي خيرپور آيس. ۽ پبلڪ لئبريري مان ڪشف آڏو رکيم ۽ پهرئين رمضان شريف تي ڇهون فارسي وارو ڪتاب بہ کڻي ڪر کي لڳي ويس. انهن پنجئي ترجما جي سهولت هجڻ جي باوجود. ڪيترن تصوف جي اصطلاحن سمجهڻ، ۽ سنڌيءَ ۾ انهن جي مفهوم لکڻ ۾ ڏاڍي ڏکيائي محسوس ٿي. ايتري قدر جو اردو ۽ فارسيءَ. جي مستند لغات کي استعمال ڪرڻو پيو. ۽ دوستن سان ب مشورو ڪندو رهيس. بهرحال، اهو ٻارهن مهينن جو ڪر سوا ٻن مهيندن ۾ تاريخ و ڏي پي يورو ڪري ويو. هي منڌي ۽ يوري پي ويو. ڏکيائي محسوس ٿي. ايتري قدر جو اردو ۽ فارسيءَ. جي مستند لغات کي استعمال ڪرڻو پيو. ۽ دوستن سان ب

ِ منهنجي خيال ۾ اهو سنڌي زبان ۾ پهريون ترجمو آهي ۽ اميد ٿو رکان. تہ سنڌي ادب ۾ هڪ نمايان اضافو ثابت ٿيندو.

منهنجي ڪيل ترجمي ۾ ڪهڙيون خوبيون يا خاميون آهن؟ تن لاءِ آءُ پنهنجي طرفان ڪجهہ نٿو چوان. ڪتاب اوهان جي آڏو آهي ڪٿي ڪا خوبي نظر اچي تہ دعا جي نظر ڪيوم، پر خامي ڏسو تہ معافي ڏيوم ۽ ان کان واقف ڪريو تہ آئندہ لاءِ درستي ڪري ڇڏيان. وما توفيقي الا بالله العلي العظيم.

> خيرپور ميرس. 25- سيپٽمبر 1980ع

نیاز مند عطا محمد "حامی"

ww.maktabah.org

\*

(ب) سوانح مصنف

حضرت داتا گنج بخش رحمة الله عليه جن جو نالو علي ۽ ڪنيت ابوالحسن آهي. سندس نسب شجرو هي آهي: علي بن عثمان بن علي بن عبدالرحمن بن شجاع بن علي بن حسين اصغر بن زيد بن امام حسن بن علي ڪرم الله وجه.

سندس ولادت ۽ وفات جي تاريخن جو پورو پٽو ڪونهي. ولادت جو سال ڪنهن بہ پراڻي ڪتاب ۾ لکيل ناهي. البت اڄڪلھ جي سوانح نگارن جي اندازي موجب سندس ولادت 400 هجري جي لڳ ڀڳ ٿي هوندي. ساڳي طرح وفات جي سال جو اندازو بہ 465 هجري جي لڳ ڀڳ لڳايو ويو آهي. شهنشاھ جهانگير جي زماني جي هڪ عالم ۽ عارف مولانا جامي لاهوريءَ جي قطع تـاريخ مان بہ اهوئي سال "سردار" لفظ مان ڪڍيو ويو آهي.

سال وصلش بر آید از سردار 465 هـ

سندس مرشد جو نالو حضرت ابوالفضل محمد بن حسن خُتلي هو. جيڪو پنهنجي زماني جو هڪ بينظير ولي ٿي گذريو آهي. سندس طريقت جو شجرو هن ريت آهي: شيخ علي هجويري. شيخ محمد بن حسن خُـتلي. شيخ حصري. شيخ ابوبڪر شبلي. شيخ جُنيد بغدادي. شيخ سري سقطي. شيخ معروف ڪرخي. شيخ دائو طائي. حضرت حبيب عجمي. حضرت حسن بصري. حضرت علي المرتضيٰ ڪرم الله وجه.

حضرت داتا صاحب جن پنهنجي زماني جي هيٺين مشائخن سان قرب جون ڪچهريون. ۽ روحاني رهاڻيون ڪري. فيض حاصل ڪندا رهيا . حضرت ابوالعباس بن محمد شقاني. حضرت ابوالقاسر بن علي گرگاني. حضرت عبدالڪرير قشيري. حضرت شيخ احمد حمادي سرحنسي. حضرت ابوجعفر محمد صيدلاني. حضرت ابوسعيد ابوالخير. حضرت ابو احمد المظفر ۽ ٻيا.

کين ننڍي عمر ۾ ئي شادي ڪرائي وئي هئي. مگر طرفين جي مزاج ۾ هر آهنگي نہ هئي ۽ سندس اهليه بہ جلد وفات ڪري وئي. پوءِ يارهن سالن تائين کيس شاديءَ جو خيال ئي نہ رهيو. آخرڪار هڪ جاءِ تي اڻ ڏٺي عاشق ٿي پيو. ۽ هڪ سال تائين مجاز ۾ مبتلا رهيو. نيٺ خدا جي فضل سان هميشه لاءِ مجازي حَـد ٽَـپَـي حقيقت جي واديءَ ۾ پهچي ويو.

پاڻ سير ۽ سياحت جو وڏو شوقين هو. ۽ ايترا سفر ڪيائين. جو عام ماڻهو لاءِ ان وقت ناممڪن هئا. جن جن ملڪن ۽ شهرن ۾ ويو. انهـن جي نامڪمل لسٽ هي آهي: ماورا ُ النهـر. آذربائيجان. بــُـــطام. خراسان. ڪمش. ڪمند. نيشاپور. بخارا. سمرقند. سَر حنس. طوس. شام. بيت الجن. دمشتي. رملـه. عراق. بغداد. فارس. فرغانه. ڪند. ميمنه. مرو. ترڪستان. هندستان (غير منقسم) وغيره.

حضرت داتا صاحب جن جو لاهور ۾ اچڻ جي سال جو بہ پورو پتو ناهي. مختلف مصنفن جي اندازي موجب 460 هجري جي لڳ ڀڳ اُتي آيو. ۽ هميشـه لاءِ رهي پيـو. لاهـور جي حاڪر راجـو ۽ سڄي آبـادي شـهادت جـو ڪلمو پڙهي مسلمان ٿي. ان کان سواءِ ملڪ جي ڪنڊ ڪڙڇ مان ماڻهن جا جـَـٿا اچي مسلمان ٿيندا رهيا.

كشف المحجوب جي مطالعي مان معلوم ٿئي ٿو تہ سندس ٻيون بہ 9 تصنيفون آهن. مگر هاڻي ڪٿي بہ ملي نٿيون سگهن: (1) ديوان (2) ڪتاب فنا و بقا (3) اسرار الخرق و المؤنات (4) الرعايت بحقوق اللہ تعاليٰ (5) كتاب البيان لاهل العيان (6) نحوالقلوب (7) منهاج الدين (8) ايمان (9) شرح كلام منصوره.

(كشف المحجوب)

( - )

هي داتا صاحب جن جو آخري ڪتاب آهي. جنهن جو گهڻو حصو لاهور ۾ لکيو ويو آهي. اهو سندس ساتي ابوسعيد هجويري جي تصوف متعلق ڪيل سوالن جي جواب ۾ لکيو ويو آهي. هي مقدمي کان سواءِ اڻيتاليه باب آهن. تصوف جي تعريف ۽ ان سان تعلق رکندڙ صفتن ۽ ڪمن جو تفصيل سان ذڪر ڪيو ويو آهي، ۽ تصوف جي هر نقطي تي تفصيل سان روشني وڌي وئي آهي. صوفياڻن اصطالاحن کي سليس نموني سان سمجهايو ويو آهي. داتا صاحب جي زماني تائين عالم اسلام جي صوفين جو مستند احوال ۽ سندس عقيدن جو ذڪر ڪيو ويو آهي. داتا صاحب جي زماني تائين عالم اسلام جي صوفين جو مستند احوال ۽ سندس عقيدن جو ذڪر ڪيو ويو آهي. داتا ماحب کان پوءِ جي بزرگن، هن ڪتاب مان گهڻو فيض حاصل ڪيو آهي. هي ڪتاب شرعيت جي مسئلن، طريقت ۽ معرفت جي رمزن ۽ رازن جو هڪ بي بها خزانو ۽ اڳواڻن ولين جي برڪت ڀريل احوال جو سرمايو آهي. قارسي زبان

حضرات: فريد الدين عطار. مولانا جامي. خواج پارسا. ۽ خواج بده نواز گيسو دراز رحمة الله عليهم جهڙن بزرگن هن ڪتاب کي پنهنجين تصنيفن جي ماخذ بڻائڻ جو شرف حاصل ڪيو آهي.

هر دور جي بزرگن ۽ صوفين هن ڪتاب کي تصوف جي بي مثل ڪتاب سڏيو آهي. حضرت نظام الدين دهلوي جي خيال موجب "جنهن ماڻهو کي ڪو مرشد نہ هجي. ۽ هن ڪتاب جو مطالعو ڪري تہ هن جو مطلب پـورو ٿي ويندو". اهو ڪتاب ڪاملن لاءِ رهنما ۽ عام ماڻهن لاءِ ڪامل مرشد جي حيثيت ٿو رکي. حقيقي تصوف کي عام ماڻهن تائين پهچائڻ ۾ هن ڪتاب جو وڏو حصو آهي.

شهزادي دارا شڪوه. پنهنجي ڪتاب سفينـة الاوليا ۽ ۾ لکيو آهي: پير علي هجويري جا ڪتاب گهڻا آهن. پر هي ڪتاب مشهور ۽ معروف آهي. ۽ هڪ ڪامل مرشد جي حيثيت ٿو رکي.

\*

. .

( د ) يسم اللهِ الرّحمن الرّحيم

ربنا آتنا من لدنك رحمة و هي لنا من امرنا رشدا الحمد لله الذي كشف لاوليائه بواطن ملكوته و قشع لا صغيائه سرائر جبروته واراق دم المحبين بسيف جلاله و اذاق سر العارفين روح وصاله هو المحي لموات القلوب بنوار ادراكه و المنعش لها براحة روح المعرفة بنشر اسمائه و الصلواة عليٰ رسوله محمد ﷺ و عليٰ آله و اصحابه و ازواجه.

"اي اسان جا الله سائين؛ اسان تي پنهنجي درگاھ مان رحمت نازل ڪر ۽ پنهنجي مرضيءَ سان اسان لاءِ هدايت جو رستو قائم ڪر. ان خدا کي تعريف جُڳائي جنهن پنهنجن پيارن (محبن) لاءِ ملڪوتي راز ظاهر ڪيا. پنهنجن چونڊيل ٻانهن کي پنهنجي وڏائي ۽ جبروت جا ڳُجه ٻڌايا. پنهنجن عاشقن کي پنهنجي جلال جي ترار سان ڪٺو. عارفن کي وصل جي شراب جو مزو چکايو مُردن کي پنهنجي بي نيازي جي روشني سان نئين زندگي بخشي. ڪُومائل دلين کي پنهنجي بزرگ نالن ۽ معرفت جي شراب واري مَهِ َڪ سان تازو روح عطا ڪيو. سندس رسول محمد ﷺ جن تي سندس آل. اصحاب ۽ ازواج تي درود ۽ سلام هجن. "

ان کان پوءِ مان علي ولد عثمان جلابي. غزنوي. هجويري (الله مٿر رحم فرمائي) عرض ٿو ڪريان تہ مون استخارو ڪيو. نفساني خواهش کي دل مان ڪڍيو. ۽ الله توکي وڏي نصيب وارو ڪري. تنهنجي سوال ڪرڻ تي مون پڪو ارادو ڪيو. ۽ تنهنجي مرضيءَ موحب پڇاڙيءَ ۾ هن ڪتاب جو نالو ڪشف المحجوب رکيو. تنهنجي مقصد ۽ مراد کي نظر ۾ رکي ڪتاب کي ڪجه حصن ۾ ورهايو. مان الله پاڪ کان مدد ٿو گهران ۽ ڪتاب کي پوري ڪرڻ لاءِ خدا تعاليٰ کان توفيق حاصل ڪرڻ جي اميد رکان. هن ڪتاب جي تڪاب جي تڪميل ۾ پنهنجي قول فعلن جي ڏات کان بيزاري جو اظهار ٿو ڪريان. ۽ اعتماد ٿو رکان ترفيق حاصل ڪرڻ جي اميد رکان. هن ڪتاب جي تڪميل ۾ پنهنجي

(فصل)

مون ڪتاب جي مُنڍ ۾ پنهنجو نالو لکيو آهي، ان مان ٻ مطلب حاصل ٿين ٿا: هڪ نصيب عام ۽ ٻيو نصيب خاص. عام نصيب جو مطلب اهو آهي، تہ جيڪڏهن ڪجھ گهٽ علم وارا ماڻهو انهيءَ نموني جو ڪتاب ڏسن ٿا، ۽ کين ڪٿي به ڪتاب لکندڙ جو نالو نظر نٿو اچي، تڏهن انهيءَ ڪتاب کي پنهنجي لکيل ڪتاب ٿا ڄاڻائين، ۽ ڪتاب جو مقصد ٿي فوت ڪري ٿا ڇڏين. پنهنجي نالي ڇاپرائڻ سان ڪتاب لکندڙ جو مقصد اهو هوندو آهي. تہ سندس نالي کي بقا حاصل ٿئي، ۽ ڪتاب مان فائدو حاصل ڪندڙ کيس نيڪ دعائن سان ڪتاب لکندڙ جو مقصد اهو هوندو آهي. تہ سندس نالي کي بقا حاصل ٿئي، ۽ ڪتاب مان فائدو حاصل ڪندڙ کيس نيڪ دعائن سان ياد ڪن. مون سان هڪ اهڙو واقعو ٿي گذريو آهي. هي دفعي ڪنهن ماڻهوءَ منهنجي شعرن جو مجموعو گهريو. مون وٽ ان ڪتاب جو نقل به ڪونہ هو. انهيءَ ماڻهوءَ منهنجو ڪتاب واپس نہ ڪيو. اُلٽو ڪتاب جي منڍ مان منهنجو نالو ڪاٽي، منهنجي سمورين ڪوشش تي پاڻي ڦيري ڇڏيو. خدا مٿس رحر ڪري. مون منهاج الدين جي نالي سان تصوف تي هذه پيو ڪتاب به لکيو هو. هڪ هيئانهين ذهنيت واري ماڻهوءَ منهنجو نالو داهي پنهنجو نالو لکي ڇڏيو. ۽ ماڻهون تي ماڻهور ڪان ڪي منڍ مان هو ڪنيو ڪتاب به لکيو هو. هو هيئانهين ذهنيت واري ماڻهوءَ منهنجو نالو داهي پنهنجو نالو لکي ڇڏيو. ۽ ماڻهوءَ منهي ۾ مشهور ڪيو تر هو ڪتاب سندس لکيل آهي. بهرحال، خاص ماڻهو سندس انهيءَ حرڪت ٿي کلندا رهيا، ۽ نويت اتي وڃي پهتي، جو الله پاڪ تر هو ڪتاب سندس لکيل آهي. بهرحال، خاص ماڻهو سندس انهيءَ حرڪت ٿي کلندا رهيا، ۽ نويت اتي وڃي پهتي، جو الله پاڪ

نصيب خاص جو مطلب اهو آهي تہ جيڪڏهن ڪي نظر جا صاحب ڪتاب ڏسن ٿا ۽ سمجھن ٿا تہ ان جو لکندڙ انھيءَ فن ۾ علم ۽ تحقيق ۾ ڪمال جو صاحب آهي. تڏهن ان کي ادب سان پڙهڻ ۽ ياد رکڻ جي ڪوشش ڪن ٿا. ۽ اهڙيءَ طرح سان ڪتاب لکندڙ جو مقصد تڪميل ٽي پھچي ٿو وڃي. خدا پاڪ ئي بھتر طريقي سان سڀڪجھ ڄاڻي ٿو.

(فصل)

مون ٻڏايو آهي، تہ مون استخاري جو طريقو استعمال ڪيو آهي. ان جو مطلب اهو آهي، تہ مون الله پاڪ جي عظمت جو خيال رکيو آهي. حضور صلعم جن فرمايو آهي، تہ قرآن پاڪ جي تلاوت وقت الله سائين وٽ شيطان پليد کان پناھ گھرو. الله جي مدد ۽ توفيق جو مطلب خير جي طلب رکڻ ۽ پاڻ کي سڀني ڪمن ۾ الله پاڪ جي حوالي ڪرڻ ۽ جدا جدا مصيبتن ۽ آفتن کان ڇوٽڪارو حاصل ڪرڻ آهي. رسول ﷺ جن جا اصحاب (مٿن الله راضي هجي) روايت ٿا ڪن، تہ حضور صلعم جن کين قرآن مطابق استخبارو سيکاريو. جڏهن انسان ڄاڻي ٿو تہ سڀني ڪمن جي بهتريءَ کي انسانن جي سوچ جي ڪري ناهي. ۽ الله تعاليٰ انسانن جي ڪامياُبي ۽ بهتري کي انسانن جي مقابلي ۾ وڌيڪ ٿو ڄاڻي. جيڪا بُرائي يا ڀلائي انسان تي اچڻي آهي. اهو ازلي ۽ سندس مقدر ۾ لکيل

آهي. ان بابت رضا تي راضي رهڻ کان سواءِ ٻيو ڪوبہ چارو ڪونهي. خدا کان مدد گهرڻ سان نفس جون سڀئي بـُـرايون ۽ تڪليفون دور ٿي وينديون آهن. ۽ ڪاميابي ۽ بهتري حاصل ٿيندي آهي. انڪري آدميءَ کي هر حال ۾ خدا کان ئي مدد ونڻ گهرجي. تہ جيئن الله پاڪ سڀني ڪوتاهين. گناهن ۽ آفتن کان امان ۾ رکي.

#### (فصل)

مون لکيو آهي. تہ نفساني خواهش کي دل مان ڪڍي ڇڏيو اٿم . ان جو مطلب اهو آهي. تہ جنهن بہ ڪر ۾ لالج اچي ويندي آهي. ان مان خير ۽ برڪت ختر ٿي ويندا آهن، ۽ دل مقصد جي منزل تان هٽي ويندي آهي. ان وقت دل بن حالتن کان ٻاهر تہ هوندي آهي. يا سندس گهرج پوري ٿي ويندي آهي. يا وري پوري نہ ٿيندي آهي. گهرج پوري ٿيڻ تي مٿس موت ايندو آهي. ڇو تہ جهنر جو ذريعو نفساني خواهش حاصل ٿيڻ کان سواءِ ٻيو ڪجھ بہ نہ هوندو آهي. جيڪڏهن گهرج پوري نہ ٿيندي آهي تهي دل جو بار هلڪو ٿي ويندو آهي، ۽ هن کي چوٽڪارو حاصل ٿيندو آهي. بهرحال بهشت جو وسيلو اهو آهي تہ انسان نفساني خواهش کي قابو ۾ رکي. جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي. تہ "جنهن نفساني خواهش کي روڪيو، تنهن جنت ۾ جاءِ جوڙي ڇڏي ڏي ونهي النفس عن الهويٰ قان جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي. تہ "جنهن نفساني خواهش کي روڪيو، تنهن جنت ۾ جاءِ جوڙي ڇڏي. " ونهي النفس عن الهويٰ قان جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي. ته "جنهن نفساني خواهش کي روڪيو، تنهن جنت ۾ جاءِ جوڙي ڇڏي ." ونهي النفس عن الهويٰ قان جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي. ته ريندي آهي. ۽ هن نفساني خواهشن کي روڪيو، تنهن جنت ۾ جاءِ جوڙي ڇڏي ." ونهي النفس عن الهويٰ قان جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي. ته "جنهن نفساني خواهشن کي روڪيو، تنهن جنت ۾ جاءِ جوڙي ڇڏي ." ونهي النفس عن الهويٰ قان جيئن الله يو الماري. نفساني خواهشن جي مختلف ڪين ۾ قاسڻ جو مطلب اهو آهي ته جڏهن انسان اهڙا ڪر ڪندو آهي. تڏهن انهن ۾ الله پاڪ جي خوشي شامل نہ هوندي آهي. ۽ اهڙا انسان پاڻ کي قيامت جي ڏينهن واري عذاب کان بچڻ جي ڪوشش به نہ ڪندا آهن. اهڙي حالت ۾ نفس جي سرڪشين جي ڪاب حد نہ رهندي آهي، ۽ نہ وري نفس ڪا ڪروري محسوس ڪندو آهي. الله چاهيو. آهن سيني ڳالهين جي سمجه ٿي هن ڪتاب ۾ ڏني ويندي.

(فصل)

مون لکيو آهي تہ آڏ تنهنجي چوڻ تي تيار ٿيس، ۽ تنهنجن سوالن جي جواب لاءِ هن ڪتاب لکڻ جو ارادو ڪير . ان جو مطلب اهو آهي، تہ تو مون کي سوال ڪرڻ جي لائق ڄاتو ۽ مون کان پنهنجي حالت متعلق پڇا ڪئي، ۽ پنهنجي فائدي حاصل ڪرڻ لاءِ. هن ڪتاب لکڻ لاءِ تيار ڪيو . اهڙيءَ حالت ۾ مون پنهنجو فرض ڄاتو تہ تنهنجن سوالن جو جواب ڏيان. مون ڪتاب جي منڍ ۾ ئي تنهنجن سوالن جي جواب ڏيڻ جي ڪوشش ڪئي آهي. جڏهن انسان جي نيت ڪر جي شروعات ۾ ئي ٺيڪ هوندي آهي تہ ان ڪر هلندي مختلف مشڪلاتون پيش اينديون آهن. مگر انسان کي معذور سمجهيو ويندو آهي. ان ڪري پيغمبر آه جن فرمايو آهي : نيت مهندي مختلف مشڪلاتون پيش اينديون آهن. مگر انسان کي معذور سمجهيو ويندو آهي. ان ڪري پيغمبر آه جن فرمايو آهي : نيت المومن خير من عمله. "مومن جي نيت سندس ڪر کان سُٺي هوندي آهي. ڪر کان اڳ ۾ نيت جي درستي، ڪر جي شروعات کان نهندي آهي، ۽ سڀني ڪمن ۾ بيت کي وڏو دخل هوندو آهي. ۽ نيت ئي ڪمن جو سچو دليل ٿيندي آهي. ڇر تيت جي ڪري ئي انسان هڪ مقصد کي ڇڏي ٻئي مقصد ڏانهن ويندو آهي. جينڌ ئي ڪمن جو سچو دليل ٿيندي آهي. يو تي تي ڪر جي شهر جو رهواسي نه سندس آهن ويندو آهي. جيڪري آهي. جي نيت ئي ڪر جي مي دو سن ۽ درستي، ڪر جي شروعات کان بهتر ٿيندي آهي. ۽ سڀني ڪمن ۾ بيت کي وڏو دخل هوندو آهي. ۽ نيت ئي ڪمن جو سچو دليل ٿيندي آهي. ڀي تي ڪري ئي انسان هڪ مقصد کي ڇڏي ٻئي مقصد ڏانهن ويندو آهي. جي نيت ئي ڪمن جو سچو دليل ٿيندي آهي. ۽ جي تي جي ڪري شهر جو رهواسي نه سري آهي. کيس اتان جو رهواسي تڏهن سڏيو. جڏين هو اتي مستقل رهندو. ان کان سواءِ ٻيا بہ گهڻا ئي مثال شهر جو رهواسي نه سڏيو آهي. کيس اتان جو رهواسي تڏهن سڏيو. جي پهتريء جي ضامن آهي. الله بهتر ڄاڻيندڙ آهي.

(فصل)

مون ٻڌايو آهي. تـ ڪتاب جو نالو ڪشف المحجوب رکيو اٿر . ان جو مطلب اهو آهي تـ ڪتاب جو نالو ٿي ٻڌائيندو تـ ان جي اندر ڇا آهي؟ جيڪڏهن ڪن اهل نظر وارن صاحبن جو ٽولو. ڪتاب جو نالو ٻڌندو. تـ هو سمجهي ويندوتد ڪتاب ۾ ڇا لکيل آهي؟ توکي ڄاڻڻ گهرجي تـ الله وارن ۽ ان جي درگاه جي پيارن کان سواءِ سڄي دنيا تحقيق جي مزي کان محروم آهي. هي ڪتاب حق جي رستي جو ڏس ڏيندڙ، تحقيق جي لفظن جي شرح ڪندڙ، ۽ انسان جي حجابن جو کوليندڙ آهي. تنهنڪري هن جو انهيءَ کان سٺو نالو ٻيو نـ ٿي سگهندو. حقيقت ۾ جهڙي طرح اوگهڙ پردي جو ضد، ۽ پردو اوگهڙ جو ضد آهي. تهڙي طرح ويجهڙائي (قرب) دوري بڻجي نٿي سگهي، ۽ دوري ويجهڙائي ٿي نٿي سگهي. جهڙيءَ طرح سرڪي ۾ پيدا ٿيل ڪيڙو ٻي ڪنهن شيءِ ۾ يوندو تـ مري ويندو. تهڙي طرح ٻين شين ۾ پيدا ٿيل ڪيڙو سرڪي ۾ يوندو تـ اهو به مري ويندو. معاني جي علم کي بيان ڪرڻ هڪ ڏکيو ڪر آهي. ان کي صحيح معنيٰ ۾ اهو ٿي بيان ڪري سگهندو. جيڪر ان لاءِ ٿي پيدا ڪيو ويندو آهي. پيغمبر ڪ جن جو چوڻ آهي. ڪل مئيس لما حڪر معنيٰ ۾ اهو ٿي بيان ڪري سگهندو. جيڪر ان لاءِ ٿي پيدا ڪيو ويندو آهي. پيغمبر ڪ جن جو چوڻ آهي. ڪل مئيس لما

حجابن جا ٻ قسر آهن: هڪڙو "حجاب ريني"، جيڪو ڪنهن تان لاٿو وڃي، ۽ ٻيو "حجاب غيني"، جيڪو تمام جلد لاٿو

ويندو آهي. يعني ماڻهوءَ جو حجاب ذاتي هوندو آهي. جيڪو سچو هوندو آهي. هن لاءِ حق ۽ باطل جا حجاب (پردا) هڪ جهڙا هوندا آهن. ان کي حق جو پردو چيو ويندو آهي، ۽ ان جو لاڙو هميشه حق جي طلب ڏانهن هوندو آهي. ۽ هو باطل کان ڀڄندو آهي. ريني حجاب ڪڏهن بہ نہ لهندو آهي. رين. ختم ۽ طبع ٽيئي هڪڙي معنيٰ وارا لفظ آهن. جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي: ڪلا بل رانَ عليٰ قلوپ هم ما ڪانوا يڪسبون. "اهو ائين نہ آهي. پر سندن بدڪارين جي ڪَري. سندن دلين تي داغ ٿي ويا آهن. " وري ٻئي هنڌ الله تعاليٰ فرمايو آهي: إن الدِّين كَفَرُو سُواء عَلَيهم أنذَ رتَهُم أم لَم تُنذر هُم لا يُومنُونَ. "كافرن كي (عذاب كان) ديجارڻ يا نہ ڊيڄارڻ هڪ جهڙو آهي. ڇو تہ هو ايمان کي ڪڏهن قبول نہ ڪندا . " ان جو سبب هن طرح ارشاد ٿيل آهي: ختم الله عليٰ قلوبهم . "الله تعاليٰ سندن دلين کي ختر ڪري ڇڏيو آهي." يعني مٿن حجاب ريني وجهي ڇڏيو آهي. هيئن بہ فرمايل آهي: طُبَعَ ال عسليٰ قلوبهر . "الله تعاليٰ سندن دلين کي بدلائي ڇڏيو آهي. " حجاب غيني ڪنهن نہ ڪنهن وقت لهندو آهي. ان ۾ ذاتي تبديلي نه هجڻ جي برابر ۽ ناممڪن ٿيندي آهي. باقي صفت جي تبديلي جائز هوندي آهي. مرشد ريني ۽ غيني حجابن جي لطيف اشارن کان واقف هوندا آهن. حضرت جنيد فرمايو آهي: الرّين من جملة الوطنات و الغّين من جملة الخطرات. "حجاب رين موطنات مان حجاب غين خطرات مان آهي." موطن جٽاءُ وارو هوندو آهي ۽ خطرو مٿان پئجي ويندو آهي. جيڪڏهن دنيا جا سمورا ڪٽ لاهيندڙ (صيقلگر) ڪَٺا ڪيا وڃن. تڏهن به هو پٿر مان آئينو بڻائي نہ سگهندا. آئيني تي ڪَٽ چڙهيل هوندي ته اها صيتل سان صاف ڪري سگهيي. جهڙيءَ طرح پٿر جي ميراڻ فطري ٿيندي آهي. تهڙيءَ طرح آئيني جي روشني بہ فطري هوندي آهي. فطرت قائم رهڻ واري شيءِ آهي. آئيني جي اصليت فطري آهي. أڌاري ورتل صفت کي جنّاءُ نه ٿيندو آهي. هي ڪتاب ان لاءِ لکيو اٿر، ته جيڪي دليون حجاب غينيءَ ۾ گرفتار آهن. تن تان هن ڪتاب جي پڙهڻ سان حجاب لهي وڃن. ۽ هو حقيقي منزل حاصل ڪري سگهن. ڪي ماڻهو اهڙا آهن. جيڪي سچائيءَ کان ٽهن ٿا. ۽ ڪوڙ سان رغبت ٿا رکن. اهڙا ماڻهو پنهنجي مقصد جي منزل ماڻي نٿا سگهن. انهن کي هن ڪتاب جي پڙهڻ سان ڪو فائدو حاصل ٿي نہ سگھندو. الله تعاليٰ جي معرفت وارين نعمتن جو شڪرانو ادا ٿو ڪريان.

(فصل)

مون لکيو آهي تہ تنهنجو متصد معلوم ٿيو. ۽ اهو هن ڪتاب ۾ لکيو اٿم، ان جو مقصد اهو آهي. تہ جيستائين جواب ڏيندڙ کي سوال ڪندڙ جي مسئلن جو علم نہ هوندو. تيستائين سوال ڪندڙ جي دلي مراد جو نتيجو حاصل نہ ٿيندو، ڇو تہ عام طور تي سوال هميشه ڏکيو ڪيو ويندو آهي، ۽ جيستائين ان جو آسان جواب نہ ڏنو ويندو تيستائين ڪويه فائدو حاصل نہ ٿيندو. ڏکين سوالن جو جواب آسان تڏهن ٿيندو، جڏهن انهن جي پوري پوري حقيقت کان واقف نہ ٿيو. مون اهو نہ لکيو آهي، تہ موال جو تي مون هن تنهنجي مراد پوري ڪري ڇڏي آهي. ان جو مطلب اهو آهي تہ جڏهن سوال ڪندڙ پنهنجن سوالن پڇڻ وقت پنهنجن سوالن جي حقيق کان هر طرح واقف آهي. تڏهن انهن جا جواب به بلڪل پورا هئڻ گهرجن، ۽ خاص طرح نئين ماڻهوءَ لاءِ تفصيل سان هجن. منهنجو اهو به مطلب هو. تہ مان تفصيل سان جواب ڏيان. ۽ تنهنجن سوالن جي بنياد تي هي ڪتاب لکان. توفيق جي اميد الله ۾ ئي آهي.

(فصل)

مون لکيو آهي، تہ الله تعاليٰ کان امداد جي اميد ٿو رکان. ان مان منهنجي مراد اها آهي، تہ الله کان سواءِ انسان جو ڪو به مددگار ڪونهي. هو نيڪ ڪر ۾ سندس مدد ڪندو آهي، ۽ وڌيڪ توفيق عطا ڪندو آهي. حقيقي توفيق اها آهي، جيڪا جهانن جي جوڙيندڙ وٽان عطا ٿيل هجي. انساني ڪمن جو دارومدار ڪتاب، سنت، ۽ الاهي توفيق تي آهي. انهيءَ ڳالهه تي مسلمانن جي اُمت جو اتفاق آهي. معتزله ۽ قدري ٽولي وارا توفيق جي لفظ کي سڀني معنائن کان خالي سمجهندا آهن، صوفين جي هڪ ٽولي جو قول آهي، تہ الله جي اطاعت ۽ قرمانبرداريءَ تي قدرت رکڻ جو نالو توفيق آهي. جنگي معنائن کان خالي سمجهندا آهن، صوفين جي هڪ ٽولي جو تڏهن سندس ارادي جي قوت اڳي کان وڌيڪ ٿيندي آهي. ان کان پوءِ انسان جي سموري حرڪت ۽ چُرپُر جي طرف کان تصور ڪئي ويندي آهي. جنهن طاقت جي ذريعي، انسان خدا جي عبادت ڪندو آهي. اهان جي سموري حرڪت ۽ چُرپُر جي طرف کان تصور ڪئي ويندي آهي. جنهن طاقت جي ذريعي، انسان خدا جي عبادت ڪندو آهي. اه انوفيق سڏبي آهي. هتي هي من الله تعاليٰ جي فرمانبردار ٿيندو آهي. ويندي آهي. جنهن طاقت جي ذريعي، انسان خدا جي عبادت ڪندو آهي. اها توفيق سڏبي آهي. هي هي من مسئلي جي حل ڪرڻ جو موقعو تاهي. هن کان ٻي شيء مراد آهي. هاڻ تعاليٰ جو مدد ۽ توفيق سان تنهنجا سوال هُو بَهُو هٿي ٿي تي تي خل ڪرڻ جو پوءِ ڪتاب شروع ڪنو، الله تعاليٰ وٽان ٿي مدد جي اي توفيق سان تنهنجا سوال هُو بنه و هي نڌ رکان. ان کان پوءِ ڪتاب شروع ڪندس. الله تعاليٰ وٽان ٿي مدد جي آهي. تو رکان.

سوال جي صورتحال: ابوسعيد هجويري مون علي هجويري کي چيو، تـ طريقت وارن صوفين جي ڪيفيت، انهن جي منزل، ۽ سندن مذهبن جي ڳالهہ ٻڌاءِ. تصوف وارن جي رمزن ۽ اشارن کي ظاهر ڪر، ۽ انهيءَ حقيقت جي خبر ڏي. تـ الله تعاليٰ جي ذات صفات سان محبت

جو ناتو ڪيئن ٿيندو آهي؟ صوفين جي صاف دلين تي محبت جو مزو ڪهڙي ڪيفيت پيدا ڪندو آهي. ۽ الله تعاليٰ جي اصلي حقيقت معلوم ڪرڻ تي عقل جي آڏو پردا ڇو ٿا اچن؟ ۽ نفس نفرت ڇو ڪري؟ ان جي صفائي ۽ روشني سان روح کي آرام ڇو ٿو اچي؟

سوالن جا جواب ڏيندڙ علي ولد عثمان جلابي جواب ڏيڻ ۾ الله تعاليٰ جي مدد ٿو گهري، ۽ چوي ٿو تہ اسان جي هن زماني ۾ علم جو ڪو به قدر ڪونهي، خاص ڪري اسان جي ملڪ جي سموري خلق لوڀ ۽ لالچ ۾ ڦاٿي پئي آهي. ۽ خدا جي رضا کان مُنهن موڙي رهي آهي. اسان جا عام عالم طريقت جي حقيقي رستي تان هٽي ويا آهن. ۽ عام ماڻهن کي گمراه ڪري رهيا آهن. تنهنڪري اچو ۽ همٽ جي ڪم ٻٽو. هن سوال جي حقيقت تائين خاص (عارفن) کان سواءِ عام ماڻهن جو هٿ پهچي نٿو سهگي. عام ارادتمندن جون اميلون ان کي سمجهڻ کان مايوس آهن. حقيقت تائين خاص (عارفن) کان سواءِ عام ماڻهن جو هٿ پهچي نٿو سهگي. عام ارادتمندن جون اميلون ان کي سمجهڻ کان مايوس آهن. حقيقت تائين خاص (عارفن) کان سواءِ عام ماڻهن جو هٿ پهچي نٿو سهگي. عام ارادتمندن جون اميلون ان کي سمجهڻ مان مراد ان جي لغوي معنيٰ ورتي آهي، ۽ دل و جان سان (معرفت جي) پردي جا خريدار بڻجي چڪا آهن. (حقيقت ۾ ) اهو ڪر تحقيق جو هن مراد ان جي لغوي معنيٰ ورتي آهي، ۽ دل و جان سان (معرفت جي) پردي جا خريدار بڻجي چڪا آهن. (حقيقت ۾ ) اهو ڪر تحقيق جو هن مراد ان جي لغوي معنيٰ ورتي آهي، ۽ دل و جان سان (معرفت جي) پردي جا خريدار بڻجي چڪا آهن. (حقيقت ۾ ) اهو ڪر تحقيق جو من مراد ان جي لغوي معنيٰ ورتي آهي، ۽ دل و جان سان (معرفت جي) پردي جا خريدار بڻجي چڪا آهن. (حقيقت ۾ ) اهو ڪر تحقيق جو مرد ٻنهي رهيا آهن. تصوف ۽ معرفت جي دعواج رهجي ويو آهي. ايتري قدر جو تحقيق گر ٿي وئي آهي. ان ڪري عام ماڻهو يہ پاڻ کي حق مرد پنهي رهيا آهن. تصوف ۽ معرفت جي دعوا ڪندڙ پنهنجي دعوا ۾ ايترا معو ٿي ويا آهن. جو حقيقي معنيٰ سمجهڻ کان عاجز آهن. پير ۽ مريد پنهي مجاهدو (ڪرشش) ڇڏي ڏنو آهي. ۽ فقط پنهنجي وهر ۽ گمان جو نالو مشاهدو (ديدار) رکيو اٿن. مون انهيءَ فن ۾ ڪيترائي

عام ماڻهن کي پنهنجي نڳيءَ جي ڄار ۾ ڦاسائڻ لاءِ ڪيترن ڪوڙن دعويدارن صوفين جا ڪجھ لفظ ياد ڪري ڇڏيا آهن. ۽ انهن جو اصلي مطلب وساري ويٺا آهن. سندن دلين ۾ انڪار کان سواءِ ٻيو ڪجھ بہ ناهي. (هو انهيءَ انڪار کي ) نعمت قا سمجهن. هڪ ٽولو هڪ علم جي حاصل ڪرڻ لاءِ تيار ٿي ويٺو. مگر ڪجھ بہ حاصل ڪري نہ سگھيو. ٻئي ٽولي فن جو مطالعو ڪيو. پر ان جي معنيٰ کي پوريءَ طرح پروڙي نہ سگھيو. هو فقط عبارت ياد ڪري. ظاهر ڪندو رهيو تہ "اسان تصوف جي فن ۽ معرفت جي علم کان واقف آهيون. حقيقت ۾ اهو چٽو انڪار آهي. حاصل اهو آهي تہ حقيقي معنيٰ ڪبريت احمر (ڳاڙهي گندرف) وانگر آهي، ۽ تمام قيمتي آهي. اهڙي شيءَ جو هجڻ ڪيميا وانگر آهي. ان جون آٺ رتيون (دانگ) ڪاني ٽامي ۽ ڪانسي کي سون بڻائي ٿيون سگهن. ڳالھ جو تت اهو آهي تہ هر ماڻهو اهڙي دوا چاهي ٿو. جيڪا سندس درد کي دُور ڪري سگھي. هن کي ان کان سواءِ ٻي ڪاب شيءَ نہ گھُريي آهي. بزرگن مان ڪنهن چيو آهي:

#### فكل من في فـواده وجع ليطلب شيئًا يوافق الوجعا

"ماڻهوءَ کي جهڙي قسر جي تڪليف هوندي آهي. تهڙي قسر جي دوا گهرندو آهي. "جنهن بيمار کي معمولي شين جي ضرورت هوندي آهي. ان کي موتين ۽ مرجان جي ضرورت نہ هوندي آهي. جو خميري ۾ مشڪ واري دوا ۾ وجهي. اها معنيٰ انهن لاءِ آهي. جيڪي ان مان فائدو حاصل ڪرڻ ٿا چاهين. هن کان اڳ بہ جاهلن الله وارن جي ڪتابن سان. سمجهڻ کان سواءِ اها روش اختيار ڪئي. هنن کي جڏهن خدائي خزانا (ڪتاب) حاصل ٿيا، ۽ انهن جو قدر نہ ڄاتائون. تڏهن انهـن کي ٽوپي ٺاهيندڙن. ۽ جلدسازن وٽ وڃي وڪيائون. هنن انهن (ڪتابن) جا پنا ڦاڙي ٽوپين جي آسترن ۾ وجهي ڀڏيا. ۽ جلدسازن وري ايون انهن وري اونواس جي ديوان ۽ جامط جي غزلن وارن جلدن ۾ هڻي ڀڏيا. هنن جو مئال اهڙو آهي، ڄڻ بادشاھ جو باز ڪنهن ڪراڙيءَ عورت جي گهر جي ڀت تي وڃي ويٺي ۽ هن ان کي پڪڙي. سندس کنڀ کوهي ڀڏيا.

الله تعاليٰ اسان کي اهڙي زماني ۾ پيدا ڪيو آهي، جنهن ۾ لوڀ ۽ لالج وارن پنهنجن (ڪُوڙن) طريقن جو نالو شرعيت رکي ڇڏيو آهي. (هنن) پنهنجي شان شرڪت جي طلب، اقتدار ۽ غرور کي عزت، مرتبو ۽ علم سڏرايو آهي، مڪر ۽ فريب کي خدا جو خوف ڄاتو آهي، حسد ۽ ڪيني کي حلم جو نالو ڏنو اٿن، لڙائي ۽ جهڳڙي کي مناظرو سڏيو اٿن، ظاهري داري ۽ بيوقوفيء کي پاڪدامني ۽ منافقي کي زهد سڏيو اٿن. پنهنجي بڪ بڪ. دل جي خواهش ۽ نفس جي شوخي جو نالو محبت رکيو اٿن، ۽ ڪفر کي درويشي ٿا سڏين. سڏي رستي کان انڪار ڪرڻ کي صفائي ۽ بيدين (زنديق) بڻجڻ کي فنا ٿا سڏين. حضور صلعم جن جي شرعيت کي ڇڏڻ جو نالو طريقت ٿا رکن، ۽ زماني جي آفت کي مصلحت ٿا چون. ايتري قدر جو اهي جاهل ماڻهو معنيٰ جي صاحبن (الله جي تي ڇڏي ٻانهن) تي عليو حاصل ڪري ويا آهن. جيئن اسلام جي منڍ ۾ حضور ڪي جاهل ماڻهو معنيٰ جي ماجين (الله جي تيڪ ٻانهن) تي عليو حاصل ڪري ويا آهن. جيئن اسلام جي منڍ ۾ حضور ڪري جي اهلييت تي مروان جي آل کي غليو حاصل ٿي ويو هو. تحقيق وارن جي بادشاه ۽ بينظير دليلن جي پيش ڪندڙ حضرت ايوبڪر واسطي (مٿس الله رحر ڪي) ۽ اهليبت جي باري ۾

ڇا نہ چڱو چيو آهي: ابتلينا بزمان ليس فيه آداب الاسلام ولا اخلاق الجاهيلة ولا احڪام ذوي المروة. "اسان اهڙي زماني ۾ پيدا ٿي آزمائش ۾ وڌا ويا آهيون، جنهن ۾ نہ اسلام جا آداب آهن ۽ نہ وري جھالت جي زماني وارا اخلاق آهن ۽ نہ وري ڪا مروت ۽ سٺو لچڻ آهي." هن باري ۾ هڪ بزرگ چيو آهي:

لجاء الله ذي الدنيا مناخا الراكب فـكـل بعيد اللهر فيها مــــذب

"دنيا ۾ الله کان دعا گهرڻ وارو اهڙي طرح آهي. جهڙي طرح اُٺ ويهارڻ وارو هُـش هُـش ڪندو آهي. جيڪو ماڻهو دنيا جي غمن کان بچي ويو ۽ فڪر کان آزاد ٿيو. اهو آخرت جي عذاب کي تمام ويجهڙو ۽ ذليل ٿيڻ وارو آهي."

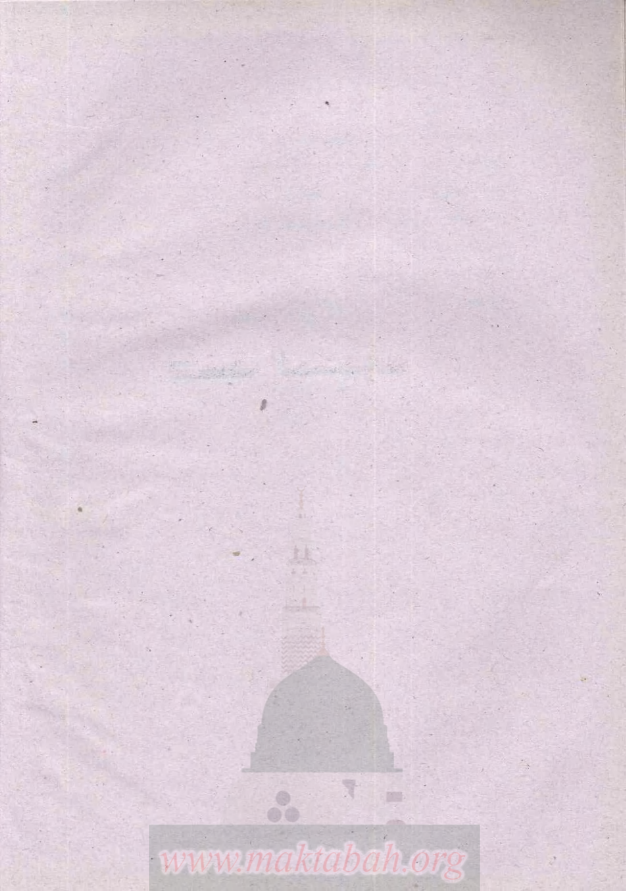
(اي حق جا طالب) الله تعالئ توکي نيڪ ڪري. (تون) يقين ڪر. تہ مون هن دنيا کي گُجهن جي جاءِ ۽ مخلوقات کي ان جي خاص امانت ڄاتو آهي. جو ڪجهہ هتي موجود ۽ ثابت آهي. ان کي سندس دوستن جي حق ۾ سندس مهريانين جو مرڪز سمجهان ٿو. جوهر، عرض، مختلف عناصر، جسم ۽ طبعيتون سڀئي سندس اسرارن جو پردو آهن. انهـن سڀني شين کي خدا جي مقابلي ۾ ثابت سمجهڻ شرڪ آهي. الله تعاليٰ هن دنيا کي پردي ۾ رکيو آهي. تہ جيئن هر ماڻهو پنهنجي جاءِ تي سندس حڪر موجب هدايت ۽ قلب جو اطمينان حاصل ڪري سگهي. ۽ پنهنجو پاڻ خدا جي توحيد کان پردي ۾ رهي. دنيا ۾ جيڪي به روح آهن. سي انسان جي مزاج جي ڪابہ پرواھ نٿا ڪن. ۽ ويجهڙائي هجڻ جي باوجود تمام دور آهن. خدا تعاليٰ جا ڳجه عقبل جي دائري ۾ اچي نٿا سگهن. ان ڪري اللہ جي لطيفن ۽ انساني روحن جي وچ ۾ پردو اچي ويو آهي. ۽ انساني جسم پنهنجي وجود کان پري ٿي ويو آهي. قرآن ڪريم ير ارشاد آهي: العصر ان الانسان لفي خسر. "زماني جو قسر آهي، تد انسان وڏي نقصان (خساري) پر آهي." اهو به فرمان آهي: انـه ڪان ظلوما جهرلا." بيشڪ هو وڏو ظالم ۽ جاهل آهي. "حضور ﷺ جن به فرمايو آهي: خلق الله الخلق جي ظلمة ثمر القيٰ اليه نورا. "الله تعالى مخلوق كي اونده ۾ پيدا كيو. ۽ پوءِ مٿس نور وسايو." هن دنيا ۾ اهو پردو سندس (انسان جو) مزاج بثجي ويو. تنهنڪري ان سان طبعيتن جو تعلق پيدا ٿيو. ۽ مٿس عقل غلبو ڪري ويو. ايتري قدر جو پنهنجي جهالت جي ڪري دل ۽ جان سان روح جي صغائي جي بدران حجابن (پردن) جو خريدار ٿي ويو. هو پنهنجي ذاتي ڪشف جي سونهن کان بي خبر رهيو. ۽ خدائي رمزن کي سجاڻي نہ سگهيو. هو ٻنهي جهانن جي ڇوٽڪاري کان منهن موڙي. جانورن وانگر ڀڄي ويو. انهيءَ ڪري نہ توحيد جي خوشبوءِ سنگهيائين. ۽ نہ الله جو جلوو پسيائين. ۽ نہ وري وحدانيت جي ذوق جو مزو چکيائين. هو گناهن جي گندگيءَ جي ڪري. حقيقي ديدار (مشاهدي) جي تحقيق ڪري نہ سگھيو. ۽ دنيا جي لوڀ لالج جي ڪري. خدا جي معرفت کان محروم رهيو. انهن حجابن جي ڪري هو حقيقي مشاهدو ماڻي نٿو سگهي. ان ڪري هو الله جي رضا کي ڇڏي. دنيا جي لوڀ لالج ڏانهن لاڙو ٿو رکي. (عام ماڻهن) پنهنجي حياتيءَ سان رحماني زندگي تي غلبو حاصل ڪري ورتو آهي. ۽ پنهنجي نفساني خواهشن جي پٺيان لڳي پيا آهن. نتيجو اهو نڪتو آهي جو هو نفساني خواهشن جا پتلا بڻجي پيا آهن. کين کاڻڻ پيئڻ، سمهڻ، ۽ شهواني خواهش پوري ڪرڻ کان سواءِ ڪريہ پتو ڪونهي. وڏي عزت ۽ اقبال واري رب پاڪ پنهنجن خاص دوستن کي اهڙن ڪمن کان پري رهڻ لاءِ هن طرح هدايت ڪئي آهي: ذرهر يا ڪلوا ويتمتعوا و يلههم العمل فسوف يعلمون. "انهن ماڻهن کي ڇڏي ڏي تہ کاڻڻ پيئڻ عيش جي زندگي گذارين. جيئن دنيا جي حرص کين غافل رکي. کين جلد گهرايو ويندو ۽ هو نتيجي کان واقف ٿيندا. " سندس طبعيت جي بادشاه کين حقيقي رمزن کان بي خبر رکيو آهي ۽ هو چڱائي ۽ توفيق حاصل ڪرڻ جي بدران. ذلت ۽ خواريءَ ۾ وٺجي ويا آهن. اهي خراب نفس جا فرمانبردار ٿي ويا آهن. اهو وڏو حجاب ۽ بُرائي جو مرڪز آهي. ان لاءِ الله تعاليٰ فرمايو آهي: ان النفس لا مارة بالسوء. " بيشڪ امارو (خراب) نفس برائين جو حڪر ڪندڙ آهي. " هاڻي مان اصل ڪتاب شروع ٿو ڪريان ۽ طالب جي مراد کي خاص مقامن ۽ جدا جدا قسمن جي پردن ۾ ظاهر ڪندس، ۽ سهڻي نموني سان فن جون ڳالهيون ٻڏائيندس. انهن ڳالهين کي پاڪ مرشدن (مشائخن) جي حڪمن موجب لکندس، ۽ فن جي صاحبن جي عبارتن کي تمام مناسب نموني سان آڻيندس. ڪتاب جي مطلب سمجهاڻڻ لاءِ ديني بزرگن ۽ پهتل ٻانهن جي احوال سان مدد وٺندس. جيئن طالب جي مراد پوري ٿئي ۽ ظاهري عالم ۽ ٻين کي خبر پوي تہ تصوف جو طريقو ڪيترو نہ سڌو آهي. طريقت جو وڻ ڪيتري قدر مضبوط آهي. ۽ سندس شاخون ڪيتريون نہ ميويدار آهن. هر ڪنهن کي سمجهڻ کپي تہ سمورا علم. تصوف مان نڪتا آهن. تصوف جا عالم پنهنجن مريدن کي هميشه علم حاصل ڪرڻ جي هدايت ڪندا رهيا آهن. ۽ کين راند روند ۽ اجائي واندڪائيءَ کان روڪيندا رهيا آهن. هن فن ڏانهن لاڙي رکڻ، ۽ ان کي وڌائڻ جي ڪوشش ۾ سندن ڪتاب ڀريا پيا آهن. جن ۾ اهڙا مضمون آهن. جيڪي الله تعالئ جي رستي جو پتو ڏين ٿا . سموري توفيق الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

فهرست

| صفحر | عنوان                                | باب           |
|------|--------------------------------------|---------------|
| 1    | علم جو ثبوت                          | باب پھريون:   |
| 8    | درويشيءَ جو ثبوت                     | باب ٻيو:      |
| 16   | تصوف متعلق                           | باب ٽيون:     |
| 25   | صوفين جي گودڙي                       | باب چوٿون:    |
| 32   | درويشي ۽ صفا جو اختلاف               | باب پنجون:    |
| 34   | ملامت                                | باب ڇھون:     |
| 39   | اصحاب سڳورا                          | باب ستون:     |
| 43   | اهلبيت رضي الله تعاليٰ عنها          | باب انون:     |
| 50   | صفي ارا اصحاب سڳورا                  | - باب نائون:  |
| 52   | تابعين سڳورا                         | باب ڏھون:     |
| 56   | تبع تأبعين                           | باب يار هون:  |
| 98   | پوءِ وارا صوفي سڳورا                 | باب ڀار هون:  |
| 104  | جدا جدا ملڪن جا پوءِ وارا صوفي سڳورا | باب تير هون:  |
| 107  | صوفين جا مختلف مكتب ۽ سندن اختلاف    | باب چوڏھون:   |
| 178  | توبه ۽ توبھ مثعلق ڪر                 | باب پندر هون: |
| 186  | محبت جي بيان ۾                       | باب سور هون:  |
| 195  | بخشش ۽ سخا جي ميدان ۾                | باب ستر هون:  |
| 201  | بک ۽ ان متعلق ٻيا ڪر                 | باب ارڙ ھون:  |
| 205  | (مشاهدو)                             | باب اڻويھون:  |
| 210  | صحبت ۽ ان جي متعلق ڪر                | باب ويھون:    |
| 212  | صحبت جا آداب                         | باب ايڪيھون:  |
| 215  | رهائش ۽ صحبت جا آداب                 | باب ڀاويھون:  |
| 217  | سفر جا آداب                          | باب ٽيويھون:  |
| 219  | طعام جا آداب                         | باب چوويھون:  |
|      | 00                                   |               |

| 221   | گهمڻ ڦرڻ جا آداب             | باب پنجويھون:                                                                                                   |
|-------|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 222   | سفر ۽ حاضريءَ ۾ سمهڻ جا آداب | باب ڇويھون:                                                                                                     |
| 225   | ڳالهائڻ ۽ چُپ رهڻ جا آداب    | باب ستاويھون:                                                                                                   |
| 228   | سوال ڪرڻ نہ ڪرڻ جا آداب      | باب اٺاويھون:                                                                                                   |
| 230   | پرڻجڻ ۽ ڇڙي هجڻ جا آداب      | باب اڻٽيھون:                                                                                                    |
| 250   | (قرآن پاڪ جو ٻڌڻ)            | باب ٽيھون:                                                                                                      |
| 255 . | (شعر ٻڌڻ)                    | باب ايڪٽيھون:                                                                                                   |
| 255 . | (راڳ آواز ٻڌڻ)               | بابَ بِنْيهون:                                                                                                  |
| 258 . | (سماع)                       | باب ٽيٽيھون:                                                                                                    |
| 260 . | (راڳ متعلق اختلاف)           | باب چوٽيھون:                                                                                                    |
| 261 . | (راڳ ۾ صوفين جا مقام)        | باب پنجٽيھون:                                                                                                   |
| 265   | (وجد, وجود ۽ تواجد)          | باب ڇٽيھون:                                                                                                     |
| 267   | (ناچ)                        | باب ستٽيھون:                                                                                                    |
|       | (ڪپڙا ڦاڙڻ)                  | باب انْنْيَهون:                                                                                                 |
| 268   | (راڳ جا آداب)                | باب اوٹیتالیمون:                                                                                                |
| 209   |                              | and the state of the |

كشف المحجوب 1



### باب پهريون

### علم جو ثبوت

الله تعاليٰ سچن عالمن جي صفت ۾ فرمايو آهي: "انما يخشي الله مــن عـباده العــُـلما \* (الله جي ٻانهن ۾ خدا جو خوف رکندڙ عالم ئي آهي). پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: "طلب العلم فريضة عليٰ ڪل مسلم و مسلمـة " (هر مسلمان مرد ۽ مسلمان عورت تي علم حاصل ڪرڻ فرض آهي). ٻي جاءِ تي پڻ سندن فرمان آهي تــ: "اطلبو العلم و لو ڪان بالصين" (علم چين مان ملي. تڏهن بـ علم حاصل ڪيو).

روشن هجي تہ علم گھڻن ئي قسمن جا آهن. ۽ انسان جي عمر ٿوري آهي. ان ڪري ظاهر آهي تہ سڀني علمن جو حاصل كرڻ هر هڪ ماڻهوءَ تي فرض ناهي. مثال طور: نجوم جو علم. حسابن جو علم. صنائع جو علم وغيرهم. ان هوندي به انهن علمن مان ايترو حاصل ڪرڻ ضروري آهي. جنهن جي پاڪ شرعيت ۾ ضرورت آهي. مثال طور نجوم جي علم مان ايترو جاڻڻ لازمي ٿيندو. جنهن مان رات ڏينهن ۽ روزي نماز جا وقت معلوم ڪري سگهجن. طب جي علم مان ايترو سمجهڻ ضروري آهي. جيترو پنهنجي صحت جي حفاظت ۾ معمولي مرضن جي روڪ ٿام ڪري سگهجي. اهڙي طرح حسابن جو علر. ڪر از ڪر ايترو پڙهڻ گهرجي. جنهن مان پنهنجي مرضي جي پروڙ پئجي سگهي. بهرحال علم گهٽ ۾ گهٽ ايترو پڙهڻ گهرجي. جنهن مان شرعي ضرورتون پوريون ڪري سگهجن. اهڙو علر، جنهن جو آخرت جي فائدن سان كو لأكمايو كونهي. أن جي الله تعالى ملامت كئي آهي: "ويتعلمون مان يضرهم و لا ينفعهم" (اهرًا علم سكن تا. جيڪي نقصانڪار آهن. ۽ ڪو بہ فائدو نٿا پهچائن). حضور ﷺ جن پڻ اهڙن علمن کان پناھ گھري آهي. ۽ فرمايو آهي: "اعوذبك من علم لا ينفع" (منهنجا مولئ. مان اهڙي علم كان پناه ٿو گهران. جنهن ۾ كو فائدو كونهي). بهرحال ٿوري علم تي گهڻو عمل ڪري ٿو سگهجي. شاگرد لاءِ ضروري آهي تہ عمل سان علم حاصل ڪري. هن لاءِ حضور ﷺ جن فرمايو آهي: "المتعبد بلا فقه كالحمار في الطاحُونة" (اهو عبادت كندرٍّ. جنهن كي فقه جو علم نتو اچي. سو انهيءَ جانڊھ جي گڏھ وانگر آهي. جيڪو صبح کان شام تائين ساڳي جاءِ ٿي پيو ڦري. ۽ کيس{ اڳتي وڌڻ جو} پتو ئي نٿو پئي). مون عام ماڻهن ۾ هڪ اهڙو ٽولو ڏٺو آهي جيڪو علم کي عمل کان وڌيڪ ٿو سمجهي ۽ هڪ ٻيو ٽولو. جيڪو عمل کي علم کان وڌيڪ ٿو سمجهي. حقيقت ۾ اهي ٻئي ٽولا ڪُوڙا آهن. ڇو تہ عمل علم کان سواءِ. صحيح عمل نٿو رهي. دراصل عمل ان وقت صحيح عمل ٿيندو آهي. جڏهن ساڻس علم بہ شامل ٿيندو آهي. ۽ عمل ڪندڙ کي پتو پوندو آهي. ته انهيءَ عمل مان کيس ڪهڙو فائدو حاصل ٿيندو؟ جهڙيءَ طرح نماز تڏهن صحيح ٿيندي آهي. جڏهن نماز پڙهندڙ پاڪائيءَ جي حڪمن کان واقف هوندو آهي. ۽ جيستائين پاڻيءَ جي پاڪ هجڻ جو پتو نہ پوندو. تيستائين وضو صحيح ٿي نہ سگھندو. قبلي جو پتو نہ هوندو. تڏهن نہ نماز ٺيڪ نہ ٿيندي. اهڙي طرح نيت جي معنىٰ ۽ حقيقت جي علم كان سواءِ نماز نه تيندي. نماز جي اركانن ڄاڻڻ كان سواءِ به نماز صحيح نه ٿيندي. جڏهن عمل، علم سان ئي عمل بغبو آهي. تڏهن جاهل ماڻهو ان کي علر کان ڪيئن جدا ڪري سگهندا. ان کان سواءِ جيڪي علر کي عمل کان وڌيڪ ٿا سمجهن. اهي به غلطي تي آهن. ڇو تہ علم بہ عمل کان سواءِ صحيح علم نہ ٿيندو آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: "نَــبَـذَ فريقٌ من الذين اوتوالكتاب كتَّابَ الله و را ظهورهر كَانهُ مر لايعلمون" (!). (انهن مان هك تولو اهر آهي، جنهن كي الله تعالىٰ جو كتاب عطا ٿيو آهي. مگر انهن كتاب كي اهڙي طرح پٺي ڏني آهي. جو ڄڻ كيس ڄاڻن ئي نٿا). انهيءَ آيت مان ثابت آهي. ته الله تعالى اهڙن عالمن جو نالو بي عمل هجڻ ڪري عالمن جي لسٽ مان ڪڍي ڇڏيو آهي. پڙهڻ.

ياد ڪرڻ. ۽ ياد ڪيل علم جي حفاظت ڪرڻ هڪ عمل آهي. ۽ ان سان ماڻهو اجر جو حقدار ٿيندو آهي. جيڪڏهن عالم جو علم سندس عمل سان شامل نہ ھوندو. تہ پوءِ ھو ڪنھن بہ ثواب جو حقدار ٿي نہ سگھندو. ھن سلسلي ۾ ٻہ جماعتون آهن: هڪڙي جماعت وارا دنيا جي عزت ۽ ٺٺ ٺانگر جي ڪري علم حاصل ڪندا آهن. کين حقيقي علم سان ڪوب لڳاءِ ن هوندو آهي. اهڙا ماڻهو سچ پچ علم کان خالي رهندا آهن. ڇو تہ هو علم کي عمل کان جدا سمجهندا آهن. کين نہ علم جو قدر هوندو آهي. ۽ نہ وري عمل کان واقف هوندا آهن. ڪي جاهل ماڻهو وري چوندا آهن تہ اها فقط قال يعني علم جي ڳالهہ آهي. اسان کي علر جي بدران حال يعني عمل جي ڳالهہ گهرجي. ڪو بيوقوف وري چئي ڏيندو آهي. تہ عمل جي ڪهڙي ضرورت آهي؟ اسان لاءِ علم ڪافي آهي. حقيقت ۾ جهڙي طرح عمل کان سواءِ علم فائدو نٿو پهچائي. تهڙيءَ طرح علم کان سواءِ عمل بہ بيڪار آهي. اهي ٻيئي ڳالهيون ڪوڙيون آهن. اصل ۾ علم ۽ عمل ٻئي هڪٻئي لاءِ ضروري آهن. حضرت ابراهيم ادهم فرمايو آهي. تہ هڪ دفعي مون رستي تي هڪ پٿر ڏٺو. جنهن تي لکيل هو. تہ مون کي اٿلائي ڏسو. مون ان کي اٿلائي ڏٺو تہ ٻئي پاسي تي لکيل هيو: "انت لا تعمل بما تعلم فڪيف تطلب ما لا تعلم." (جڏهن تون پنهنجي حاتل علم تي عمل نٿو ڪرين. تڏهن ان کي جو ٿو ڳولين. جيڪو تنهنجو ڄاتل ناهي؟) اصل ۾ توکي اهڙين ڳالهين تي عمل ڪرڻ گهرجي، جن جي توکي خبر آهي. ائين ڪندين، تہ انهن جي برڪت سان توکي اڻ ڄاتل ڳالهين جي ڄاڻ بہ يوندي. حضرت أنس بن مالك رضي الله عنه فرمايو آهي: "همة العلما" دراية وهمة السفها" الرواية". (عالمن جو كم آهي درايت يعني سوچ ويچار ڪرڻ. ۽ جاهلن جو ڪر آهي روايت معنيٰ ڪا ڳالهہ نقل ڪرڻ). ان ڪري ئي عالمن کي جاهلن کان ڌار ڪيو ويو آهي. جيڪو ماڻهو دنيا جي عزت ۽ ٺٺ ٺانگر لاءِ علم پرائي ٿو. تنهن کي عالم سڏرائڻ جو ڪوبہ حق ناهي. ڇو تہ دنيا جي نٺ نانگر جي خواهش ڪرڻ ئي جهالت آهي. اصل ۾ علم پنهنجو پاڻ ۾ ئي هڪ وڏو مرتبو آهي. هن کان وڌيڪ ٻيو ڪوبہ مرتبو ڪونهي. جڏهن جاهل ظاهري علم جي درجي کي نٿو ڄاڻي سگهي. تڏهن هن كي خدائي علم جي رازن ۽ رمزن جي ڪهڙي خبر پئي سگهندي؟ الله تعاليٰ سڀ كان وڌيڪ ڄاڻيندڙ آهي.

(فصل -1)

اي حق جا طالب! ياد رک ت علم ٻن قسمن جا آهن: هڪڙو الله تعاليٰ جو ۽ ٻيو مخلوق جو. مخلوق جو علم الله تعاليٰ جي علم مان ئي حاصل ٿيندو آهي. الله تعاليٰ جو علم سندس صغتن مان آهي. ان جي صغتن جو ڪو انت ڪونهي. اسان جو (مخلوق جو) علم اسان جي صغت آهي. ۽ اسان سان قائم آهي. اسان جون صفتون محدود آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: "وما اوتيتر من العلم السان جي صغت آهي. ۽ اسان سان قائم آهي. اسان جون صفتون محدود آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: "وما واتيتر من العلم الا قليلا" (أ). (اسان اوهان کي تمام ٿورڙو علم عط ڪيو آهي). سيني علمن ۾ ان جي علمن ۾ ان جي صفت آهي. ۽ اسان سان قائم آهي. اسان جون صفتون محدود آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: "وما اوتيتر من العلم الا قليلا" (أ). (اسان اوهان کي تمام ٿورڙو علم عطا ڪيو آهي). سيني علمن ۾ ان جي عالما". (عليف جون صفتون آهن. جن جون حدون مقرر ٿيل آهن. ۽ سٺي ۾ سٺي صفت آها آهي: "العلم صفة يصير الجاهل بها عالما". (علم اها صفت آهي، جنهن سان جاهل عالم ينجي ويندو آهي). الله تعاليٰ فرمايو آهي: "والله محيط بالڪافرين" (الله تعاليٰ ڪافرن کي گهيري ۾ آڻي ڇڏيو آهي). ۽ اهو به فرمايو اٿس: والله بڪل شيء علمر" (الله تعاليٰ ڪافرن کي گهيري ۾ آڻي ڇڏيو آهي). ۽ اهو به فرمايو اٿس: والله بڪل شيء عليم" (الله تعاليٰ ڪافرن کي گهيري ۾ آڻي ڇڏيو آهي). ۽ اهو به فرمايو اٿس: والله بڪل شيء عليم" (الله تعاليٰ کي سڀني شين جو علم آهي). الله تعاليٰ فرمايو آڻمن: والله بڪل شيءِ عليم (الله تعاليٰ کي سڀني شين جو علم آهي). الله تعاليٰ جو علم سندس صفت آهي. ۽ ان مان ڪاڻيات جون سيئي شيون معلوم ڪري کي سڀني شين جو علم آهي). الله تعاليٰ جو علم سندس صفت آهي. ۽ ان مان ڪاڻيات جون سيئي شيون معلوم ڪري کي سڀني شين شيو علم ملم ۾ حاب مخلوق شريکي تي سگهي. ان جو علم نه ورهاڻي جو ملم سندس علم جو دليل آهي. هندس علم جو دليل آهي. هو هم هم حڪر پنهندس علم نه ورهي آهي ۽ هر هن هي عليم تر وري جدا ٿي تي سگهي. سندس ڪلم جو رٿ اسي ڪنديو آهي ۽ هر هن هو هي ڪر پنهنجي علم من ڪنديو آهي ۽ هر هڪ ڪر پنهنجي علم سندس ڪنديو آهي ۽ ٿي مي مي تي سيمي ۽ ملم جي ر تيون سيگهي. سندس علم جو رئا آهي. گيميون توڙي ظاهري شيون سندس علم ۾ هونديون آهن. طالب کي گهرجي تم تي ولهن ڪي نيدي ڪر ڪر ڪر وقي هي ۽ مي ڪر ڪر ڪر وي هي ۽ يو ڪ

چون ٿا. تہ بصري جو هڪ امير ماڻهو پنهنجي باغ ڏانهن ويو. ۽ اتي هڪ سوناريءَ تي سندس نظر پئجي وئي. انهيءَ

(1) 85 اسراءٍ. (2) 19 البقرة.

www.maktabah.org

2

امير. سوناريءَ جي مڙس کي ڪنهن بـ ڪر سان ٻاهر موڪليو. ۽ سوناريءَ کي چيائين. تـ گهر جا سمورا دروازا بند ڪري. عورت جواب ڏنو. تـ هوءَ ٻيا سمورا دروازا بند ڪندي. مگر هڪڙو دروازو بند نـ ڪري سگهندي. امير پڇيو. تـ اهو ڪهڙو دروازو آهي؟ هن جواب ڏنو. تـ هوءَ اهو دروازو بند ڪري نـ سگهندي. جيڪو خدا ۽ سندس وڃ ۾ آهي. امير لَچي ٿيو ۽ گناه جي خيال کان توبه ڪيائين. حضرت حاتر اصر رض فرمايو آهي. تـ مون جڏهن چار علر حاصل ڪيا. تڏهن دنيا جي سڀني علمن کان جان ڇڏي پئي. ماڻهن پيچا ڪئي. تـ اهي چار علم ڪهڙا آهن؟ هن ٻڌايو. تـ پهريون علم اهو آهي تـ منهنجو رزق جيترو مقرر ٿيل آهي. ان کان گهٽ يا وڌ ڪڏهن بـ ٿي نـ سگهندو. ان ڪري مان بـ وڌيڪ رزق جي تلاش کان بيپرواه آهيان. ٻيو علر اهو آهي. تـ مون تي الله تعاليٰ جا ڪجه اهڙا حق آهن. جيڪي مون کان سواءِ ٻيو ڪو بـ ادا ڪري نٿو سگهي. ان ڪري مان انهن حقن ادا ڪرڻ ۾ مشغول ٿي ويو آهيان. ٽيون علم هي آهي. تـ منهنجو هي بـ ادا ڪري نٿو سگهي. ان ڪري مان انهن حقن ادا ڪرڻ ۾ مشغول ٿي ويو آهيان. ٽيون علم هي آهي. تـ منهنجو هي آهي. تـ منهنجو مخ علي ڪري نٿو سگهي. ان ڪري مان انهن حقن ادا ڪرڻ ۾ مشغول ٿي ويو آهيان. ٽيون علم هي آهي. تـ منهنجو هڪ علي ڪري نٿو سگهي. ان ڪري مان انهن حقن ادا ڪرڻ ۾ مشغول ٿي ويو آهيان. ٽيون علم هي آهي. تـ منهنجو هڪ علي مالب آهي. جنهن کي موت سڏيندا آهن. ان کان ڀڄي وڃڻ ناممڪن آهي. ان ڪري مان ان لاءِ هميشه تيار رهندو آهيان. پيون علم هي آهي. تـ منهنجو رب مون کي هر گهڙي ڏسندو رهي ٿو. ۽ مان هن هن جي آڏو شرمسار آهيان. ۽ گناهن کان پاس ڪندو ٿو رهان. ۽ هر اهڙي ڪر کان پچڻ جي ڪوشن ڪندو ٿو. ۽ مان هن جي آڏو شرمسار آهيان. ۽ گناهن کان

انساني علر کي خدائي معرفت ۾ داخل هئڻ گهرجي، ۽ ٻانهي کي وقت جو علم به ڄاڻڻ گهرجي، يعني هن کي مصلحت جي ڄاڻ هڻڻ گهرجي، ۽ ان کي وقت تي ڪارائتو هجڻ به لازمي آهي. اهڙي علم جا ظاهر ۽ باطن ٻن قسمن جا تيندا آهن: هڪڙا اصولي ۽ ٻيا فروعي، اصولي علم جو ظاهر شهادت جو ڪلمو آهي. ۽ اصولي علم جو باطن من معرفت جي ڇنڊ ڇاڻ آهي. فروعي علم جو ظاهر ماڻهن سان سهڻي نموني جو برتاءَ ڪرڻ. ۽ فروعي علم جو باطن نيت جو ٺيڪ رکڻ آهي. انهن مان هر هڪ جو هڪ ٻئي کان سواءِ هجڻ ناممڪن آهي. ظاهر ۽ باطن ۾ هجڻ مناقتي آهي. اهڙيءَ طرح باطن جو ظاهر کان سواءِ هجڻ ناممڪن آهي. ظاهر ۽ باطن ۾ هڪ جهڙائي جو نه هجڻ مناقتي جو ظاهر کان سواءِ هڙ لوڀ ۽ لائج آهي. حقيقت جي علم يعني آهي. ظاهر ۽ باطن ۾ مڪ جهڙائي جو نه هجڻ مناقتي جو ظاهر کان سواءِ هجڻ لوڀ ۽ لائج آهي. حقيقت جي علم يعني اصولي علم جي باطن ڪرڻ. آهن مان هر هڪ جهڙائي جو نه هي من

پهريون رڪن: الله جي ذات جو علم، ۽ ان جي هيڪڙائي جو عقيدو. ۽ ان سان ڪنهن کي شريڪ ڪرڻ جو انڪار. ٻيون رڪن: الله تعاليٰ جي صفتن ۽ ان جي حڪمن جو علم.

ٽيون رڪن: الله تعاليٰ جي حڪمت کي قبول ڪرڻ ۽ ان جي ڪمن کي مڃڻ.

اهڙيءَ طرح شرعيت (اصولي علم جي ظاهر) جا بہ ٽي رڪن آهـن: پهريون: الله جو ڪتاب، ٻيون: رسول پاڪ جي سنت, ٽيون: امت جو اجتماع.

الله جي ذات، سندس صغتن، ۽ سندس ڪمن جي علر لاءِ ، الله تعاليٰ جو پنهنجو فرمان آهي: فاعلر انه لاالله الا الله "يقين سان ڄاڻي ڇڏيو، تہ الله کان سواءِ ڪوبہ عبادت جي لائق ڪونهي". ٻيو فرمان آهي: فاعملو ان الله مولاڪر<sup>(1)</sup>. "يقين سان ڄاڻو تہ الله تعاليٰ اوهان جي مالڪ آهي". نئين هنڌ فرمايو ويو آهي: الم تر اليٰ ريڪ ڪيف مدالظل. " ڇا تو پنهنجي رب جي قدرت ڏانهن نہ ڏٺو آهي، تہ هن پاڇي کي ڪيئن ڊگهو ڪيو آهي؟" هڪ ٻي جاءِ تي ارشاد آهي: افلاينظرون اليٰ الابل ڪيف خلقت<sup>(2)</sup>. "ڇا اوهان اُٺ ڏانهن نٿا ڏسو تہ ان کي ڪيئن بڻايو ويو آهي؟" منه بي جاءِ تي ارشاد آهي: ڪيتريون ئي آيتون آهن، جيڪي خدا جي ڪمن تي نظر ڪرڻ جو حڪر ٿيون ڏين. تہ جيئن سندن ذات ۽ صفتن کي سڃاڻي، ماڻهو حقيقي ڪر ڪندڙ (خدا) جي معرفت حاصل ڪري سگهي. حضور آه جن به فرمايو آهي؟ من عسلسر آن الله ربه واني نبيه حرم الله تعاليٰ لحمه و دمه علي النار. "جنهن اهو ڄاتو، تو الله <sup>ع</sup>ان جو رب ۽ مان سندس نبي آهيان. ان

> (1) 40 انغال. (2) 17 غاشية.

جي گوشت ۽ رت تي الله تعاليٰ دوزخ جي باھ حرام ڪئي آھي. " الله تعاليٰ جي ذات جي علم جو اھو شرط آھي تہ ھر عاقل ۽ بالغ ماڻھوءَ کي اھو عقيدو رکڻ گھرجي، تہ ھو پنھنجي ذات ۾ ازل کان وٺي موجود آھي. کيس ڪابہ حد ڪانھي. ھن لاءِ ڪوبہ طرف ۽ ڪابہ جاءِ ڪانھي، سندس ذات ۾ ڪابہ قير قار تي نڌي سگھي، ۽ نہ وري مٿس ڪا آفت اچي تي سگھي. مخلوق مان ڪوبہ ھن وانگر ناھي. کيس زال ۽ ٻار ٻچا ڪين آھن. جا بہ شڪل انسان جي عقل ۽ خيال ۾ اچي، ان جو پيدا ڪندڙ بہ پاڻ آھي. سڀني جو پيدا ڪندڙ ۽ ھميشہ رھندڙ بہ پاڻ آھي. سندس قول آھي: ليس ڪمڻله شيءُ وھو السميع

الله تعاليٰ جي صفتن جو علم اهو آهي، تر اهو عقيدو رکڻ گهرجي تر الله تعاليٰ جون صفتون اهڙيون آهن. جيڪي سندس ذات سان قائم آهن. ۽ هميشه لاءِ قائم رهنديون. اهي صفتون اصل ذات بر ڪين آهن. تر ذات کان ٻاهر بر ڪين آهن. اهي اصل (ازل) کان وٺي آهن. ۽ هميشه (ابد) لاءِ رهنديون. جهڙيءَ طرح علم قدرت. حيات. ڏسڻ جي طاقت. بڌڻ جي طاقت. ڪلام ۽ بقا وغيره. سندس ئي ارشاد آهي: انه عليم بذات الصدور. " بيشڪ هو سينن جي رازن جو ڄاڻيندڙ آهي ". بي جاءِ تي فرمائي ٿو: والله علي ڪل شيءِ قدير "بيشڪ الله تعاليٰ هر شيءِ تي قادر (قدرت رکندڙ) آهي ". هڪٻئي جاءِ تي فرمان آهي: وَ هو السميع البصير. "هو (خدا) بڌندڙ ۽ ڏسندڙ آهي. " الله تعاليٰ اهو به فرمايو آهي: فعالُ لمايُريد. "هو جو چاهيندو آهي. سو ڪندو آهي ". بي جاءِ تي فرمائي ٿو: هو الحي لا الله الا هو <sup>(2)</sup>. "هو جيئرو ۽ باقي آهي. هن کان سواءِ ڪوب عبادت جي لائق ناهي ". وري هڪ جاءِ تي فرمائي ٿو: قوله الحق وله الملڪ " هو قول جو سچو آهي. هن کان سواءِ ڪوب عبادت

خدائي ڪمن جي ثابتي جو علم آهو آهي. ته انسان آهو عقيدو رکي. ته سموري مخلوق جو پيدا ڪندڙ الله تعاليٰ آهي. ۽ انسانن جي ڪمن (افعال) جو پيدا ڪندڙ به اهوئي آهي. نه هجڻ واري حالت (نابُود) مان هجڻ واري حالت (وجود) ۾ آڻيندڙ به ان جي ذات کان سواءِ ٻيو ڪونہ آهي. نيڪي ۽ بديءَ جو پيدا ڪندڙ به اهو ئي آهي. جيئن فرمايو اٿس: الله خالق ڪل شيءُ. "الله تعاليٰ ئي هر شيءِ پيدا ڪندڙ آهي."

شرعيت جي حڪمن جي ثابتيءَ لاءِ اهو يتين هڻڻ گهرجي، تر انهيءَ واجب الوجود (خدا) اسان ڏانهن پنهنجا رسول موڪليا ۽ انهن کي طرح طرح جا اهڙا معجزا عطا ڪيا، جيڪي عام عادت جي ابتڙ ۽ عقلن کي حيرت ۾ وجهڻ وارا هئا. اسان جو رسول پيغمبر محمد کل سچو رسول آهي. کين گهڻا معجزا ڏنا ويا آهن. سندن ئي وسيلي سان الله تعاليٰ جا پيغام ۽ غيب جون خبرون اسان تائين پهتيون آهن، ۽ اهي سموريون بلڪل سچيون آهن. پاڪ شرعيت جو پهريون رڪن الله جو ڪتاب آهي، جيئن خدا تعاليٰ فرمايو آهي: منه آيات محڪمات هُن أم الڪتاب <sup>(3)</sup>. "ان (ڪتاب) ۾ ڪجه پختيون (محڪر) آيتون آهن، جيڪي ڪتاب جو اصل آهن". ٻيون رڪن رسول کل جن جي سنڌ (پيروي) آهي. سندن اطاعت لاءِ قرآن ۾ ارشاد آهي: وما آتا ڪر الرسول فخذوه ومان هاڪر عنه فانتهوا. "رسول پاڪ جن. جيڪو حڪر ڏين، ان جي تعميل ڪريو، ۽ جنهن ڳاله کان منع ڪن، ان کي ڇڏي ڏيو". ٽيون رڪن امت جو اجماع آهي. حضور کي خر فرمايو آهي: لايجتمع امتي علي الطلالة وعليڪر باالسواد الاعظر. "منهنجي امت جو اجماع آهي. حضور کي جن فرمايو آهي: لايجتمع امتي علي الطلالة وعليڪر باالسواد الاعظر. "منهنجي امت جو اجماع آهي. حضور کي جن فرمايو آهي: ور جماعت سان رهڻ گهرجي، تر اهڙيءَ طرح حقيقت جا ڪر تمام گهڻ به گهمراهيءَ تي گڏ نہ تيندي" توهان کي وڏي جماعت سان رهڻ گهرجي. تر اهڙيءَ طرح حقيقت جا ڪر تمام گهڻا آهن، جيڪڏهن ڪو انهن کي هڪراء توهان کي وڏي جماعت سان رهڻ گهرجي. تر اهڙيءَ طرح حقيقت جا ڪر تمام گهڻا آهن، جيڪڏهن ڪو انهن کي هڪراءِ توهان کي وڏي جماعت سان رهڻ گهرجي. تر اهڙيءَ طرح حقيقت جا ڪر تمام گهڻا آهن، جيڪڏهن ڪو انهن کي هڪراءِ توهان کي وڏي جماعت سان رهڻ گهرجي. تر اهڙيءَ طرح حقيقت جا ڪر تمام گهڻا آهن، جيڪڏهن جو انهن کي هڪراءِ توهان کي وڏي جماعت سان رهڻ گهرجي. تر اهڙيءَ طرح حقيقت جا ڪر تمام گهڻا آهن، جيڪڏهن جي نهن کي هڪراءِ تي گڏ نہ تيندي"

(فصل -3)

ياد رکڻ گهرجي. تہ بي دينن مان هڪ ٽولو آهي جنھن کي سوفسطائي سڏيو وڃي ٿو. انھن تي لعنت هجي. هنن جو چوڻ آهي. تہ ڪنھن بہ شيءِ جو علم ٺيڪ ناهي. علم پنھنجي ذات ۾ ڪابہ شيءِ ناهي. اسان انھن کان پڇون ٿا. تہ اوھان

(1) II عاشوري. (2) 65 غافر. (3) 7 آل عمران.

جو حِمُو تَا، تـ ڪنهن بـ شيءِ جو علم نيڪ ناهي. تـ اهڙي حالت ۾ اسان کي ٻڌايو. تـ اوهان جو اهو خيال بلڪل نيڪ آهي. يا غلط آهي؟ جيڪڏهن چون تا تـ نيڪ آهي. تـ پوءِ اهائي علم جي ثابتي آهي. پر جيڪڏهن چون تـ غلط آهي، تـ پوءِ ان جي باري ۾ بحث ڪرڻ اجايو آهي. اهڙن ماڻهن سان گفتگو ڪرڻ ئي نـ گهرجي: بي دينن جو ٻيون ٽولو. جنهن جو عقيدو آهي. تـ اسان جو علم ڪنهن بـ شيءِ متعلق نيڪ ناهي. اسان کي اهڙي ٽولي کي ڇڏي ڏيڻ گهرجي. سندن اها ڳالهـ بيوقونيءَ واري آهي، ڇو تـ علم کي ڇڏي ڏيڻ بن ڳالهين کان خالي نـ ٿيندو؛ يا تـ علم جو ڇڏڻ علم جي ڪري هوندو. يا وري جهالت جي ڪري هوندو. تنهنڪري ڪنهن بـ صورت ۾ علم جو انڪار ڪرڻ ناممڪن ٿيندو، ۽ جهالت کان خالي نـ هوندو، جڏهن اهو ثابت آهي تـ علم جهالت جي ابتڙ آهي. تـ ان جو ترڪ ڪرڻ جهالت آهي. تڏهن جاهل ڦٽ لعنت جي لائق تيندو، ۽ جهالت ڪفر جو مثال آهي. تنهنڪري صمجون ۾ علم جو انڪار ڪرڻ ناممڪن ٿيندو، ۽ جهالت کان خالي نـ تيندو، ۽ جهالت ڪفر جو مثال آهي. تنهنڪري سمجهڻ گهرجي. تـ جهالت سان حقيقت جو ڪو واسطو ڪونهي. اها ڳالهـ سڀني مرشدن (مشائخ) جي برخلاص آهي. جنهن عام ماڻهن اهو قول ٻڌو. ۽ ان کي قبول ڪيائون. ۽ چيائون. تـ سڀني حوذين جو اهوئي مذهب آهي. ۽ ڪر جو طريقو بـ اهو ئي آهي. تڏهن سندن اعتماد گهٽجي ويو. سيخ ۽ ڪرڙ جو سـَنڌو دين سندن مدد ڪري ها. تهي ۽ ڪر جو طريقو بـ اهو ئي آهي. تڏهن سندن اعتماد گهٽجي ويو. سيخ ۽ ڪرڙ جو سـَنڌو دين سندن مدد ڪري ها. ته وي پنهنيو سارو زور گمراهيءَ جي بدران هدايت ۾ ڪر آڻين ها. ۽ سپني هي ندن معروبي هي. بي يو ماڻهن کي خلا جي حوالي تا ڪريون. تـ جيئن هو گمراهيءَ ۾ رهن. جيڪون سيخ دين سندن مدد ڪري ها. تـ هو پنهنجو سارو زور گمراهيءَ جي بدران هدايت ۾ ڪر آڻين ها. ۽ سچي دين جي امداد کان مُنهن نـ موڙين ها. هو خدا جي خانهن کي انڌي نظر سان نـ ڏسن ها. مگر پنهنجي ڏينهن رات جي سيناري لاه هن جي مي نور هن جي مادو کان جاري ني خون جي ۽ ترهن مندن مورين ۽ مون جي بن جي مي آهن جي مُنهن نـ موڙين ها. هو خدا جي خانهن کي انڌي نظر سان نـ ڏسن ها. مگر پنهنجي ڏينهن رات جي سڌاري لاءِ هن جي مُنهن نـ موڙين ها. يو خذا جي خاص ٻانهن کي انڌي نظر سان نـ ڏسن ها. مگر پنهنجي ڏينهن رات جي سڌاري لاءِ هن جي

جيڪڏهن بي دينن جي ٽولي وارن مان ڪن صوفين سڳورن وٽ وڃي پناھ ورتي آهي، تہ هنن جي نوراني جلون جي ڪري، وڏين مصيبتن مان ڇوٽڪارو حاصل ڪري ويا آهن، ۽ انهن جي عزت جي ڪري. پنهنجي سٺي زندگي گذاري رهيا آهن. کين سڀني کي هڪ جهڙو سمجهڻ نہ گهُريو هو، ۽ حق وارن سان مقابلو ڪري. سندن عزت ۾ هٿ وجهڻ نہ کيندو هو. اها ڳاله هنن لاءِ سٺي هئي. (مصنف داتا گنج بخش جو چوڻ آهي ته) مون کي هڪ اهڙي ماڻهوءَ سان بحث ڪرڻ جو موقعو مليو، جنهن کي ماڻهن هڪ وڏو عالم ٿي سمجهيو. حالائڪ هو اهڙو هو، جنهن غرور جي دستار کي علم، نفس جي پيروي کي سنت. شيطان جي فرمانبرداري کي امامن جو ڪردار ٿي ڇاتو. بحث ڪندي هن ٻڌايو، تہ بي دينن جا ٻارنهن پيروي کي سنت. شيطان جي فرمانبرداري کي امامن جو ڪردار ٿي ڇاتو. بحث ڪندي هن ٻڌايو، ته بي دينن جا ٻارنهن پيروي کي سنت. شيطان جي فرمانبرداري کي امامن جو ڪردار ٿي ڇاتو. بحث ڪندي هن ٻڌايو، ته بي دينن جا ٻارنهن چولا آهن. جن مان هڪ ٽرلو صوفين جو آهي، مون جواب ۾ چيو ته جيڪڏهن هڪ ٽرلو صوفين جو آهي. ته باقي يارنهن تولا اوهان مان هوندا. جيڪڏهن اوهان هڪ ٽولي کان پاڻ کي بچائي ٿا سگهو، ته پوءِ صوفي پاڻ کي انهن يارهن ٽولن کان ڪوي شڪ ناهي ته الله تعاليٰ پنهنجن نيڪ ٻانهن ۽ ولين جي هڪ تو کي عام ماڻهن کان لڪائي ڇڏيو آهي. آنهيءَ ۾ ماڻهن کان جا رکيو آهي. مرشدن خو ڪري کان پاڻ کي بچائي ٿا مگهو، ته پوءِ صوفي پاڻ کي انهن يارهن ٽولن کان ڪوي شڪ ناهي ته الله تعاليٰ پنهنجن نيڪ ٻانهن ۽ ولين جي هڪ ٽولي کي عام ماڻهن کان لڪائي ڇڏيو آهي. انهيءَ ۾ ڪوي شڪ ناهي تو الله تعاليٰ پنهنجن نيڪ ٻانهن ۽ ولين جي هڪ ٽولي کي عام ماڻهن کان لڪائي ڇڏيو آهن. انهيءَ ۾ حسب الزمان واهله " (دلين جي گمراهي دنيا وارن جي گمراهي وانگر ٿيندي آهي). هاڻي کان لڪائي ڇڏيو آهي. "هيار ماڻهي جي مرشدن جا قول پيش ٿا ڪريون. ته جيئن اهڙا ماڻهو جن تي الله جي مهرباني آهي. سي منڪرن جي ڇار کان بچن ۽ ۽ مرشدن جا قول پيش تا ڪرين جي هر تي الله جي مهرباني آهي. سي منڪرن جي جار کان بچن ۽ مرشدن جا قول پيش ٿا ڪرين. ته جيئن اهڙا ماڻهو جن تي الله جي مهرباني آهي. سي منڪرن جي ڇار کان بچن ۽

(فصل -4)

حضرت محمد بن فضل بلخي جو قول آهي: العلوم ثلثة علم من الله و علم مع الله و علم بالله. "علم جا ٽي قسم آهن: هڪ علم الله جي طرف کان ، ٻيون علم الله جي گڏ هجڻ سان ۽ ٽيون علم الله تعانيٰ جي ياد سان. " علم بالله معرفت جو نالو آهي. سڀني نبين ۽ ولين، انهيءَ سان الله کي سڃاتو آهي. انهيءَ معرفت کان سواءِ کين سڃاڻپ جي منزل نه ملي آهي. ڇو ته الله جي ذات جي ڄاڻ محنت ۽ ڪوشش سان حاصل نہ ٿيندي آهي. ماڻهن جو علم خدا جي معرفت جو سبب بڻبو آهي. حقيقت الله تعاليٰ جي معرفت جو سبب سندن هدايت ۽ مهرباني آهي. علم من الله جو نالو شرعيت جو علم آهي. الله تعاليٰ اسان ڏانهن پنهنجا حڪر موڪلي، انهن جي تعميل اسان تي فرض ڪئي آهي. علم مع الله ۾ درجن (مقامات)

جو علر. حق جي رستي جو علر ۽ ولين جي منزل جو بيان آهي. انهيءَ جي پوري ڄاڻ شرعيت جي پيروي کان سواءِ حاصل نٿي ٿي. اهڙي طرح سان شرعيت جي پيروي به درجن (مقامات) جي ظاهر ٿيڻ کان سواءِ نيڪ ناهي. حضرت ابو علي ثقفي جو قول آهي: "العلم حياة القلب من الجهل و نور العين من الظلمة ". (جهالت ۽ اونداهي جي مقابلي ۾ علم دل جي زندگي ۽ اکين جو نور آهي). مطلب اهو آهي تہ جهالت جي دُور ٿيڻ سان ۽ ڪفر جي اوندھ هٽڻ سان دل کي حياتي ۽ اکين کي روشني حاصل ٿئي ٿي. جنهن کي معرفت ناهي. ان جي دل مُــئل آهي. ۽ جنهن شرعيت جو علم ناهي. اهو نادانيءَ جو مريض آهي. ان ڪري ڪافرن جون دليون مُــُئل آهن. ڇو تہ کين خدا جي معرفت حاصل ناهي. غافل ماڻهن جي دل به بيمار آهي. ڇو تہ هو الله جي حڪمن جي تعميل نٿا کن. حضرت ابوبڪر وراق ترمذي فرمائي ٿو: من اڪتفئ باالڪلام من العلم دون الزهد فقد تزندق ومن اكتفي بالفقه دون الورع فقد تفسق. "جنهن علم كلام تي يروسو ركيو. ۽ عبادت (زهد) نہ ڪئي. سو بي دين آهي. ۽ جنهن فقهہ جي علم تي ڀروسو ڪيو. ۽ خدا جو خوف (تقويٰ) نہ رکيائين. سو فاسق (بي حيا) آهي. " ان جو مطلب اهو آهي تہ جنهن فقط توحيد جو علم پڙهيو. ۽ عبادت نہ ڪئي. سو بي دين بڻجي ويو. ۽ جنهـن پرهيزگار ٿيڻ کان سواءِ فقه جو علم سکيو. سو فاسق ۽ فاجر بڻجي ويو. مطلب تہ پنهنجن ڪمن ٺيڪ ڪرڻ. ۽ رياضت اختيار ڪرڻ کان سواءِ توحيد مجبوري (جبر) آهي. توحيد جي پوڄا ڪندڙ کي پنهنجي قول ۾ جبري ۽ فعل ۾ قدري ٿيڻ ضروري آهي. جيئن سندس هلت چلت جبر ۽ قدر جي وچ ۾ هجي. انهيءَ بحث جو تت اهو آهي جيڪو ڪامل مرشد حضرت ابوبڪر وراق فرمايو آهي: التوحيد دون الجبر وفوق القدر. "توحيد جبر جي هيٺان ۽ قدر جي مٿان آهي." تنهنڪري جيڪو ماڻهو عمل کان سواءِ توحيد جو علم اختيار ڪندو آهي. ۽ بي عملي جي بر خلاف نہ ٿيندو آهي. ۽ عبادت نہ ڪندو آهي. اهو بي دين (زنديق) ٿي ويندو آهي. فقهہ لاءِ پرهيزگاريءَ جو هجڻ وڏي اهميت وارو آهي. جيڪو شرعيت ۾ فقه جي علم رکڻ جي باوجود پرهيزگار نہ ٿيندو آهي. اهو شڪ ۽ گمان ۾ رهندو آهي. ۽ مذهب کان سواءِ مجتهد جي پيروي ڪندو آهي. سو آسانيءَ سان فسق ۾ فجور (بي حيائي جي ڪمن) ۾ مبتلاقي ويندو آهي. اهي سڀ شيون غفلت جي ڪري پيدا تينديون آهن. مرشدن جي مرشد حضرت يحيئ بن معاذ<sup>ن</sup> فرمايو آهي: اجتنب صحبة ثلاثية اصناف من الناس العلما<sup>م</sup> الغافلين و الفقرا المداهنن والمتصوفة الجاهلن." تن قسمن جي ماثهن جي صحبت كان پاسو كرڻ گهرجي: بي عمل عالم، زبان کي سچ کان بند ڪرڻ وارا فقير ۽ جاهل صوفي. " هاڻي سمجهڻ گهرجي. ته بي عمل عالم ڪير آهن؟ اهي هي آهن. جن دنيا کي پنهنجي دل جو قبلو بڻايو آهي. ۽ حيلن بهانن سان پاڪ شرعيت ۾ آسانيون پيدا ڪري رهيا آهن. ۽ حڪومت وارن جا پوڄاري بڻجي ويا آهن. ظالمن جي چاپلوسي ڪرڻ کي پنهنجو ڏوهاري جو ورد سمجهي رهيا آهن. ۽ انهن جي چانئٺ جي طواف کي پنهنجي متصد جو ڪعبو بڻائي رهيا آهن. ۽ عام ماڻهن ۾ پنهنجي مانَ ۽ مرتبي کي وڌائڻ سندن مسجد جو محراب بڻجي چڪو آهي. هو پنهنجي هٺ ۽ وڏائيءَ کي هوشياري سمجهي رهيا آهن. ۽ ان تان قربان ٿا ٿين. پنهنجي ڪلام ۾ ايتري بناوت ٿا ڪن. جو عام ماڻهن ۾ سندن ڪلام تمام باريڪ ٿو ليکجي. پنهنجن امامن ۽ استادن جي شان ۾ گستاخي ڪندا ٿا رهن. ۽ ديني بزرگن بابت غلط ڳالهيون ٿا ڪن. جيڪڏهن هن وقت ڪائنات کي انهن جي تارازيءَ ۾ توريو. تہ ڪوبہ وزن ظاهر نہ ٿيندو. ۽ حسد ۽ ساڙ کي مذهب جو نالو ڏنو ويندو. اصل ۾ انهن جي پڇاڙي تمام خراب آهي. ڀلا اهڙين ڳالهين جو علم سان ڪهڙو واسطو آهي؟ علم تہ اهڙي شيءِ آهي. جنهـن سان علم وارن جي دلين مان ناداني جون ڳالهيون ناس ٿي وينديون آهن.

زبان کي سچ کان بند ڪرڻ وارا فقير آهي. جيڪي هر هڪ ڪر پنهنجي خواهش مطابق ڪندا آهن. هو ڪوڙ واري ڪر جي بہ تعريف ڪندا رهندا آهن: جيڪڏهن کين ڪو ماڻهو سندن طبعيت جي ابتڙ ڪر ڪندڙ نظر ايندو آهي. تہ ان کي گيلا ڪندا آهن. هو ماڻهن ۾ تمام گهڻي لالج رکندا آهن ۽ کين ڪوڙ (باطل) جي دعوت ڏيندا آهن.

جاهل صوفي اهي هوندا آهن. جن کي ڪنهن بہ مرشد جي صحبت نصيب نہ ٿيندي آهي. ۽ ڪنهن بہ وڏي جو ادب نہ سکندا آهن. هو انهن کي عام ماڻهن ۾ شامل ڪندا آهن. هنن زماني جي ڪابہ تڪليف نہ ڏٺي آهي. هو انڌي پيروي سبب

رنگا رنگي ڪپڙا پائيندا آهن. ۽ عام ماڻهن ۾ شامل ٿي. تمام خراب عادتن ۾ ڦاسي ويندا آهن. سندن صحبت ۾ حد کان وڌيڪ بيوقوفيءَ جو مظاهرو ٿيندو آهي. هو ٻين کي بہ پاڻ وانگر سمجهندا آهن. ۽ وٽن سچ ۽ ڪوڙ جي ڪا تميز نہ هوندي آهي. تنهنڪري انهن ٽنهي ٽولن لاءِ خدا کان مدد ٿو گهران. پنهنجن مريدن کي به انهن کان دُور رهڻ جي هدايت ٿو كريان. حضرت با يزيد بسطامي<sup>7</sup>، متس الله جي رحمت هجي، فرمائي تو: عملت في المجاهدة ثلب ثين سنة فما وجدت شيئًا الله علي من العلم ومتابعته. \* مون ٽيهہ سال مجاهدا ڪيا. مگر علم ۽ ان جي پيروي کان وڌيڪ سخت ڪابہ شيء نظرن آئي. سڀني ڪمن ۾ علم تي عمل ڪرڻ ان ڳالهہ کان ڏکيو آهي. جو باھ تي پير رکيا وڃن. علمي تحقيق سان هڪ مسئلي جي ڄاڻ رکڻ کان پلصراط تان هزار ڀيرا لنگهڻ سهنجو آهي. هڪ بدڪار (فاسق) لاءِ علم موجب ڪو مسئلو حل ڪرڻ دوزخ ۾ رهڻ کان ڏکيو آهي. ان ڪري تو تي واجب آهي تہ اڳ ۾ علم حاصل ڪر ۽ پوءِ ان تي عمل پيدا ڪر. ٻانهو ڪيترو به علم حاصل ڪندو. تڏهن به هو الله جي مقابلي ۾ جاهل رهندو. تنهن ڪري هن کي گهرجي. ته هو هميشـه ائين سمجهي تہ پاڻ ڪجهہ بہ نٿو ڄاڻي. ڇو تہ هو بندگيءَ جي علر کان سواءِ ڪجهہ بہ سکي نٿو سگهي. ۽ بندگي خدا جي رستي ۾ هڪ وڏو حجاب آهي. هن لاءِ ڪنهن بزرگ چيو آهي: العجزعن درڪ الادراڪ، ادراڪُ والوقف في طرق الاخيار اشراكُ. "علم جي ڄاڻ کان عاجز رهڻ ئي علم جي ڄاڻ آهي. نيڪين جي رستي کان هٽي وڃڻ شرڪ آهي. " جيڪو علم نٿو سکي. ۽ پنهنجي جهالت تي قائر ٿو رهي. اهو ڪافر آهي. جيڪو سکي ٿو. ۽ علم ۾ ڪمال حاصل ٿو ڪري. اهو حقيقي مطلب سمجهي ٿو وڃي. ۽ منجهس علميت پيدا ٿئي ٿي. ۽ هو ڄاڻي ٿو. تہ سندس علميت علم ۾ عاجزي ڏيکارڻ کان سواءِ ڪجهہ به ناهي. ڇو ته شڪن ۽ شبهن کي حقيقت ۾ ڪا اهميت ڪانهي. اها عاجزي انسان کي علم جي تلاش ۾ پختو ڪري ڇڏيندي آهي.

7

www.maktabah.org

o the interest

باب ٻيو

## دوريشيءَ جو ثبوت

دوريشي (فقر) کي خدا جي رستي ۾ وڏو مرتبو حاصل آهي. ۽ هن رستي ۾ درويشن لاءِ وڏا خطرا آهن. الله تعـاليٰ فرمايو آهي: ليلفقرا الذين أحصروا في سبيل الله لايستطيعون ضرباً في الارض يحسبهم الجاهل اغنيا من التعفف (1). "اهڙن درويشن جي خدمت ڪرڻ گهرجي. جيڪي الله جي رستي ۾ اهڙيءَ طرح وڪوڙيا پيا آهن. جو زمين تي هلي چلي نٿا سگهن. جاهل ماڻهو انهن جي خوداري ڏسي. کين مالدار سمجهي رهيا آهن. " ٻئي هنڌ الله تعاليٰ فرمايو آهي: ضرب الله مثلا عبدا مملوڪا لايقدر عليٰ شي <sup>(2)</sup> ۽ " الله تعاليٰ ٻانهي جو مثال بيان ڪيو آهي. جيڪو ٻئي جي ملڪيت ۾ آهي. ۽ ڪنهن بہ شيءِ تي طاقت نٿو رکي. " هڪ ٻي جاءِ تي ارشاد آهي: تتجافيٰ جنوبهر عن المضاجح يدعون ربهر خوفاً و طمعاً <sup>(3)</sup>. "انهن جا پاسا آرام کان آجا آهن. هو خوف ۽ اميد جي حالت ۾ پنهنجي رب پاڪ کي پُڪاريندا ٿا رهن. <sup>\*</sup> حضور رسول ﷺ جن بـ درويشي اختيار ڪئي ۽ فرمايو: اللهـر احيني مسڪيناً و أمــتني مسڪـــناً وَ أحشـُـرني فـي زمـرة المساڪين. "اي الله سائين! مون کي مسڪينيءَ ۾ جيئرو رک، ۽ مسڪيني ۾ مار، ۽ منهنجو حشر مسڪينن جي ٽولي سن ڪر. " اهو به فرمايو اٿن. تہ حشر جي ڏينهن خدا تعاليٰ فرمائيندو: ادنوا مني احبائي فيقول المائڪة من احبائک فيقول الله عز وجل الفقرا والمساكين." منهنجن دوستن كي مون وٽ آڻيو. ملائك عرض كندا. ته اوهان جا دوست كهڙا آهن؟ وڏي عزت ۽ مرتبي وارو الله چوندو. تہ اهي فقير ۽ مسڪين آهن. " اهڙيون ٻيون بہ آيتون ۽ حديثون آهن. اهي ايتريون تہ مشهور آهن. جو دليل لاءِ سندن پيش ڪرڻ جي ضرورت ئي ڪانہ آهي. حضور ﷺ جن بہ پنهنجي رسالت جي وقت ۾ درويشن ۽ مهاجرن سان اٿندا ويهندا هئا. انهن سڀني ڳالهين کي ڇڏي ڏنو هو. الله تعاليٰ کي ئي روزي ڏيندڙ سمجهندا هئا. ۽ ان جي ذات تي پورو پورو ڀروسو رکندا هئا. ان ڪري ئي حضور ﷺ جن کي سندن صحبت ۽ اسندن حقن قائر رکڻ لاءٍ موكليو ويو هو. الله تعاليٰ كين فرمايو آهي: ولا تَطرُد الذين يدعون ربهم بالغداوة و العشبي يريدون وجهمه "جيكي (اصحاب صفه) صبح شام پنهنجي رب جي عبادت ڪن ٿا. ۽ ان جو رضامندي چاهين ٿا. تن کي نہ ڇڏ. " ٻي جاءِ تي فرمان آهي: " ولا تُعمد عيناك عنهر تريد زينة الحياة الدنيا" (دنياوي زينت لاءٍ تنهنجون اكيون انهن كي حِدّي، بي شيء تي پوڻ نہ گهرجن). ان کان سواءِ حضور ﷺ جن جو اهو معمول هوندو هو. جو انهن اصحابن مان ڪنهن کي بہ ڪئي ڏسندا هئا. تہ چوندا هئا. هي أهي ماڻهو آهن. جن لاءِ الله تعاليٰ مون کي تاڪيد ڪيو آهي. الله تعاليٰ درويشيءَ جو وڏو مرتبو ڪيو آهي. ڇو تہ انهن درويشن ظاهري وارن ۽ ڳُجهن ڪمن کي ڇڏي ڏنو آهي. ۽ وڏيون تڪليفون ۽ مصيبتون سَهي. خدا ڏانهن لاڙو رکيو اٿن. ايتري قدر جو فقيري سندن فخر بڻجي وئي آهي. هو نہ سچائي (فقيري) جي اچڻ ڪري خوش ٿيندا آهن. ۽ نه وري ان جي هلئي وڃڻ ٿي غمگين ٿيندا آهن. فقيريءَ جي هڪ رسم آهي. ۽ حقيقي رسم سچائي ۽ پريشاني آهي. اصل ۾ اها سندن نصيب جي بلندي آهي. جنهن بـ اها رسر ڏئي. ۽ مراد حاصل ڪرڻ کان سواءِ فقط ان رسير کي اختيار ڪيو. اهو حقيقت کان پري هٽي ويو. مراد ملڻ سان حقيقت بہ حاصل ٿي ويندي. جنهن کي بہ حقيقت حاصل ٿيندي. اهو ساري ڪائنات کان منهن موڙي ڇڏيندو. هو پوريءَ طرح فنا حاصل ڪرڻ لاءِ سڀني شين کي فنا سمجهندو. ۽ باقي رهندڙ ڏانهن ڌيان ڏيندو جيئن حديث ۾ آيو آهي: "من لر يعرف سوي رسم لر يسمع سوي اسم» (جنهن فقيريءَ جي رسر کان سواءِ ڪجھ نہ ڄاتو. تنهن ان جي نالي کان سواءِ ڪجھ بہ نہ ٻڌو). فقير درويش اهو آهي. جنهن وٽ ڪجھ بہ نہ

(1) 273 البقرة. (2) 75 النحل. (3) 16 السجدة.

هجي. ۽ ڪاب شيءِ منجهس خلل پيدا نہ ڪري. هو دنياوي مال جي ڪري شاهوڪار نہ هجي. ۽ نہ وري مال جي نہ هجڻ جي ڪري محتاج رهي. دنيا جي مال (اسباب) جو هجڻ يا نہ هجڻ. ٻئي هڪ لاءِ هڪجهڙا آهن. اڃا به هو مال جي نه هجڻ جي ڪري وڌيڪ خوش هوندو آهي. ان لاءِ مرشدن فرمايو آهي ته درويش جيتري قدر سچو هوندو اوتري قدر هن جو حال ڪشادو هوندو، ڇو ته درويش لاءِ دنيا جي ظاهري مال جو وجود ئي نڀاڳ جي نشاني هوندو آهي. تنهنڪري درويش لاءِ ڪشادو هوندو، يو ته درويش لاءِ دنيا جي ظاهري مال جو وجود ئي نڀاڳ جي نشاني هوندو آهي. جينڪري درويش لاءِ دنيا جا لاڳاپا جيترا وڌيڪ هوندا. اوترا ان لاءِ نقصانڪار ثابت ٿيندا. حقيقت ۾ درويش اهو آهي. جيڪو زندگيءَ جي ضرورتن مان ڪنهن به شيءِ سان واسطو نه رکي. هن لاءِ ايترو هڻڻ گهرجي. جيترو سندس جيئري رهڻ لاءِ ڪافي هجي. الله تعاليٰ جي پيارن ٻانهن جون زندگيون الله جي ڳجهن رازن، ۽ مهريانين سان ڀريل هونديو آهن. دنيا جي فاني مال جون محتاج نه ٿينديون آهن. اهي دنيا جي گاهي مان مان جو مهريانين سان ڀريل هوندو آهي. جيڪو زندگيءَ جي

حكايت: بيان كيو ويو آهي تہ هك درويش جي كنهن بادشاه سان ملاقات ٿي. بادشاھ درويش كي چيو، تہ پنهنجي ضرورت بُداءا فقير جواب ۾ چيو، تہ مان پنهنجن غلامن جي غلام كان كابہ شيء نہ گهرندوآهيان. بادشاھ فرمايو تہ اهو كيئن ٿي سگهندو؟ فقير جواب ڏنو، تہ منهنجا ٻہ غلام آهن. جيكي تنهنجا بادشاھ آهن. هكڙو دنيا جو حرص ۽ ٻيو نہ كُنندڙ اميد.

حضور ﷺ جن فرمايو آهي: "الفقر عز لاهله" (درويشي درويشن لاءِ عزت جو سبب آهي). جا شيءِ ڪنهن اهل لاءِ عزت هوندي آهي. سا نا اهل لاءِ ذلت بڻبي آهي. درويش جي عزت ان ۾ آهي. تہ هو پاڻ کي ذليل ڪمن کان بچائي. ۽ پنهنجي حال کي خلل وارين ڳالهين کان حفاظت ۾ رکي. نہ سندس بدن گناھ جي ذلت ۾ خراب ٿئي. ۽ نہ وري سندس روح خلل وارين ڳالهين ۾ گرفتار رهي. درويش جي ظاهري حالت نعمتن سان ڀريل ۽ اندروني حالت ڳجهين مهربانين سان سينگاريل هجي. جيئن سندس بدن روحاني ۽ دل رباني جو مرڪز بڻجي وڃي. مخلوق سان سندس ڪوبه لاڳاپو نه رهي. ۽ آدميت سان سندس ڪوبه واسطو نه رهي، ۽ هو مخلوق جي لاڳاپي ۾ آدميت جي نسبت جو محتاج نه رهي. جيڪڏهن ساري دنيا سندس ملڪيت ۾ لچي وڃي. تڏهن به هن ۾ غرور پيدا نه ٿئي. ٻئي جهان سندس درويشيءَ جي تارازيءَ ۾ مڃر جي پُرَ جيترو وزن به نٿا رکن. اهڙيءَ حالت ۾ درويشن جو هڪ دم به بنهي جهان يندس درويشيءَ جي تارازيءَ ۾ مڃر جي

(فصل -1)

مرشدن (مشائخن) تي الله جي رحمت هجي. هنن درويشيءَ ۽ بي نيازي جي ڳاله ۾ اختلاف ڪيو آهي تہ صفتن جي لحاظ کان ٻنهي ۾ وڌيڪ ڪير آهي؟ حقيقي بي نياز (غني) تہ صرف الله تعاليٰ جي ذات آهي. ۽ ان ذات کان سواءِ سڀني وصفن ۾ ڪوبہ ڪامل ڪونهي.

حضرت يحييٰ بن معاذ رازي<sup>3</sup>، احمد بن ابي البحواري<sup>3</sup>، حارث المحاسبي<sup>3</sup>، ابوالعباس بن عطا<sup>3</sup>، رويم بن محمد<sup>3</sup>، ابو الحسن بن شمعون<sup>3</sup> ۽ متاخرين مان مرشدن جو مرشد ابو سعيد بن محمد الميهني (مٿن الله جي رحمت هجي) سيني بي نيازي (غنا) کي درويشي کان وڌيڪ ڄاتو آهي. درويشيءَ جي مقابلي ۾ هنن وٽ دعويٰ جو دليل اهو آهي تد بي نيازي الله تعاليٰ جي صفت آهي. ۽ درويشيءَ کان ان جي ذات پاڪ آهي. تنهنڪري اها صفت جنهن جو خدا ۽ انسان جي وچ ۾ لاڳاپو هجي. ان جو مرتبو، ان صفت کان مٿانهون آهي. جيڪا فقط انسان ۾ هجي، ۽ خدا ۾ نه هجي. اسان جو چوڻ آهي تد اهو لاڳاپو صرف لفظي ۽ نالي ماتر آهي، ۽ حقيقي ۽ معنوي ناهي. حالات اهو لاڳاپو ۽ هڪ جهڙائي معنيٰ ۾ هئڻ گهرجي. اهوممڪن ناهي، ڇو تد الله تعاليٰ جون صفتون قديم (اصل کان) آهن. ۽ مخلوق جون حادث (فاني). تنهنڪري اهو دليل ڪوڙو آهي. مان علي بن عثمان جلابي چوان ٿو، تد اهو هڪ بيڪار بحث آهي. غني خدا جي صفت آهي، ۽ اُهو ٿي ان جي ڪوڙو آهي. مان علي بن عثمان جلابي چوان ٿو، تد اهو هڪ بيڪار بحث آهي. غني خدا جي صفت آهي، ۽ اُهو ٿي ان جي ڪوڙو آهي. مان علي بن عثمان جلابي چوان ٿو، تر اهو هڪ بيڪار بحث آهي. غني خدا جي صفت آهي، ۽ اُهو ٿي ان جي ان معن آهي. مخلوق انهيءَ نالي ماتر آهي، ۽ حقيقي ۽ معنوي ناهي. جالات اهن. ۽ مخلوق جون حادث (فاني). تنهنڪري اهو دليل ڪوڙو آهي. مان علي بن عثمان جلابي چوان ٿو، تر اهو هڪ بيڪار بحث آهي. غني خدا جي صفت آهي، ۽ اُهو ٿي ان جي ڪوڙو آهي. مان علي بن عثمان جلابي جوان ٿو، تر اهو هڪ بيڪار بحث آهي. غني خدا جي صفت آهي، ۽ اُهو ٿي ان جي ڪوڙو آهي. مخلوق انهيءَ نالي جي لاڱو بڻجي نٿي سگهي. انسان پيدا ئي فقير ۽ محتاج ٿيو آهي، تنهنڪري هن کي فقر درويشي) جو نالو جڳائي ٿو. مجازي لحاظ کان خدا کان سواء ڪنهن ب انسان کي غني سڏڻ جائز نه آهي. الله تعاليٰ

ضرورت آهي. بانهي کي جيڪا بي نيازي (غنا) حاصل ٿئي ٿي. اها خدا جي عطا ڪيل هوندي آهي ۽ هو سببن جو محتاج هوندو آهي. ٻنهي ۾ لاڳاپو ۽ هڪجهڙائي حقيقي نہ هوندي آهي. خدا جي ذات ۾ ڪنهن جو بہ لاڳاپو جائز ناهي. نہ ان جي صفتن ۾ به لاڳايو جائز ٿيندو. ۽ نالي ۾ به لاڳايو رکي نہ سگھيو. باقي رهندي لفظن ۽ نالي جي ڳالهه. نالو فقط سجاڻپ لاءِ هوندو آهي. خدا ۽ مخلوق جي وچ ۾ وڏو فاصلو رکيل آهي. تنهنڪري الله جي بي نيازي (غنا) اها آهي. ته هن کي ڪنهن جي بہ پرواھ ڪانهي. هو جو ڪجھ چاهيندو آهي. سو ڪندو آهي. ڪوبہ سندس ارادي کي روڪي نٿر سگھي، ۽ نہ وري ڪوئي سندس قدرت جي آڏو اچي سگھندو. سندس ارادي جي خلاف ڪويہ سگھ ساري نٿو سگھئ. سندس قدرت جي آڏو دم هئڻ جي ڪنهن کي بہ طاقت ناهي. سندس سموريون صفتون قديم آهن. هو هميشه پنهنجين صفتن نٽان قائم رهڻ وارو آهي. ۽ اصل کان وٺي قائم هو. مخلوق جي بي نيازي مال متاع هٿ ڪرڻ سبب ٿورن ڏينهن لاءِ هُزندي آهي. هن کی همیشه جی بی نیازی نه هوندی آهی. هو (انسان) کذهن مصیبت پر هوندو آهن، ترکذهن فرحت پر رهندو آهی. هو عاجزيء ۾ ذليل به ٿيندو آهي. تنهنڪري اها نسبت انسان لاءِ عارضي ۽ خدا لاءِ حقيقي هوندي آهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: يا ايهاالناس انتر الفقرا الى الله و الله هو الغني الحميد. "اي انسانو! اوهان خدا آذو محتاج آهيو ۽ الله تعالئ خوبين وارو ۽ بي نياز آهي". ٻيو فرمان آهي: والله غنسي وَ 1 نتُم الفقراء "الله بي نياز آهي ۽ اوهان محتاج آهيو. " عام ماڻهن جو هڪ ٽولو چوي ٿو. تہ اسان تونگر کي درويش کان وڌيڪ ٿا سمجهون. ڇو تہ الله تعاليٰ تونگر کي ٻنهي جهانن ۾ نيڪ بنايو آهي. ۽ هن تي تونگري جو احسان ڪيو آهي. انهن ماڻهن هن ڳاله ۾ بي نيازي کي دنيا جي گهڻائي. انسانن جي اميدن جو يورو ٿيڻ ۽ آساني سان مرادن جو حاصل ٿيڻ ئي سمجهيو آهي. هنن جو دليل آهي. تہ الله تعاليٰ تونگريءَ تي شڪر ڪرڻ. ۽ سچائيءَ ۾ صبر ڪرڻ جو حڪر ڏنو آهي. مصيبت ۾ صبر ڪرڻ ۽ ٿوري تي راضي رهڻ جو ارشاد ڪيو آهي. نعمتن حاصل ٿيڻ تي وري شڪر گذار ٿيڻ جو فرمان آهي. تنهنڪري مصيبتن کان نعمتن جو درجو مٿي آهي. ان جي جواب ۾ اسان چئون ٿا. تہ نعمت حاصل ٿيڻ تي شڪر گذار ٿيڻ کي وڌيڪ نعمت جي ملڻ جو سبب بڻايو ويو آهي. ۽ سچائي ۾ صبر ڪرڻ کي خدا جي ويجهڙائي حاصل ڪرڻ جو سبب بڻايو ويو آهي. الله تعاليٰ فرمائي ٿو: لئن شڪرتير لا زيد نكُر "اوهان شكر كندا ته اوهان كي وذيك ذيندس"، ۽ صبر لاءِ فرمايائين: ان الله مع الصابرين. "بيشك الله تعالئ صبر ڪرڻ وارن سان آهي". جيڪو ماڻهو مالداريءَ ۾ غفلت سبب شڪر نٿو ڪري. تہ الله تعاليٰ سندس غفلت کي اڃا بہ وڌائي ٿو. ۽ جيڪو سچائيءَ جي مصيبت ۾ صبر ٿو ڪري. جيڪو الله جي ويجهڙائيءَ جو سبب آهي. تہ الله تعاليٰ سندس ويجهڙائي کي اڃا بہ وڌائي ٿو. اها بي نيازي. جنهن کي مرشد سچائي کان سٺو ٿا سمجهن. اها ٻئي قسم جي آهي. ۽ عام ماڻهن جي متصدن جي ابتڙ آهي. عام ماڻهو بي نيازي ان کي ٿا سڏين. جنهن ۾ دنيا جي نعمتن جي گهڻائي هجي. ۽ شاهوڪار انهن مان فائدو حاصل ڪري سگهي. خدا جي ويجهڙائي ٻي شيءِ آهي. ۽ غفلت ۾ غرق ٿيڻ ٻي شيءِ آهي. حضرت شيخ ابو سعيد فرمائي قو: الفقر هو الغنا باالله. "درويشي اها بي نيازي آهي. جيكا الله تعاليٰ جي ويجهڙائي سان حاصل تيندي آهي. " ان مان مراد هميشه رهڻ وارو (ابدي) كشف آهي. جيكو الله پاك جي جلوي ڏسڻ سان حاصل ٿيندوآهي.

اسان چئون ٿا، تہ جيڪو ڪشف الله تعاليٰ جي جلوي ڏسڻ سان حاصل ٿيندو آهي، ۽ جنهن کي ڪن مرشدن بي نيازي (غنا) سڏيو آهي، تنهن ٿي پردو پئجي سگهي ٿو يا نہ؟ جيڪڏهن اهڙي ڪشف واري کي پرديدار سمجهنداسون ته پرءِ اهو جَلَون جي ديدار جو محتاج رهندو يا نہ؟ جيڪڏهن اوهان چئو ٿا، تہ محتاج نہ رهندو تہ اهو ممڪن نہ ٿيندو، جيڪڏهن اوهان چئو ٿا، تہ محتاج رهندو ته اهڙي حالت ۾ گهرج پوڻ سان بي نيازي جو نالو ئي نہ رهندو. اصل ۾ بي نيازي خدا جي ذات سان هوندي آهي. اها ذات پنهنجن صفتن سان قائر، ۽ مرادن سان ثابت رهندي آهي. انسانن ۾ وصفن جو ۾ مرادن جو ثابت هجڻ ممڪن نہ آهي. ڇو تہ اهي بي نيازيءَ جي لاڻق ناهن. حقيقت ۾ انسانن جي ذات عين نياز هوندي آهي. ان جي قاني هجڻ لاءِ سندس محتاجي ڪافي آهي. تنهنڪري جنهن کي هميشه رهڻ واريون صفتون هونديون آهن.

اهو حقيقي غني هوندو آهي. ۽ جنهن جون صفتون عارضي هوندون آهن. اهو ڪنهن به مستقل نسبت جي لائٽ نه هوندو آهي. تنهنڪري الغني من اغناه الله. "غني اهو آهي جنهن کي خدا تعاليٰ غني بڻائي. ان جو مطلب صاف آهي. يعني غني الله آهي، جيڪو فاعل آهي. ۽ جنهن کي غني بڻايو ويو. سو مفعول آهي. فاعل هميشه پنهنجي ذات سان قائر هوندو آهي. ۽ مفعول جو وجود فاعل جو محتاج هوندو آهي. انهن ڳالهين جو نتيجو اهو نڪرندو ته جيڪو خدا جي فضل کان سواءِ پنهنجو پاڻ رهندو. انهيءَ جي صفت بشريت هوندي. ۽ جيڪو خدا جي فيض سان قائر هوندو تهن جيڪو خدا جي فضل کان صفت فنا ٿي ويندي. مان علي بن عثمان جلابي چوان ٿو ته حقيقي بي نيازي (غنا) کي صفتن جي قائر رهڻ سان ڪو واسطو ناهي. ڇو ته اهو ثابت ٿي چڪو آهي تا نماني صفتون گهٽ حيثيت واريون ۽ فنا ٿيندڙ آهن. ان کان سواءِ انهن مفتن جي فنا ٿيڻ کان پوءِ به اهو لغظ چئي نٿو سگهجي. ڇو ته فنا ٿيڻ واري شيءِ کي ڪوبه نالو ڏئي نٿو سگهجي. جنهن بر شيء جون صفتون فنا ٿي وڃن. تنهن تي نه مو ندي شو سگهجي. ڇو تو فنا ٿيڻ واري و فنا ٿيندڙ آهن. ان کان سواءِ انهن به مفتن جي فنا ٿيڻ کان پوءِ به اهو لغظ چئي نٿو سگهجي. ڇو ته فنا ٿيڻ واري شيءِ کي ڪوبه نالو ڏئي نٿو سگهجي. جنهن جو تي ٿيڻ واري شيءِ کي ڪري نان کو مفتن جي و خله جي نيو سواءِ نهن جو مفتن جي منون و مي تو سگهجي. جو ته منه تيڻ واري شيءِ کي ڪوبه نالو ڏئي نٿو سگهجي. جنهن م

عام ماڻهن جي گهڻائي. ۽ سمورا مرشد درويشيءَ کي بي نيازي کان وڌيڪ سمجهندا آهن. ڇو تہ قرآن ۽ حديث ۾ درويشيءَ جي تعريف ڪئي وئي آهي. أمت جي گهڻي حصي جو انهيءَ ڳالهم تي اتفاق آهي. مون حڪايتن ۾ ڏنو آهي تم دڪ دفعي حضرت جنيد<sup>ن</sup> ۽ حضرت ابن عطا<sup>ن</sup> انهيءِ مسئلي ٿي بحث ڪري رهيا هئا. ابن عطا <sup>ن</sup> جو چوڻ هو تہ بي نياز (غني) ماڻهو وڏي فضيلت وارا آهن. ڇو تہ قيامت جي ڏينهن انهن کي پنهنجي دولت جو حساب ڏيڻو يوندو. ۽ حساب ڏيڻ وقت هو الله تعاليٰ جي خطاب مان سڌي طرح فيض حاصل ڪري سگهندا. جيڪڏهن کين سزا ملندي تہ اها بہ سندن محبوب جي طرفان هوندي. جيڪا محبت وارن کي ملندي رهندي آهي. حضرت جنيد جواب ڏنو تہ جتي شاهوڪارن کان حساب جي گهر ٿيندي. اتي فقيرن کان عذر پڇيو ويندو. ۽ ظاهر آهي تہ عذر جي منزل حساب جي منزل کان مٿانھين آهي. ان ۾ هڪ عجيب نڪتو آهي. محبت ۾ عذر مان ڌاريائپ ظاهر ٿيندي آهي ۽ سزا وري هيڪڙائي جي ابتڙ هوندي آهي. محبت وارا ٻنهي حالتن کي مصيبت سمجهندا آهن. ڇو تہ عذر پر محبوب جي حڪر جي بجا آوريٰ پر ڪوتاهي هوندي آهي. يعني مِدْهن هو پنهنجو حق گهري. تڏهن هي عذر پيش ڪري. ۽ سزا وري دوست جي حڪر جي ڪوتاهي ٿي ملندي آهي، ان وتت اهو دوست انهيء كوتاهيء جي كري كيس سزا ڏيندو آهي. اهي ٻئي ڳالهيون معكن نه آهن. سڀني ڳالهين ۾ قَعَير صبر ۽ شاهوڪار شڪر ڪندا آهن. حقيقي دوستيءَ ۾ دوست پنهنجي دوست کان ڪاب شيءِ نہ گهرندو آهي. ۽ نہ وري کر دوست پنهنجي دوست جي حکر ميڻ کان انڪار ڪندو آهي. ڪنهن بزرگ ڪهڙو نہ چڱو چيو آهي: " ظَلَرُ من سميٰ ابن آدم اميراً وقد سماه ربه فقيراً " (جنهن آدم جي ٻچي کي امير سڏيو. تنهن ظلر ڪيو. هن جي رب هن جو نالو نٽير رکيو آهي). الله جي درگاھ ۾ جنھن وجود جو نالو فقير آهي. سو جيڪڏهن ظاهر ۾ امير آهي. تڏهن بہ حقيقت ۾ اهوئي فقير رهندو. جنهن پنهنجي محبوب جي زنجير ۾ پاڻ کي قيدي نہ ڄاتو. سو هلاڪ ٿي ويو. توڙي کڻي ظاهر ۾ هو تخت ۽ تاج جو مالڪ هجي. دراصل غني صدقي وٺڻ وارن مان هوندا آهن. ۽ فقير صدق (سچ) وارا هوندا آهن. صدق وارا صدقي وٺڻ وارا نہ ٿي سگهندا آهن. نتيجو اهو نڪتو تہ حضرت ايوب عہ جي درويشي حضرت سليمان عہ جي بي نيازي وانگر آهي. اهوئي سبب آهي جو سخت صبر ڪرڻ واري حضرت ايوب عہ کي نعم البدل يعني نيڪ ٻانهو سڏيو ويو. ۽ تخت ۽ تاج واري حضرت سليمان عہ کي بہ نعر البدل يعني نيڪ ٻانهو سڏيو ويو. الله جي رضا حاصل ٿيڻ سبب حضرت ايوب عه جي درويشيء کي حضرت سليمان عه جي بي نيازيء وانگر سڏيو ويو. مون استاد ابوالقاسم قشيري کان ٻڌو ته ماڻهن درويشي ۽ بي نيازيءَ جي باري ۾ بحث ڪري. هڪ کي سٺو سمجهيو. مگر مان اهو ٿو چاهيان. تہ منهنجو حقيقي محبوب جنهن کي پسند ڪري. اهوئي مون کي گهرجي. جيڪڏهن مون لاءِ بي نيازي (شاهوڪاري) پسند ڪري تہ مون کي پنهنجي يادگيري کان غافل نہ رکي. ۽ جيڪڏهن درويشي پسند ڪري. تہ ان ۾ لوڀ ۽ لالج کان پناهہ ۾رکي. حقيقت ۾ شاهرڪاري به ان جي نعمت آهي. مگر جيڪڏهن ان جي ڪري غفلت پيدا ٿئي. تہ مصيبت آهي. درويشي به ان جي نعمت آهي. مگر جيڪڏهن ان جي ڪري لالج پيدا ٿئي. تہ وڏي مصيبت آهي. اصل شاهوڪاري ۽ درويشي ٻئي انهيءَ حقيقي

بادشاھ (منعر) جون نعمتون آهن. مگر انهن مان جيڪي نتيجا نڪرن ٿا. سي جدا جدا قسمن جا آهن. درويشي ان شيء جو نالو آهي. جنهن سان دل مان الله جي نالي کان سواءِ هر شيءِ نڪري وڃي. ۽ شاهوڪاري (غنا) ان شيءِ جو نالو آهي. جيڪا دل کي الله تعاليٰ کان سواءِ ٻين شين ڏانهن مشغول رکي. جيڪڏهن دل کي ڪشادگي (فراغت) حاصل ٿئي ٿي. تر نر درويشي شاهوڪاري کان ڀلي آهي ۽ نه وري شاهوڪاري درويشيءَ کان سٺي آهي. شاهوڪاري مال جي گهڻائي جو نالو آهي. ۽ درويشي مال جي گهٽتائي جو نالو آهي. حقيقت ۾ ساري مال متاع جو حقيقي مالڪ الله تعاليٰ آهي. جيڪڏهن طالب ملڪيت کي ترڪ ڪري ڇڏيندو ته هو شرڪ کان بچي ويندو. ۽ ٻنهي نالن کان بيپرواھ ٿي رهندو.

طريقت جي مرشدن شاهوڪاريءَ ۽ درويشيءَ جي باري ۾ ڪجھ رمزون بيان ڪيون آهن. مان پنهنجي وس آهر سندن كجه قول هن كتاب ۾ ڏيان ٿو انشا الله.متاخرين مان هڪ چيو آهي: " ليس الفقير من خلا من الزاد انما الفقير من خلا من المراد . \* (فقير اهو سجو ناهي جنهن وٽ ڪجھ نہ هجي، مگر فقير اهو آهي جنهن جي دل خواهش کان خالي هجي) . جيڪڏهن ڪنهن کي خدا دولت عطا ڪري. ۽ هو ان جي سنڀال جو ارادو ڪري تہ هو غني آهي. جيڪڏهن هو انهيءَ دولت تان هٿ کڻي ڇڏي. تڏهن بہ غني آهي. ڇو تہ انهن ٻنهي حالتن ۾ پرائي ملڪيت تي قبضي ڪرڻ جو سوال اُٿندو. حقيقت ۾ پرائي ملڪيت تي قبضو نہ ڪرڻ ۽ پنهنجي ملڪيت جي سنڀال ڇڏي ڏيڻ جو نالو فقيري آهي. حضرت يحيئ بن معاذ رازي چيو آهي: "عامة الفقر خوف الفقر". (فقيري جي نشاني فقيري وڃائجڻ جي خوف جو نالو آهي). درويشيءَ جي ٺيڪ هجڻ جي نشاني اها آهي. تہ درويش ولايت جي ڪمال تي پهچڻ. ديدار جي قائم رهڻ. صفتن جي فنا ٿيڻ. ۽ بيخود رهڻ جي باوجود . دېخندو رهي. هن کي درويشيءَ جي فنا جو به خوف رکڻ گهرجي. درويشيءَ جو ڪمال اهو آهي. تہ ماڻهو اهڙي مقام ٿي پهچي وڃي. جتي الله کان ڪٽجي وڃڻ جو خوف نہ هجي. حضرت رويم بن محمد<sup>ن</sup> جو قول آهي: "من نعت الفقير حفظ سره وصيائة نفسه و آدا ً فرائضه". (فقيري جي صفت اها آهي، ته هن جو راز غرض كان پاك هجي، هن جو نفس مصيبت کان آزاد هجي. ۽ هو پنهنجا فرض ادا ڪندڙ هجي). جو ڪجهہ سندس دل ۾ اچي. ان کي زبان سان ظاهر نہ ڪري. ۽ جو ڪجھ سندس زبان تي ظاهر ٿئي. ان ۾ دل کي مشغول نہ رکي. هن کي دل ۽ زبان تي ايترو قبضو هئڻ گهرجي. جو ڪابه شيءِ هن لاءِ رنڊڪ پيدا نه ڪري. حقيقت ۾ اها حالت انساني ضرورتن جي فنا ٿيڻ جي نشاني آهي. بانهي كي ظاهري توڙي بكجهي طرح سان الله ذانهن مشغول رهڻ گهرجي. حضرت بشر حافي جو قول آهي:\* افضل المتامات اعتماد الصبر على الفقر الى القبر". (فقيري ۾ حِكِّي ۾ حِكُّو درجو آهي ته فقير قبر تائين صبر تي قائر رهي). فٽيري درجن جي فنا ٿيڻ جو نالو آهي. فقيريءَ ۾ صبر تي قائر رهڻ جو مطلب اهو آهي، تہ پنهنجي عملن کي ڪجهہ بہ سمجهڻ نہ گهرجي. ۽ انساني گهرجن کان مٿي رهجي. ان قول موجب ظاهر ۾ درويشي شاهوڪاريءَ کان وڌيڪ آهي. فقيـر کي پختو عقيدو رکڻ گهرجي. تہ هو فقيريءَ کان ڪنهن بہ حالت ۾ منهن نہ موڙيندو. حضرت شبلي جو قول آهي: " الفقير من لايستغني بشيء دون الله". (فقير اهو آهي. جيڪو ڪنهن کان به بيپرواھ بڻجڻ جي گُهر نٿو ڪري. فقير کي خدا کان سواءِ ڪنهن مان بہ مزو نٿو اچي). ڇو تہ دنيا ۾ هن جي زندگيءَ جو خدا کان سواءِ ٻيو ڪو مقصد ڪونہ هوندو آهي. انهن لفظن جو مطلب هي آهي. تہ ڪربہ هُـن (خدا) جي ذات کان سواءِ بي نياز ٿي نٿو سگهي. ۽ هُـن کي هٿ ڪرڻ ۾ ئي بي نيازي آهي. اسان جو وجود خدا کان جدا آهي. جدائي کي دور ڪرڻ کان سواءِ هن کي هٿ ڪري نٿو سگهجي. يعني بي نيازي حاصل ڪري نٿي سگهجي. حقيقت ۾ اسان جو وجود خود هڪ پردو آهي. ان کي هٽائڻ سان ئي بي نيازي حاصل ڪري سگهبي. حقيقت وارن لاءِ اهو نڪتو تمام نازڪ ۽ ڏکيو آهي. ان جي حقيقت اها آهي. تـ الفقير لا يستغني عنه. فٽير ڪڏهن ٻه فقير کان بي نياز نہ ٿيندو آهي. يعني فقير اهو هوندو آهي. جنهن کي ڪڏهن بہ شاهوڪاري نصيب نہ ٿيندي آهي. هيءَ اها ڳاله آهي. جنهن لاءِ خواج عبدالله انصاري فرمايو آهي. تہ اسان جو غر هميشه رهڻ وارو آهي. ۽ اسان جي مراد ڪڏهن بہ پوري نہ ٿيندي. اهڙيءَ طرح اسان جو وجود دين ۽ دنيا ۾ فنا ٿي نہ سگهندو. ڪنهن شيءِ کي حاصل ڪرڻ

لاءِ هر جنس جو هجڻ لازمي آهي. ۽ اها ازلي ذات (اللہ تعاليٰ) اسان جي جنس مان ٺاهي. ان ذات جي قول نہ مڃڻ لاءِ غنلت جي ضرورت آهي. مگر فقير ڪڏهن بہ غافل نٿو رهي. سامهون ايندڙ ۽ هميشـه قـائم رهندڙ رستو ڪيڏو نـ ڏکيو آهي. هو اهڙو دوست آهي. جنهن جو ديدار محنت ۽ ڪوشش سان حاصل تي نٿو سگهي. هن جو ديدار مخلوق جي ڪنهن جنس وانگر بہ ناهي. فنا ۽ بقا سان هن جي ذات ۾ ڪا بہ ڦير ڦار نٿي ٿئي. فاني شيءِ ڪڏهن بہ باقي (هميشـه رهندڙ) بڻجي سگهي. جو هن سان گڏجي سگهي ۽ جو باقي آهي. اهو به فاني ٿي نٿو سگهي. جو ان سان ويجهڙائي حاصل ٿي سگهي. تنهنڪري ان جا چاهيندڙ وڏي مشڪل ۾ ڦاٿل آهن. دل کي آٽت ڏيڻ لاءِ هنن سهڻيون عبارتون ٺاهيون آهن. ۽ روح كي خوش ڪرڻ لاءِ درجا، منزلون ۽ طريقا گهڙيا اٿن. مگر سندن عبارتون ۽ درجا سندن وجود تائين محدود آهن. ۽ الله تعاليٰ جي ذات انهن سڀني کان پاڪ آهي. حضرت ابوالحسن نوري فرمائي ٿو: "نعمت الفقير السڪوت عند العدم و البذل الوجود". (فقير جي تعريف هي آهي. تہ جڏهن وٽس ڪجهہ نہ هُجي تہ چپ رهي. ۽ جڏهن وٽس هجي تي خوب خرچ ڪري). ٻي هنڌ فرمايو اتس: "الاضطراب عند الوجود". (جڏهن هن وٽ ڪجهـ هوندو تـ, پريشان رهندو). مطلب اهو آهي. تر جڏهن وٽس ڪجهہ نہ هوندو آهي. تہ هو چپ رهندو آهي. ۽ جڏهن وٽس مال هوندو آهي. تڏهن ٻيـن کـي پـاڻ کـان وڌ يـڪ حتدار سمجهي. انهن تي خرچ ڪري ڇڏيندو آهي. هن کي جڏهن هڪ گرھ جي ضرورت هوندي آهي. ۽ اها پوري نہ ٿيندي آهي. تڏهن سندس دل پريشان نہ ٿيندي آهي. ۽ جڏهن کيس هڪ گرھ ملندو آهي. تڏهن پنهنجي مقابلي ۾ ڪنهن ٻئي کي لائڻ سمجهي. ان کي ڏئي ڇڏيندو آهي. اهو هڪ وڏو ڪارنامو آهي. هن ڳالھہ ۾ ٻه اشارا آهن: هڪڙو اشارو هي آهي. ته هو نه هجڻ جي حالت ۾ خاموش ۽ رضا تي راضي هوندو آهي. ۽ پاڻ وٽ ڪجھ هجڻ جي حالت ۾ چاهيندو آهي تہ ٻين تي خرچ ڪر. رضا تي راضي رهڻ ۾ انسان انعام جو حقدار ٿيندو آهي ۽ ٻين تي خرچ ڪرڻ ۾ محبت ظاهر ٿيندي آهي. رضا ۾ انعام ملندو آهي. ۽ انعام ويجهڙائي جو دليل ٿيندو آهي. محبت ڪرڻ وارو وري انعام (خلعت) کي ترڪ ڪندو آهي. ڇو تہ انعام ۾ جدائيءَ جو نشان بہ هوندو آهي. ٻيو اشارو هي آهي. تہ ڪجھ هجڻ جي حالت ۾ دل کي ان ڳالھہ جو آٿت هوندي آهي. تہ ڪجهہ ملندو. جڏهن ڪجهہ ملندو آهي. تڏهن ملڻ واري شيءِ اللہ تعاليٰ کان جدا هوندي آهي. ۽ اللہ تعاليٰ کان سواءِ ٻي ڪاب شيءِ کي ڇڏي ڏيندو آهي. هن باري ۾ مرشدن جو مرشد ابوالقاسر جنيد بن محمد بن الجنيد<sup>ن</sup> فرمايو آهي: " الفقر خُلوُ القلب عن الاشكال". درويشي دل كي هر شكل كان خالي كرڻ جو نالو آهي. دل جڏهن سڀني شكلين کان خالي ٿي وڃي ٿي. تڏهن ان ۾ صفائي کان سواءِ ٻيو ڇا بچندو؟ خدا جي غير کان هٿ کڻڻ کان سواءِ ٻيو ڪو بہ چارو ڪرنهي. حضرت شبلي چيو آهي: "الفقر بحر البلا وبلائه ڪُل عـز". (فقيري بلائن جو سمنڊ آهي. ۽ ان جون سموريون بلائون عزت جو سبب آهن). ظاهري عزت فقير کان سواءِ ڪنهـن ٻئي جي نصيب ۾ هوندي. جيڪو بلائن ۾ ڦاٿل هوندو آهي. تنهن کي تيستائين عزت جي خبر نہ پوندي آهي. جيستائين هو بلائن کان بيپرواھ بڻجي. پنهنجي حقيقي مالڪ کي ياد ڪندو آهي. انهيءَ حالت جي پيدا ٿيڻ وقت سموريون بلائون سر بسر عزت بڻجي وينديون آهن. ان جي عزت سارو وقت هوندي. ۽ ان جو سارو وقت محبت بڻجي ويندو. ان جي محبت وري ديدار جو مرڪز بڻجي ويندي. جيئن طالب جو دماغ پنهنجي محبوب جي ديدار جو لائق بثجي سگهي. ۽ هو اک کان سواءِ ڏسندڙ. ۽ ڪن کان سواءِ ٻڌندڙ بڻجي وڃي. اهو ٻانهو پيارو ٿيندو آهي. جيڪو دوست جي مصيبت جو بار پاڻ کڻندو آهي. مصيبت خودبخود عزت ٿيندي آهي. ۽ نعمت ذلت جو سبب بڻبي آهي. تنهنڪري عزت اها آهي. جيڪا ٻانهي کي خدا تائين پهچائي. ۽ ذلت اها آهي جيڪا ٻانهي کي خدا کان پري ڪري. فٽيري وري مصيبت حاضر هجڻ جو نشان آهي. ۽ شاهوڪاري جي راحت پري ٿيڻ جو نشان آهي. جيڪو خدا وٽ پهچندو سو پيارو ليکبو. ۽ جيڪو پري ٿيندو سو ڏڪاريل سڏبو. جنهن مصيبت سان ديدار حاصل ٿئي. سا قبول كرن جي لائق آهي. حضرت جنيد<sup>ي</sup> فرمايو آهي: " يا معشر الفقرا<sup>م</sup> انكر انما تعرفون بالله و تُكرمون الله فانظر وا ڪيف تڪونون مع الله اذا خلوتم به". (اي فقيروا اوهان الله تعاليٰ جي ڪري سُجاتا ٿا وڃو. ۽ ان ڪري ئي اوهان کي عڙت ڏني وڃي ٿي. تنهنڪري اوهان کي سوچڻ گهرجي. تہ اڪيلائيءَ جي ڪري ئي خدا سان ڪيئن ٿا هلو؟) مخلوق اوهان

کي فقير ٿي سڏي. ۽ اوهان جو حق ادا ٿي ڪري. ٻڌايو تہ اوهان فقيريءَ جي رستي جو حق ڪيئن ٿا ادا ڪيو؟ جيڪڏهن مخلوق اوهان کي اوهان جي دعوا جي ابتڙ ڪنهن ٻئي نالي سان سڏي. تہ اوهان کي ناراض ٿيڻ نہ گھرجي. ڇو تہ اوهان بہ پنهنجي دعوا ڪرڻ ۾ انصاف تي ناهيو. اهو ماڻهو وڏو ڪميڻو آهي. جنهن کي خدا وارو سڏين. مگر هو خدا وارو نہ هجي. اهو ماڻهو وڏي بخت وارو آهي. جنهن کي ماڻهو بہ خدا وارو سڏين. ۽ هو پاڻ بہ خدا وارو هجي. الله وارو هجي. الله جو پياري ۾ پيارو ٻانهو اهو آهي. جنهن کي ماڻهو الله وارو سمجهن. ۽ هو سچ پچ الله وارو هجي. جيڪو ماڻهو الله وارو نہ هجي ۽ ٻيا ماڻهو هن کي الله وارو سمجهن. اهو اهڙي طبيب وانگر آهي. جيڪو بيمارن کي دوا ڏئي. مگر جڏهن پاڻ بيمار ٿئي. تڏهن ڪنهن ٻئي طبيب جو محتاج بڻجي. اهو ماڻهو جنهن کي ماڻهو الله وارو سڏين. ۽ واقعي الله وارو هجي. تہ اهـو اهڙي طبيب وانگر آهي. جيڪو بيمارن کي بہ دوا ڏئي. ۽ جڏهن پاڻ بيمار ٿئي. تڏهن ڪنهن ٻئي طبيب جو محتاج نہ بڻجي. ۽ پنهنجي دوا پاڻ ڪري سگهي. اهو ماڻهو جنهن کي ٻيا الله وارو نہ سمجهن. ۽ هو پاڻ الله وارو هجي. اهو اهڙي طبيب وانگر آهي. جنهن کي ماڻهو طبيب ڪري نہ مڃن. مگر هو ماڻهن جي پرواھ نہ ڪري. ۽ سٺي خوراڪ. فرحت ڏيندڙ شربت. ۽ سٺي هوا سان پنهنجي صحت کي قائر رکڻ ۾ وقت صرف ڪري. بيمار نہ ٿئي. اهڙو ماڻهو ٻين جي نظرن کان لكل هوندو آهي. متاخرين مان كن جو چوڻ آهي: "الفقر عسّدم بلا وجود" (فقيري كجهه به نه هجڻ واري اها حالت (عدم) آهي. جنهن کي ڪو وجود ڪونهي) . هن قول جي سمجهـاڻي نـاممڪن آهي. ڇو تہ ڪجهـ بـ نـ هجڻ واري شيءِ (معدوم) جو ڪو وجود نہ هوندو آهي، ۽ سمجهاڻي ان شيءِ جي ڏئي سگهبي آهي. جنهن کي ڪو وجود هجي. ظاهر ۾ هن قول جو مطلب اهو ٿي سگهي ٿو. تہ فقيري ڪابہ شيءِ ناهي. اها ڳالهہ غلط آهي. حق جي رستي وارن سالڪن جون سمجهاڻيون ۽ گفتا بي بنياد شين بابت ٿي نٿا سگهن. اصل شيءِ جو انڪار ڪري نٿو سگهجي. پر انڪار فقط ان مصيبت جو آهي. جيڪا اصليت کي بگاڙي ڇڏي. سموريون انساني صفتون مصيبت جو سبب بڻبيون آهن. جڏهن مصيبت دور ٿيندي. تڏهن صفتون به فنا ٿي وينديون. صفتن جو فنا ٿيڻ مقصد حاصل ڪرڻ. يا ان تان هٿ کڻڻ جي وسيلن کي ختر ڪري ڇڏيندو. جيڪڏهن اصل تائين پهچڻ جو رستو بند ٿي ويندو. تہ اصل جو فنا ٿيڻ بہ نظر ايندو. ۽ ماڻهو ذلت جي کوه پر وڃي ڪرندو.

مون فلسفين (متڪلمين) جي هڪ ٽولي کي ڏنو. جن ان گفتي جي معنيٰ نہ سمجھي هئي. ۽ خواھ مخواھ ان تي کل مسخري ڪري رهيا هئا. ۽ چئي رهيا هئا. تر اها ڳالھ عقل جي ابتر آهي. مون دعوا ڪندڙ جو هڪ اهڙو ٽولو بہ ڏنو آهي. جيڪو هن جهالت واري ڳالھ کي سچو سمجھي رهيو هو، ۽ کيس ان حقيقت جي ڪابہ خبر ڪانہ هئي. حقيقت ۾ ٻئي ٽرلا بيخبر هئا: هڪڙو جهالت جي ڪري انڪاري ٿيو هو، ۽ ٻيو بيوقوني جي ڪري پريشان ٿيو هو. هڪڙڻ عدم ۽ فنا جو مطلب اهو ورتو هو. تہ ان وڻندڙ ۽ خراب صفتن کي ڇڏي. سٺين ۽ تعريف جهڙين صفتن جي تلاش ڪجي. ۽ ٻين وري صفتن جي ترڪ ڪرڻ کي سٺو ڄاتو. سچي ڳالھ هيء آهي. تہ فقير خود فقيريء جي سمورين معناڻ کي بيان ڪري نقر سگهي. ۽ هو پنهنجي اصلي مقصد جي سڀني سبين کي به نٿو ڄاڻي. مگر الله جي ڳخبهن جو مرڪز به اهرئي فقير هوندو آهي. جيستائين سندس فقير پنهنجا ڪر پرهيزگاري ۽ خدا جي خوف سان ڪندو رهندو آهي. تيستائين سندس سڀني ڪمن کي الله تعاليٰ جي درگاھ مان قبرليت جي نسبت حاصل ٿيندي رهندي آهي. تان جو هڪ اهڙو وقت به ايندو آهي. مڏهن فقير جا سمورا ڪر پورهڻي جي قبد کان آزاد ٿي ويندا آهن، ان وقت ان جي ڪمن جي نسبت به تر موندي جو آهي. لفظن ۽ معناڻن کي به فقير سنه جي تي ميت حاصل ٿيندي رهندي آهي. تان جو هڪ اهڙو وقت به ايندو آهي. فقين ۽ معناڻن کي به فقير سان ڪا نست نه هوندي آهي. مگر الله جي ڳنجهن جي وسيلي فقيرن تي بو ڪجھ نازل تيندو آهي. ته ان جي نازل ٿين جي جو خوندي آهي. مگر الله جي رمزن ۽ گنجهن جي وسيلي فقيرن تي جو شهي. فقير ڪرين ۽ معناڻن کي به فقير سان ڪا نست نه هوندي آهي. مگر الله جي رمزن ۽ گيجهن جي وسيلي فقيرن تي جو محمد نازل ٿيندو آهي. ته ان جي ني زوان آون آوي. هو ندان آهن. ان وقت ان جي ڪينجي وسيلي فقيرن تي جو محمد نازل ٿيندو آهي. ته ان جي نازل ٿين جي جو خدي آهي. مگر الله جي رمزن ۽ گيجهن جي وسيلي فقيرن تي جو مگره نقير ڪري ۽ زوندو آهي. هو ڀانهي هوندو آهي. فو ڪا ش جي نهنجي اختيار سان نه وندو آهي. ته وريو شيء کي پنهنجي اختيار سان پري ڪندو آهي. هو ڄانهي هو خو جي حي پنهنجي اختيار سان نه وندو آهي. ته وري ڪرنه

مون هڪ ٽولي کي ڏٺو. جنهن زبان ۽ ڪلام کي ڄاڻڻ جي دعويٰ ٿي ڪئي. ان ٽولي وجود جي انڪار کي سچي فقيري ٿي ڄاتو. ۽ پنهنجي دعويٰ ۾ عقل جي ڪمال کي ڪمال جو انڪار ٿي سمجهيائون. اها هڪ عجب جهڙي ڳالهہ هئي. مون اهو بہ ڏٺو تہ انهن جي انڪار جو مطلب فقيري جي صفت جو انڪار هو. ۽ مون اهو بہ ڏٺو تہ هنن فقيري ۽ تصوف کي حقيقت جي طلب ۽ حقيقت جو انڪار ٿي سڏيو. حقيقت ۾ هنن پنهنجي بي بنياد خيالن کان سواءِ هر شيءِ کي غلط ٿي سمجهيو: هنن مان هر هڪ ماڻهو فٽيري کان واقف نہ هو. اصل ۾ ماڻهو لاءِ فٽيري جي ڄاڻ ولايت جي ڪمال جو نشان هوندي آهي. هن ڳالهہ کي سمجهڻ جي ڪوشش همٿ جو ڪر آهي ۽ حقيقي معنيٰ سان محبت رکڻ وڏو ڪمال آهي. تنهنڪري فقيريءَ جي طالب ۽ صوفيءَ لاءِ ان ڳاله کان سواءِ ٻيو ڪو چارو ڪونهي. تہ سندن رستي تي هلن. اهي منزلون پوريون ڪن، ۽ عبارتن تي غور و فڪر ڪري. انهن جي سمجهڻ جي ڪوشش ڪن. تہ جيئن اهي اوندھ ۾ نہ رهن. سمورا اصول (بنياد) اصولن مان سموريون شاخون (فروع) شاخن مان نڪرنديون آهن. عام ماڻهو اصولن کي ڇڏي ڏيندا آهن ۽ فروعات (شاخن) ٿي ڀاڙيندا آهن. حقيقت ۾ اصولن کان بيخبر ماڻهو پنهنجن پيرن تي بيهي نہ سگهندو آهي. جنهن کي فروعات جو پتو نہ هوندو آهي. سو گهٽ ۾ گهٽ اصولن جو سهارو وٺي سگهندو آهي. جيڪو اصولن کان بي خبر هوندو آهي. ان کي ڪو سهارو نہ ملندو آهي. مون هي سڀ ڪجھ اوهان جي حوصلي وڌائڻ لاءِ لکيو آهي. تہ جيئن اوهان روحاني سفر اختيار ڪري سگهو. ۽ سفر جي آداب کي وساري نہ ويهو. مان هاڻي تضوف جي باب ۾ صوفين جا ڪجهہ اصول. رمزون ۽ اشارا بيان ڪندس. پوءِ حقباز ماڻهن جون حالتون ۽ صوفي مرشدن جي مختلف مذهبن جو ذڪر ڪندس. اڳتي هلي تصوف جي قسمن. علم ۽ قانونن جي باري ۾ ڪجهہ لکندس. پوءِ وس آهر صوفين جا آداب ۽ رمزون بيان ڪندس. تہ جيئن پڙهڻ وارن کي حقيقت جو پتو پئجي وڃي. سموري توفيق الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

and Charles Star

and the state of the second state of the

Harris Harris

15

باب ٽيون

### تصوف متعلق

وذي شان واري الله تعالى حيو آهي:" وَ عـباد الرحمان الذين يَمشُونَ علي الارض هُو نَا وَ إذا خاطَبَهُ سُو الجَاهلُونَ قالوا سلاما" (1). (الله جا بانها، جيكي زمين تي عاجزي سان هلندا آهن. تن سان جڏهن جاهل بد اخلاقي سان ڳالهائيندا آهن. تڏهن هو سلام ڪري. هليا ويندا آهن). حضور ﷺ جن فرمايو آهي: " مُن سُمعَ صوتَ أهل التصوف فلا يومن على دعائهم كُتب عند الله من الغافلين. " (جنهن صوفين جو آواز بدو. ۽ ان كي نه مجيائين. ته اهو الله تعالى وت غافلن ۾ شمار ٿيندو). ماڻهن تصوف جي لفظ متعلق گهڻو ڪجھ لکيو آهي. ۽ ڪتاب تصنيف ڪيا آهن. هڪڙن خيال ظاهر ڪيو آهي. تہ صوفيءَ کي صوفي ان ڪري سڏيو ويندو آهي. جو صوف (اُنَ) جا ڪپڙا پائيندو آهي. ٻيا چوندا آهن تہ صوفي نماز ۾ پهرين صف (قطار) ۾ هوندو آهي. ان ڪري کيس صوفي سڏيندا آهن. ڪي وري چوندا آهن تہ هنن اصحاب صفي جي صحبت اختيار ڪئي. تڏهن کين صوفي سڏيو ويو. ڪن جو خيال آهي تہ صوفي لفظ صفا نڪتل آهي. طريقت جي تحقيق ۽ ان جي معنئ ۾ هر ڪنهن جا پنهنجا پنهنجا لطيفا آهن. اهي سمجه اڻيون صوفي لفظ جي لغوي معنئ تي روشني وجهي نٿيون سگهن. هر هڪ سمجهاڻي ۾ ڏکيا دليل ڏنا ويا آهن. تڏهن بہ لفظ صفا غور ڪرڻ جي لائق آهي. صفا جي معنيٰ صفائي آهي، ۽ صفائي جو ضـد ڪدُورت آهي. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: "ذَهَبَ صَفُوُ الدُنيا و بَـقِّي ڪَـد رُ ها" (دنيا مان صفائي هلي وئي. ۽ ڪدورت باقي وڃي بچي). شين جي سٺي حصي کي صفا. ۽ خراب حصي کي ڪدر سڏيندا آهن. صوفي پنهنجي اخلاق ۽ ميل ميلاپ کي صاف رکندا آهن. ۽ قلبي مصيبتن کان آزاد هوندا آهن. تنهنڪري کين صوفي سڏيو ويندو آهي اهو نالو عارفن لاءِ "اسر عام" (خاص ۽ مقرر ڪيل نالو) جي حيثيت ٿو رکي. صوفين جو مان مرتبو ان ڳالهہ کان مٿانهون آهي. تہ سندن ڪمن ۾ ڪا لڪل شيءِ هجي. صوفي لفظ سندن ڳُجهين صفتن کي ظاهر ڪرڻ لاءِ ڪافي ناهي. سندن الله تعاليٰ سان ويجهڙائي واري حالت انهيءَ لفظ ۾ سمائجي نٿي سگهي. تنهنڪري صوفي جو اشتقاق (جَرّ) صفا مان ڪڍي. ان کي "اسر صفت" بثائڻ ئيڪ نہ رهندو. هن زماني ۾ الله تعاليٰ تصوف جي حقيقت ۽ صوفين کي عام ماڻهن جي دلين کان لڪائي ڇڏيو آهي. اهوئي سبب آهي جو ڪن ماڻهن جو خيال آهي تہ تصوف فقط ظاهري پرهيزگاري ۽ تقويٰ تائين محدود آهي. ۽ منجهس باطني ديدار ڪونہ آهي. ڪي وري انهيءَ گمان ۾ آهن تہ تصوف هڪ ظاهر داري جو طريقو آهي. ۽ ان کي ڪوبه بنياد ڪونهي. ايتري قدر جو ڪن مسخرن ۽ اڻ ڄاڻ عالمن سان ملي. صرف ظاهر واري اک سان ڏٺائون. ۽ تصوف جو انڪار ڪيائون. اهي ماڻهو تصوف جي اصلي حقيقت کي سمجهڻ جي ڪوشش ئي نٿا ڪن. ۽ اجايو ان کي گهٽ وڌ ٿا سڏن. عام ماڻهن وري. سوچ ۽ ويچارن کان سواءِ. انهن جي انڌي پيروي ڪئي آهي. هنن پنهنجن وڏن ۽ اصحاب سڳورن جي حڪمن کان بہ منهن موڙي ڇڏيو آهي. "ان الصفا صفّة الصديق ان أرُدتَ صوفيا علي تحقيق "جيڪڏهن سچو صوفي بڻجڻ چاهين. تہ ڄاڻ تہ صوفي ٿيڻ حضرت صديق رضہ جي صفت آهي". باطن جي صفائي هڪ اصول ۽ هڪ فرع (شاخ) آهي. اصول اهو آهي تہ دل اللہ جي غير کان خالي هجي. ۽ فرع اهو آهي ته جنهن جي دل هن فريبي دنيا كان دور هجي. اهي ٻئي صفتون حضرت صديق اڪبر رضه جون آهن. جنهن جو نالو عبدالله ابوبڪر رضہ بن ابي قحافہ آهي. هن رستي جو امام اهو ئي آهي. سندس دل غيرن جي محبت کان خالي هئي. حضور ﷺ جن جي وفات وقت سمورن اصحابن سڳورن جون دليون ٽُٽي پيون هيون. ۽ حضرت عمر رضہ تلوار ڪڍي چوڻ لڳو هو. تہ جيڪو چوندو حضور ﷺ جن وفات ڪري ويا آهن. ان جو سر ڌڙ کان جدا ڪري ڇڏيندس. حضرت صديق اڪبر رضہ ٻاهر

www.maktabah.org

(1) 63 الفرقان.

آيو. وڏي آواز سان چيائين: الا من عبدَ محمد فان محمد قد ماتَ و من عبد رب محمد فان محمي لا يسَموُ تُ. " خبردار جن محمد ﷺ جن جي بندگي ڪئي. اهي سمجهن تہ پاڻ وفات ڪري ويا. ۽ جن محمد ﷺ جن جي رب جي بندگي ڪئي. أهي سمجهن تہ پاڻ سڳورا جيئرا آهي. ۽ هنن لاءِ موت ڪونهي". وري هيءَ آيت پڙهيائين: وَمَـا محمد الا رسول قد خَـلَـت من قبله الرسل أفيان مات او قُسْر أنقَلَبَتُم علي أعقا بِكُم (1) \* محمد الله جن فقط رسول آهن. ٤ كانتن ا ج ب رسول گذريا آهن. جيڪڏهن پاڻ وفات ڪري وڃن. يا شهيد ٿي وڃن. تہ توهان پنهنجي پُـراڻي رُوش تي اچي ويندؤ ڇا؟" جيڪو فاني شين سان دل رکندو آهي. اهو پاڻ فنا ٿي ويندو آهي. ۽ سندن سموري محنت اجائي ويندي آهي. جيڪو الله سان لنئون لڳائيندو آهي. اهو باقي رهندو آهي. چنهن محمد ﷺ جن کي بشريت جي نظر سان ڏٺو. ان جي دل مان سندن وفات ڪرڻ سان. سندن عزت بہ ختم ٿي وئي. جنھن حضور ﷺ جن کي حقيقت جي نظر سان ڏٺو. ان لاءِ سندن جيئري رھڻ يا وفات ڪري وڃڻ ۾ ڪو فرق ناهي. ڇو تہ سندن ٻئي حالتون الله تعاليٰ سان نسبت رکن ٿيون. حضرت صديق اڪبر رضہ حالتن کي ڇڏي. حالتن جي پيدا ڪندڙ (الله تعالئ) کي سامهون رکيو. حقيقت ۾ حالتون. حالتن جي خلقيندڙ جي حڪم سان ظاهر ٿينديون آهن. حضرت صديق اڪبر رضہ حضور ﷺ جن جي عزت, سندن شان موجب ڪئي ۽ پنهنجي دل جو لاڳاپو خدا کان سواءِ ڪنهن بہ شيءِ سان نہ رکيو. ۽ پنهنجي نظر کي ماڻهن جي نظر کان بچائي ورتو. ڪنهن ڪهڙو نہ چڱو چيو آهي: مَن نَظَر ألي الخلق هُلَكَ ومن رجع الي الحق مُلَكَ. "جنهن مخلوق كي ڏٺو سو هلاك ٿيو. ۽ جيڪو الله تعاليٰ ڏانهن موٽيو سو مالڪ ٿيو". مخلوق ڏانهن ڏسڻ تباهيءَ جو نشان آهي. ۽ الله ڏانهن ڏسڻ بادشاهيءَ جو نشان آهي. حضرت صديق اڪبر رضہ جو دنيا کان دور رهڻ اهڙي طرح هو. جو هن پنهنجو سمورو مال متاع الله جي راھ ۾ ڏئي ڇڏيو. ۽ پاڻ هڪ ڪنبل ويڙهي حضور ﷺ جن جي خدمت ۾ آيو حضور ﷺ جن کانئس پڇا ڪئي: مُــا خَـلَـفتَ لــعيا لَــکَ. "پنهنجن ٻارن ٻچن لاءِ ڇا ڇڏي آيو آهين؟ \* فَـقَـالَ الله و رسوله. "چيائين تہ الله ۽ ان جو رسول"، يعني وڏا ۽ نہ کٽڻ وارا پہ خزانا ڀڏيا اٿر. پڇيائون تہ ڪهڙا؟ جواب ڏنائين. تہ هڪ اللہ تعاليٰ جي محبت ۽ ٻي ان جي رسول جي پيروي. دل جڏهن دنيا جي لاڳاپن کان دور ٿي وئي. تڏهن ان جون خرابيون بہ دور ٿي ويون. اهي سموريون صفتون سچي صوفيءَ جون آهن. هن ڳالھ جو انڪار حقيقت جي انڪار وانگر آهي. ۽ هڪ هٺ ڌرمي بہ آهي.

مان اڳ ۾ چئي آيو آهيان، تر "صفا", "ڪدر" جو ضد آهي. ڪدر (ميراڻ) انساني صفتن ۾ شامل آهي. صحيح معنيٰ ۾ سچو صوفي اهو آهي، جيڪو "ڪدر" ڇڏي ڏئي. حضرت يوسف عليه السلام کي ڏسڻ وقت مصر جي عورتن جي بيهوشي، حقيقت ۾ سندن بشري صفتن جو غلبو هن ۽ أهي ماديت (جسمانيت) کان هڏي. رُوحانيت ۾ محو ٿي ويون. جڏهن انهيءَ عُلبي پڄاڻي ڪئي، تڏهن بشريت جو غلبو فنا تي ويو. ۽ انهن عورتن چئي ڏنو: "ما هدند بَشَرَا ". (هي ماڻهو ناهي). حقيقت ۾ حضرت يوسف عليه السلام جي حُسن مصر جي عورتن جي بشري صفتن کي بدلائي ڇڏيو. هنن پنهنجي ڪلام جو نشائو حضرت يوسف عليه السلام جي حُسن مصر جي عورتن جي بشري صفتن کي بدلائي ڇڏيو. هنن پنهنجي ڪلام جو نشائو حضرت يوسف عليه السلام جي حُسن مصر جي عورتن جي بشري صفتن کي بدلائي ڇڏيو. هنن پنهنجي ڪلام جو نشائو حضرت يوسف عليه السلام کي بڻايو. مگر اصل ۾ هنن پنهنجو هي حال ظاهر ڪيو. طريقت جي مرشدن جو چوڻ آهي: "ليس الصفا من صفات البشر لان البشر مدر و مدر لا يخلوا عن الڪدر". (صفا انساني صفتن مان ن آهي، ڀو ته انسان مٽيءَ جو پتلو آهي. ۽ مٽيءَ جو پتلو ڪدورت سان خالي نہ هوندوآهي). صفا انساني صفتن مان ن آهي، ڀو ته منين مي جي پتلي جو دارو مدار ڪدورت تي آهي. تنهنڪري هو ڪدورت کان پاڪ تي نٿو سگهي. صفان مان آهي، ڀو ته مٽيءَ جي پتلي جو دارو مدار ڪدورت تي آهي. تنهنڪري هو ڪدورت کان پاڪ تي نٿو سگهي. صفا بو پاڳاپو انساني ڪن (افعال) سان ناهي. فقط محنت ۽ رياضت سان آدميت فنا ٿي نه سگهندي. صفا جي صفت به اعمالن آهي. ڀو تم مٽيءَ جي پتلي جو دارو مدار ڪدورت تي آهي. تنهنڪري هو ڪدورت کان پاڪ تي نٿو سگهي. صفا بو پاڳاپو انساني ڪن (افعال) سان ناهي. فقط محنت ۽ رياضت سان آدميت فنا ٿي نه سگهندي. صفا جي صفت به اعمالن مو بي تساني ڪن (افعال) سان ناهي. فقط محنت ۽ رياضت سان آدميت فنا ٿي نهندي. صفا جي صفت به اعمالن ۽ جالتن سان ڪو واسطو نٿي رکي. ان کي ڪنهن نالي يا لقب سان ڪو تعلق ڪونهي. "الصفا صفت الاحباب وهُ ر شوس بلا سحاب". (صفا الله جي دوستن جي وي خين تالي يا لقب سان ڪو تعلق ڪونهي. "الصفا صفت الاحباب وهُ ر شموس

(1) 144 آل عمران.

جي نظر ۾ انهن جو مثال سج وانگر آهي. جڏهن حضور ﷺ جن کان حضرت حارث رض جي بـاري ۾ پڇيـو ويـو. تـڏهن فرمايائون: "عبد نور الله قـَـلبـَـهُ با لايمان". (هو اهڙو ٻانهو آهي. جنهـن جي دل کي الله. ايمـان جي نـور سـان روشـن ڪيـو آهي). انهيءَ نور جي فيض سان سندس منهن چنڊ وانگر روشن ٿي پيـو آهي. ۽ هو ربـاني نـور جو پتلـو بڻجي پيـو آهي. ڪنهن بزرگ چيو آهي:

> ضيا<sup>ء</sup> الشمس و الـقــمــِر أذا اشــّركـا انمو ذج من صفا<sup>ء</sup> الحب و التوحيد اذا اشتكا (سج ۽ چنڊ جو ميلاپ توحيد ۽ صفا جي ميلاپ وانگر آهي).

جتي الله تعاليٰ جي محبت جو نور موجود هجي. اتي سج ۽ چنڊ جي نور جي ڪهڙي حيثيت رهندي؟ ٻنهي جو پاڻ ۾ مقابلو ڪري نٿو سگهجي. دنيا ۾ سج ۽ چنڊ کان روشن ڪابہ شيءِ ناهي. انساني اک سج ۽ چنڊ جو جلوو برداشت ڪري نٿي سگهي. جڏهن سج ۽ چنڊ پنهنجي ڪمال تي هوندا آهن. تڏهن اک آسمان کي ڏسندي آهي. دل وري معرفت جي نور. توحيد ۽ محبت جي وسيلي عرش کي ڏسندي آهي. ۽ قيامت تائين جيڪو احوال آهي. ان کي ڄاڻي وٺندي آهي. طريقت جي سيني مرشدن جو ان ڳالھ تي اتفاق آهي. تہ جيڪڏهن ٻانھو مقامن جي قيد کان چوٽڪارو حاصل ڪندو آهي. حالتن جي ميراڻ (ڪثافت) کان پاڪ ٿيندو آهي. ۽ بدلجندڙ ۽ ڦيرڦار ۾ ايندڙ دنيا کان بيپرواھ ٿي ويندو آهي. تڏهن سموريون وڻندڙ حالتون. هن ۾ داخل ٿي وينديون آهن. ۽ پنهنجين انساني وصفن کان جدا ٿي ويندو آهي. يعني پنهنجي ڪنهن پسند ڪيل صفت کي ڏسي. ان جو قيدي نہ بڻبو آهي. ان ڏانهن وري نہ ڏسندو آهي. ۽ ان تي مغرور بہ نہ ٿيندو آهي. سندس حال عقل جي وٺ پڪڙ کان آزاد ٿي ويندو آهي. الله تعاليٰ وٽ سندس وقت وهمن ۽ وسوسن جي قبضي کان نڪري ويندو آهي. الله تعالئ وٽ سندس حاضري ختر نہ ٿيندي آهي. ۽ سندس وجود ظاهري سببن کان بي نياز ٿي ويندو آهي. " لأن الصفا حُضُور بلاً ذَهاب و وجود بلاً أسباب" (تحقيق صفا اهڙي حاضري آهي. جيڪا فنا نہ ٿي ٿئي. ۽ اهڙو وجود آهي. جيڪو سببن کان سواءِ هجي، جيڪو وجود حاضر هوندو آهي. سو غائب نہ ٿيندو آهي. هو ڪنهن بہ سبب سان نہ ملندو آهي. جيڪا حاضري غائب ٿيڻ سان مٽجي وڃي. ان کي حاضري چئي نہ سگھبو. ۽ جيڪو وجود ڪنهن سبب جي ڪري موجود هجي. اهو صحيح معنىٰ ۾ وجود ئي ناهي. صوفي جڏهن اهڙي منزل تي پهچي ويندو آهي. تڏهن هو دنيا ۽ آخرت ۾ فنا ٿي ويندو آهي. سندس انساني جسم ظاهر هوندو آهي. پر حقيقت ۾ هو رحماني بڻجي ويندو آهي. هن جي نظر ۾ زر ۽ جواهر به ذڪرن ۽ يٿرن وانگر هوندا آهن. دنيا وارن لاءِ جيڪا ڳاله اهنجي هوندي. سا ڳاله هن لاءِ سهنجي ٿيندي آهي. يوءِ کڻي حڪمن جي پيروي هجي يا ٻيو ڪجھ.

هڪ دفعي حضرت حارث بن زيد حضور ﷺ جن جي خدمت ۾ حاضر ٿيو. حضور ﷺ جن فرمايو: "ڪيف اصبحت يا حارث" (اي حارث اڄ تنهنجو صبح ڪيئن گذريو؟) هن چيو "(قال) اصبحت مومناً بالله حقا فقال أنظر ما تقول يا حارثة ان لڪل شي حقيقة فما حقيقة ايمانڪ فقال عنزلت و حَرفت نفسي عن الدنيا فاستوي عندي حجرها و ذَهبُها و فضنُها و مَدَرُها فاسهرت ليلي و آصمات نهاري حتي صرت ڪَاني آنظُر الي عرش ربي بارزاً و ڪاني ني آنظُر اليٰ اهل الجنة يتَزَا وَدُونُ فيها ڪَاني آنظُر اليٰ اهل النار يَتَضارَ عُون وُ في رواية يتعاورون والحديث" (هن عرض ڪيو. تہ الله يترزا و دُون فيها ڪاني آنظُر اليٰ اهل النار يتَضارَ عُون وُ في رواية يتعاورون والحديث" (هن عرض ڪيو. تہ الله تعاليٰ جي سچائيءَ تي ايمان رکندي. رات گذارير . حضور ﷺ جن فرمايو: اي حارث! تون سوچ ۽ ويچار ڪر تي ڇا چئي رهيو آهين؟ هر شيء کي هڪ حقيقت هوندي آهي. ٻڌاءِ تہ تنهنجي ايمان جي حقيقت ڇا آهي ۽ ان جو دليل ڪهڙو؟ هن عرض ڪيو. تہ مون پنهنجو پاڻ کي دنيا کان دور ڪري. پنهنجي ايمان جي حقيقت ڇا آهي ۽ ان جو دليل ڪهڙو؟ هن عرض ڪيو. تہ مون پنهنجو پاڻ کي دنيا کان دور ڪري. پنهنجي رب کي سڃاتو آهي. ان جي نشاني اها آهي، جو پٿر سون. چاندي ۽ مٽي مون لاءِ هڪ جهڙا آهن. ڇو تہ مون دنيا کان بيزار تي آخرت تي نظر رکي آهي آهي. منهنجو حال آهي. جو ت جو رات جو جاڳندو آهيان. ۽ ڏينهن جو أيون ۽ ون ديا کان بيزار تي آخرت تي نظر رکي آهي. منهنجو حال اهو آهي. جو رات جو جاڳندو آهيان. ۽ ڏينهن جو أيو بي حي رهندو آهيان. يهني روزو رکندو آهيان. هاڻي منهنجو ال اهو. آهي ول آهي يو تر مون دنيا کان بيزار تي آخرت تي نظر رکي آهي. منهنجو ال هي اي جي عرش کي درمان کي سڃاتو آهي. جو تي من دنيا کان بيزار قي آخرت تي نظر رکي آهي. منهنجو حال اهو آهي، وئي آهي جو چڻ تي پنهنجي الله تعاليٰ جي عرش کي دينو آهيان. يعني روزو رکندو آهيان. هاڻ منهنجي اها حالت بڻجي وئي آهي جو چڻ تو پنهنجي الله تعاليٰ جي عرش کي ڏسي رهيو آهيان. ۽ اهو به ڏسي رهيو آهيان ته بهشت وارا هڪ ٻئي

سان ملي رهيا آهن. ۽ دوزخ وارا هڪ ٻئي سان ملي روئي پٽي رهيا آهن. هڪ روايت ۾ ائين بہ آهي تہ هنن کي هڪ ٻئي سان وڙهندي ۽ ماريندي ڏسي رهيو آهيان. حضور ﷺ جن ٽي دفعا فرمايو. تہ اي حارث! تو گهڻو ڪجھ پرايو آهي. هاڻي انهيءَ ڳالهہ تي قائر ره. ڇو تہ انهيءَ ڳالهہ کان سواءِ ٻي ڪابہ ڳالهہ ڪانهي.

ڪامل ولي ۽ تحقيق ڪندڙ عارف صوفيءَ جي نالي سان سڏبا آهن. اهو صفائيءَ وارو ٽولو انهيءَ نـالي سـان پڪاريو ويندو آهي. هڪ بزرگ جو قول آهي: "من صفا الحب فهو صاف ومن صفا الحبيب فهو صوفي\* (جنهن محبت کي پـاڪ ۽ صاف رکيو. سو صاف آهي. ۽ جو دوست ۾ فنا ٿي. ان جي غير کان دُور ٿي وڃي. اهو صوفي آهي).

لغت جي لحاظ کان هي لفظ ڪنهن به لفظ مان نڪتل نہ آهي، ڀو جو تصوف جو درجو انهن ڳالهين کان بلند آهي. اشتقاق لاءِ جنس جي ضرورت هوندي آهي. موجودات جي هر شيءِ ميري (ڪثيف) آهي. ۽ صفا جو ضد آهي. تنهنڪري ڪابه شيءِ پنهنجي ضد مان نڪري (مشتق ٿي) نٿي سگهي. صوفي سڳورن لاءِ تصوف جون معنائون سج کان به وڌيڪ روشن آهن. هو ڪنهن به عبارت يا اشاري جا محتاج نہ آهن. " لأن الصوفي ممنوع عن العبارت والاشارت " (صوفي عبارت ۽ اشاري کان آزاد آهي). صوفي جي سمجهاڻي ڏئي نٿي سگهجي. جيڪڏهن دنيا جا سمورا ماڻهو چاڻندي يا نہ ڄاڻندي. ان لنظ جي سمجهاڻي ڏين. ته به انهيءَ نالي کي ڪو خطرو ناهي. ان هوندي به حقيقت ڄاڻڻ لاءِ ايترو سمجهن گهرجي. تم طريقت جي مرشدن ۽ سچن عارفن کي صوفي چوندا آهن. تصوف جو لفظ تر عمل جي باب مان آهي. اهو اصل جي شاخ آهي. تفعل جي باب جي خصوصيت اها آهي. ته ان کي فعل جي ضرورت هوندي آهي. هن لفظ جي لغوي حقيقت ۽ ظاهري معنيٰ جو فرق موجود آهي.

#### الصفا ولاية ولَهَا أيه ورواية والتصوف حكاية للصفا بلاشكاية

"صفا ولايت جي منزل آهي. ۽ ان جو نشانيون روايتون آهن". تصوف صفا جي اهڙي ڳالھ (حڪايت) آهي. جنھن ۾ ڪا شڪايت ناهي. صفا جي معنيٰ روشن ۽ ظاهر آهي. انهيءَ لحاظ کان تصوف جي معنيٰ حڪايت آهي. صفا وارا (صوفي) ٽن ٽولن ۾ ورهائي ٿا سگهجن. هڪڙا صوفي. ٻيا متصوف. ۽ ٽيان مستصوف. صوفي اهو آهي. جيڪو پاڻ کي فنا ڪري حق سان ملي وڃي. ۽ نفس جون خواهشون ماري. حقيقت سان گڏجي وڃي. متصوف اهو آهي. جيڪو محنت ۽ مجاهدي سان انهيءَ منزل کي حاصل ڪرڻ جي ڪوشش ڪري. ۽ انهيءَ ڪوشش سان صوفين جي زندگي کي سامهون رکي. پاڻ کي نيڪ ڪرڻ ۾ مشغول رهي. مستصوف اهو آهي. جيڪو دنيا جي شان و شوڪت ۽ دولت هٿ ڪرڻ لاءِ پاڻ کي صوفين وانگر بڻائي. مگر کيس صوفين جي ڪنهن بہ منزل جو پتو نہ هجي. اهڙن هٿراڌو صوفين لاءِ عارفن جو قول آهي: "المستصوف عند الصوفية كالذباب وعند غير هر كالذياب" (هترادو صوفي مَكَ وانكر آهي. جيكا مُنهن متَّو پٽيندي رهي ٿي. ۽ نفساني خواهش لاءِ ذليل ۽ خوار ٿئي ٿي) صوفين کان سواءِ اهو ٻين لاءِ هڪ بگهڙ وانگر آهي. جيڪو مردار کائڻ لاءِ پنهنجي سموري طاقت ڪر ۾ آڻي ٿو. تنهنڪري صوفي وصل (ميلاپ) جو صاحب. متصوف اصول جو صاحب. مستصوف فضول جو صاحب آهي. جنهن ماڻهوءَ جي حصي ڀرخدا جو وصل اچي ٿي. اهو پنهنجي مراد حاصل ٿيڻ تي. ٻئي ڪنهن ڏانهن بہ ڌيان نٿو ڏئي. جنهن ماڻهوءَ جي قسمت ۾ اصول اچي ٿو. اهو طريقت جي راھ تي قائر رهي ٿو. ۽ پاڻ کي طريقت جي ڳالهين ۾ قابو ٿو رکي. جيڪو ماڻهو فضول جو مالڪ بڻجي ٿو. اهو سڀني ڳالهين کان نراس (محروم) رهي ٿو. ۽ پاڻ کي ريتن ۽ رسمن جي منزل تي رکي ٿو. هو رسمن جي ڪري. سڀني جي اڳيان شرمسار ٿئي ٿي. ۽ سندس اڳيان پردو اچي ٿو وڃي. هن باري ۾ مرشدن ڪيتريون ئي رمزون ۽ عجيب نُڪتا بيان ڪيا آهن. انهن سڀني جو بيان ڪري نٿو سگهجي. البت ڪجھ بيان ڪندس. جيئن پڙھڻ وارا فائدو حاصل ڪري سگھن. سموري توفيق الله جي طرف كان آهي.

(فصل -1)

حضرت ذوالنون مصرى فرمايو آهى: "الصُوفي اذا نَطَقَ بَانَ نُطْقَهُ منَ الحَقَائِق وَ ان سَكَتَ نُطَقَت عنه الجوارح بقطع العُلاً سئق" (جدهن صوفي كالهائيندو آهي، ته ان جو گفت حقيقت موجب هوندو آهي، ۽ جدهن جب رهندو آهي. تڏهن سندس حالت دنيوي لاڳاپن جي ٽُٽي وڃڻ کي ظاهر ڪندي آهي. ) يعني. سندس ڳالهائڻ طريقت جي اصولن تي يورو هوندو آهي. حُب رهڻ سندس فقيري کي ظاهر ڪندو آهي. سندس ٻئي حالتون ٺيڪ هوندون آهن. يعني هن جو ڳالهائڻ بلڪل صاف سچو هوندو آهي. ۽ چپ رهڻ وقت سندس هر ڪر فقيري هوندو آهي. حضرت جنيد بغدادي فرمائي تو: " التصوف نعت القيم العبد فيه قيل نعت للعَبد ام للحق فقال نعت الحق حقيقة و نعت العبد رسم " (تصوف هك وصف آهي. جنهن ۾ آدمي جو قيام آهي. ماڻهن پڇيو تہ اها وصف خدا جي آهي يا انسان جي؟ حضرت جنيد<sup>ن</sup> جواب ڏنو. ته ان جي حقيقت خدا جي وصف آهي. ۽ ان جي رسر انسان جي وصف آهي. ) مطلب اهو آهي. ته تصوف جي حقيقت انساني صفتن جي فنا ۾ آهي. جيڪا الله تعاليٰ جي صفتن جي بقا سان حاصل ٿئي ٿي. تنهنڪري تصوف خدا تعاليٰ جي وصف آهي. رسمي طور تي تصوف ماڻهو کان نفس جي مستقل مجاهدي جي طلب رکي ٿو. ۽ مجاهدي طلب رکي ٿو. ۽ مجاهدي جو برقرار رهڻ انساني وصف آهي. انهيءَ مطلب کي ٻين لفظن ۾ هيئن بيان ڪري سگهجي. تہ حقيقي توحيد ۾ انساني صفتون صفا كونه هونديون آهن. چو ته اهي هميشه نه رهنديون آهن. انهن جو هجڻ، رسمي طور تي هوندو آهي. الله تعالئ انهن جو خالق ۽ مالڪ آهي. مثال طور: الله تعاليٰ ٻانهي کي روزي رکڻ جو حکر ڏنو. ۽ روزي رکندڙ کي صائر سڏيو. اهو روزو رسمي طور تي پانهي جو ٿيو. مگر حقيقت ۾ خدا جو ٿيو. الله تعالئ حضور ﷺ جن کي فرمايو: "الصوم لي و أنا اجزي به" (روزو منهنجو آهي. ۽ مان ئي ان جو اجورو (جزا) ڏيندس.) ساري مخلوق ان جي ملکيت آهي. انسان سان هر شيءِ جي نسبت رسمي هوندي آهي. ۽ حقيقي نہ هوندي آهي. حضرت ابوالحسن نوري فرمايو آهي: "التصوف ترڪ ڪل حَظ النفس" (تصوف نفس جي هر مزي کان هٿ کڻڻ جو نالو آهي). اهو ٻن نمونن سان ٿيندو آهي: هڪڙو رسمي طور تي. ۽ ٻيو حقيقي طور تي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو مزي کي ترڪ ٿو ڪري. ۽ ان جي ترڪ ڪرڻ ۾ بہ کيس مزو ٿو اچي. تہ هو رسمي آهي. جيڪڏهن مزو خودبخود ترڪ ٿي وڃي تہ اها مزي جي فنا آهي. ۽ خاص ديدار (مشاهدو) آهي. مزي کي ترڪ ڪرڻ انساني ڪر آهي. ۽ مزي جو خودبخود ترڪ ٿي وڃڻ خدا جو ڪر آهي. انساني ڪر رسم آهي. ۽ خدائي ڪر حقيقت آهي. حصّرت نوري<sup>ن</sup> جو اهو قول. حضرت جنيد<sup>ن</sup> جي مٿئين قول جي تصديق ٿو ڪري. حضرت ابوالجسن نوري<sup>ن</sup> جو هي قول به آهي: "الصوفية هر الذين صفت ارواحهم فصاد و في الصف الاول بين يدي الحق" (صوفي اهي آهن. جن جا روح بشريت جي ميران (كثافت) كان پاك. نفساني مصيبتن كان صاف. ۽لوڀ لالج كان آزاد آهن. اهي پهرئين قطار ۾ وڏي مرتبي سان الله جي يناھ ۾، ۽ غير کان پري آهن). حضرت نوري<sup>ن</sup> جو هي به قول آهي: "الصوفي الذي لايَـملـڪُ ولاً يُملَكَ" (صوفي اهو آهي جيكو كنهن به شيء جو مالك نه هجي. ۽ نه وري كنهن شيءِ جي ملكيت بڻجي.) انهيءَ جو مطلب عين فنا آهي. فاني صفتن وارو نه ڪنهن جو مالڪ هوندو ۽ نه ڪنهن جي ملڪيت ۾ ايندو آهي. ڇو تہ موجود هجڻ واريون شيون ئي ملڪيت بڻبيون آهن. ان جو مطلب اهو آهي. تہ صوفي دنيا جي مُڏي ۽ آخرت جي زينت واري ڪنهن بہ شيءِ کي پنهنجي قبضي ۾ آڻڻ جي ڪوشش نہ ڪندو آهي. هو پاڻ کي بہ نفس جي حڪر هيٺ نہ سمجهندو آهي. ۽ نہ وري خود کي ان جي ملڪيت ڄاڻندو آهي. هو ٻين تي حڪومت نہ ڪندو آهي. متان ڪو ٻيو هن کي ڪنهن جي حڪومت هيٺ سمجهي. صوفين جي انهيءَ قول ۾ هي نُڪتي ڏانهن اشارو آهي. جنهن کي پوري (ڪُلي) فنا سڏيندا آهن. خدا گهريو. تہ اسان هن ڪتاب ۾ اُنهن جون غلطيون نروار ڪنداسون. تہ جيئن تو کي سڀ ڪجھ معلوم ٿي وڃي. حضرت ابن جلا<sup>ري</sup> جو چوڻ آهي: "التصوف حقيقة ولا رسير له" (تصوف هڪ حقيقت آهي. جنهن ۾ ڪاب رسير ناهي). رسير انساني صفت

آهي. ۽ ان جو لاڳاپو انساني ڪمن سان ٿيندو آهي. مگر حقيقت الله تعاليٰ جي صفت آهي. تصوف انساني دنيا کان مُنهن موڙڻ جو نالو آهي. ان رسر کي ڪو دخل ناهي. حضرت ابو عمر دمشقي<sup>ن</sup> جو چوڻ آهي: "التصوف رؤينة الڪَون بعين النقص بَل عنّضُ الطرف عن الكون" (تصوف كائنات كي گهٽ (ناقص) دُسڻ جو نالو نہ آهي. پر ان كان منهن موڙڻ جو نالو آهي. ) ان جو مطلب اهو آهي. ته انساني وصفون فنا ٿي وينديون آهن. اکيون دنيا جي شين کي ڏسنديون آهن. پر جڏهن دنيا جي شين کان منهن موڙيو ويندو. تڏهن اکين جي نظر واري وصف بہ گر ٿي ويندي. جڏهن ظاهر ۾ اکيون بُوٽبيون آهن، تڏهن روحاني نظر قائر رهندي آهي. پنهنجي ذات کي وساري ڇڏڻ وارو الله جي نظر سان ڏسندو آهي. ظاهري ڊنيا کي ڏسڻ وارو اصل ۾ پنهنجي ذات کي ڳوليندو آهي. هن جو ڪر (فعل) پنهنجو هوندو آهي. ۽ هو ان کي ظاهر ڪندو آهي. هو ڪنهن بہ حالت ۾ پنهنجي ذات کان ٻاهر نڪري نہ سگهندو آهي. کيس پنهنجي خامي نظر ايندي آهي. پر هو پنهنجيون اکيون بند ڪري ڇڏيندو آهي. ۽ نہ ڏسندو آهي. بهرحال اک هڪ پردو آهي. ۽ نظر پردي ۾ رکندي آهي. ان جي ابتڙ هڪ ظاهري دنيا کي ڏسڻ وارو ڏسندو تہ ڪجھ بہ ناهي. مگر ان جي آڏو پردو بہ نہ هوندو آهي. اهو هڪ طريقت وارن ۽ معنيٰ جي صاحبن جو مڃيل اصول آهي. مگر هتي ان جي سمجهاڻيءَ جي ضرورت ناهي. حضرت ابوبڪر شبلي عجو حون آهي: "التصوف شرك لأنه صيّانت القُلب عن رؤية الغير ولا غير" (تصوف شرك آهي، حوته هي دل كي غير جي ڏسڻ کان بچائڻ جو نالو آهي. ۽ الله کان سواءِ ٻئي ڪنهن جو وجود ئي ڪين آهي. ) ٻين لفظن ۾ توحيد جي ثابتي لاءِ غير جو خيال كان دل كي بچائڻ جي كوشش اجائي آهي. حضرت حصري<sup>ن</sup> فرمائي ٿو: " التصوف صفاء السر من كدورة المخالفة" (الله جي ججه ۽ دل کي مخالفت جي ميراڻ (ڪدورت) کان بچائڻ جو نالو تصوف آهي. ) مطلب اهو آهي تہ دل كى الله جي مخالفت كان بچائڻ گهرجي. چو ته دوستي هر خيال ٿيڻ جو نالو آهي. ۽ هر خيال ٿيڻ (موافقت) مخالفت جو ضد آهي. هن دنيا ۾ دوست هميشه دوست جي حڪر هيٺ هوندو آهي. جڏهن هر خيالي هوندي. تڏهن مخالفت جي ڪا ضرورت نه رهندي. حضرت محمد بن على بن حسين بن ابيطالب رضى الله عنهم فرمايو آهى: "التصوف خُلق فمن زاد عليك في الخُلق زاد عليكَ في التصوف" (تصوف خوش خُلقي آهي. جيكو زياده نيك ۽ خوش خلق هوندو آهي. سو وڌيڪ صوفي هوندو آهي). خوش خلقي جون ٻہ صورتون آهن: هڪ خدا سان خوش خلقي سندس حڪمن جي پيروي آهي. بانهن سان خوش خلقي اها آهي. تد انهن سان ميل ميلاب فقط الله جي واسطى ركيو وجي. اهى بئي صورتون. طالب سان واسطو ٿيون رکن. ڇو تہ الله تعاليٰ جي پاڪ ذات انساني حڪمن مڃڻ يا بغاوت ڪرڻ کان بي نياز آهي. انهن ٻنهي صورتن جو دارومدار الله تعالىٰ جي توحيد جي ڄاڻ تي آهي. حضرت مرتعش<sup>ن</sup> جو چوڻ آهي: "الصوفي لا يسبق همنـه خطوَ تُهُ البنة" (صوفي اهو آهي، جنهن جو هر قدم ان جي خيال موجب هجي. ) يعني. هن كي پوري پوري حاضري (حضور) حاصل ٿيل هجي. جتي سندس جسر هجي. اتي سندس قدم هجي. ۽ جتي سندس قدم هجي. اتي سندس قول هجي. هن قسير جي حاضريءَ ۾ غائب هجڻ صفا ڪونہ هوندو آهي. ان جي ابتڙ ڪن ماڻهن جو چوڻ آهي. تہ پاڻ کان غـائب رهي، الله سان ظاهر ٿيڻ گهرجي. حقيقت ۾ ائين چوڻ گهربو هو. ته الله تعاليٰ سان ظاهر ٿيڻ سان گڏ پاڻ سان به ظاهر ٿيڻ گهرجي. مجموعي طرح سان ان جو مطلب اهو آهي. تد جيستائين ديدار (رويت) نه تئي. تيستائين غائب رهڻ جي حالت برقرار آهي. ۽ جڏهن ديدار ٿي ويندو. تڏهن غائب هجڻ کان سواءِ حاضري (حضور) حاصل ٿي ويندي. اهو قول حضرت شبليءَ جي قول وانكر آهي: "الصوفي لايري في الدارين مع الله غير الله" (صوفي اهو آهي، جيكو بنهي جهانن ۾ الله تعاليٰ كان سواءِ ٻيو كجه نه ذسي). تورن لفظن ۾ ڳاله اها آهي. ته انسان جي هستي (الله تعالئ جو) غير آهي. ۽ جڏهن هو ڪنهن غير کي نٿو ڏسي. تڏهن ڄڻ تہ پاڻ کي بہ نٿو ڏسي. ۽ سندس احساس بلڪل خالي ٿي وڃي ٿو. پوءِ کڻي ان جو انڪار ڪري يا اقرار. حضرت جنيد فرمايو آهي: "التصوف مَبني علىٰ ثمان خصال السخا والرضا والصبر والاشارت و الغربة وكيس

الصوف و السياحة والفقر. اما السخا و فلا براهيم و أما الرضا و فلاسماعيل و اما الصبر فبلايوب و اما لا شارة ف لع يسى واما الفقر فلمُحمد صلى الله عليهم اجمعين" (تصوف جو بنياد انن كالهين تي آهي. جيكي انن پيغمبرن سان واسطو رکن ٿيون: سخاوت ۾ حضرت ابراهيم عرجنهن پنهنجي پُٽ جي قرباني ڏني. رضا ۾ حضرت اسماعيل عر، جنهن خوشيءَ سان پنهنجي پياري جان پيش ڪئي. صبر ۾ حضرت ايوب عد جنهن خدا جي غيرت آڏو صبر ڪيو. ۽ ڪيڙَن يوڻ جي مصيبت سمَّى، اشارت ير حضرت زكريا عه، جنهن لاءِ الله تعالىٰ چيو آهي: " ألا تـكُلر الناس ثلاثة ايم الا رمزا" تن ڏينهن لاءِ اشاري کان سواءِ ڪنهن سان ڳالهائي ۽ ان لاءِ الله تعاليٰ هيئن به فرمايو: " اذ نادي رب فنداءُ خَفياً " جڏهن هن پنهنجي رب وٽ هوريان ٻاڏايو. غربت ۾ حضرت يحيئ عـ. جيڪو پنهنجي وطن ۾ ڌاريو ٿي رهيو. اُنَ جي پوشاڪ پهرڻ ۾ حضرت موسى عه. جنهن جي يوشاك أن جي هئي. سير سفر ۾ حضرت عيسيٰ عه. جيڪو خدا جي راھ ۾ بلڪل اڪيلو ٿي رهيو. ۽ زندگي جي سامان مان فقط هڪ پيالو ۽ ڦڻي رکيائين. جڏهن هڪ ماڻهوءَ کي ٻُڪ ۾ پاڻي پيئندو ڏٺائين. تـڏهن پيالو اُڇلي ڇڏيائين. ڪنهن ماڻهوءَ کي اڱرين سان وار سواريندي ڏٺائين. تہ ڦڻي بہ ڦٽي ڪري ڇڏيائين. ۽ درويشي (فقر) ۾ حضرت محمد ﷺ جن کي الله تعاليٰ ساري زمين جي خزانن جون چاٻيون عطا ڪري ڇڏيون. ۽ فرمايو. تہ محنت کان سواءِ شان شوڪت سان زندگي گذاريو. مگر حضور ﷺ جن عرض ڪيو. تہ مان خزانا نٿو گهران. مون کي هڪ ڏينهـن ڍاوَل ۽ ٻيو ڏينهن بک ۾ رکيو وڃي. اهو طريقت جي رستي جو چڱو اصول آهي. حضرت حصري<sup>ن</sup> فرمايو آهي: "الصوفي لا يوجَدَ بَعد عَدمه وَلا يَعدَرُ بَعدَ وجوده". "صوفي اهو آهي جنهن جي فنا کي بقا ناهي. ۽ جنهن کي بقا کي فنا ناهي". يعنى هن كي جو وجائجي ويندو آهي. ان كي حاصل نه كندو آهي. بين لفظن ۾ هن وٽ حاصل ٿيل شيءِ (يافت) غائب ٿيل شيءِ نہ بڻبي آهي. ۽ غائبُ ٿيل شيءِ ڪڏهن به حاصل ٿيل شيءِ نہ ٿيندي آهي. هن وٽ اثبات ڪڏهن به نفي سان نه هوندو آهي. ۽ نفي به اثبات سان هوندي آهي. انهن سڀني ڳالهين جو تت هي آهي. ته صوفي سڀني انساني صفتن کان آزاد هوندو آهي. ۽ سندس جسماني حواس ختر ٿي ويندا آهن. ۽ سڀني شين سان سندس ناتا ٽُٽي ويندا آهن. ايتري قدر جو انساني ڳُجه ظاهر ٿي ويندا آهن. هن جي پريشاني (تفريقُ) هٽي ويندي آهي. ۽ پنهنجو پاڻ قائم رهندو آهي. هن جو مثال پيغمبرن ۾ چٽو نظر ايندو آهي. هڪ حضرت موسيٰ عليه. جنهن جي حاضريءَ ۾ ڪڏهن بہ فرق نہ آيو! عرض ڪيائين: رب اشرح لي صدري. "اي الله تعالئ! منهنجي سيني کي ڪشادو ڪڙ". ٻيو اسان جو رسول ﷺ. جن ۾ توحيد جي ذري جيتري گهٽتائي به کانہ هئي. کين چيو الر نشرح لک صدرک. "چا اسان اوهان جي سيني کي کشادو نہ کيو آهي؟" هڪ طرف تي آرام جي تمنا ڪئي وئي. ۽ ٻئي طرف تي سوال ڪرڻ کان سواءِ آرام عطا ڪيو ويو. حضرت علي بن بندار صيرفي نيشاپوري<sup>ن</sup> فرمايو آهي: التصوف اسقاط الرؤية لمحتق ظاهراً وباطناً " تصوف اهو آهي. جنهن موجب صوفي ظاهر ۽ ڳجهي طرح پاڻ کي نہ ڏسي سگهي" يعني ظاهر ۽ باطن ۾ فرق محسوس نہ ڪري. پر هر جاءِ تي فقط خدا کي دسی. جدّهن تون ظاهر کی دسندین، ته الله جی رحمت جون نشانیون توکی نظر ایندیون، پر اهی سموریون نشانیون، الله جی رحمت جي آڏو مڇر جي پَرَ جهڙيون بہ معلوم نہ ٿينديون. ۽ تون ظاهري ڏسڻ کي ڇڏي ڏيندين. جيڪڏهن تون باطن تي نظر کندین. تہ الله تعالیٰ جی مدد جا نشان تہ ڈسی ونندین مگر الله جی مدد جی مقابلی ہر اھی نشان ھک داٹی جی مُلهہ جيترا به معلوم نه ٿيندا. ان ڪري تون باطن کان به منهن موڙي ڇڏيندين. ۽ ڄاڻي وٺندين. ته هر شيءِ جـو مالڪ الله تعالئ آهي. ۽ اها ڄاڻ. توکي سمجهائي ڇڏيندي. تہ تون پاڻ ڪجھ بہ نہ آهين. حضرت محمد بن احمد المقري<sup>ن</sup> فرمايو آهي: التصوف اقامة الاحوال مرع الحرق. "الله تعالى سان حالتن جي برقرار رهن جو نالو تصوف آهي. يعني. صوفية كي حالتون پنهنجي حال کان ڦيرائي. غلط رستي تي آڻي نٿيون سگهن. ڇو تہ جنهن ماڻهو جي دل حالتن جي پيدا ڪندڙ سان ڳنڍجي ويندي آهي. ان کي حالتون ثابت قدمي تان هٽائي نه سگهنديون آهن. ۽ هو حق جي رستي کان ڦري نه سگهندو آهي.

22

معاملن (كمن) جي باري ۾ حضرت ابو حفص حداد نيشاپوري جو قول آهي: " التصوف ڪُلُه آداب لـڪُل وقت آدَبَ ولِكُلِ مُقَلِم أدَّب ولكُل هال أدب فمن لَزِم آدابُ الاوقاتِ بَلَغ مَبلَغَ الرجال ومن ضَيغَ الأ داب فهرُو بَعيد من حَيثُ يَظُن التُرب وَ مَردُود من حَيثُ يَظُن القبولُ". "تصوف پورو پورو ادب آهي. جيكو وقتن جي ادب كي نظر ۾ رکندو آهي. اهو آدميت جي مٿانِهين درجي تي پهچندو آهي. ۽ جيڪو ادب کي وڃائي ڇڏيندو آهي. اهو ويجهڙائي ۽ قبوليت کان هٽي ويندو آهي. ۽ مردود بڻبو آهي. " اهو قول ابوالحسن نوريءَ جي هن قول کي ويجهڙو آهي: لَــيسَ التصوف رسوُماً وَ لا عُلُوُ ماً و لدكنَّهُ اخلاق " تصوف رسمن ۽ علمن جو نالو ناهي پر اخلاق آهي". جيڪڏهن تصوف رسمن ۾ داخل هجي ها، ته محنت سان ملي وڃي ها، جيڪڏهن عالمن جو حصو هجي ها، ته تعليم سان حاصل ٿي سگهي ها. حقيقت ۾ اهو آخلاق ۾ شامل آهي. جيستائين تون ان کي پاڻ ۾ نہ ڳوليندين. ۽ ان جي معاملن کي نيڪ نہ ڪندي. ۽ ان سان پاڻ انصاف نہ ڪندين. تيستائين هو ڪنهن بہ صورت ۾ ملي نہ سگھندو. رسمن ۽ اخلاق ۾ اهو فرق آهي. جو رسم ظاهر داري جو عمل هوندو آهي. جو ڪنهن مقصد جي ڪري ظاهر ٿيندو آهي. ۽ حقيقت کان خالي هوندو آهي. سندس صورت ۾ اصليت ۾ وڏو فرق هوندو آهي. ان جي ابتڙ اخلاق ۾ اهڙا محمل (ڪر) شامل هوندا آهن. جيڪي ساراھ جوڳا هوندا آهن. ۽ منجهن ڪابہ ظاهر داري. مقصد فريب نہ هوندو آهي. سندن صورت ۽ اصليت ۾ ڪوبہ فرق نہ ٿيندو آهي. حضرت مرتعش<sup>رع</sup> فرمايو آهي: التصوف حسن الخلق. " تصوف سني خلق جو نالو آهي". اهو ٽن نمونن سان ٿيندو آهي: پهريون هيءُ تہ ريا ۽ ڏيکاءَ کان سواءِ خدا تعاليٰ جي حڪمن جي پيروي ڪجي. ٻيو هيءُ تہ مخلوق ۾ وڏن جي عزت ڪجي. ننڍن سان پيار ۽ محبت سان پيش اچجي. هڪ جيڏن سن انصاف سان هلجي ۽ بدلي جي اميد نہ رکجي. ٽيون هيءُ تہ لوڀ لاليج ۽ شيطاني خيالن کان پرهيز ڪجي. اهي ٽيئي ڪر ٺيڪ ٿي ويندا. تہ انسان سٺي خلق وارو ٿي ويندو. اهو سارو بيان هن طرح جو آهي: ڪنهن حضرت بيبي عائشه رض صديقه کان پڇيو: حضور ﷺ جن جي اخلاق متعلق ڪجهہ ٻڌايو. حضرت بيبي عائشه رضه فرمايو ته قرآن پڙهو. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: خُدْ العَد فو وُ امُدر بالعُدرف و أعرض عدن الجُاهلين. " بخشي ڇڏڻ جي رَوِش اختيار ڪيو. چڱي ڳالھ جو حڪر ڪيو ۽ جاهلن کان دُور رهو ". حضرت مرتعش<sup>ن</sup> فرمايو آهي: مَدْهَبُ ڪُلهُ جد فلا تَخلُطُوهُ بِشَيءِ مِنَّ الهَزل." هي ڪوشش ۽ سوچ ويچار جو رستو (مذهب) آهي۔ هن ۾ مذاق ۽ مسخري کي شامل نہ ڪيو". يعني ظاهر پرستن جي پٺيان نہ لڳو. ۽ انهن جي انڌي پيروي کان ڊڄو. عام ماڻهن جڏهن انهن ظاهر پرستن کي نچندو ۽ ڳائيندو. يا درٻارين مان انعام وٺندي. ۽ سڻين گرهن تي هڪٻئي سان وڙهندي ڏسندا آهن. تڏهن اهي سڀني ولين سڳورن ۾خراب عقيدو رکندا آهن. ۽ مٿن الزام مڙهيندا آهن. ۽ چوندا آهن تہ اهو تصوف آهي. ۽ اهي تصوف جا اصول آهن. ۽ سمجهندا آهن تہ پهرين زماني وارا صوفي بہ اهڙائي هوندا. ائين چوڻ وارن اهو نہ سمجھيو. تہ وقت فتنو ۽ زمانو مصيبت جو گھر آھي. حرص بادشاھ کي ظلم لاءِ تيار ڪندو آھي. ۽ لالج ھڪ عالم کي بدڪاري ۽ زنا ۾ ڦلسائيندي آهي. ريا هڪ عبادت ڪندڙ (زاهد) کي منافقي جو رستو ڏيکاريو آهي. اهڙي طرح لوڀ ۽ لالج صوفين کي ناچ ۽ راڳ آواز ڏانهن مائل ڪنديون آهن. ظاهر آهي تہ اهڙا طريقت وارا برباد ٿي ويندا آهن. پر طويقت برباد نہ ٿيندي آهي. ساڳيءَ ريت جيڪڏهن ڪي ماڻهو مذاق ۽ مسخري کي پاڪ ۽ صاف شين ۾ شامل ڪندا آهن. تہ پاڪ ۽ صاف شيون مذاق ۽ مسخري بڻجي نہ وينديون آهن.

حضرت ابو علي قزويني<sup>رع</sup> فرمايو آهي: التصوف هو الاخلاق الرضية. " تصوف پسند ڪيل اخلاق جو نالو آهي". پسند ڪيل ڪر وارو انسان اهو ٿيندو آهي. جيڪو هرحال ۾ الله تعاليٰ جي مرضيءَ موجب هلندو آهي. انهيءَ کي رضا تي راضي رهڻ چوندا آهن. حضرت ابوالحسن نوري<sup>ن</sup> فرمايو آهي: التصوف هو الحريت و الفَـتَو ة و تُـرِڪ الڪَـلف والسخا و البـَـذلُ

الدنيا . تصوف آزاديءَ جو نالو آهي. ۽ آزادي لالج جي قيد مان نڪرڻ کي چئبو آهي. جوانمردي اها آهي. تہ انسان سمورا ناتا ٽوڙي. ۽ تڪليف جو ترڪ ڪرڻ اهو آهي. تہ پنهنجي لاڳاپن واري حصي وٺڻ لاءِ ڪوشش نہ ڪري. ۽ سخاوت اها آهي ته دنيا كي دُنيا وارن لاءٍ ڇڏي ڏجي. حضرت ابوالحسن بوشنجه <sup>رح</sup> فرمايو آهي: التصوف اليوم اسمر ولا حقيقـة وقـد كـان حقيقة وَ لا اسر . "ام تصوف صرف اهڙو نالو وڃي رهيو آهي. جنهن ۾ ڪا حقيقت ڪانهي. ۽ اصل ۾ اها حقيقت نالي کان سواءِ ٿيندي آهي". اصحاب سڳورن وڏڙن (مٿن الله جي رحمت هجي) جي وقت ۾ هن جو نالو نہ هيو. پر هڪ حقيقت هوندي هئي. جيڪا سڀني ۾ سمايل هوندي هئي. اڄ ڪله فقط نالو آهي. ۽ حقيقت ناهي. يعني اڳ معاملو ڄاتل سڃاتل هو. جنهن ۾ ظاهر داري ڪانہ هئي. ۽ هاڻي معاملو اڻ ڄاتل ۽ ظاهر داري ڄاتل سڃاتل آهي.

24

هن وقت تائين سڀ ڪجهہ تصوف جي تحقيق متعلق مرشدن جي قولن مان بيان ٿيل آهي. خدا توکي نيڪي ڏئي. تولاءِ طريقت جو رستو کُلي وڃي. ۽ تون طريقت جي منڪرن کان پڇي سگھين. تہ ان جي ڪري انڪار مان سندن مراد ڪهڙي آهي؟ جيڪڏهن فقط نالي کان انڪار ڪيو اٿن. تہ وڏي ڳالهہ ناهي. پر جيڪڏهن معنيٰ جا منڪر آهن. تہ پوءِ ڄڻ پيغمبر ﷺ جن جي شرعيت ۽ سٺن لڇڻن جو انڪار ڪندڙ آهن. خدا تعاليٰ توکي اها نيڪي عطا ڪري. جيڪا ولين جي حصي ۾ آئي آهي. مان توکي وصيت ٿو ڪريان. تہ انھن خيالن تي پوري طرح عمل ڪر. ۽ انصاف جو شرط پورو ڪر. رياءَ کان پرهيز ڪر ۽ صوفي سڳورن تي سٺو عقيدو رک. سڀ توفيق الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

and the state of the second second

in the second state of the second

and the second states and the second states and

www.maktabah.or

CARLES OF CONTRACT STATES

. . .

باب چوٿون

#### صوفين جي گودڙي

صوفين جي پوشاڪ ٿڳڙين لڳل هوندي آهي. ۽ انهيءَ جو پائڻ پيغمبري سنت آهي. حضور 🏽 جن فرمايو آهي: عليكر بلبس الصوف تجدون حلاوة الايمان في قلوبكر. "اوهان أوني پوشاك پايو. اوه فن جي دلين ۾ ايمان جو ميذاج پيدا ڪندي". اصحاب سڳورن مان بہ ڪنهن جو قول آهي: ڪان النبي ﷺ يَلبسُ الصوف وَ يَركب الحمار" صورﷺ جن أن جي پوشاڪ پائيندا هئا. ۽ گڏھ جي سواري ڪندا هئا". حضور ﷺ جن حضرت بي بي عائشـه رضـ کي فرمايو: لا تُضَيعى الثوب حتى ترقعيه "كيرًا خراب نه كر جيستائين ان ۾ اڳڙي لڳي سگهي". حضرت عمر رضه کان روايت آهي. تہ ان وقت هڪ گودڙي (خرقو) هئي. جنهن پر ٽيھ اڳڙيون لڳل هيون. سندس چوڻ هوندو هو تہ سٺو ڪيڙو اهو آهي. جنهن جي قيمت گهٽ هجي. حضرت عمر رضر لاءِ اهو به مشهور آهي ته سندن قميص جون ٻانهون آگرين تائين هونديون هيون. ڪڏهن وڏي قميص پائيندو هو. تہ ٻانهن وٽان قميص کي ڦاڙي . آڱرين جي برابر ڪري ڇڏيندو هو. رسول ﷺ جن كي خدا تعالىٰ وٽان حكر پهتو: وشيابَك فطَهر اي فقَصر " پنهنجي پوشاك كي پاك رك. يعني ان كي ننڍو كر". حضرت حسن بصري<sup>0</sup> جو چوڻ آهي. تہ هن بدر جي ستر صحابين کي ڏٺو. جيڪي اُن جي پوشاڪ پائيندا هئا. حضرت صديق رض اڪيلائپ ۾ اُنَ جي گودڙي پائيندو هو. حضرت حسن بصري<sup>ن</sup> اهو بہ چوندو هو. تہ هن حضرت سليمان رضہ فارسي کي اُن جو ڪنبل پاتل ڏٺو. جنهن ۾ اڳڙيون لڳل هيون. حضرت عمر رضہ حضرت علي ڪرم الله وجه ۽ هرم بن حيان كان روايت آهي. ته هنن حضرت اويس رضه قرني كي أن جي پوشاك ۾ ڏٺو. جنهن ۾ اڳڙيون لڳل هيون. حضرت حسن بصري. حضرت مالك دينار<sup>ن</sup> ۽ حضرت سفيان ثوري<sup>ن</sup> سڀ اُن جو لباس استعمال كندا هئا. دنيا جي امام حضرت ابو حنيفه كان روايت آهي. ۽ اها روايت محمد بن علي حكير ترمذي جي كتاب "تاريخ المشائخ" ۾ لكيل آهي. تہ هو مند ۾ اُن جو ڪنبل پائيندو هو. ۽ اڪيلائپ جي ڪنڊ ۾ رهندو هو. ان زماني ۾ رسول ﷺ جُن کي خواب ۾ ڏٺائين. کيس فرمايو ويو ته توکي عام ماڻهن سان رلجي رهڻ گهرجي. ڇو ته توتي سنت کي جيئري رکڻ جو فرض آهي. حضرت امام اعظر اڪيلائپ ۾ ويهي رهڻ ڇڏي ڏنو. مگر ڪڏهن بہ قيمتي پوشاڪ نہ پاتائين. حضرت دائود طائي جيڪو وڏو تحقيق ڪندڙ صوفي ٿي گذريو آهي. سو به اُنَ جي گودڙي رکندو هو. حضرت ابراهيم ادهم. خضرت امام اعظر<sup>ن</sup> وٽ اڳڙيون لڳل أنَ جي يوشاڪ سان آيو. محفل وارن کيس بيقدري ۽ ڌڪار جي نظر سان ڏٺو. حضرت امام اعظم چيو تہ هو اسان جو سردار حضرت ابراهيم ادهم آهي. محفل ۾ موجود رهندڙ ماڻهن ڇيو: "اوهان ڪڏهن بہ چرچو نہ ڪندا آهيو. ٻڌايو تہ حضرت ابراهيم کي سرداري ڪيئن ملي؟" حضرت امام جواب ڏنو. تہ لڳاتار عبادت ڪرڻ سان. هو هميشه خدا جي بندگي ۾ مشغول رهيو. ۽ اسان نفس جي بندگيءَ ۾ بند رهياسون. ايتري قدر جو هو اسان جو سردار بڻجي ويو.

ان زماني ۾ کي گودڙي پوش درويش اهڙا به هئا، جيڪي پنهنجين عادتن ۾ پاڪ نظر ايندا هئا، مگر اصل ۾ سندن مقصد شان شوڪت ۽ شهرت کان سواءِ ڪجه به نه هوندو هو. سندن ظاهري حالت اندروني حالت کان ٻي طرح هوندي هئي. ممڪن آهي ايترن گهڻن ماڻهن ۾ ڪو الله جو نيڪ ٻانهو هجي. هر جماعت ۾ سچا ڪارڪن گهٽ هوندا آهن. عام ماڻهن جي نظر ۾ اهڙو ماڻهو صوفي بڻجي ويندو آهي. جنهن ۾ صوفين جي ڪا هڪ نشاني به نه هوندي آهي. رسول جن فرمايو آهي: مَن تشبه بيتَرم فَهُو منههُ ۾ ." جيڪو ڪنهن قرم سان مشابهت رکندو آهي. اهو انهيءَ قوم ۾ شامل سمجهيو ويندو آهي ". مَگر ڪي ماڻهو فقط ظاهري رسمن تي نظر رکندا آهن. ۽ ڪي وري باطن جي صفائيءَ جي جاچ ڪندا آهن. تصوف جا طالب چئن تولن ۾ ورهايل آهن. هڪڙا اهي آهن، جيڪي صوفين جي اندر جي صفائيءَ جي جي حزاج جي ويخترائي. ۽ هلت چلت جي چڱائي کي ڏسي. انهن ۾ شامل شديد آهن. ايدر رکندا آهن. ته جي مندي آهي تي طبعيت

بہ اهڙو درجو حاصل ٿئي. انهن جي شروعات حالتن جي ظاهر ٿيڻ. خواهشن جي ترڪ ڪرڻ ۽ نفس جي ڪوشش (رياضت) ڪرڻ سان ٿيندي آهي. ٻيا آهي آهن. جن جي بدن جي صلاحيت. قلب جي اطمينان. ۽ دل جي تندرستي. کين صوفين جي ظاهري حالتن کي ڏسڻ جي توفيق عطا ڪندي آهي. ۽ هو صوفين کي شرعيت جو پابند. اسلام جي حکمن تي پورو. ۽ عملن جي پيروي ڪندڙ سمجهندا آهن. تڏهن سندن دل ۾ انهن سان هلڻ جو شوق پيدا ٿيندو آهي. ۽ هو حق جو رستو اختيار ڪندا آهن. انهن جي شروعات ڪوشش ۽ سٺين عادتن سان ٿيندي آهي. ٽيان اهي آهن. جيڪي صوفين جي انسانيت, سهڻن لڇڻن ۽ طبعيت جي سلامتي ڏسي. سندن هلت چلت جو مطالعو ڪندا آهن. ۽ ڏسندا آهن. تہ هو ڪيئن نہ وڏن جو ادب ٿا ڪن. ننڍن سان مهرباني سان پيش ٿا اچن. هڪ جيڏن کي دوست ٿا سمجهن. ۽ ڪنهن بہ نموني سان دنيوي فائدي جو خيال نٿا رکن. ۽ هميشه کين جيڪو ملي ٿو. ان تي راضي ٿا رهن. اهڙا ماڻهو صوفين جي محفل ۾ داخلو حاصل ٿا ڪن. اهي دنيا جي خواهش جي ڏکيائي کي سهنجو ٿا ڪن ۽ خير وارن ۽ نيڪ ٻانهن ۾ شامل ٿي ٿا وڃن. چوٿان اهي ماڻهو آهن. جن جي بيوقوفي، روحاني ڪمزوري، ڏات کان سواءِ مرتبي جي چاهت ، علم کان سواءِ وڏائي جي خواهش. انهن کي غلط فهميءَ ۾ وجهي ڇڏيندي آهي. تہ صوفين جو ظاهري حال ئي سڀ ڪجهہ آهي. هو صوفين جي ڪچهري ۾ ايندا آهن. تہ کين رواداري ۽ سهڻي نموني سان ڏنو ويندو آهي. ان هوندي بہ صوفين کي خبر هوندي آهي. تہ اهي ماڻهو جاهل آهن. ۽ طريقت جي سالڪ بڻجڻ جي ڪوشش نٿا ڪن. عام ماڻهو انهن جي اهڙي عزت ڪندا آهن. جڻ ته هو حقيقت ۾ به الله جا دوست آهن. اصل ۾ هنن کي صوفين جي پوشاڪ پائي پنهنجن عيبن کي ڇپائڻو هوندو آهي. انهن جو مثال كتابن سان لذيل كذه وارو آهي. الله تعالئ جو فرمان آهي: مَكُلُ الذين حُصلُوا التوراة شر لم يحملوها كَمَثْل الحمار يَحمل أسفارا بئس مثل القوم الذين كَذَبُو بايات الله والله لا يَهدي القوم الطالمين. " جيكي فريبي ماڻهو توراة کنيو بيٺا آهن. تن جو مثال ان گڏھ وانگر آهي. جنهن تي ڪتاب لــَـدْيل آهن. ان قوم جو مثال تمام خراب آهي. جنهن الله تعالىٰ جي نشانين کي ڪُوڙو ڄاتو. الله تعالىٰ ظالمن جي قوم کي هدايت نٿو ڪري".

اڄ ڪلهہ اهڙا ماڻهو گهڻائيءَ ۾ آهن. تنهنڪري ضروري آهي. تہ اهڙن ماڻهن کان پاسو ڪيو وڃي. طريقت ۾ قبول ٿيڻ لاءِ تون هزارين ڪوششون ڪرين. تڏهن به ضروري ناهي تہ طريقت توکي قبول ڪري. ڇو تہ ان لاءِ اندروني سوز جي ضرورت آهي. ۽ نہ گودڙي جي. راز ڄاڻيندڙ لاءِ درويشيءَ جو ڪُڙتو بہ عالمن جي چوغي جي مٽ ٿيندو آهي. جنهن کي طريقت پنهنجو ڪندي آهي. ان لاءِ سندس ڪڙتو چوغو بڻبو آهي. ان ڄاڻ لاءِ اُنَّ جي گودڙي بدبختي جو فرمان. ۽ قيامت جي ڏينهن شقي هجڻ جو اعلان هوندي آهي. هڪ ڪراڙي بزرگ کان پڇيو ويو: لـمَ لا تَـلبسُ المُرَقعَـة؟ قـالَ مـنَ النــفاق ان تلبس لباس الفستيان ولا تد خُل في حَمَّل اثقال الفُتوة. " تون گودڙي ڇو نٿو پائين؟ هن جواب ڏنو تہ اهو هڪ فريب آهي، جو صوفين جي پوشاڪ پائجي. ۽ تصوف جي بار کڻڻ جي همٿ نہ رکجي". جيڪڏهن ان جو مقصد اهوئي آهي تہ انهي پوشاڪ پائڻ سان الله تعاليٰ جي آڏو. ان جي خاص ۽ نيڪ ٻانهن ۾ شمار ٿبو. تہ اها هٺ ڌرمي آهي. ڇو تہ ان جي پاڪ ذات پوشاڪ جي قيد کان سواءِ بہ سڀ ڪجھ ڄاڻندڙ آهي. جيڪڏهن ڏيکاءُ ڪرڻو آهي تہ سچي هجڻ جو (هڪ قسم جو) رياءُ آهي. ۽ ڪوڙي هجڻ جي صورت ۾ منافقي آهي. هي رستو تمام ڏکينو ۽ خطري وارو آهي. الله جي ڄاڻ (معرفت) جو رستو ظاهري پوشاك جي درجي كان تمام متي آهي. الصفا من الله تعالىٰ انعام واكرام والصوف لباس الاتعام. "صفا خدا جو انعام اڪرام آهي. ۽ اوني ڪپڙو جانورن جي پوشاڪ آهي". پوشاڪ مڪار ماڻهن جو فريب آهي. ڪي ماڻهو صوفين جي ويجهڙائي چاهيندا آهن. ۽ ظاهر ۾ انهن جي صورت بڻائيندا آهن. اهو فقط انهيءَ ڪري تہ دنيا وارا کين صوفي سڳورن جي جماعت ۾ شامل سمجهن. ڪجھ طريقت جا مرشد پاڻ بہ گودڙي ڪندا آهن. ۽ پنهنجن مريدن کي بہ ان جي پائڻ تي زور ڀريندا آهن. سندن مقصد اهو آهي تہ هو مخلوق ۾ مٿڀرا ٿي رهن ۽ ماڻهو انهن تي نظر رکن. جيڪڏهن سندن هڪ قدم به اُبتو کچي تہ هر طرف کان مٿن لعنت ۽ ملامت شروع ٿي وڃي ٿي. جيڪڏهن پنهنجي پوشاڪ ۾ رهي گناھ ڪرڻ چاهين تہ ماڻهن جي مُرم کان نہ ڪري سگهن. مطلب تہ گودڙي ولين لاءِ زينت آهي. عام ماڻهو هن

سان عزت حاصل ڪندا آهن. ۽ خاص ماڻهن کي ذلت هٿ ايندي آهي. عام ماڻهن جي عزت انهيءَ ۾ آهي تہ جڏهن گودڙي پائن. تڏهن ماڻهو کين ملامت جهڙو ڄاڻن. تنهنڪري گودڙي عام ماڻهن لاءِ نعمت آهي. ۽ خاص ماڻهن لاءِ مصيبت کان زره. عام ماڻهن مان گهڻا پريشان هوندا آهن. ڇو تہ سندن هٿ ۾ ڪجهہ بہ نہ هوندو آهي. ۽ نہ وري کين مرتبي جي حاصل ڪرڻ جو ڪو ذريعو هٿ ايندو آهي. اُنَ جي پوشاڪ کي دولت گڏ ڪرڻ جو هٿيار بڻائيندا آهن. خاص بانها حڪومت بہ ترڪ ڪندا آهن. ۽ ذلت کي عزت کان مٿي سمجھندا آهن. ۽ نعمت جي مقابلي ۾ مصيبت وٺندا آهن. المرقعة قميص الوفاء لأهل الصفا وُ سـر بال السرور لأهل الغرور. "گودڙي صفا وارن لاءِ وفا جي پوشاڪ. ۽ غرور وارن لاءِ سـرور جو جامو آهي". صفا وارا گودڙي پائي، ٻنهي جهانن کان ٻاهر ۽ دنيا جي سامان کان دور ٿي ويندا آهن. اهڙيءَ طرح غرور وارا الله کان پردي ۾. ۽ نيڪي کان پري ٿي ويندا آهن. مطلب تہ هر هڪ لاءِ نيڪيءَ جو هڪ پاسو ۽ ڪاميابي جو هڪ سبب هوندو آهي. انهن جي مراد هڪ خاص شيءِ آهي. جيڪا هيڪڙن لاءِ صفا ۽ پاڪبازي. ٻين لاءِ خدا تعاليٰ جي بخشش ۽ عطا. ۽ ٽين لاءِ حجاب جو پردو هوندي آهي. درويشن کي اميد هوندي آهي ته هڪ ٻئي سان سهڻو ميل ميلاپ. ۽ محبت سان سڀني جو ڇوٽڪارو ٿيندو آهي. ڇو تہ رسول ﷺ جن جو فرمان آهي: من احب قوماً فَ هُـوَ مـنهـُـر \* جو ڪنهن ٽولي سان محبت ڪندو آهي. اهو ان ۾ شمار ٿيندو آهي". ڪنهن به جماعت سان محبت ڪرڻ وارا قيامت جي ڏينهن ان جماعت سان هوندا. مگر ضرورت ان ڳالهہ جي آهي تہ دل سان اللہ جي طلب ڪريون. ۽ ظاهري رسمن کان دور رهون. ڇو تہ ظاهر ۾ جڪڙجي ويل ڪڏهن به حقيقت کي پهچي نہ سگهندو آهي. آدميت جو وجود رب جي ذات جو پردو آهي. ۽ اهو پردو حال مقام حاصل ڪرڻ کان سواءِ ختم نہ ٿيندو آهي. حقيقت ۾ پردي ختم ٿيڻ جو نالوئي صفا آهي. فنا ٿيندڙ صفت لاءِ ڪابہ پوشاڪ پائڻ اجائي آهي. ۽ پاڻ کي تڪليف سان سينگارڻ ممڪن نہ آهي. ٻين لفظن ۾ جڏهن صوفي سڏارائڻ يا نہ سڏارائڻ هڪ جهڙو آهي. گودڙي يا اڳڙين لڳل لباس جو شرط هي آهي. تہ ان جو مقصد صرف سهولت ۽ هلڪو ٿيڻ هجي. جتان ڪپڙو ڦاٽي پوي. اتان ٽوپو ڏيڻ گهرجي. مرشدن سڳورن جا هن باري ۾ ٻ قول آهن: هڪ ٽولي جو خيال آهي. تہ ٽرپي ڏيڻ ۾ ڪنهن بہ ترتيب جي ضرورت ناهي. جتي بہ سنگي لنگهي. اتي ٽوپو ڏيڻ گهرجي ۽ ان ۾ ڪوبہ تڪلف ڪرڻ نه گهرجی. بئی تولی جو چوڻ آهي ته توبي ڏيڻ ۾ ترتيب ۽ قائدي جي ضرورت آهي. سُٺي رٿ کي نظر ۾ رکي. سهڻي نموني سان ٽوپو ڏيڻ درويشي جي ڪمن ۾ شامل آهي. معاملي جي درستي. اصلي درستي جو دليل آهي. مون علي بن عثمان جلابي طوس ۾ حضرت ابوالقاسم گرگانيءَ کان پڇيو. تہ درويشن لاءِ گهٽ ۾ گهٽ ڪهڙي شيءِ جي ضرورت آهي. جنهن کي فقيري جي لائق سمجهيو وڃي؟ هن جواب ڏنو. تہ ٽي شيون اهڙيون آهن. جن ۾ گهٽتائي ڪري نٿي سگهجي: پھرين هيءَ تہ هن کي خبر هئڻ گھرجي تہ ٺيڪ ٺيڪ ٽوپو ڪيئن ڏنو وڃي؟ ٻي هيءُ تہ ٺيڪ ڳالهہ کي ڪيئن سمجهيو وجي؟ ٽئين هيءُ ته ٺيڪ قدم ڪيئن کنيو وڃي؟ انهيءَ ڳالهه ٿيڻ وقت مون سان دوريشن جو هڪ ٽولو موجود هو. جڏهن ألي ٻاهر آياسون. تڏهن هرهڪ ماڻهو جضرت گرگاني جي قول ۾ واڌارو ڪرڻ لڳو. جاهلن جي هڪ ٽولي کي اها سمجهاڻي پسند آئي تہ درويشي فقط اها ڳالهہ آهي تہ ٽوپي ڏيڻ ۾ ڪمال حاصل هجي. زمين تي پير سڌي هئڻ جي مشق هجي، ۽ هي گمان هجي تہ درويش طريقت جي حقيقتن کي سمجهڻ جي قابليت رکندڙ آهن. مون کي انهي سردار يعني حضرت گرگاني سان قلبي لاڳاپو هو. ۽ مان اهو گوارا ڪري نہ سگھيس تہ سندس قول جي بيقدري ڪئي وڃي. مون چيو: اچو تہ ان باري ۾ ڳالھہ ٻولھہ ڪريون. ۽ هر هڪ پنھنجا خيال ظاهر ڪري. جڏهن منھنجو وارو آيو. تڏهن مون چيو تہ ٺيڪ ٽوپو اهو ٿيندو آهي. جيڪو درويشيءَ لاءِ ڏنو وڃي. ۽ ٺاهہ ٺوھ لاءِ نہ هجي. جيڪو ٽوپو درويشي لاءِ ڏنو ويندو آهي. اهو سڌو هوندو آهي. توڙي کڻي ظاهر ۾ سڌو معلوم نہ ٿئي. صحيح ڳالھ اها هوندي آهي. جيڪا دل جي خلوص سان ڪئي ويندي آهي. ۽ نہ اها جيڪا مجبوري جي ڪري ڪئي ويندي آهي. عمل سچي نيت ساڻ ڪرڻ گهرجي. ۽ نہ بي خياليءَ سان. ان کي دل ۽ جان سان سمجهڻ گهرجي. ۽ نہ هٺ ڌرمي سان. صحيح قدم اهو هوندو آهي جيڪو وجد (بيخودي) جي حالت ۾ کنيو ويندو آهي. ۽ جنهن ۾ کيل تماشي جو ذرو بہ شامل نہ هوندو آهي. ڪن ماڻهن اها ڳالهہ

حضرت كركاني، كي وجي بذائي. هن فرمايو: اصاب عَلى خَيرَ أَ الله "الله تعالىٰ على كي نيكي ذئي. هن صحيح كالهم ڪئي آهي". صوفي دنيا جي بار هلڪي ڪرڻ ۽ درويشي ۾ سچائي (خلوص) پيدا ڪرڻ لاءِ گودڙي پائيندا آهن. سچي روايت ۾ آيو آهي تہ جڏهن حضرت عيسيٰ عليه السلام کي آسمان ڏانهن کنيو ويو تہ کيس اُنّ جي گودڙي پاتل هئي. هڪ مرشد جو بيان آهي. ته مون حضرت عيسي عليه السلام كي خواب ۾ ڏٺو ته كيس اُنَ جي گودڙي پاتل هئي. جنهن جي هر هڪ ٽاڪي مان نور ظاهر ٿي رهيو هو. مون پڇيو تہ اهو نور ڇا جو آهي؟ حضرت عيسيٰ عليه السلام جواب ڏنو، تہ اهو الله تعالئ جي عنايتن جو نور آهي. مون هرهڪ ٽاڪو صرف ضرورت وقت هنيو آهي. جيڪو جيڪو سور مون کي نصيب ٿيو. ان جي بدلي ۾ الله تعاليٰ مون کي نور عطا ڪيو. مون ماورا النهر ۾ ملامتين جي هڪ بزرگ کي ڏٺو. جنهن اهڙي کاب شيء کادي يا پيتي کان يئي، جيڪا ماڻهن کي عام جام ملي ٿي. هن جي خوراڪ ۾ فقط اهي شيون هيون. جيڪي عام ماڻهو اُڇلي ڇڏيندا آهن. مثلاً ساڳ. ڪَوڙو ڪَدُو. ڳريل سُڙيل گجرون وغيره. هن جي ساري پوشاڪ ليڙون ليڙون ٿيل هئي. جيڪي هن هتان هُتان ميڙي صاف (پاڪ) ڪيون هيون. ۽ انهن مان گودڙي بڻائي ڇڏي هئي. مروالرود ۾ مون آخري بزرگن مان هڪ کي ڏٺو. جيڪو حال ۽ ڪردار جو صاحب هو. ان جي مصلي ۽ ٽوپيءَ ۾ ڪيتريون اڳڙيون لڳل هيون. جن ۾ وڀُن ٻچا ڄڻي ڇڏيا هئا. منهنجي مرشد ڇاونجاھ سالن تائين هڪ پوشاڪ ۾ گذارو ڪيو هو. ۽ هر وقت ان کي ٽاڪا هڻندو رهندو هو. عراق وارن جي حڪايتن ۾ڄاڻايل آهي. تہ هڪڙا ٻہ درويش هئا. هڪڙو ديـدار (مشاهدي) وارو. ۽ ٻيو محنت (مجاهدي) وارو. هڪڙي فقط انهن ليڙن مان پوشاڪ پائيندو هو. جيڪي وجد جي حالت ۾ درويشن جي جسم کان جدا ٿينديون هيون. ۽ ٻيو انهن ٽاڪن جي ٽڪرن مان ڪپڙا پائيندو هو. جيڪي توبھ جي حالت ۾ درويش جي پوشاڪ مان ڦاٽي ڪري پوندا هئا. اهڙي طرح ان جي ظاهري حالت سندس باطني ڪيفيت وانگر هئي. اهڙي ڪيفيت پنهنجي حال جي سنڀال لاءِ هوندي آهي. حضرت محمد بن حفيف ويهن سالن تائين ٽاٽ جو ڪپڙو پاتو. هو هر سال چار ڀيرا چلو ڪڍندو هو. هر چـلي ۾عملي باريڪين تي ڪتاب لکندو هو. انهيءَ زماني ۾ پارس ۾ هڪ حقيقت ۽ طريقت وارو عالم محمد بن زكريا رهندو هو. جيكو گودڙي نه پائيندو هو. كنهن شيخ هن كان پڇيو ته گودڙي پائڻ جوڪهڙو شرط آهي؟ ۽ اهو ڪر ڪنهن کي ٿو جُڳائي؟ هن جواب ڏنو تہ گودڙي پائڻ جو شرط اهو آهي جيڪو محمد بن زڪريا يا سفيد پوشاڪ ۾ ادا ٿو ڪري ۽ اها پوشاڪ ان کي جُڳائي ٿي.

(فصل -1)

صوفين لاءِ پنهنجي هلت چلت کي ترڪ ڪرڻ طريقت جي ابتڙ هوندو آهي. هن دور ۾ صوفي اُنَ جو لباس گهٽ پائيندا آهن. ان جا ٻ سبب آهن: هڪڙو اهو تہ اُنَ نيڪ (نج) نہ رهي آهي، ڇو تہ اُنَ ڏيڻ وارا جانور، خراب ۽ ناپاڪ جڳهن تي اٿن ويهن ٿا. ٻيو تہ اهو لباس عام بدعتي ماڻهو استعمال ڪن ٿا. اهڙن ماڻهن جي ابتڙ هلڻ ڀلائي آهي. پوءِ کڻي ظاهر ۾ سنت جي برخلاف ئي ڇو نہ هجي.

صوفي ماڻهو ٽاڪي هڻڻ ۾ تڪلف ڪرڻ کي جائز سمجهندا آهن. ڀو تر دنيا ۾ سندن وقار مٿانهون ٿي ويو آهي. هر کوٽو کرو سندن پيروي ڪرڻ کي ضروي ٿو سمجهي، ۽ گودڙي پائڻ کي لازم ڪري ڀڏيو اٿن. هو خراب ڪر ڪندا آهن تر انهن جي نسبت جي ڪري صوفي شرمسار ٿيندا آهن. تنهنڪري هو اهڙي نموني سان ٽوپو ڏيندا آهن جو ماڻهو سندن نقل ڪري نہ سگهندا آهن. ۽ اهو انهيءَ نموني جي ٽرپي ڏيڻ سان هڪ ٻئي کي سڃاڻي سگهندا آهن. اها ڳالهہ صوفين جي فطرت بڻجي وئي آهي. ايتري قدر جو هڪ درويش ڪنهن مرشد جي خدمت ۾ حاضر ٿيو. هن جي گودڙي ۾ ٽوپو ويڪرو آيل هو. تنهنڪري ان مرشد هن کي پاڻ کان پري ڪري ڇڏيو. مقصد اهو هو تہ صفا (تصوف) جو بنياد طبعيت جي نزاڪت ۽ قلب جي صفائي تي آهي. صفا وارن لاءِ طبعيت جي ڏنگائي، ڪنهن بہ حالت ۾ قبول نہ ٿيندي آهي. هن لاءِ غلط ڪر سندن طبعيت تي آيترو بار ڪندو آهي. جيترو هڪ خراب شعر.

کن ماڻهن پوشاڪ جي باري ۾ ڪرب تڪلف نر ڪيو آهي. الله تعاليٰ گودڙي عطا ڪئي. تہ اها قبول ڪيائون. جيڪڏهن ڪو چوغو ملين تد خوشيءَ سان پائي ڇڏيائون. ۽ اُگهاڙا رهيا تہ شڪايت نہ ڪيائون. مان علي بن عثمان جلابي انهيء طريقي تي هلندو آهيان. لباس جي معاملي ۾ اهوئي طريقو اختيار ڪندو آهيان. حڪايتن ۾ آيو آهي، تہ جڏهن حضرت احمد بن خضرويه حضرت ابو يزيد جي زيارت ڪرڻ آيو. تڏهن کيس چوغو (قبا) پهريل هو. حضرت ابن شجاع جڏهن حضرت احمد بن خضرويه حضرت ابو يزيد جي زيارت ڪرڻ آيو. تڏهن کيس چوغو (قبا) پهريل هو. حضرت ابن شجاع مئا. ڪڏهن حضرت ابوحفص سان ملڻ آيو. تڏهن چوغو پاتل هئس. اهو سندن عام لباس نه هو. اهي گهڻو ڪري گودڙي پائيندا مئا. ڪڏهن ڪڏهن پشمر جي قديمو يا سفيد پهرياڻ بر پائيندا هئا. گهڻو ڪري انساني طبعيتن کي ڪن شين سان لڳاء تي ويندو آهي. انسان رسمن ۽ رواجن کي چاهيندو آهي. جڏهن کيس ڪا عادت پئجي ويندي آهي. تڏهن اها سندس ٻي فرمايو آهي. "خيرُ الصيام صومرُ آخي دائود عليه السلام " (روزن مان سني ۾ سٺو روزو منهنجي ڀاءُ دائود جو آهي. اصحاب سڳورن عرض ڪيو: " يا رسول الله اهو ڪيئن؟ فرمايائون هو هڪ ڏينهن روزو منهنجي ڀاءُ دائود جو آهي. ڏيندوهو. تہ جيئن نفس کي روزي رکڻ يا کولڻ جي عادت نه زيون روزو رکندو هو، بئي ڏينهن ڇڏي هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن کيس مي ۽ اها عادت هڪ پردي جو سبب آهي جو پيغمبر ڪري هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن نين مي سندس مروزو رکندو هو، بئي ڏينهن ڇڏي هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن نيندس مريد ڪو موقعو ڏسندا هئا، تڏهن کيس ڪپڙا هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن نيندس مريد ڪو موقعو ڏسندا هئا، تڏهن کيس ڪپڙا هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن اهي لاهي ويندا هئا. هو انهن کان ڪڏهن بر اهو تي چندو هو ته هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن سندس مريد ڪو موقعو ڏسندا هئا، تڏهن کيس ڪپڙا هن معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن نيندس مريد ڪو موقعو ڏسندا هئا، تڏهن کيس ڪپڙا هن مي معاملي ۾ حضرت ابو خامد دوستان مروزي نيڪ هو. جڏهن نهي لاهي ويندا هئا، ترهن کيون جي پئي ڏينهن ڪرڙي آهي.

هاڻي ڏسڻو اهو آهي تر ڪپڙا گهڻو ڪري نيري رنگ جا ڇو آهن؟ پهريون سبب هي آهي تہ صوفين پنهنجي طريقت جو بنياد سير سفر تي رکيو آهي، ۽ سفر ۾ سفيد ڪپڙو پنهنجي حالت ۾ نٿو رهي، ۽ آساني سان ڌوئي نٿو سگهجي، ۽ ڪپڙن لاءِ هر ڪنهن جي اهاڻي خواهش هوندي آهي. تہ صاف هجن. ٻيو سبب اهو آهي تہ نيرو لباس غبر جا ستايل. مصيبت جا ماريل، ۽ ڏکن جا ڏڌل ماڻهو پائيندا آهن. هي دنيا محنت جو مقام، مصيبت جو گهَر، غبر جو خيمو، درد جو ديرو، جدائي جي جاء. ۽ بلاڻن جي آڏو آهي. طريقت جي طالبن جڏهن اهو ڏٺو تہ هن دنيا ۾ دل جي مراد پوري ٿي نہ سگهندي. تڏهن الله تعاليٰ جي جدائي جي ماتر ۾، نيرو لباس پاتائون. ٻين وري بندگي کي ڪچو، دل کي وهمن ۾ وڪڙيل، ۽ زندگيءَ کي وقت وڃائڻ جي شيء سمجهي، نيرو لباس پسند ڪيو. ڇو تہ ڪنهن شيءِ کي وڃائي ڇڏڻ موت کان بہ خراب آهي. هڪ ماڻهوءَ ڪنهن دوست جي مري وڃڻ تي، ۽ ٻيو ماڻهو پنهنجين پڪين اميدن جي وڃائي ۽ ڏڻ موت پر مي پائيندو آهي. هڪ ماڻهو، ڪنهن دوست جي مري وڃڻ تي، ۽ ٻيو ماڻهو پنهنجين پڪين اميدن جي وڃائي ۽ ڏڻ موت عڏي وي زيل، ۽ زندگيءَ کي وقت وڃائڻ جي شيء سمجهي، نيرو لباس پسند ڪيو. ڇو تہ ڪنهن شيءِ کي وڃائي ۽ ڏي موت کان بر خراب آهي. هڪ ماڻهوءَ ڪنهن دوست جي مري وڃڻ تي، ۽ ٻيو ماڻهو پنهنجين پڪين اميدن جي خير ٿي ٿي نيرو اي ري ني مي اي مين ڪي ڪنهن دوست جي مري وڃڻ تي، ۽ ٻيو ماڻهو پنهنجين پڪين اميدن جي خير ٿي شيون عالمي پائيندو آهي. هڪ درويش کان پڇيو ويو، تہ هو نيرو لباس ڇو ٿو پائي؟ هن جواب ڏنو، تہ پيغمبر هن جن ٽي شيون جڏي ويا آهن: هڪ درويشي، ٻيون علر، ٽئين تلوار. تلوار طاقت وارن کي هٿ آئي، ۽ انهن جو غلط استعمال ڪيو. علم عالمن کي مليو. ۽ هنن ان کي پڙهڻ ۽ پڙهائڻ تائين محدود رکيو. درويشيءَ کي درويشن سنڀاليو، ۽ ان کي دولت ميڙن

حضرت مرتعش<sup>2</sup> بغداد جي ڪنهن پاڙي ۾ گهمي رهيو هو. کيس اُڇ لڳي. ۽ هڪ دروازي تي بيهي پاڻي گه َريائين. هڪ عورت کيس پاڻيءَ جو ڪُوزو آڻي ڏنو. پاڻي پيتائين، ۽ ان عورت جي چهري تي نظر ڪيائين تہ ان جي حسن تي ونجي ويو. ۽ ويهي رهيو. تان جو گهر جو مالڪ آيو. مرتعش<sup>2</sup> چيو مون کي تنهنجي گهر مان منو پاڻي پياريو ويو آهي. ۽ منهنجي دل لُنجي وئي آهي. گهرجي مالڪ چيو تہ اها منهنجي نياڻي آهي. مان توکي پرُثائي ڏيڻ لاءِ تيار آهيان. حضرت مرتعش کي گهر ڏانهن وٺي ويو. پاڻ وڏو دولتمند هو. هن پنهنجي ٿيڻ واري ڄاٽي کي غسلخاني ڏانهن موڪليو.کيس قيمتي ڪپڙا پارايا ويا. ۽ ان جي گودڙي جي بدران کيس هڪ وڏي مله وارو وڳو پهرايو ويو. رات ٿيڻ تي حضرت مرتعش نمار لاءِ اُٿيو. تہ جيئن ورد ۽ وظيفا پورا ڪري. هن اڪيلائي ۾ رڙ ڪئي: "هاتي ويو. رات ٿيڻ تي

گودڙي کڻي اچو) . گهروارن پڇيو تہ کيس ڪهڙي تڪليف آهي؟ هن جواب ڏنو تہ سندس دل مان آواز اچي رهيو آهي تہ اي مرتعش، توکي هڪ گستاخي واري نظر جي اها سزا ڏني وئي آهي، جو تنهنجي بدن تان تنهنجي گودڙي لهرائي وئي آهي. ٻي نظر جي سزا اها هوندي. جو تنهنجي اندر تان آشنائي وارو لباس بہ لاٿو ويندو.

جيڪو لباس خدا جي رضا حاصل ڪرڻ لاءِ پاتو وڃي ٿو. ان ۾ الله تعاليٰ جي دوستن جي پيرويءَ جو خيال رکيو وچي، تہ اهو لباس برکت وارو آهي. جيڪڏهن انهيءَ نموني سان زندگي گذري سگهي تہ گذار، نہ تہ پنهنجي دين جي سنيال کر. ۽ ولين جي لباس ۾ خيانت ڪرڻ جو ڏوھ نہ ڪر. تہ تون سچو مسلمان بثجي وڃين. اھا ڳالهہ ولايت جي كوڙي دعويٰ كان ڀلي آهي. أنَّ جي گودڙي ٻن ٽولن كي جڳائي ٿي: هڪڙا دنيا كي ترك كندڙ ماڻهو. ۽ بيا الله جا عاشق. مرشدن جو اهو طريقو رهيو آهي، جو جڏهن ڪو مريد دنيا جا لاڳاپا لاهي. وٽن ايندو آهي. تڏهن هو ان کي ٽن سالن تائين مختلف نمونن ۾ ادب جي تعليم ڏيندا آهن. جيڪڏهن مريد ثابت قدم رهندو آهي. تہ وهواه.! بي حالت ۾ هن كي جئى ذيندا آهن. ته طريقت ۾ هن لاءِ قبول ٿيڻ جو دروازو نه كُليو آهي. پهرئين سال خلق جي خدمت. ٻئي سال الله جي خدمت. ۽ ٽئين سال دل جي خدمت جي تعليم ملندي آهي. خلق جي خدمت جي صورت هي آهي. تہ پنهنجو پاڻ کي خادم سمجهي. سڀني ماڻهن کي پنهنجي مالڪ جي درجي تي سمجهي، يعني سڀني کرن کوٽن کي پاڻ کان ڀلو سمجهي. ۽ سڀ جي خدمت ڪرڻ پنهنجو فرض ڄاڻي. خدمت اها ناهي. جو پاڻ کي مخدومن کان به مٿي سمجهي. ان ۾ پورو پورو نقصان آهي. حقيقت ۾ اهو بہ هڪڙو پردو (حجاب) آهي. ۽ زندگي جي مصيبتن ۾ شامل آهي. الله تعاليٰ جي خدمت اها آهي. تہ پاڻ کي دنيا جي سڀني مزن کان ڪاٽي ڇڏي. ۽ فقط الله جي عبادت ڪري. ۽ اها بہ صرف الله جي ذات لاءِ ڇو تہ جيڪڏهن ڪنهن ٻئي مقصد لاءِ عبادت ڪبي. تہ اها پنهنجي ذات جي پوڄا ٿيندي. ۽ نہ الله جي. دل جي پاسداري اها آهي تہ طبعيت كي اطمينان هجي. وهم وساريل هجن. ۽ الله تعالئ جي حاضريءَ ۾ ڪنهن بہ قسم جي غفلت ۽ بيبرواهي نہ هجي. جيڪڏهن اهي ٽيئي شرط پورا ٿين تہ پوءِ مريد ڪنهـن بـ پيروي (تقليد) کان سواءِ اُنَ جي گودڙي پائي ٿو سگهي. اهو ضروري آهي. تہ گودڙي پارائيندڙ بہ پنھنجي حال تي قائم هجي. طريقت جون لاهيون چاڙهيون ڏسي چڪو هجي. حال جي ذوق ۾ ڪامياب ٿيل هجي. عملن جي ادا ڪرڻ ۾ نيڪ هجي. جلال جو قهر ۽ جمال جو لطف ڏسي ڇڏيو هجيس. کيس اها به خبر هجي تہ مريد ڪهڙي منزل تي پهچي سگهندو؟ هو موٽي ويندو. واقفن مان ٿيندو. يا ڪاملن مان ٿيندو؟ جيڪڏهن سندس موٽي وڃڻ جو انديشو هجي. تہ منڍ ۾ ئي هن کي مريد نہ بڻائجي. جيڪڏهن ڪنهن رنڊڪ جو خوف هجي تہ ان جو انتظام ڪجي. ۽ جيڪڏهن مريد منزل جو واقف بڻجي وڃي. تہ هن کي سکيا ڏجي. طريقت وارا اصل ۾ دلين جا طبيب ٿيندا آهن. جيڪڏهن طبيب بيمار کان واقف نہ هوندو تہ غلط علاج سان بيمار کي ماري ڇڏيندو. ڇو جو کيس بيمار جي نظرداري جو پتو ڪونهي. ۽ هن جي خطرناڪ نشانين کي سمجهي نہ سگهندو. تہ غلط غذا ۽ غلط شربت ڏيندو. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: "الشيخ في قومه كا لنبي في امته" (شيخ پنهنجي قوم لاءِ ائين آهي. جيئن نبي پنهنجي أمت لاءٍ هوندو آهي). نبين سڳورن پنهنجي اُمت کي جيڪا دعوت ڏني. ۽ تبليغ ڪئي. اها سندن اُمت جي حالت مطابق ڪئي. هنن کین سندن مزاج مطابق دوا ڏني. تہ جیئن سندن دعوت جو مقصد پورو ٿئي. تنهنڪري رياني ولايت ۾ ڪمال حاصل کرڻ لاءِ پڻ مرشد کي ٽي سال رياضت ڪرائڻ کان پوءِ مريدن کي گودڙي پارائڻ گهرجي. اصل ۾ گودڙي ڪفن جي حيثيت ركندي آهي. جيئن دنيا جي لذتن كان دل آزاد تي وجي. ۽ زندگي جي راحتن كان بييرواهي حاصل تي وجي. سجي عمر خلق جي خدمت لاءٍ وقف وجي. ۽ خواهش کان پوريءَ طرح سان هٿ کچي وڃي. اهڙي حالت ۾ طريقت جو مرشد گودڙي عطا ڪندوآهي. ۽ مريد کي پنهنجين نوازشن سان عزت بخشيندو آهي. مريد وري پنهنجين ذميوارين جي پورائي ڪرڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. ۽ پنهنجين خواهشن کي پاڻ تي حرام ڪري ڇڏيندو آهي.

گودڙي پائڻ جي باري ۾ کوڙ اشارا (استعارات)آهن. حضرت ابو معمر اصفهاني. تہ هن مضمون تي هڪ ڪتاب لکيو آهي. هن باري ۾ گهڻا صوفي مبالغو نہ ڪندا آهن. مگر اسان جو مقصد هن ڪتاب ۾ رڳو بزرگن جا قول نقل ڪرڻا

30

ند آهن. منگر جيڪي مشڪل ڳالهيون آهن. تن کي آسان به ڪرڻو آهي. گودڙي پائڻ جو سُٺي ۾ سُٺو اشارو هي آهي ته گودڙي جو ڪالر صبر آهي. ٻ ٻانهون خوف ۽ اميد، ان جو آڳو ۽ پيڀو، قبض ۽ بسط (ساھ جي کلڻ ۽ بند ٿيڻ جي حالت)، ڪمر نفس جي مخالفت. ڪَفَ يقين جي درستي، ۽ ان جي ُويهڪ خلوص آهي. ان کان به ڀلو اشارو هي آهي: ڪالر فنا جو نشان. ٻانهُون نفس جي سنڀال ۽ پاڪائي، ان جو آڳو پيڀو (تير يزون) درويشي ۽ صفا، ڪمر ديدار جو جٽاءَ ويهڪ حاضري جي ماٺ ۽ وصل جي درجي جي بقا آهي. جڏهن باطن لاءِ اهو لباس آهي. تہ پوءِ ظاهر لاءِ به هئڻ گهرجي. هن باري ۾ منهنجو هڪ ڪتاب "اسرار الخرق و المؤمنات" آهي. انهيءَ ڪتاب جو نسخو مريد وٽ هئڻ گهرجي.

جيڪڏهن مريد گودڙي پائڻ کان پوءِ حال ۾ هجي. يا وقت جي بادشاھ جي ظلم هيٺ. ان کي ڦاڙي ڦٽو ڪري. تہ هو مجبور آهي. جيڪڏهن پنهنجي اختيار هوش حواس ۾ رهي. گودڙي کي ڦاڙي ڇڏي تہ پوءِ هن کي گودڙي پائڻ ٺيڪ نہ آهي. ۽ جيڪڏهن ٻه دفعا پائي. تڏهن به دنيا جي انهن مڪار گودڙي پائيندڙ ۾ ليکيو ويندو. جيڪي صرف ڏيکاءَ لاءِ اُنَ جي پوشاڪ پائيندا آهن. پوشاڪ جي باري ۾ اصل حقيقت هيءَ آهي تہ جڏهن صوفي هڪ درجي کان ٻئي درجي ۾ داخل ٿيندو آهي. تڏهن پنهنجي پوشاڪ بدلائيندو آهي. اهو منزل جي ترقي جي شُڪر ظاهر ڪرڻ جو نمونو آهي. مگر ياد رکڻ گهرجي تہ معمولي پوشاڪ هڪ درجي لاءِ هوندي آهي. ۽ گودڙي فقر ۽ صفا جي سڀني درجن لاءِ هوندي آهي. ان کي رد ڪري ڇڏڻ طريقت کي رد ڪري ڇڏڻ وانگر آهي. مون هن مضمون جي باري ۾ ٿورو اشارو ڪيو آهي. ۽ هي وقت هن مسئلي سمجهائڻ لاءِ ٺيڪ ناهي. خدا گهريو تہ راڳ (سماع) جي ڳُنجهن ظاهر ڪرڻ واري باب ۾ گودڙي جي وڌيڪ سمجهاڻي ڏني ويندي. اهو بہ چيو ويو آهي. تہ گودڙي عطا ڪرڻ واري ۾ ايتري قدرت هئڻ گهرجي. جو هو جنهن کي بہ محبت جي نظر سان ڏسي. اهو دوست بثجي وڃي. ۽ جنهن گنهگار کي گودڙي پارائي. اهو الله جو ولي بثجي پوي. مان هڪ دفعي پنهنجي طريقت جي مرشد سان آذربائيجان جو سفر ڪري رهيو هئس. اتي ٻن ٽن گودڙي پوش درويشن کي ڏٺر. اهي ڪڻڪ جي ٻار ۾ بيٺا هئا تہ مَنَ زميندار ڪجھ ڪڻڪ گودڙين ۾ وجھي. اهو حال ڏسي مرشد سائين فرمايو: "أولائك الذين اشترو ضلالة بالهُدئ فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين" (هي اهي ماثهو آهن. جن هدايت جي بدران گمراهي خريد ڪئي آهي. کين انهيءَ تجارت مان ڪوبه فائدو حاصل نہ ٿيندو. ۽ اهي هدايت حاصل ڪرڻ وارا نہ هئا). مون غرض کيو: يا حضرت! اهي هن بلا ۾ کيئن ڦاٿا ۽ ماڻهن لاءِ ذلت جو سبب ڇو بڻيا؟ جواب ڏنائون ته سندن مرشدن کي مريدن گڏ ڪرڻ جي لالچ ۽ هنن کي دولت گڏ ڪرڻ جي طمع هئي. هڪ لالج ٻي لالج کان وڌيڪ نہ ٿيندي آهي. ۽ حقيقت كان سواءٍ دعوئ كرن لوڀ لالج جو وسيلو آهي. حضرت جنيد لاءٍ مشهور آهي تہ هن باب الطلق ۾ هڪ مجوسي جي ڇوڪري کي ڏنو. جيڪو تمام سُهڻو هو. هن هٿ کڻي دعا گهري تہ منهنجا مولئ تو هن کي ڪهڙو نہ سهڻو بڻايو آهي. مهرباني فرمائي هن کي منهنجي جماعت ۾ آڻ. ٿوري وقت کان پوءِ. اهو مجوسي ڇوڪرو آيو ۽ عرض ڪيائين، تہ اي مرشد سائين! مون كي شهادت جو كلمو يڙهايو. اهو چوكرو مسلمان ٿيو، ۽ الله جي ولين ۾ شامل ٿي ويو. شيخ بوعلي سياه کان پڇيائون. تہ گودڙي پائڻ ڪنهن کي جڳائي؟ جواب ڏنائين. تہ اهڙي درويش مرد کي. جنهن کي الله تعاليٰ ايترو پنهنجو ڪيو هجي. جو کيس سمورن حڪمن ۽ دنيا جي حالتن جو پتو هجي.

گودڙي صالح ۽ نيڪ ماڻهن جو نشان آهي. درويشن صوفين جي پوشاڪ آهي. درويشي ۽ تصوف جي باري ۾ اڳ ۾ ئي بيان ٿي چڪو آهي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو دنيا جي مال گڏ ڪرڻ لاءِ ولين جي پوشاڪ پائيندو آهي. ۽ پنهنجن مصيبتن جو سامان گڏ ڪندو آهي. تہ حقيقت وارن کي نقصان نہ پهچندو آهي. جو بيان ڪيو اٿر سو حقيقت وارن لاءِ ڪافي آهي. هن کان وڌيڪ سمجهاڻي ڏيڻ هن ڪتاب جو مقصد ناهي. سڀ توفيق الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

### باب پنجون

#### درويشي ۽ صفا جو اختلاف

تصوف ۾ درويشي ۽ دل جي صفائي جي باري ۾ اختلاف آهي. ڪن جو خيال آهي تہ درويشي دل جي صفائي کان وڌيڪ آهي. ۽ ڪن جو چوڻ آهي. تہ دل جي صفائي درويشي کان مٿي آهي. درويشي (فقيري) کي وڌيڪ سمجهڻ وارا چون ٿا تہ درويشي ۾ پوريءَ طرح فنا جو درجو آهي. ۽ هن ۾ هر شيءِ فنا ٿي ويندي آهي. دل جي صفائي درويشي جو هڪ درجو آهي. ۽ جڏهن پوريءَ طرح فنا اچي ويندي آهي. تہ هر هڪ درجو بہ ختم ٿي ويندو آهي. هي مسئلو درويشي ۽ دل جي صفائي کا ڌار آهي. هن جي باري ۾ اڳ بـ حديث ٿي چڪو آهي. جي ماڻهو دل جي صفائي کي درويشي کان ڀلو سمجهندا آهن. سي چوندا آهن ته درويشي جو وجود آهي. ۽ ان تي نالو به رکي سگهبو آهي. ان جي ابتڙ دل جي صفائي هر شيءِ کان خالي هوندي آهي. هي عين فنا آهي ۽ درويشي عين غـنا هوندي آهي. درويشي هڪ درجي جي حيثيت رکي ٿي. ۽ دل جي صفائي ڪمال جو نالو آهي. هن زماني ۾ هي معاملو وڏي زور شور سان بحث هيٺ ايندو آهي. ۽ هر جماعت ڏکيا اشارا ۽ نازڪ نُڪتا پيش ڪندي آهي. درويشي ۽ دل جي صفائي جي قديم هجڻ. ۽ بهتر هجڻ ۾ به وڏو اختلاف آهي. راءِ ۾ اتفاق نہ درويشي جي حق ۾ آهي. ۽ نہ دل جي صفائي جي حق ۾ آهي. ۽ سچائي کي بحث ۾ نہ آڻيندا آهن. خواهش پوري نہ ٿيڻ تي اقرار ڪندا آهن. سندن انڪار ۽ اقرار فقط پنهنجي دل جي ڳالهہ تي اڙجي وڃڻ جا نشان بڻجي چڪا آهن. سلوڪ جو رستو انهي افسانہ سازي کان مٿڀرو آهي. ولي سڳورا انهيءَ مقام تي پهچندا آهن. جتي ٻيو ڪوب مقام نہ هوندو آهي. سموريون منزلون ۽ درجا ختم ٿي ويندا آهن. گفتگو جي طاقت نہ رهندي آهي. ڪوبہ مشرب (رستو) باقي نہ رهندو آهي. نہ وري ذوق جو وجود رهندو آهي. نہ چُپ رهندي آهي نہ ڪو غلبو. نہ هوش رهندو آهي نہ بيهوشي. بحث ڪرڻ وارا اهڙيون شيون ڳوليندا آهن. جن جي حقيقت سندن سمجھ ۾ نہ ايندي آهي. ۽ هنن کان ان جي تعريف بہ ٿي نہ سگهندي آهي. هو پنهنجي پنهنجي سمجھہ آهر ڪو شاندار نالو چونڊي وٺندا آهن. دماغي طور تي بهتري حاصل ٿيڻ جو ڪو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. مگر جڏهن خيالن کي نالو ڏبو آهي. تہ پوءِ هڪ نالي کي ٻين نالن کان ڀلو سمجهيو ويندو آهي. تنهنڪري ڪجهہ ماڻهن لاءِ درويشي جو نالو ڀلو. موزون ۽ قدر ڪرڻ جهڙو هوندو آهي. ڇو تہ هن ۾ ترڪ ڪرڻ ۽ عاجز ٿيڻ جي حقيقت هوندي آهي. ڪن ٻين ماڻهن دل جي صفائي واري لفظ کي وڌيڪ ڄاتو آهي. ڇو تہ ان ۾ خراب (ميراڻ وارين ) شين جي ترڪ ڪرڻ، ۽ دنيا جي مال متاع کي ڇڏي ڏيڻ جي حقيقت هوندي آهي. انهن ٻن لفظن جي چونڊڻ جو متصد اهو آهي. تہ هڪ ظاهر ٿيڻ واري خيال کي ڳولي نہ سگھبو آهي. ۽ پاڻ ڀرگڏجي گفتگو ڪرڻ وقت پنهنجو مفهوم پوريءَ طرح بيان ڪري سگهبو آهي. طريقت وارن ۾ ڪوبہ اختلاف نہ هوندو آهي. پوءِ کڻي هو درويشيءَ جو لفظ استعمال ڪن يا دل جي صفائي (صفا) جو انهن جي ابتڙ اکرن ۾ اڙيل. جن کي حقيقت جي ڪابہ خبر نہ هوندي آهي. تن لاءِ لفظن جي هيرڦير کان سواءِ ڪجھ بہ نہ ايندو آهي. هنن ڪنهن بہ هڪ شيءِ تي اتفاق نہ ڪيو آهي. تنهنڪري هڪڙي كي بئي كان سنو سمجهي رهيا آهن. طريقت وارا اصلي حقيقت جي بكولا كندا آهن. ۽ اكرن ۾ حقيقت اڙيل عبارت جي اونداهي ۾ گر ٿي ويندا آهن. حاصل مطلب تہ جنهن کي اصلي حقيقت هٿ ايندي آهي. اهو ان کي پنهنجي دل جو قسبلو بثائي چڏيندو آهي. پوءِ اوهان هن کي درويش سڏيو يا صوفي. ٻئي نالا پريشاني واري حالت ۾ هوندا آهن. اهڙي حقيقت جيڪا لفظن ۾ سمائجي نہ سگھندي آهي. ان تي بحث مباحثو حضرت ابوالحسن سمنون جي وقت کان وٺي هلندو آيو آهي. هو جڏهن بقا واري ڪشف ۾ هوندو هو. تڏهن درويشي کي دل جي صفائي وارن کان وڌيڪ سمجهندو هو. ۽ جڏهن فنا واري درجي تي هوندو هو. تڏهن صفا کي درويشيءَ کان وڌيڪ ڄاڻندو هو. معاني جي ماهرن هن کان سبب پڇيو تہ هن جواب ڏنو تہ مون کي فنا ۽ هيٺ ٿيڻ واري درجي ۾ بقا واري درجي جهڙو ڪمال حاصل آهي. جڏهن اهڙي درجي تي هوندو

آهيان. جنهن جو لاڳاپو فنا سان هوندو آهي. تڏهن صفا (دل جي صفائي وارن) کي درويشي کان مٿي سمجهندو آهيان. ۽ جڏهن بقا واري درجي تي هوندو آهيان. تڏهن درويشي کي صفا کان بهتر ڄاڻندو آهيان. حقيقت ۾ درويشيءَ جو لاڳاپو بقا سان. ۽ صفا جو واسطو فنا سان هوندو آهي. آخر ۾ ذڪر ڪيل صفا جي درجي تي مان بقا جي خيال کي فنا ڪري ڇڏيندو آهيان. ۽ اڳ ۾ ذڪر ڪيل درويشي واري درجي تي فنا جي خيال کي فنا ڪري ڇڏيندو آهيان. ايتري قدر جو فنا ۽ بقا جو احساس ئي ختم ٿي ويندو آهي. اها رڳي لفظن جي ڦير گهير آهي. ڇو ته نه فنا کي فنا آهي. ۽ نه بقا کي فنا هوندي آهي. جيڪا شيءِ فنا ٿي ويندو آهي. اها رڳي لفظن جي ڦير گهير آهي. ڇو ته نه فنا کي فنا آهي. ۽ نه بقا کي فنا هوندي آهي. جيڪا شيءِ فنا ٿي ويندو آهي. اها رڳي لفظن جي ڦير گهير آهي. ڇو ته نه فنا کي فنا آهي. ۽ نه بقا کي فنا هوندي آهي. جيڪا شيءِ فنا ٿي ويندو آهي. اها رڳي لفظن جي قبر گهير آهي. ڇو ته نه فنا کي فنا آهي. ۽ نه بقا کي فنا هوندي آهي. جيڪا شيءِ فنا ٿي ويندو آهي. اها رڳي لفظن جي قبر گهير آهي. ڇو ته نه فنا کي فنا آهي. ۽ نه بقا کي فنا هوندي آهي. جي فنا ٿي ويندو آهي. اها رڳي نفظن جي قبر ڪري به ختر ڪري ڇڏيندي آهي. ۽ جيڪا به ٿيل شيءِ قائر رهندي آهي. سا پنهنجي وجود ۾ به قائر رهندي آهي. اصل ۾ فنا جو لفظ مبالغي طور ڪر نه آندو ويندو آهي. جڏهن ڪو ماڻهو فنا جي فنا ٿيڻ جو ذڪر ڪندو آهي. تڏهن هو فقط مبالغي وارن لفظن ۾ اهو چوڻ گهرندو آهي. ته فنا جو خيال ئي ختر ٿي چڪو آهي. پر جيستائين بتا جو ڪو خيال به موجود آهي. تيستائين فنا ڪر ۾ نه ايندي آهي. جيڪڏهن فنا ڪر ۾ اچي چڪو آهي. پر ويندي آهي. جيڪا هو عبارت آرائي جي معنيٰ لفظ کان سواءِ ڪجھ به نه هوندو آهي. اها فقط زبان جي ماهرن جي هٿرادو ڦير گهير هوندي آهي. جيڪا هو عبارت آرائي جي موق ۾ ڪندا آهن.

ٻاراڻي وَهي ۾ طبعيت جي جوش ۽ تيزيءَ جي ڪري. انهيءَ نموني سان فنا ۽ بقا تي هڪ ڪتاب لکيو هيم . ان جو نالو بہ " فنا ۽ بقا جو ڪتاب" رکيو هيم . مان هن ڪتاب ۾ اهائي شيءِ وڏي خبرداريءَ سان لکندس. انشاء الله تعاليٰ.

درويشي ۽ صفا ۾ اهوئي فرق آهي. جيستائين معنيٰ جو خيال آهي. تيستائين عملي طور تي يعني دنيا جي مال ترڪ ڪرڻ ۽ دل جي لالج ۾ اچڻ جو حال مختلف آهي. اها شئي درويشي ۽ مسڪيني تـائين پهچندي آهي. ڪن مرشدن سجُّورن درويشي كي مسكيني كان متى سمجهيو آهي. جيئن الله تعالىٰ جو فرمان آهي: " لـلفقرا الذين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضرباً في الارض" (صدقو أنهن فقيرن لاءِ آهي. جيڪي خدا جي رستي ۾ قابو آهن. ۽ زمين تي هلي چلي نٿا سگهن). مسڪينن وٽ زندگي جو سامان هوندو آهي. درويش ان کي لُت هڻي ڇڏيندا آهن. تنهنڪري درويشي عزت جو ۽ مسڪيني ذلت جو سبب هوندي آهي. زيب زينت جي سامان رکڻ وارو طريقت ۾ ذليل ڄاتو ويندو آهي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي:" تُعس عبدالداراهم و تعس عبدالدينار و تعس عبدالخميسة و القطيفة" (درهمن جو غلام هلاك ٿيو. دينارن جو غلام هلاڪ ٿيو. ۽ ڪيمخواب جي پوشاڪ جو غلام هلاڪ ٿيو. ) زينت جي سامان کي ترڪ ڪندڙ پيارو ٿيندو آهي. ڇو تہ سامان واري جو ڀروسو سامان تي هوندو آهي. ۽ جنهن کي سامان نہ هوندو آهي. تنهن جو ڀروسو الله تعالئ جي ذات تي هوندو آهي. ضرورت جي وقت سامان وارو پنهنجي سامان جو سهارو ڳوليندو آهي. ڪجهہ ماڻهو چوندا آهن تہ مسكين بهتر هوندو آهي. ڇو تہ پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: "اللهم احيني مسكيناً وُ اُمتني مسكيناً وَ اُحشُرني في زمرة المساكين" (اي منهنجا مولئ مون كي مسكين سان جيئرو رك. مسكينن سان مار. ۽ قيامت جي ڏينهن مسكينن سان أٿار). مسڪينن جو ذڪر ڪندي پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي. تہ منهنجي زندگي ۽ موت مسڪينن سان هجي. ليڪن جڏهن درويشن جو ذڪر آيو. تڏهن فرمايائون: "ڪادُ الفقر ان يڪنُون ڪفراً" (ائين بہ ممڪن آهي تہ درويشي ڪفر بڻجي وڃي). انهيءَ معنيٰ جي لحاظ کان درويش مال اسباب سان به واسطو رکندو آهي. مسڪين اهو آهي. جنهن کي مال اسباب ملى نه سگهى.

شرعيت ۾ فقيهن جي هڪ جماعت وٽ درويش ڪجھ دولت رکندو آهي. ۽ مسڪين وٽ ڪجھ بہ موجود نہ هوندو آهي. هڪ ٻي جماعت جو خيال مٿئين ڳالھ جي بلڪل اُبتڙ آهي. جيڪي منزل جا صاحب پھرئين خيال سان اتفاق ڪندا آهن، سي صوفي لفظ کي مسڪينن جي ٽولي ۾ آڻيندا آهن. اهو اختلاف فقيهن جي اختلاف وانگر آهي. جن وٽ درويش وسيلي کان سواءِ ۽ مسڪين ڪفايت ڪندڙ هوندو آهي. اهي درويش کي صفا وارن کان بھتر سمجھندا آهن. جن جي خيال ۾ مسڪين وسيلي کان سواءِ ۽ درويش ڪفايت ڪندڙ هوندو آهي. اهي دوندو آهي. اهي صفا وارن کان بھتر سمجھندا آهن. جن جي خيال درويشي ۽ صفا وارن جي وچ ۾ اها اختلاف جي مختصر صورت آهي. اللہ بھتر ڄاڻندڙ آهي.

### باب ڇهون

ملامت

طريقت جي مرشدن جي هڪ جماعت ملامت جو رستو اختيار ڪيو آهي. ملامت محبت جي سچائي ۾ وڏو اثر رکندي آهي. ۽ ڪامل ذوق جو پتو ڏسيندي آهي. هونئن بہ حق وارا ماڻهن جي ملامت جو نشانو بڻبا رهيا آهن. خاص طور تي هن امت جا وڏا وڏا بزرگ ملامت هيٺ ايندا رهيا آهن. رسول تش جن جيڪي حق وارن جا رهبر ۽ امام آهن. ۽ محبت وارن جا پيشوا آهن. ۽ عام ماڻهن جي نظر ۾ وڏي مان مرتبي وارا هوندا هئا. مگر جڏهن حقيقت ظاهر ٿي. وحي نازل ٿيو. ۽ حق جي دوستي جو فيض مليو. تڏهن ماڻهن ملامت جي زبان ڊگهي ڪئي. ڪنهن چيو تہ ڪاهن آهن. ڪنهن کين شاعر ڄاتو. ڪنهن چيو تہ چريا آهن. ڪن وري کين ڪوڙو سڏيو. الله تعاليٰ ايمان وارن جو ذڪر ڪيو. تہ اهي ملامت ڪرڻ وارن جي خوف جي پرواھ نٿا ڪن. ولا يخافون لومة لائم ذالڪ فضل الله يوتهه من يشاءُ والله واسع عليم "هو ڪنهن به ملامت ڪندڙ جي ملامت کان نٿا ڊچن. اهو الله جو فضل آهي. هو انهن کي چاهيندو آهي. ان تي فضل ڪندو آهي. الله وڏي قدرت (وسعت) وارو ۽ ڄاڻڻهار آهي.

اهو خدا جو قانون آهي. ته ان جا ڄاڻندڙ ملامت جو نشانو بڻبا آهن. مگر خدا سندن دلين کي ملامت ۾ پريشان ٿيڻ كان بچائيندو آهي. اها الله جي غيرت آهي، جنهن جي وسيلي هو پنهنجن دوستن كي غير جي نظر كان بچائيندو آهي. جيئن ڪنهن جي نظر سندن حسن جي ڪيفيت تي نہ پئجي سگهي. هو پنهنجي نظر کان پاڻ بہ بچندا رهندا آهن. جيئن پنهنجو حسن ڏسي ڪنهن مصيبت ۽ تڪبر ۾ پئجي نہ وڃن. عام ماڻهن جي نظر مٿن رهندي آهي. تہ جيئن مٿن ملامت ڪري سگهن. لوام (ملامت ڪندڙ) نفس سندن طبعيت جو حصو بڻجي ويندو آهي. جيئن سندن هر ڪر تي ملامت ڪندو رهي. جيڪڏهن هنن کان ڪا برائي ٿيندي آهي. تہ هو پنهنجي برائي جي ڪري پاڻ تي ملامت ڪندا آهن. جيڪڏهن ڪو نيڪ ڪر ڪندا آهن تہ نيکي ڪرڻ ۾ ڪنهن نہ ڪنهن ڪمزوريءَ جي ڪري. پاڻ کي ملامت جو نشانو بڻائيندا آهن. اهو هڪ طريقت جو پڪو اصول آهي. هن رستي ۾ خودپسندي (پاڻ کي چاهڻ) کان وڌيڪ ڪوبہ خوفناڪ پردو يا مصيبت ڪانهي. خوديسندي جا ٻ سبب ٿيندا آهن: هڪ ماڻهن جي عزت ۽ انهن جي تعريف ڪندا آهن. ۽ هو مغرور ٿي ويندو آهي. ٻيو هي تہ ڪنهن ٻئي جي ڪر کي پسند نہ ڪندو آهي. کيس فقط پنهنجو ڪر وڻندو آهي. الله تعالئ اهو غرور ۽ تڪبر وارو رستو پنهنجن دوستن لاءِ بند ڪري ڇڏيندو آهي. انهن جا ڪر ڪيترا بـ سٺا هوندا آهن تـ بـ عام ماڻهن کي نـ وڻندا آهن. سندن نفس جي محنت ڪيتري بہ مٿانهين هوندي آهي. تڏهن بہ هو ان کي پنهنجي طاقت ۽ همٿ جو نتيجو نہ سمجهندا آهن. ۽ خوديسنديءَ جي مرض ۾ مبتلا نہ ٿيندا آهن. ۽ تڪبر کان حفاظت ۾ رهندا آهن. جيڪو الله کي وڻندو آهي. اهو عام ماڻهن کي يسند نہ ايندو آهي. جيڪو پنهنجي پيٽ پوڄا ۾ مشغول رهندو آهي. ان کي الله جي ذات نہ چونڊيندي آهي. ابليس خلق کي وڻندو هو. ۽ ملائڪن بہ کيس قبول ڪيو هو. هو خدا کي نہ وڻندو هـو. تنهنڪري خوديسندي ۾ اچي ويو. کيس خوديسندي جو قل دائمي لعنت جي صورت ۾ مليو. حضرت آدم عليه السلام کي ملائڪن پسند نہ کیو، ۽ چيو: أتَّجعَل فيها من يُفسدُ فيها "اي اسان جا مولئ! تون زمين ۾ اهڙي مخلوق رهائيندين. جيڪا فساد برپا كندي؟" حضرت آدم عليه السلام پنهنجو پاڻ كي پسند نه كيو. ۽ عرض كيو: رَ بَنَّنا ظلَمنا أنفُسنَا. "اي اسان جا مولئ. اسان پنهنجن نفسن تي ظلم کيو آهي". هو الله تعالئ کي پسند هو. تنهنڪري فرمايائين: فُنْسي وَ لر تُجد لَهُ عَزماً. " آدم عه وساري چڏيو. اسان کيس ارادي سان گمراهي ۾ ايندڙ نه ڏنو". پيدا ٿيڻ ۽ پاڻ کي پسند نه ڪرڻ. هن لاءِ رحمت جو ميوو آندو. جيئن معلوم ٿي وڃي. تہ اللہ جو قبول ڪيل. عام مخلوق کان پري هوندو آهي. ۽ عام مخلوق جو قبول كيل الله تعالئ كان جدا هوندو آهي. مطلب ته ملامت الله جي دوستن جي خوراك ۽ قبوليت جو نشان

هوندي آهي. اهو اوليائن جو طريقو ۽ الله جي پيارن جي ويجهڙائي جو نشان هوندو آهي. دنيا مخلوق جي قبول ڪيلن تي خوش ٿيندي آهي، ۽ هو خلق جي رد ڪرڻ تي خوش ٿيندا آهن. پيغمبر ﷺ جن جي حديث آهي تہ کين جبرائيل عليه السلام الله جو پيغام پهچايو، قبائلي اوليائي تحت لا يَعر فُهُم عَيري الا اولُيائي. "منهنجا دوست منهنجي چوغي هيٺان آهن. کين منهنجن دوستن کان سواءِ، ٻيو ڪوبه سڃاَڻي نہ سگهندو آهيَّ. الله سڀ کان بهتر ڄاڻندڙ آهي. (فصل - 1)

ملامت جون ٽي صورتيون آهن: سيڌو هلڻ. ارادو ڪرڻ. ۽ ترڪ ڪرڻ. سڌي هلڻ واري ملامت هي آهي تہ آدمي پنهنجي پير تي پورو هلي رهيو هجي. مذهب جا فرض ادا ڪندو هجي. بندگي جي ڪنهن بـ شرط کي نـ وساريندو هجي. ۽ ماڻهن جي ملامت ڪرڻ تي بہ هر ڪنهن کان بيپرواھ ٿي پنهنجي ڪر ۾ مشغول هجي. ارادي ڪرڻ واري ملامت هي آهي تہ ماڻھو پنھنجن ھر جنسن ۾ عزت وارو ھجي. وڏو مرتبو رکندو ھجي. ۽ ان جي دل ۾ وڏي ٿيڻ جي محبت پيدا ٿي وڃي. ۽ هو سندس تعريف ڪندڙن جي ڳالهين ۾ ڀنڀلجي وڃي. ۽ انهن مان هڪ هڪ ٿي الڳ ٿي وڃي. ۽ هو الله ڏانهن ويجهي ٿيڻ لاءِ. ماڻهن جي ملامت سهي. ۽ ڪو اهڙو ڪر ڪري ويهي جيڪو شرعيت جي ابتڙ تہ نہ هجي. پر ان جي ڪري ماڻهن کي هن لاءِ نفرت پيدا ٿي وڃي. اهو هن جو پنهنجو ڪر ٿيندو آهي. ۽ ماڻهن جو انهيءَ ڳالهہ سان ڪوبہ واسطو نہ هوندو آهي. ترڪ ڪرڻ واري ملامت هي آهي تہ ڪو فطرتي طور تي ڪفر ۽ گمراهيءَ ۾ ڦاسي وڃي. ۽ هو شرعيت ترڪ ڪرڻ. ۽ پيروي کان پاسي ڪرڻ جي پروپئگنڊا شروع ڪري. ۽ سمجھي تہ هو ملامت جي رستي تي هلي رهيو آهي. اهو بہ سندس شخصي ڪر آهي. سڌي رهڻ واري ملامت ۾ ماڻهو مڪر ۽ فريب کان پري هوندو آهي. ڏيکاءُ کان بچندو آهي. ۽ عـام ماڻهن جي ملامت جي پرواھ نہ ڪندو آهي. ۽ پنهنجي پير تي پورو هوندو آهي. کيس ڪنهن بہ نالي سان پڪاريو ويندو تہ ان لاءِ ڪو فرق محسوس نہ ٿيندو. مرشدن جي روايتن ۾ لکيل آهي تہ هڪ ڏينهن حضرت ابوطاهري حرمي گڏهہ تي سوار ٿي بازار مان لنگهي رهيو هو. هڪ مريد بہ هن سان گڏ سوار هو. ڪنهن وڏي آواز سان چيو: "هڪ بي دين اچي ويو آهي". مريد ڪاوڙ ۾ انهيءَ ماڻهوءَ سان اٽڪي پيو. ۽ بازار ۾ گوڙ ٿي ويو. مرشد مريد کي چيو: "جيڪڏهن تون چُپ ڪرين تہ توكي اهڙي ڳاله. ٻڌائيندس. جا توكي هن قسم جي مصيبت کان آزاد رکندي". مريد خاموش ٿي ويو. گهر پهچڻ تي مرشد چيو: "منهنجي صندوق کڻي اچ." مريد کڻي آيو. ان ۾ ڪجه خط هئا. مريد کي چيائين: " پڙه! مون ڏانهن جي خط آيا آهن. انهن ۾ مونکي ڪنهن شيخ الاسلام جو خطاب ڏيئي لکيو آهي. ڪنهن پاڪ مرشد سڏيو آهي. ڪنهن وڏو عابد مرشد لکيو آهي. ۽ ڪنهن حرمين جو شيخ چيو آهي. اهي سمورا هڪ قسر جا لقب آهن. نالا ناهن.مان انهن مان ڪنهن هڪ جي لائق نہ آهيان. هر ڪنهن پنهنجي عقيدي موجب ڪونہ ڪو لقب گهڙي ورتو آهي. جيڪڏهن هن بُد شُد چوڻ واري ماڻهوءَ بہ پنهنجي عقيدي موجب مون کي ڪنهن لقب سان ياد ڪيو تہ پوءِ جهڳڙي ڪرڻ جي ڪهڙي ڳالھہ هئي؟\*

جيڪو ماڻهو ڄاڻي واڻي ملامت سهندو آهي. ۽ اجائي عزت تان هٿ کڻندو آهي. حڪومت کان پري رهندو آهي. ۽ حضرت عثمان رض وانگر ٿيندو آهي. جيڪو پنهنجي خلافت جي وقت پنهنجي کجين جي باغ مان اچي رهيو هو. ۽ ڪاٺين جي ڀَري مٿي تي هيس. هونئن وٽس چار سؤ غلام هئا. ماڻهن پڇيس: اي اميرالمومنين؛ اوهان اهو ڇا ڪري رهيا آهيو؟ فرمايائين: اُريدُ اُن اُجَرب نَفسي. "مون پنهنجي نفس کي آزمائڻ جو ارادو ڪيو آهي". مون وٽ غلام آهن. جيڪي اهو ڪر ڪري ٿا سگهن. مگر مان پنهنجي آزمائش ٿو وٺان. تہ متان دنيا جي شان و شوڪت کيس ڪر ڪرڻ کان روڪي ڇڏي. اها حڪايت ملامت جي جائز هجڻ لاءِ ڪافي آهي.

انهيءَ مضمون تي حضرت امام اعظم متعلق به هڪ حڪايت آهي، جيڪا خدا گهريو ته مناسب موقعي تي لکندس. حضرت ابويزيد لاءِ مشهور آهي تہ جڏهن حجاز جي سفر تان واپس پنهنجي شهر ۾ اچڻ وارو ٿيو، تہ سندس اچڻ جي خبر مشهور ٿي وئي، ۽ ماڻهو سندس استقبال لاءِ نڪتا تہ جيئن کيس وڏي شان سان شهر ۾ وٺي اچن. حضرت ابويزيد انهن ماڻهن جي ڪري. الله جي ويجهڙائيءَ کان پري ٿي ويو. ۽ پريشان ٿيو. بازار ۾ پهچڻ شرط هڪ ماني ڪڍي کائڻ لڳو.

اهو رمضان جو مهينو هو. سڀ ماڻهو ناراض ٿي هن کي اڪيلو ڇڏي ويا. هڪ مريد هن سان گڏ هو. ان کي چيائين: ڏِنَـَئِي. مون هڪ شرعيت جي مسئلي تي عمل ڪيو. ۽ سڀني مون کي رد ڪريو ڇڏيو.

مان علي بن عثماني جلابي چوان ٿو. تہ ان زماني ۾ ملامت جي لائق هجڻ لاءِ ڪو غير معمولي يا عادت جي ابتڙ ڪر ڪرڻ ضروري هوندو هو. اڄ ڪلھ جيڪڏهن ڪو ماڻهو چاهي تہ مٿس ملامت ڪن. تہ ان کي ٻڌايو تہ ان کي نفل جون ٻ رڪعتون تمام ڊگهيون ڪري پڙهي. يا دين تي بلڪل پوريءَ طرح عمل ڪري تہ سموري خلق مٿس مڪر ۽ منافقيءَ جو الزام هٿي ڇڏيندي. ترڪ واري ملامت جي اها صورت آهي. تہ ماڻهو شرعيت جي قانون جي ابتڙ هلندو رهي. ۽ مذهب جي خلاف ڪر ڪري. ۽ سمجھي تہ ملامت جي اها صورت آهي. تہ ماڻهو شرعيت جي قانون جي ابتڙ هلندو رهي. ۽ مذهب جي قاتل آهي. هن زماني ۾ گهڻا ماڻهو انهيءَ نموني جا آهن. سندن مقصد اهو نہ هوندو آهي تہ ماڻهو ڪين رد ڪن. مگر سندن قاتل آهي. هن زماني ۾ گهڻا ماڻهو انهيءَ نموني جا آهن. سندن مقصد اهو نہ هوندو آهي تہ ماڻهو کين رد ڪن. مگر سندن خلوي خواهش اها هوندي آهي تہ ماڻهو کين قبول ڪن. ٻيءَ حالت ۾ مخلوق وٽ رد ٿيڻ جي رستي ڳولڻ کان اڳ ۾ اهو ضروري هجي ها. تہ اهي ماڻهن وٽ آڳ ۾ ئي قبول هئا. اهڙي حالت ۾ مخلوق وٽ رد ٿيڻ جي رستي ڳولڻ کان اڳ ۾ اه

مون کي هڪ دفعي هڪ ڪوڙي دعوا ڪندڙ ماڻهوءَ سان گڏ رهڻ جو اتفاق ٿيو. هڪ ڏينهن هو خراب حالت ۾ ظاهر ٿيو، ۽ ملامت هيٺ اچڻ جو بهانو ڪيائين. ڪنهن کيس چيو ته اها اجائي ڳالهه آهي. مون ڏٺو ته هو چوڙي ويس. چيومانس: اي ڀاءُ! جيڪڏهن تنهنجي ملامت واري دعوا نيڪ آهي. ته انهيءَ ماڻهو جو اعتراض ته تنهنجي فائدي ۾ آهي. انهيءَ فائدي واري ڳالهه تي چڙڻ جي ڪهڙي ضرورت آهي؟ اصل ۾ تنهنجو اهو نمونو ملامت وارو نه پر فريب ڪرڻ جي ويجهو آهي. الله تعاليٰ جي هدايت واري ڳالهه تي هلڻ واري کي پنهنجي دعوا کي ثابت ڪرڻ گهرجي. ان جي ثابتي فقط سنت جي پيروي آهي. دعوا ڪرڻ کان پوءِ فرضن جي ترڪ ڪرڻ تي تون اسلام کان ٻاهر نڪري ويندين.

ڄاڻڻ گهرجي. تہ طريقت ۾ ملامت کي ترقي وٺائڻ وارو ان زماني جو مرشد احمدون قصار هو. ان جا ملامت ۾ ڪافي قصا آهن. ان جو قول آهي: " الملامت ترك السلامت" (ملامت سلامتيءَ جي ترك كرڻ جو نالو آهي). جڏهن كو ماڻهو الله جي جلال ظاهر ٿيڻ جي اميد تي پنهنجي سلامتيءَ تان هٿ کڻندو آهي. مصيبتن سهڻ لاءِ تيار رهندو آهي. پنهنجين پيارين شين کي ڇڏيندو آهي. ۽ لڳ لاڳاپڻ کي ترڪ ڪرڻ چاهيندو آهي. اهو ماڻهو جيترو ماڻهن کان دور رهندو اوترو اللہ تعاليٰ جي ويجهڙائيءَ مان فائدو ونندو آهي. ملامت جي عقيدي وارا ماڻهو دنيا وارن جي پياري شيءِ يعني سلامتيءَ جي برخلاف تيندا آهن. سندن همت عام ماثهن جي همت كان بي طرح تيندي آهي. انهن جون وصفون وجداني هونديون آهن. حضرت احمد بـن فـاتك كـان روايت آهي: حضرت بـن منصور كـان پڇيائون: "مـَـن الصوفي" يعني (صوفي كير آهي؟) جواب ڏنائين: " وَجداني الذات" (جنهن جي طبعيت جو بنياد وجدان تي هجي). حضرت حمدون به ملامت جي باري ۾ چيو آهي. تم هي رستو عام ماڻهن لاءِ ڏاڍو ڏکيو آهي. مان هن باري ۾ ٿوري ڳالهہ ڪري ٿو سگهان." رِجاءُ المُرجيمَة وَ خُوفُ القَدرية" (يعني: مرجين جي اميد ۽ قدرين جو خوف). هن قول جي معنيٰ ڳجهي آهي. ان کي ظاهر ڪرڻ ضروري آهي. اها انسان جي فطرت آهي. تہ هن لاءِ الله جي رستي ۾ هر دلعزيز هڪ وڏي رڪاوٽ آهي. هن کي هر شيءِ ايتري پياري آهي. جو هن جي ٿوري تعريف ڪرڻ وارو بہ هن جو محبوب بڻجي ويندو آهي. ۽ پاڻ حقيقت کان پري هُـَٽي ويندو آهي. جنهن کي اهو خوف نظر ۾ هوندو آهي اهو پاڻ بچائڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. انهيءَ ڪوشش ۾ ٻـ خطرناڪ صورتون پيش اينديون آهن. هڪڙي الله جي حجاب جو خوف. ۽ ٻيو اهو خطرو تہ هن کان ڪو اهڙو ڪر ٿي نہ وڃي. جنهن سان ماڻهو گمراھ ٿين. ۽ مٿس ملامت ڪن. هن جو اهو مقصد اهو تر هوندو آهي تہ ماڻهن ۾ مرتبو حاصل ڪري آرامي ٿي وجي. ۽ نہ وري اهو مطلب هوندو آهي تہ ماڻهو غلطيءَ ۾ اچي هن تي ملامت ڪن. بھر حال ملامتيءَ لاءِ اهو ضروري آهي. تہ اڳ ۾ ماڻهن مان دنيا ۽ آخرت جا جهڳڙا دور ڪري. ۽ پوءِ پنهنجي دل جي آزاديءَ لاءِ اهڙو ڪر ڪري. جيڪو شرعيت

(فصل -2)

موجب ڪبيره يا صغيره گناھ نہ ھجي. ايتري قدر جو ماڻھو ان کي رد ڪري ڇڏين. ڪردار جي لحاظ کان ھن جو سندس خوف قدرين خوف وانگر ھجي. ۽ ملامت ڪرڻ وارن جي لحاظ کان سندس اميد مرجين وانگر ھجي.

دوستيءَ جي ميدان ۾ ملامت کان وڌيڪ ڪابہ شيءِ نہ هوندي آهي. دوست جي ملامت دوست جي دل تي اثر نہ ڪندي آهي. دوست جي گهٽيءَ کان سواءِ دوست جي ڪا جڳه نہ هوندي آهي. دوست جي دل ۾ غير نہ رهي سگهندا آهن: "لان المالكمة روضة العاشقين و تزهة المحبين و راحة المشتاقين و سرور المريدين "(ملامت عاشقن لاء باغ. محبت ڪرڻ وارن لاءِ خوشبوءِ. مشتاقن لاءِ راحت ۽ مريدن لاءِ خوشي هونڊي آهي. ملامت وارا دل جي سلامتي لاءِ جسماني ملامت اختيار ڪرڻ ۾ خصوصيت رکندا آهن. خدا جي مخلوق مان الله جي ويجهڙن ٻانهن. ملائڪن ۽ روحانيت وارن کي بہ هي شيءِ نہ ملندي آهي. پھرين امتن ۾ جيڪي عبادت ڪرڻ وارا (زاهد). لاڙي رکڻ وارا. 📩 جا طالب هئا اهي بہ انھيءَ شيءِ كان خالي هئا. اهڙا ماڻهو فقط هن امت ۾ آهن جيڪي دل جي ٽٽڻ واري رستي تي هلي رهيا آهن. ان رستي جا علمبردار آهن. مون لاءِ سلامت جي طلب ڪرڻ رڳو رياءَ آهي ۽ رياءَ ۾ منافقي آهي. رياڪر رگو ڏيکاءَ لاءِ اهو رستو اختيار ڪندو آهي. جيئن ماڻهو کيس قبوليت واري نظر سان ڏسن. ملامتي حقيقت ۾ اهڙي رستي تي ملندو آهي تہ جيئن ماڻهو کيس رد ڪري ڇڏين. اهي ٻئي جماعتون مخلوق ۾ گر ٿي رهنديون آهن ۽ ان کان ٻاهر نڪري نه سگهنديون آهن. هڪڙي هڪڙي نموني ۽ ٻي ٻئي نموني سان ظاهر ٿيندي آهي. درويش جي دل ۾ عام مخلوق جو ڪر خيال بر نہ هوندو آهي. هو جڏهن مخلوق سان واسطو نہ رکندو آهي تہ پوءِ رياءَ يا ملامت جو ڪوبہ امڪان نہ هوندوآهي. مون کي ماوراءِ النهر جي هڪ ملامتي سان گڏ رهڻ جو موقعو مليو. ڪجھ ڏينھن کان پوءِ مون هن کان پڇيو: ادا هن اجائي شور ڪرڻ مان تنهنجو مطلب ڇا آهي؟ چيائين: عام مخلوق کي پاڻ کان پري رکڻ. مون چيو مخلوق جي تہ ڪا پُڄاڻي ناهي. تنهنجي عمر توڙي وقت ۾ جاءِ ايترا ويڪرا (وسيع) نہ آهن. جو سموري خلق کي پري ڪري سگهن. بهتر اهو آهي تہ تون هنن کان ياڻ کي پري ڪر جيئن ساري جهنجهٽ کان بچي سگهين. ڪجه ماڻهو پاڻ مخلوق ڏانهن مائل هوندا آهن ۽ سمجهندا آهن ته خلقت انهن ڏانهن مائل آهي. توکي ڪوبه نٿو ڏسي. تون پنهنجو پاڻ کي نه ڏس. تو لاءِ هر فتنو تنهنجي پنهنجي نظر جو نتيجو آهي. تنهنجو ٻين سان ڪهڙو واسطو آهي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو پرهيز واري غذا سان شفا حاصل ڪندو آهي ان هوندي بہ هو منع ڪيل غذا گهري تہ اهو يقيناً ماڻهپي کان ٻاهر هوندو. ڪي ماڻهو ملامت جو رستو محنت جي ڪري ونندا آهن ۽ سندن مقصد اهو هوندو آهي تہ ماڻهو کين نفرت جي نظرن سان ڏسن ۽ کين پنهنجي بيوسيءَ جو احساس ٿئي. انهن لاءِ بيوسي ۽ بيڪسي خوشيءَ جو سبب هونديون آهن.

چون ٿا، تہ ڪنهن حضرت ابراهيم رح کان پڇيو: ڪڏهن دنيا ۾ توهان جي ڪا مراد پوري ٿي آهي؟ چيائين: "هاڻو! ٻ دفعا. هڪ دفعي ٻيڙيءَ ۾ سوار هئس. مون ڪنهن کي به نٿي سڃاتو. منهنجا ڪپڙا بلڪل ڦاٽل هئا. وار وڏا ٿي ويا هئا. ٻيڙيءَ وارا سمورا ماڻهو مون تي کلي رهيا هئا. هڪ مسخرو هر هر اچي منهنجا وار پٽي رهيو هو ۽ مون تي ڦٽڪار ڪري رهيو هو. مان پاڻ کي مراد حاصل ڪرڻ وارو سمجهي رهيو هئس ۽ پنهنجي ڦٽ لعنت تي خوش ٿي رهيو هئس. ٻيڙي وارن جي هي خوشي ان وقت وڏي وئي جڏهن مسخري منهنجي مٿان اچي پيشاب ڪيو. ٻئي دفعي وري هي ٿيو جو مان سخت بارش ۾ هڪڙي ڳوٺ ۾ پهتس. سيءَ ۾ ڏڪي رهيو هئس، منهنجي گودڙي ڀڄي وئي هئي. هڪ مسجد جي دروازي تي ويس پر ڪنهن به اندر اچڻ نه ڏنو. ٻيءَ ۽ ٽينءَ مسجد ۾ به اهڙيءَ طرح ڪامياب نه ٿيس. سردي تمام وڏي وئي هئي. مان هڪ حمام جي چُلهي ڏانهن هليو ويس ۽ پنهنجو دامن باه ۾ وجهي ڇڏير. چُلهي جي دُونهين ۾ منهنجو بندن ۽ ڪپڙا ڪارا ٿي ويا ان رات به منهنجي مراد پوري ٿي هئي. مون (علي بن عثمان جلابي) کي هڪ دفعي هو مشڪل پيش آئي جيڪا هزارين ڪوششن ڪرڻ کان پوءِ به حل ٿي نه سگي. مون (علي بن عثمان جلابي) کي هڪ دفعي هن مشڪل پيش آئي جيڪا هزارين ڪوششن ڪرڻ کان پوءِ به حل ٿي نه سگيي. ان کان اڳ اهڙي مشڪل جي دُونهين ۾ منهنجو مشڪل پيش آئي جيڪا هزارين ڪوششن ڪرڻ کان پوءِ به حل ٿي نه سگهي. ان کان اڳ اهڙي مشڪل جي دونهي يو مين عضرت ابويزيد رح جي مزار تي وڃي ويٺو هئس ۽ مشڪل حل ٿي نه سگهي. ان کان اڳ اهڙي مشڪل جي وقت مان

هش. ان هوندي به مشڪل جي آسان ٿيڻ جي اميد پوري نہ ٿي. نيٺ اُتان اُٿيس ۽ خراسان جي سفر جو ارادو ڪير. انهيءَ ملڪ جي هڪ ڳوٺ ۾ رات جو پهتس. اتي هڪ خانقاھ هئي جنهن ۾ صوفين جي هڪ جماعت هئي. منهنجي پوشاڪ هڪ سخت قسر جي گودڙي هئي ۽ مون وٽ هڪ لٺ (عصا) ۽ ڪوُٽري کان سواءِ ٻيو ڪجه به ڪونہ هو. انهن ماڻهن جي آڏو ڏاڍو حقير (ڍڪاريل) هئس. ڪوبه واقف نہ هو. انهن رسمي طور تي چيو، تہ اهو ماڻهو اسان جي جماعت جو ناهي. حقيقت به اها هئي، تہ مان سندن جماعت ۾ شامل نہ هئس. مون کي رات گذارڻي هئي. مون کي هڪ ڇت تي ويهاريائون ۽ پاڻ ان کان مٿاهين ڀت تي وڃي ويٺا. مون کي اهڙي ماني اُڇلي ڏنائون، جيڪا سُڪي سڙي وئي هئي. سندن کاڌي جي پاڻ ان کان مٿاهين ڀت تي وڃي ويٺا. مون کي اهڙي ماني اُڇلي ڏنائون، جيڪا سُڪي سڙي وئي هئي. سندن کاڌي جي خوشبوءِ مون ڏانهن اچي رهي هئي. هو مون تي ٽوڪ جون ڳالهيون ڪري رهيا هئا. کاڌي کائڻ کان پوءِ هو گدرا کائڻ لڳا ۽ مذاق ڪندي مون ڏانهن لهي کلون اُڇلي رهيا هئا. مان پنهنجي دل ۾ چئي رهيو هئس. يا موليا؛ جيڪڏهن تنهنجي دوستي وارو لباس نہ پايان ها تہ شايد مون سان ائين نہ تي ها. جو جيتريقدر مون تي ٽوڪون ڪري موليا؛ جيڪڏهن تي قلمي تي جي مي دل خوش تي رهي هئي ان مون آئين نه تي ها. جو ميتريقدر مون تي ٽوڪون ڪري رهيا هئا. کاڌي کاڻ جي په هئي، تي مون انهن نهنجي دوستي ۽ مذاق ڪندي مون ڏانهن کلون اُڇلي رهيا هئا. مان پنهنجي دل ۾ چئي رهيو هئس: يا موليا؛ جيڪڏهن تنهنجي دوستي وارو لباس نہ پايان ها ته شايد مون سان ائين نہ تي ها. جو جيتريقدر مون تي ٽوڪون ڪري رهيا هئا. کاڌي کان پوءِ هو ٿي را کاڻ لڳا ماڻ ينهنجي ڪرهي هئي ايتريقدر جو ان وقت منهنجي اُها مشڪل به حل ٿي وئي. مون کي معلوم ٿي ويو تہ مرشد انهن دل خوش ٿي رهي هئي ايتريقدر جو ان وقت منهنجي اُها مشڪل به حل ٿي وئي. مون کي معلوم ٿي ويو ته مرشد انهن جاهلن کي پنهنجي ڪچهريءَ ۾ ڇو ويهڻ ڏيندا آهن ۽ سندن بار ڇو کڻندا آهن؟ اهي ملامت جا حڪر آهن جيڪي مون الله

باب ستون

اصحاب سجّورا

هاڻي تصوف جي امامن مان اصحاب سڳورن جو بيان ڪريان ٿو. جيڪي حضور ڪرير ﷺ جن کان پوءِ سڀني ڪمن ۾ پيشوا, تصوف جي مسئلن ۾ سردار ۽ سڀني حالتن ۾ رهبر هئا. ۽ انصار ۾ سڀني کان اڳ ۾ ايمان آڻيندڙ (سابقون الاولون) هئا. خدا گهريو تہ سندن جو احوال مان تنهنجو مقصد يتين سان پورو ٿيندو.

انهمن ۾ نبيمن کان پوءِ سڀني کان ڀلو. پيغمبر جو خليفو. تجريد جي صاحبن جو سردار. تفريد وارن جو شهنشاه. انساني مصبيتن کان دور. شيخ الاسلام. اميرالمؤمنين ابوبڪر عبدالله بن عثمان صديق رضي الله عنه آهن. سندن ڪرامتون مشهور آهن. حقيقتن ۽ (ديني) معاملن ۾ سندن اشارا ۽ دليل ظاهر آهن. تصوف واري باب ۾ سندن باري ۾ ڪجهه بيان ڪيو اقر . مرشد سڳورا (مشائخ ڪرام) کين ديدار (مشاهدي) حاصل ڪندڙن ۾ سڀ کان وڌيڪ سمجهندا آهن. ان ڳالهه جو سبب اهو آهي ته هن وٽان روايتون ۽ حڪايتون تمام گهٽ مليل آهن.

اهڙيءَ طرح حضرت عمر رضي الله جن کي سندن طبعيت جي سختي ۽ همٿ جي بلندي جي ڪري محنت ۽ (مجاهدي) ۾ وڌيڪ سمجهندا آهن. صحيح حديثن ۾ آيو آهي. تہ عالمن وٽ مشهور آهي. تہ حضرت ابوبڪر رض جي رات جي نماز ۾ قرآن شريف هوريان ۽ حضرت عمر رض وڏي آواز ۾ پڙهندا هئا. حضور ﷺ جن حضرت ابوبڪر رضہ کان پڇا ڪئي: اوهان قرآن هوريان ڇو پڙهندا آهيو. عرض ڪيائون: اسمَعَ مَن أنّاجي يعني: جنهن وٽ گذارش ڪندو آهيان اهو ٻڌڻ ۾ تمام سُرلو آهي. " جنهن مان سمجهان ٿو. تہ هو مون کان پري ناهي. هن جي آڏو هوريان يا ڏاڍيان پڙهڻ هڪ جهڙو آهي. ساڳي ڳاله حضرت عمر رض جن کان پڇي وئي. تہ جواب ڏنائون: اُوقظ الوسنان اي النائر وَ أَطُرُدُ الشيطان يعني: سمهي پيلن کي جاڳائيندو ۽ شيطان کي دور ڪندو آهيان. اهو محبت (مجاهدي) جو نشان آهي ۽ حضرت ابوبڪر رضہ جو اشارو ديدار (مشاهدي) ڏانهن آهي. مجاهدي جي منزل مشاهدي جي مقابلي ۾ اهڙي آهي. جهڙو سمنڊ جي مقابلي ۾ ڦڙو. انهيءَ سبب جي ڪري حضور ﷺ جن فرمايو آهي: هُـل أنتَ الأحسَـنَـةُ من حسَـنات أبـي بـَـكر. اي عمر! تولاءِ ابوبڪر جي خوبين مان فقط هڪ خوبي آهي. غور ڪرڻ جهڙي ڳالهہ آهي جو حضرت عمر رضہ جي اها حالت آهي تہ پوءِ باقي دنيما وارا كهڙي شمار ۾ هوندا. روايت آهي. تہ حضرت ابوبڪر رضہ فرمايو آهي: دارُنا فُانيَے وَ أَحَوَ الْنَا عَارِيَة وَ أَنغَا سُنَا مُعدُودة يعني: اسان جو جهان فاني آهي. اسان جا احوال أذارا آهن. اسان جا دم محدود آهن. ۽ اسان جي سُستي ظاهر آهي. فنا ٿيڻ واري گهر جي تعمير ڪرڻ جهالت. اڌاري حال تي ڀروسو رکڻ حماقت. چئن دَمن تي اعتبار ڪرڻ غفلت ۽ سستي کي مذهب سمجهڻ هڪ قسم جي خيانت آهي ڇو ته اُڏاري ورتل شيءِ واپس ڪرڻي پوندي. قاني شيءِ هڪ ڏينهن برباد ٿي ويندي. محدود شيءِ ختم ٿي ويندي ۽ سستي ۾ پنهنجو ڪوبہ علاج ڪونهي. اشارو اهو آهي. تہ دنيا ۽ جو ڪجهه أن ۾ آهي سي اهڙيون شيون نہ آهن جن سان پيار ڪيو وڃي. ڇو ته فنا ٿيندڙ شين سان پيار الله آڏو هڪ پردو بڻجي ويندو آهي. دنيا ۽ خرابي ڏانهن وٺندڙ نفس طالب ۽ مطلوب جي وچ ۾ پردو بڻجي ويندا آهن. الله جا نيڪ ٻانها انهـن کان پرهيز ڪندا آهن. جيڪا شيءِ اُڌاري ملندي آهي. سا ڪنهن ٻئي جي ملڪيت هوندي آهي ۽ الله وارا ڪنهن ٻئي جي ملڪيت تي قبضو نہ ڪندا آهن. هڪ هي روايت بہ آهي. پاڻ (حضرت ابوبڪر رضہ جن) مناجات (دعا گھرڻ) ۾ چوندا هئا: أللهُ مر أبسُط لبي الدُنيا وَ زَهدني فيها. "اي منهنجا مولئ! مون لاءٍ دنيا ويكري كر ۽ مون كي ان ۾ زُهد عطا كر يعني: ان جي مصيبتن کان بچاءُ". هن ڳالهہ ۾ هڪ رمز آهي. اڳ ۾ دنيا طلب ڪئي وئي. تہ جيئن شڪر بجا آڻي سگهجي. پوءِ توفيق حاصل ڪرڻ جو عرض ڪيو ويو. تہ جيئن خدا پاڪ جي واسطي ان تان هٿ کڻي سگهجي. اهڙيءَ طرح سان شڪر ڪرڻ ۽ خدا جي راھ ۾ خرج ڪرڻ جو درجو حاصل ٿئي. صبر جي منزل هٿ ڪري سگهجي. ۽ فقر (درويشي)

جو بنياد اختيار تي هجي جنهن ۾ پريشاني کي ڪو دخل نہ هجي. اها هڪ بزرگ جو قول جي ترديد آهي جنهن چيو هو. تہ مجبوري واري درويشي اختيار واري درويشي كان ڀلي ٿيندي آهي ڇو تہ مجبوري واري درويشي پنھنجو پاڻ وجود ۾ ايندي آهي ۽ اختيار واري درويشي کي پاڻ پيدا ڪيو ويندو آهي. حقيقت ۾ ڀلي درويشي اها آهي جيڪا ڪنهن ڪوشش ۽ محنت کان سواءِ حاصل ٿئي. اسان جي نظر ۾ درويش اهو خوش هوندو آهي جنهن جي دل تي شاهوڪاري (غنا) جي حالت ۾ درويشي جو شوق غلبو ڪندو آهي ۽ کيس دنيا جي تمام پيارين شين ۽ اولاد کان بيپرواهہ ڪري ڇڏي ۽ ائين نہ جو درويشي واري حالت ۾ شاهوڪاري جو شوق دل تي طاري هجي ۽ اهڙي شدت اختيار ڪري جو درويش پئسن (درهم و دينار) جي تلاش ۾ ظالمن ۽ حاڪمن جي دروازن تي رُلندو رهي. شاهوڪاري مان درويشي جي دائري ۾ ايندڙ تعريف جي لائق آهي ۽ درويشي هوندي حڪومت جي خواهش ڪندڙ حضرت ابوبڪر رض جن کان سواءِ ٻيو ڪو بہ ناهي. پاڻ نبين کان پوءِ سڄي مخلوق کان ڀلا آهن ۽ کانئن اڳ ۾ قدم رکڻ جائز ناهي. هنن اختيار واري درويشي کي مجبوري واري درويشي کان مٿي ڄاتو. سمورن مرشدن جو اهو مذهب آهي سواءِ هڪ بزرگ جي جنهن جو قول اسان بيان ڪيو ۽ سندس دليل کي رد ڪيو ڇو تہ هن حضرت ابوبڪر رضہ جي مقابلي ۾ پنهنجي قول جي اهميت ظاهر ڪئي هئي ۽ پنهنجا دليل پيش ڪيا هئا. حضرت زهري رحر روايت ڪئي آهي. تہ جڏهن هنن ممبر تي اچي خطبو پڙهيو هو ۽ چيو هو: وَ الله ما ڪُنتُ حريصًا عيل الأمارة يبوما ولا ليلة وَ لا كُنتُ فيهمًا رأغب ولا سبًا عتُهمًا الله قطُ في سر. وَ عَلاَ نيبَة وَ مَالي في الأمارة من راحَةُ. "خدا جو جو قسم آهي. تہ مون کي امير بڻجڻ جي لالج ڪانهي ۽ نہ وري ڪنهن ڏينهن رات جو امير بڻجڻ جو حرص کيو اٿم . مون کي ان ڏانهن ڪوب لاڙو ناهي ۽ نہ وري ظاهر ڳجھہ ۾ الله تعاليٰ کان ان جي گُهر ڪئي اٿم ۽ مون لاءِ ان ۾ ڪاب راحت ناهي". جڏهن خدا تعالئ ڪنهن کي سچائي جي ڪمال جو درجو عطا ڪندو آهي ۽ تمڪين (آرام) جي عنايت ڪندو آهي. تڏهن اهو الله تعاليٰ جي اشاري جو منتظر رهندو آهي ۽ کيس جو بہ اشارو ٿيندو آهي. ان تي عمل ڪندو آهي. درويشي هجي يا اميري ٻنهي ۾ سندس ڪنهن بہ قبضي ۽ اختيار جي گنجائش نہ هوندي آهي. حضرت ابوبڪر رضہ اول کان آخر تائين خدا جي رضا (تسليم) کان سواءِ ڪنهن شيءِ کي پنهنجو نہ ڪيو آهي. تصوف وارا تجريد. تمڪين. درويشي جي خواهش ۽ حڪومت ترڪ ڪرڻ جي آرزو ۾ حضرت ابوبڪر رضہ جي پيروي ڪندڙ هوندا آهن. اهي ئي عام مسلمانن ۽ خاص طور تي صوفين جي طريقت ۽ دين جا امام آهن.

ايمان وارن جا سردار. احسان وارن جا پيشوا. تحقيق وارن جا امام ۽ محبت جي سمنڊ ۾ غرق ٿيل حضرت ابو حفص عمر بن خطاب رضي الله عنه جن هئا جيڪي ڪرامت ۽ دانائي ۾ مشهور آهن. ۽ سندن دانائي ۽ ثابت قدمي کي شهرت حاصل آهي. تصوف ۾ سندن گهڻائي لطيفا ۽ ڏکيون رمزون آهن.

يبغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: الحقّ يَنطق عليٰ لسان عُمر. الله سائين عمر جي زبان تي ڳالهائيندو آهي. هيءُ فرمايائون. کان في الأمَر مُحَدَثُو فان يَکَ منهُ رَ فَيَ أَمتَتي فَعَمرُ رضي الله عنه. اڳين امتن ۾ محدث ٿيا آهن. جيڪڏهن منهنجي امت مان ڪو مُحدث آهي. تہ اهو عمر رضہ آهي. طريقت ۾ سندن گهڻيون ئي سهڻيون رمزون آهن جيڪي (سموريون) هن ڪتاب ۾ آڻي نہ سگهبيون. پاڻ فرمايو اٿن: آلعُز لَهُ راحَة من خُلَطَاءِ السُوءِ. بري صحبت جي مقابلي ۾ گوش نشيني راحت جو سبب آهي. گوش نشينيءَ جون ٻ صورتون آهن: هڪڙي مخلوق کان پرهيز ڪرڻ ۽ ٻي لاڳاپا لاهي ڇڏڻ. پرهيز جو مطلب اهو آهي ته انسان پاڻ لاءِ اڪيلاي جو ڪُنڊَ چونڊي. ظاهر ۾ پنهنجي هم جنسن جي محبت کان پري رهي. اڪيلاتي ۾ پنهنجن عيبن تي نظر رکي. ماڻهن مان ميل ميلاپ ڪاٽي ڇڏي ۽ ڪنهن کي ب پنهنجن هٿن سان ڏنگ نه هي. لاڳاپا لاهي ڇڏڻ جو ڪر دل سان واسطو ٿو رکي. جڏهن ڪنهن ٻاهرئين شيءِ سان واسطو پنهنجن هٿن سان ڏنگ نه هي. لاڳاپا لاهي ڇڏه جو ڪر دل سان واسطو ٿو رکي. جڏهن ڪنهن ٻاهرئين شيءِ سان واسطو نهندو آهي ۽ ماڻهو لاڳاپا لاهي ڇڏيندو آهي تد آنهن کيس ڪنهن به مخلوق جو پي جڏي ۽ ڪنهن کي ب خيال هن جي داندو آهي ۽ ماڻي واسي ڪين تي نظر رکي. ماڻهن مان ميل ميلاپ ڪاٽي ۽ آهي مي سان واسطو نه هوندو آهي ۽ ماڻهو لاڳاپا لاهي ڇڏيندو آهي تڏهن کيس ڪنهن به مخلوق جو پتو نه هوندو آهي. ۽ ڪنهن باهرئين شيء سان واسطو نه هوندو آهي ۽ ماڻهو لاڳاپا لاهي ڇڏيندو آهي تڏهن کيس ڪنهن به مخلوق جو پتو نه موندو آهي. ۽ ڪنهن بو شيء جو خيال هن جي دل ۽ دماغ تي ظاري نه ٿيندو آهي. هو ماڻهن ۾ رهندو آهي ۽ ماڻهن کان پري هوندو آهي. هي هي هي ش

40

ماڻهن ۾ موجود رهندا هئا مگر سندن هڪ قول مان چٽيءَ طرح سان ظاهر آهي تہ الله وارا ماڻهن سان ملندا رهندا آهن. مگر انهن جي دلين جو لڳاءُ الله تعاليٰ سان ئي هوندو آهي. ۽ هو هر حال ۾ انهيءَ سان تعلق رکندا آهن. انهن کي جيتري ب ماڻهن جي صحبت ملندي ان کي الله تعاليٰ جي حڪر موجب نياهيندا آهن. تڏهن به اها صحبت کين الله پاڪ کان باغي نہ ڪندي آهي ڇو تہ الله تعاليٰ جي نيڪ ۽ پيارن ٻانهن جي نظر ۾ دنيا ڪنهن به طرح سان صفائي جو آئينو نه بغبي آهي ۽ ان جون حالتون پيار ڪرڻ جي لائق نه هونديون آهن. حضرت عمر رض جن فرمايو آهي: دار اُسسَتُ علي البـَـلوَيُ بـلاَ بَـلوي مُحال جنهن جاءِ جو بنياد بلائن سان ڀريل هوندو آهي اُها ڪڏهن به بلائن کان خالي نه رهندي آهي. حضرت عمر رض جن مُحال جنهن جاءِ جو بنياد بلائن سان ڀريل هوندو آهي اُها ڪڏهن به بلائن کان خالي نه رهندي آهي. حضرت عمر رض جن حضور پاڪ ﷺ جن جا خاص صحابي هئا ۽ سندن سمورا ڪر مقبول هئا. جڏهن پاڻ اسلام قبول ڪيائون تڏهن حضرت جبرائيل عليه السلام اچي ويو: يَا مُحَمَدُ قد استَبشَرَ آهلُ السماءِ اليَـومَ بـاسلام عنهي آي محمد ﷺ! اِڄ آسمان وارا عمر رض جي اسلام جي خوشخبري ڏين ٿا. طَريَت جا مرشد اُن جي پوشاڪ پائڻ ۽ دين جي باري محمد ﷺ! اِن ح

اصحابن سڳورن مان حيا<sup>ء</sup> جا خزانا، صفا وارن جا سردار. الله جي رضا واري درگاه جا قبول ٿيل. حضرت محمد مصطفيٰ ﷺ جن جي طريقي تي هلندڙ حضرت ابو عمر عثمان رضي الله عنه جن هئا. سندن فضيلتون ۽ تعريفون تمام چٽيون آهن. حضرت عبدالله بن رباح ۽ حضرت آبوقتاده رض بيان ٿا ڪن. تد حرب الدار (جنگ جهڙي حالت ۾) وارن ڏينهن ۾ اسان حضرت عثمان رض جن وٽ هئاسون، جڏهن شور ۽ فساد ڪرڻ وارا وٽن گڏ ٿي ويا. تد سندن غلامن هٿيار کنيا. پاڻ فرمايائون: جيڪو غلام هٿيار نہ کڻندو اهو آزاد آهي. اسان خوف کان ٻاهر نڪري آياسون. حضرت حسن ابن علي عليه جن ملي ويا. اسان به ساڻس گڏ هلياسون. اسان جو خيال اهو هو تد ڏسون تد ڇا ٿو ٿئي؟ خلافت جي بارگاه ۾ پهچي (حضرت حسن عر) جن حضرت عثمان رض جن جو سلام ڪيو ۽ شور ۽ غوغا<sup>ء</sup> تي افسوس ظاهر ڪيائون ۽ عرض ڪيائون اي اميرالمومنين! اسان به ساڻس گڏ هلياسون. اسان جو خيال اهو هو تد ڏسون تد ڇا ٿو ٿئي؟ خلافت جي بارگاه ۾ پهچي ارضرت حسن عال به عند من رض جن جو سلام ڪيو ۽ شور ۽ غوغا<sup>ء</sup> تي افسوس ظاهر ڪيائون ۽ عرض ڪيائون اي اميرالمومنين! اسان اوهان جي حڪر کان سواءِ تلوار ڪڍي نٿا سگهون. اوهان سچا امام آهيو. اجازت ڏيو تد انهيءَ جا ي اي اميرالمومنين! اسان اوهان جي حڪر کان سواءِ تلوار ڪي ني ابن آخي اوهان سچا امام آهيو. اجازت ڏيو تد انهيءَ اي اميرالمومنين! اسان اوهان جي حڪر کان سواءِ تلوار ڪڍي نٿا سگهون. اوهان سچا امام آهيو. اجازت ڏيو تد انهيءَ اي اميرالمومنين! اسان اوهان جي حڪر کان سواءِ تلوار ڪڍي ني ارجع وَ بَيتڪَ حَتيٰ يَا تي آهم، في آهره في آو حين ٿي منڌي کي دور ڪيون. حضرت عثمان رض جن فرماو: يا ابن آخي ارجع وَ بَيتڪَ حَتيٰ يا تي آله بامره في آو حين آهي.

جڏهن نمرود عليه اللعنة باه بارائي. حضرت ابراهير عليه السلام جن کي منجنيق ۾ وجهي باه ۾ اڇلڻ لاءِ رکيو. تڏهن حضرت جبرائيل عليه السلام اچي چيو: هُل لَڪَ من حَاجَة "اوهان کي ڪا ضرورت آهي؟" حضرت ابرهيم عليه السلام جن فرمايو: اَما الَيڪَ فَلَا "تو وٽان ڪنهن شيء جي ضرورت ناهي". حضرت جبرائيل چيو ته الله تعاليٰ کان گهرو. جواب ڏنائون: حصيبي مَن سَوالي عـلمُه بحالي "هو منهنجو حال مون کان وڌيڪ ڄاڻي ٿو". کيس خبر آهي ته ڀلائي ڪهڙي شيء ۾ آهي؟ هن جاءِ تي حضرت عشان رض جن حضرت خليل عليه السلام جن جي جاء تي هئا. گوڙ شور نمرود جي باه وانگر هو ۽ حضرت حسن عليه السلام جن جي جاءِ تي هئا. حضرت ابراهيم عليه السلام جن بي جي جاء تي هئا. گوڙ شور نمرود چي باه وانگر هو ۽ حضرت حسن عليه السلام جن جي رائيل جي جاءِ تي هئا. حضرت ابراهيم عليه السلام جن لاء ڀوٽڪارو ۽ حضرت عثمان رض جن ڀيه السلام جن جي رائيل جي جاءِ تي هئا. حضرت ابراهيم عليه السلام جن لاء يوٽڪارو ۽ حضرت عثمان رض جن لاءِ شهادت هئي. ڇوٽڪاري جو واسطو فنا سان آهي. هن شيء جي باري ۾ اڳ ۾ ب پوٽڪارو ۽ حضرت عثمان رض جن خي ڪرڻ ڪي جو رضا ۽ عبادت جي سچائي ۾ حضرت عثان رض جن جا پوٽي پائي آهن. پاڻ شرعيت ۾ حقيقت ٻنهي ۾ ڪنهن گمان کان سواءِ امام هئا. الله تعاليٰ جي دستيءَ ۾ سندن مرتبو ظاهر

اصحابن مان مصطفيٰ الله جن جا ياء، مصيبتن جي سمند جا تارو. ولايت جي باه ۾ پچي لال ٿيل ۽ سڀني صوفين ۽ ولين جا پيشوا حضرت ابوالحسن علي بن ابي طالب ڪرم الله وجه جن آهن. کين تصوف ۾ وڏو شان ۽ مٿانهون مرتبو حاصل آهي. حقيقت جي اصول ۾ ايتري باريڪ نظر ۾ نڪت سنجي حاصل اٿن جو سندن شان ۾ حضرت جنيد عليه الرحمة چيو آهي. شيخنا في الاصول والبلاءِ علي المرتضيٰ ڪرم الله وجهه "اصول قائر رکڻ ۽ مصيبت سهڻ ۾ اسان جا مرشد

حضرت على مرتضى عليه السلام جن آهن" يعنى: علم ۽ معاملن ۾ اسان جا امام حضرت على رضه جن آهن. صوفى تصوف جي علم کي اصول سڏيندا آهن ۽ سمورا معاملات مصيبتن جو سهڻ ٿيندا آهن. هڪ ماڻهو سندن خدمت ۾ حاضر ٿيو ۽ عرض ڪيائين تہ اي قبلاً! مون کي وصيت ڪر. فرمايائون: لا تُجعلَن أُكبَرَ شُغلِكَ و ولَدك فُان يكُن أهلكَ وَ ولَدُكَ من أولياء الله تعالىٰ فَان الله لا يُضيعَ أولياتَهُ فَان كَانُو أعداء الله قما هَمُكَ و شَغلُكَ لا عدا الله "ڏس زال ۽ پٽ جي معاملي کي هر ڳالهہ ۾ اهميت ڏي جيڪڏهن هو الله جا دوست هوندا تہ الله پنهنجي دوستن کي نہ وجائيندو آهي ۽ جيڪڏهن الله جا دشمن ٿيندا تہ توکي دشمنن سان ڪو واسطو ڪونهي". هن مسئلي جو واسطو الله جي غيرن سان ناتا ٽوڙڻ آهي. هو پنهنجن ٻانهن کي جيئن وڻندو اٿس تيئن رکندو آهي. سچو يقين هئڻ گهرجي. حضرت موسئ عليه السلام حضرت شعيب عليه السلام جي ذيءَ کي مصيبت جي حالت ۾ ڇڏي ڏنو. ۽ الله تعاليٰ جي حوالي ڪيو. حضرت ابراهيم عليه السلام حضرت هاجره ۽ حضرت اسماعيل عليه السلام جن کي سجي ۽ غير آباد رڻ پٽ ۾ ڇڏي ڏنو ۽ خدا تعاليٰ جي حوالي ڪيو ۽ کين ڪنهن بہ ڪر کان وڌيڪ اهميت نہ ڏني. سڀني پنهنجين دلين کي الله ڏانهن موڙي ڇڏيو ۽ رضا جي حالت ۾ ٻنهي جهانن جون مرادون حاصل ڪيون. هيءَ اها ڳالهہ آهي جيڪا حضرت علي ڪرم الله وجهمه جن أن سوالي كي بذائي. جنهن ياك ۾ پاك شيءِ جي پڇا ڪئي هئي. فرمايو اٿن تہ جنهن جي دل كي اللہ تعاليٰ غني (بي يرواه.) ڪيو هجي. جيڪا دل الله تعاليٰ جي عنايتن جي ڪري غني هجي. ان کي دنيا جو مال متاع سجو ڪري نٿو سگهي. هو خوشيءَ جي حالت ۾ رهڻ نہ چاهيندو آهي. اُها ڳالهہ تصوف ۽ درويشيءَ جي آهي. اُن جو ذڪر اڳ ۾ بہ ٿي چڪو آهي. تصوف وارا عبارتن جي حقيقت. اشارن جي ڏکيائي. دنيا ۽ آخرت کي ڇڏڻ ۽ تقدير جي اچڻ وارن معاملن ۾ حضرت على كرم الله وجهه جن جي پيروي كندا آهن. سندن كلام جا لطيفا بي انداز آهن. اسان كي هن كتاب ۾ اختصار كان كم ونثو آهي. الله ئي بهتر ڄاڻندڙ آهي.

and the second second second

42

# باب اٺون

#### اهلبيت رضى الله تعالى عنهم

رسول مقبول ﷺ جن جا اهلبيت ازلي پاڪباز هئا ۽ هر هڪ کي تصوف ۾ ڪمال حاصل هو. اهي سمورا صوفين جا سردار هئا. مان انهن مان خصوصيت کان سواءِ ڪن جو تورو احوال پيش ڪندس. (انشاء الله). انهن ۾ مصطفيٰ ﷺ جن جا جگربند، حضرت مرتضيٰ ڪرم الله وجهه جن جي دل جي خوشبوءِ، حضرت بي بي زهرا رضي الله عنها جن جي اکين جا نور حضرت ابو محمد حسن بن علي ڪرم الله وجهه جن جي دل جي خوشبوءِ، حضرت بي بي زهرا رضي الله عنها جن جي اکين جا نور نُڪتا بيان ڪيل آهن. پاڻ وصيت طور فرمايائون: علَيڪر بحفظ السرائر فان الله مُطلع علي الضَمائر. "اوهان پنهنجن دلين جي حفاظت ڪريو، ڇو تہ الله تعاليٰ دلين جا راز ڄاڻندڙ آهي". ان ڳاله جي حقيقت هيءَ آهي تہ ٻانهَي کي دل چي حفاظت جو حڪر آهي، اهڙيءَ طرح رازن جي ظاهر ڪرڻ جي سنڀال جو بہ حڪر آهي. دل جي حفاظت هيءَ آهي تہ الله کان سواءِ ٻئي ڏانهن مائل نہ ٿيو. اظهار جي حفاظت هيءَ آهي تہ الله تعاليٰ جي مخاطت هيءَ آهي تہ الله عقيدي وارن جو زور ٿيو ۽ معتزلن جي تعليم دنيا ۾ عام ٿي ويئي. تڏهن حضرت حسن بصري رض حضات هيءَ آهي ته الله عقيدي وارن جو زور ٿيو ۽ معتزلن جي تعليم دنيا ۾ عام ٿي ويئي. تڏهن حضرت حسن بصري رض حضات هيءَ آهي تي الله حرم الله وجه جن کي خط لکيو ۽ اُن خط ۾ لکيائين تو ويئي. تڏهن حضرت حسن بصري رض حض

بسر الله الرحمل الرحير، السلام عليك يا ابن رسول الله وقرة عينيه و رحمة الله و بركاته، اما بعد فانكُم مُعاشر بني هاشر كَالنُلك الجارية في بحر و مُصَابيح الدجي و اعلام الهدي و ائمة القادة الذين من تبعهر نَسجي كُستُفينيَة نوح المَشحُرنَة أني يَوُ الَيها المومنُون و يَنجُو فيها المُتَمَسكُون فما قولك يا بن رسول الله جن ميرتنا في التقدر و اختلافنا في الاستطاعة تعلمنا بما تاكد عليه رأيك فانكر ذُرية بعضها من بعض بعلر الله علتر و هُو الشاهد عليكر و انتر شهداً الله علي الناس والسلام "الله جي نالي سان شروع تو كريان جيكو باجهارو ۽ وڏي رحم وارو آهي. اي پيغمبر عليه السلام جن جا فرزند ۽ اكين جا نور ! اوهان تي الله پاك جي سلامتي هجي. رحمت ۽ بركت جي هن كان پوء روشن هجي ته اوهان هاشر جي اولاد آهيو. اوهان جي مثال وڏي سمنڊ ۾ ٻيڙين جو. اوندانهين پرروشني جي هديانت جي نشانين جو. اوهان المي رهين جا يور ! وهان جي مثال وڏي سمنڊ ۾ ٻيڙين جو. اوندانهين پرروشني جي هديانت جي نشانين جو. اوهان الهي مائر جي اولاد آهيو. اوهان جي پيروي كندو اهو خوتكارو (نجات) حاصل ڪندو. جهڙيءَ طرح حضرت نوح عليه السلام جي العاد بي ويئلڳن هنن ڏانهن ڌيان ڏنو ۽ ٻيڙيءَ جي وسيلي يوٽكارو (نجات) حاصل حندو. جهڙيءَ طرح حضرت نوح عليه السلام جي اولاد آهيو. بو ولهان جي پيروي كندو اهو خوتكارو (نجات) حاصل حندو. جهڙيءَ طرح حضرت نوح عليه السلام جي ايماندار پوئلڳن هنن ڏانهن ڌيان ڏنو ۽ ٻيڙيءَ جي وسيلي چوٽكارو حاصل كيو. اوهان قدرين جي ڏكئي مسئلي ۾ ڇا تا فرمايو؟ هن بحث ۾ اوهان جي ڪيري وي وي آهي؟ انسان صفا مجبور حاصل كيو. اوهان قدرين جي ڏكئي مسئلي ۾ چا تا فرمايو؟ هن بحث ۾ اوهان جي ڪيري راله اوهان كي علم عطا كيو آهي يا وال خيو پنهنجن كمن ڪرڻ جو اختيار آهي؟ اوهان پيغمبر ڪ جن جا فرزند آهيو. الله اوهان كي علم عطا كيو آهي يا مي و

جذّهن حضرت حسن رضي الله عنه كي اهو خط مليو تذهن جواب لكيائون: بسمر الله الرحمان الرحيم. اما بعد فقد انتهي الي كتابك عند حيرتك و حيرت كن زعمت من امتنا والذين عليه اي ان ير لر يو من بالقدر خيره وشره من الله تعالي فُقد كفر و من حمل المعاصي علي الله فقد فجر ان الله لايطاع باكراه ولا يعصي بغلبة ولا يهمل العباد في ملكه لكنه الاملك لما ملكهر و القادر علي ما عليه قدرهم فان ائتموا وابالطاعة لر يكن لهر صادا ولالهر عنها مشيعا وان اتوا باالمعصية و شاء ان يمن عليهمر فيهول بينهر و بينها ان عرفهر و مكنهر وجعل لهر السبيل الي اخذ مادعاهم اليه و ترك مانهاهم عنه والله الحجة البالغة والسلام. شروع قو كريان الله جي نالي سان جيكو بإجهارو ۽ وڏي رحمر وارو آهي. هن كان پوءِ لكجي قو. تد اوهان جو خط مليو. جي ماڻهو اهو ايمان نه تار ركن ته خير ۽ شر الله وتان آهن. اهي وارو آهي. هن كان پوءِ لكجي قو. تد اوهان جو خط مليو. جي ماڻهو اهو ايمان نه تا ركن ته خير ۽ شر الله وتان آهن. اهي اليه و ترك مانهاهم عنه والله الحجة البالغة والسلام. شروع قو كريان الله جي نالي سان جيكو باجهارو ۽ وڏي رحمر وارو آهي. هن كان پوءِ لكجي قو. تد اوهان جو خط مليو. جي ماڻهو اهو ايمان نه تا ركن ته خير ۽ شر الله وتان آهن. اهي اليه و ترك مانهاهم عنه والله الحجة البالغة والسلام. شروع قو كريان الله جي نالي سان جيكو باجهارو ۽ وڏي رحمر وارو آهي. هن كان پوءِ لكجي قو. تد اوهان جو خط مليو. جي ماڻهو اهو ايمان نه تا ركن ته خير ۽ شر الله وتان آهن. اهي انهار آهن. جيجي پنهنجي گناهن كي الله ڏانهن نسبت تا ڏين آهي فاجر آهن. قدر وارن جي جماعت جو مقصد تقدير جو انكار آهي. جبر وارن جي جماعت گناهن كي الله ڏانهن نسبت تي ڏئي. ٻانهر الله پاڪو وٽان مليل توفيق تائين پنهنجي

ڪمن (فعلن) ۾ اختيار رکندڙ آهي. اسان جو مذهب قدر ۽ جبر وارن جي وچ تي آهي.

منهنجو متصد صرف اهو هڪ جملو بيان ڪرڻ هو سڄي عبارت ان جي ڪري نقل ڪئي اٿر جو ڳالھ تمام فصاحت واري ۽ وزن واري هئي. ان مان بہ معلوم ٿي ويو تہ حضرت حسن جن جو حقيقتن ۽ اصول ۾ ايترو مٿانھون درجو هو، جو حضرت حسن رضہ بصري کي ان جي علم جي وسعت مان فائدي حاصل ڪرڻ جي ضرورت محسوس ٿي.

حڪايتن مان هڪ حڪايت آهي تہ هڪ بدوي (واهڻي) ماڻهو رڻ پٽ مان آيو. حضرت حسن رض جن ڪوفي ۾ پنهنجي گهر جي دروازي تي ويٺا هئا. بدوي گار ڏني ۽ سندن والدين کي گهٽ وڌ چيو. پاڻ اُٿيا ۽ چيائرن اي بدوي! تون بکيو يا اُڃيو تہ آهين يا توکي ڪا تڪليف تہ نہ آهي؟ هن (بدوي) وري بہ کين سندن والدين کي گهٽ وڌ چيو. پاڻ هڪ غلام کي حڪر ڪيائون جنهن چاندي جي سڪن جي هڪ تيلهي کڻي اچي هن جي آڏو رکي. پوءِ فرمايائون : مان مجبور آهيان. منهنجي گهر هن مهل ٻيو ڪجھ ناهي نہ تہ توکي وڌيڪ بہ ڏيان ها. بدوي اها ڳالهہ پڌي رڙ ڪري چيو: مان گواهي تو ڏيان تہ اوهان برابر رسول الله کي جن جا فرزند آهيو. مون اوهاڻ جي بربادي جو امتحان پئي ورتو. ختيت ۾ اها تصوف وارن جي صفت آهي تہ هو مخلوق جي بري ۽ ڀلي چوڻ تي هيٺ مٿي نہ تيندا آهن ۽ سخت ڪلامي مٿن ڪوبہ اثر نہ ڪندي آهي.

مصطفيٰ ﷺ جي خاندان جا چراغ، سڀني لاڳاپن کان آزاد ۽ پنهتري زماني جا سردار حضرت ابوعبدالله حسين بن علي بن ابي طالب رضي الله عنهر جن به انهيءَ جماعت ۾ شامل آهن. پاڻ تحقيق سان الله تعاليٰ جا ولي. صفا جي صاحبن جا قبلا ۽ ڪربلاجا شهيد (قتيل) آهن. تصوف وارن جو سندن حال جي درستي تي اتفاق آهي. جيستائين حق ظاهر هو. تيستائين حق جي پيروي ۾ مصروف رهيا ۽ جڏهن حق ختر ٿيڻ لڳو. تڏهن هٿ ۾ تلوار ڪري ميدان ۾ نڪري آيا ۽ خدا جي راه ۾ سر قربان ڪرڻ کان سواءِ کين آرام نہ آيو. حضور مقبول ﷺ جن کين ڪافي نوازش سان سرفراز ڪيو هو. حضرت عمر رض بن خطاب کان روايت آهي. ته هن هڪ ڏيڻهن ڏنو ته پيغمبر ﷺ جن پنهنجن گوڏن تي جهڪي ڪنڌ هيٺ ڪري هلي رهيا هئا. حضرت حسين عليه السلام سندن پئيءَ تي سوار هئا. هڪ رسيءَ جو هڪڙو منڍ پاڻ ڪريم ڇ جن جي منهن مبارڪ ۾ هو ته ٻيو منڍ حضرت حسين جن جي هي هو. حضرت عمر رض جن چيو: اي حسين توهان جي سواريءَ لاءِ ڪري هي مبارڪ ۾ هو ته پيو منڍ حضرت حسين جن جي هٿ ۾ هو.

طريقت ۾ حضرت حسين عليه السلام جن جو ڪلام بد ڏاڍو سهڻو هوندو هو. سندن ڪيترائي قيمتي اشارا ۽ رمزون ذڪر ڪيل آهن. سندن قول آهي: " آسفَتُ الاخوانِ علَيکَ دينکَ ". تنهنجو سڀ کان مهربان ڀاءُ تنهنجو دين آهي. ماڻهوءَ ٻو ڇوٽڪارو دين جي پيرويءَ ۾ آهي. دين جي مخالفت هلاڪت جو سبب آهي. دانائي اُن ڳاله ۾ آهي تم پنهنجي مهربان ڀاءُ جي مرضيءَ موجب هلڻ گهرجي. سندس مهرباني محسوس ڪري. پيرويءَ تي پورو رهجي. مهربان ڀاءُ اُهر هوندو آهي. نصيحت به ڪندو آهي ۽ مهربانيءَ جو دروازو ڪڏهن به بند نه ڪندو آهي. چون تا ته هڪ ڏينهن ڪو ماڻهو حضرت حسين عليه السلام جن جي خدمت ۾ حاضر ٿيو ۽ عرض ڪيائين: مان درويش ۽ عيالدار ماڻهو آهيان. اڄ رات جي کاڌي جي ضرورت اٿر. پاڻ فرمايائون: ويهي ره. منهنجو رزق اچي رهيو آهي. ٿوريءَ دير کان پوءِ حضرت معاويه وٽان پنج ٿيلهيون آيون . هر هڪ ٿيلهيءَ ۾ هزار دينار هو. ٿيلهين آڻڻ واري عرض ڪيو: معاويه افسوس سان چيو آهي. تہ اهي قبلهون پنهنجن خادمن تي خرچ ڪريو. باقي لاءِ انتظام ڪيو وڃي ٿو. حضرت حسين عليه السلام جن پنج گيلهيون سائل کي کڻي ڏنيون ۽ فرمايو: توکي وڏي تڪليف آڻي واري عرض ڪيو: معاويه افسوس سان چيو آهي. تماهي قبلون انهي ڪري سگهان ٿو. سنگا کي کڻي ڏينون ۽ فرمايون ويهي ره. منهنجو رزق اچي رهيو آهي. ٿوريءَ دير کان پوءِ حضرت معاويه وٽان پنج ٿيلهيون آيون . هر هڪ ٿيلهيءَ ۾ هزار دينار هو. ٿيلهين آڻڻ واري عرض ڪيو: معاويه افسوس سان چيو آهي. تر اهي قي الحال سنهنجن خادمن تي خرچ ڪريو. باقي لاءِ انتظام ڪيو وڃي ٿو. حضرت حسين عليه السلام جن پنج ئي ٿيلهيون انهيءَ پنهنجن خادمن تي خرچ ڪريو. باقي لاءِ انتظام ڪيو وڃي ٿو. حضرت حسين عليه السلام جن پنج ئي ٿيلهيون انهيءَ منائل کي کڻي ڏنيون ۽ فرمايو: توکي وڏي تڪليف آئي ۽ انتظار ڪرڻو پيو. هن وقت اهوئي پيش ڪري سگهان ٿو. دينا جو راحتون ترڪ ڪري ڇڏيون آهن. پنهنجن مقصدن کي وڃا آهيون آهيون لاءِ ياري ڪريو. آهيون آهيون ي

اهڙن ئي ماڻهن مان نبوت جا وارث. أمت جا ڏيا. مظلوم سيد. مرحوم امام. عابدن جا تاج ۽ ولين جا پيشوا

44

حضرت ابوالحسن علي بن حسين بن علي بن ابيطالب رضي الله عنه جن آهن. پنهنجي زماني ۾ سڀني کان سڳورا ۽ عبادت ڪندڙ هئا. حقيقت ظاهر ڪرڻ ۽ ڏکين مسئلن کي سمجهائڻ ۾ مشهور هئا. ماڻهن کانئن پڇيو ته دنيا ۽ آخرت ۾ وڌيڪ نيڪي ڪنهن جي نصيب ۾ آهي؟ فرمايائون: من اذا رضي لمر يَحملُه رضاهُ عَلَي الباطل و اذا سَخطَ لَم يُخر جُه سَحنَط عَن الحق." اُهو ماڻهو جيڪو راضي رهي به ڪَوڙ ڏانهن لاڙو رکي ۽ راضي رهي به حَقَ ڇڏي نه ڏي". اهو ثابت قدمن جو ڪمال آهي. ڪوڙ کي برداشت ڪرڻ ڪوڙ آهي. ناراض ٿي حق کي ڇڏڻ به ڪوڙ آهي. مومن ڪڏهن به ڪوڙ ۾ نه ڦاسندو آهي.

ذكر كيو ويو آهي. ترجذهن ضرت حسين بن علي عليه السلام جن كي پنهنجن پُئن سميت شهيد كيو ويو. تذهن ضرت زين العابدين رضي الله عنه جن كان سواء كوب عورتن كي دلداري ڏيندڙ كونه هو. هو پاڻ به بيمار هئا. ضرت حسين عليه السلام جن كين علي اصغر سڏيندا هئا. جڏهن عورت كي اگهاڙي مٿي سان أٺن تي چاڙهي دمشق ۾ آندو ويو. تڏهن كين يزيد بن معاويه وٽ پيش كرڻ لاءِ كنهن چيو: كَيفَ أصبَحتُر يا علي ويا تي اهل البَيت ارحصَة. قال اصبَحنا من قرومنا بمنزلة قدّم مُوسيا من آل فرعون يُذبحون ابناء هر ويستيحيون نساميَّهُ مُ فَلاَنَدري صَبا حَنا من مَسامَنا وَ هنذا من حَقيقَة بَلَائنا. "أي علي! اي دنيا جي رحمت اهلبيت بڌايو ته اوهان جي هيءَ صبح كهڙو آهي؟ يعني اوهان هن وقت كَهڙي حال من آل فرعون يُذبحون ابناء هر ويستيحيون نساميَّه مُ حَرايو آهي، جهڙو فرعون ۽ سندس قوم حضرت موسيا عليه السلام جي قوم ايان جي وهم اسان كي اهڙو صبح كرايو آهي، جهڙو فرعون ۽ سندس قوم حضرت موسيٰ عليه السلام جي قوم کي ديا جي رحمت اهلبيت بڌايو ته اوهان عورتي حين مي مي منابي آوهان هن وقت حميري حال مر آهيو؟ فرمايائون: اسان جي قوم اسان کي اهڙو صبح

حڪايتن ۾ آيل آهي. تہ هڪڙي سال هشام بن عبدالملڪ بن مروان حج تي آيو. ڪعبي جو طواف ڪري رهيو هن. جڏهن ڪاري پٿر (حجر اسود) کي چمڻ جو ارادو ڪيائين تڏهن ماڻهن جي گوڙ ۾ کيس رستو نہ مليو. هو معبر تي چڙهيو. خطبو پڙهڻ شروع ڪيائين. ان وقت حضرت زين العابدين عليه السلام جن آيا. سندن منهن مبارڪ چوڏهينءَ جي چند وانگر روشن. رخسار چمڪندڙ ۽ پوشاڪ خوشبوءِ سان ڀريل هئي. پاڻ طواف ڪيائون. حجر اسود جي ڀرسان آيا. تہ ماڻهو احترام جي ڪري هڪ پاسي ڏانهن هٽي ويا ۽ وڌي پٿر کي چميائون. ڪنهن هشام بن عبدالملڪ کي چيو: اوهان مومنن جا امير آهيو. پر حجر اسود تائين پڄي نہ سگهيا. هو نوجوان آيو تہ سڀ ماڻهو هڪ پاسي هٽي ويا ۽ حجر اسود کي عومنن جا امير آهيو. پر حجر اسود تائين پڄي نہ سگهيا. هو نوجوان آيو تہ سڀ ماڻهو هڪ پاسي هٽي ويا ۽ حجر اسود کي علي ڪري ڇڏيائون. هشام چيو: مان هن کي نٿو سڃاڻان. هشام جو مطلب اهو هو تہ سندس ماڻهو حضرت زين العابدين کي سڃاڻي. سندس طرفداري نہ ڪن ۽ کيس اميرالمومنين بڻائڻ جي ڪوشش نہ ڪن. اتي فرزدق شاعر بيٺو هو. هن چيو تہ مان هن من ماڻهو کي سڃاڻان تو. ماڻهن پڇيو: ٻڌاءِ ته ڪي بي مشام بن عبدالملڪ کي چيو: العابدين خو سڃاڻ جا مي مشام چيو: مان هن کي نٿو سڃاڻان. هشام جو مطلب اهو هو ته سندس ماڻهو حضرت زين العابدين کي سڃاڻي. سندس طرفداري نه ڪن ۽ کيس اميرالمومنين بڻائڻ جي ڪوشش نہ ڪن. اتي فرزدق شاعر بيٺو هو. هن چيو تہ مان هن ماڻهو کي سڃاڻان ٿو. ماڻهن پڇيو: ٻڌاءِ تہ ڪير آهي؟ سندس چهري ۾ ڪيڏي نہ هيبت آهي. فرزدق چيو: مان

1- هي اهو ماڻهو آهي جنهن جي قدمن جي نشانن کي بہ مڪي وارا سڃاڻندا آهن کيس ڪعبو ۽ حرم ٻئي سڃاڻندا آهن.

2- هي خدا جي مخلوق ۾ سڀ کان سٺي ماڻهوءَ جو فرزند آهي ۽ مشهور خدا جو خوف رکندڙ پرهيزگار آهي.

3- هي حضرت بي بي فاطمه عليها السلام جو لعل آهي. تون جهالت جي ڪري هن کي نہ ٿو سڃاڻين. هن جي ناني تي نبوت ختر آهي.

4- هن جي نوراني پيشاني مان هدايت جو نور اهڙيءَ طرح چمڪي رهيو آهي جهڙيءَ طرح سج جي روشني سان اونداهيون ختر ٿي وينديون آهن.

5- هو پنهنجي نظر کي حيا<sup>ء</sup>َ جي ڪري هيٺ ڪندو آهي ۽ ماڻهو هيبت کان هن ڏانهن اکيون مٿي ڪري نہ ڏسي سگهندا آهن. هو ڳالهہ ڪندو آهي. تہ سندس سڳوري وات مان گل ڇڻندا محسوس ٿيندا آهن.

6- جڏهن هن کي قريش مان ڪو ڏسندو آهي تہ يڪدم چئي ڏيندو آهي تہ هن تي سموريون خوبيون ختر آهن. 7- هو عزت ۽ مرتبي جي اهڙي منزل تي پهتل آهي جو عرب ۽ عجر جو ڪوبہ مسلمان هن سان برابري نہ ٿو ڪري سگھي.

8- سندس نانو سڀني نبين کان ڀلو ۽ سندن امت سڀني امتن کان ڀلي آهي. تون بہ سندن امت جو هڪ ماڻهو آهين. 9- هو جڏهن حجر اسود کي چمڻ لاءِ ويجهڙو ٿئي تڏهن ممڪن آهي تہ هو بہ سندس آڱرين جو مزو محسوس ڪري کيس قابو ڪري جهلي.

10- سندس سڳوري هٿ ۾ هڪ لڪڻ آهي جنهن جي خوشبوءِ دل کي مزو ڏيندڙ آهي. سندس سڳورن هٿن جي خوشبوءِ هر طرف پکڙيل آهي.

11- هو نرم دل آهي. ڪاوڙ ڪرڻ ۽ تنگ ٿيڻ ۾ هن کان ڪوب انديشو ڪونهي. هو پنهنجين ٻن خوبين يعني سٺي اخلاق ۽ پاڪ عادتن سان سينگاريل آهي.

12- سندس وصفون ساراهيل ۽ الله جي رسول ﷺ جن کان حاصل ڪيل آهن. سندس فطرت ۽ وضع قطع پاڪ آهي.

13- اي هشام ! تنهنجو انڪار ڪري هن کي ڪوبہ نقصان پهچائي نہ ٿو سگهين. هن کي عرب, عجر جا سڀ ماڻهو سڃاڻندا آهن.

14- سندس ٻئي هٿ اهڙا آهن جن جو فيض مينهن وانگر عام آهي. سندس بخشش هر وقت جاري آهي جيڪا سڃائي ۾ به ختر نہ ٿيندي آهي.

15- هن جو خدا جي سڄي مخلوق تي عام احسان آهي. هن جي ڪري گمراهي. سڃائي. ظلم ۽ زيادتي سڀ انتشار ۾ آهن.

16- ڪنهن بہ سخي جي سخاوت هن جي بخشش واري حد تي نٿي پهچي سگهي ۽ ڪابہ قوم هن جي برابر ٿي نٿي سگهي. پوءِ شمار ۾ کڻي ڪيتري بہ وڌيڪ هجي.

17- اهي ماڻهو ڏڪر جي حالت ۾ مينهن وانگر رَڄائي ڇڏيندا آهن. ماڻهو جنگ جي کوري ۾ کامي رهيا آهن ۽ هي ماڻهو ببر شينهن وانگر آهن.

18- هي انهيءَ جماعت مان آهي جنهن سان محبت ڪرڻ دين ۽ ساڻس بغض رکڻ ڪفر آهي. هن سان تعلق رکڻ ڇوٽڪاري ۽ پٺاھ جو سبب آهي.

19- جيڪڏهن سڀني پرهيزگارن کي ڪٺو ڪيو وڃي، تہ اهي سڀني جا امام ظاهر ٿيندا، جيڪڏهن زمين وارن کان سٺن ماڻهن بابت پڇيو ويندو تہ جواب ڏيندا تہ هي آهن.

20- هنن لاءِ سچائي ۽ شاهوڪاري ٻئي هڪ جهڙيون آهن. سچائي سندن هٿن جي ڪشادگي کي گهٽ ڪري نہ سگهندي.

21- الله تعاليٰ کين فضيلت ڏني آهي. بزرگي ۽ شرافت سان نوازيو آهي ۽ هنن لاءِ لوح و قلم ۾ اهوئي لکجي چڪو آهي.

22- خدا جي ذڪر کان پوءِ انهن جو ذڪر سڀني کان اڳ ۾ آهي هر ميدان ۾ سندن گفتا موجود آهن.

23- اهو ڪهڙو قبيلو آهي جنهن جي گردن تي هنن جو ۽ سندس ابن ڏاڏن جي احسان جو بار ناهي.

24- جنهن کي خدا جي معرفت حاصل آهي. اهو سندن مٿانهين درجي کي ڄاڻي ٿو ڇو تہ ديـن هنـن جي گهـر کـان ئي ساري امت تائين پهتو آهي.

فرزدق شاعر حضرت زين العابدين عليه السلام جي شان ۾ انهن شعرن کان سواءِ رسول ﷺ ۽ اهلبيت جي تعريف ۾ ٻيا شعر بہ چيا آهن جن جي ڪري هشام ڏاڍو ڪاوڙيو ۽ فرزدق کي گرفتار ڪري عسفان واري جيل ۾ رکيو جيڪو مڪي

۽ مديني جي وچ تي آهي. جڏهن حضرت امام عليه السلام کي هن واقعي جو پتو پيو تڏهن فرزدق جي ايماني جـُرات جي تعريف ڪيائين ۽ هن ڏانهن ٻارهن هزار درهم ۽ دينار هن نياپي سان موڪليا، تہ اسان لاچار آهيون. هن کان وڌيڪ اسان وٽ مال هجي ها تہ اهو بہ موڪليون ها. فرزدق اهو مال واپس موڪلي عرض ڪيو: اي رسول کے جا فرزند! مون اميرن ۽ بادشاهن جي شان ۾ گهڻائي قصيدا چيا آهن. جيڪڏهن انهن جي ڪفاري ۾ ڪجه شعر رسول کے جن جي فرزندن جي محبت ۾ چيا اتم. تہ ڪهڙو ڪمال ڪيو اتم؟ مون پنهنجي ايمان جي غيرت جو ثبوت ڏنو آهي. مون ڪنهن به مال جي محبت ۾ پيا اتم. تہ ڪهڙو ڪمال ڪيو اتم؟ مون پنهنجي ايمان جي غيرت جو ثبوت ڏنو آهي. مون ڪنهن به مال جي لالچ ۾ اهي شعر نہ چيا آهن. انهن جو اجورو خدا کان وٺڻ تو چاهيان. مان خدا کان الله جي رسول کو جي اهلبيت جي محبت ۽ دوستي تو چاهيان. حضرت امام عليه السلام کي جڏهن اهو پيغام پهتو تڏهن اها رقم واپس ڪري هن کي محبت ۽ دوستي تو چاهيان. حضرت امام عليه السلام کي جڏهن اهو پيغام پهتو تڏهن اها رقم واپس ڪري هن کي چورائي موڪليو ته اي ابوالفراس جيڪڏهن تون اسان سان محبت ٿو رکين ته جو ڪره اسان موڪليو آهي ان کي قبول ڪر، ڇو ته اسان الله جي رضا ۾ پنهنجي ملڪيت کي ڪين تي ملڪيت ۾ ڏئي ڇڏيو. اي کان پوءِ فرزدق اهو انعام ورتو ۽ احسانمندي ظاهر ڪئي. حضرت امام وزين العابدين جي تعيي ۽ بنا ان کان وڌيڪ آهي ان کان پوءِ فرزدق اهو

اهلبيت مان معاملي جو غلبو ڪندڙ دليل، ديدار ڪرڻ وارن جي ظاهري حجت, نبي 5% جي اولاد ۾ امام حضرت علي عليه جي نسل مان بزرگ شخصيت حضرت ابو جعفر محمد بن علي بن حسين بن حضرت علي ڪرم الله وجه آهن. کين امام باقر عه به سڏيندا آهن. سندن ڪُنسيت ابو عبداالله ۽ لقب باقر هو. علم جون باريڪيون ۽ سهڻا اشارا سندن خصوصيت آهي. سندن ڪرامتون مشهور، نشائيون روشن، ۽ دليل چٽا آهن. چون ٿا، تہ هڪ وقت جي بادشاه کين شهيد ڪرڻ جو ارادو ڪيو ۽ پاڻ وٽ گهرايو. پاڻ جڏهن آيا تڏهن معافي ورتائين، تحفا ڏنائين ۽ سهڻي نموني سان واپس موڪليو. ماڻهن (بادشاه کان) پڇيو، تہ اوهان کيس قتل ڪرائڻ ٿي چاهيو. هي ڇا ٿي ويو؟ بادشاه جواب ڏنو: پاڻ جڏهن مون وٽ آيا، ته سندن کي ۽ سڄي پاسي تي ٻه شينهن هئا ۽ سمجهڻ لڳس ته جيڪڏهن مون (سندن قتل لاءِ) هٿ مٿي ڪيو ته هو مون کي چيري ڦاڙي ڇڏيندا. چون ٿا، ته هڪ روايت موجب، قرآن پاڪ جي هن آيت فَحَمَن يَڪفر بالطاعتُوت ويُرون باالله فَتَد استَ مستَ ڪَ قَالَ ڪل من شُغلَڪَ عَن مُطَالعة الحتَ قَامَين يافن آيت فَحَمَن يَڪ طاغوت کي ڇڏيو ۽ الله تي ايمان آندو جي تفسير ۾ فرمايو: جا به شيءِ توکي الله تعاليٰ جي ياد فاقل ڪري آهو. تهنيجو طاغوت آهي. غور ڪري ڏس ته تي ڪي من سُعن ۽ ميم تي ۽ توکي اله تعالي جي هن آيت فَحَمَن يَڪفر بالطاعتُوت ويُرون بالله فَتَد استَ مستَ ڪَ قَالَ ڪل من شُغلَڪَ عَن مُطَالعة الحتَ قَائي جي هن آيت فَرَمَن يَن ڪري اهو. بالطاعتُوت ويرُون بالله فَتَد استَ مستَ ڪَ قَالَ ڪل من شُغلَڪَ عَن مُطَالعة الار تو يو مَالَ بندن گيري کان غافل ڪري اهو. بالطاعتُون کي ڇڏيو ۽ الله تي ايمان آندو جي تفسير ۾ فرمايو: جا به شيءِ توکي الله تعاليٰ جي يادگيري کان غافل ڪري اهو. تنهنجو طاغوت آهي. غور ڪري ڏس تر توکي ڪهڙي شيء پردي ۾ رکيو آهي. يعني ڪهڙي شيء توکي الله يعاليٰ جي يو ڏيو شيء توکي الله پاڪ جي تنهنجو طاغوت آهي. غور ڪري ڏس تر تو چي تفسير ۾ فرمايو: جا به شيء توکي الله تعاليٰ جي يادگيري کان غافل ڪري اهو.

سندن خادمن مان هڪڙي روايت ڪئي آهي. تہ رات جو دير سان ورد وظيفي کان فارغ ٿي وڏي آواز سان دعا (مناجات) گهرندا هئاء چوندا هئا. تہ اي منهنجا الله اي منهنجا موليٰ رات اچي وئي. دنيا وارن جي بادشاهي ختم ٿي. آسمان تي تارا نڪري آيا. ماڻهو آرام ۾ پئجي ويا. اکيون بند ٿي ويون. آواز گم ٿي ويا. ماڻهو دنيا وارن جي درگاهن مان هليا ويا. بنو اميه آرام جي بسترن ڏانهن هليا ويا. پنهنجون قيمتي شيون سنڀالي رکيائون. پنهنجا دروازا بند ڪري ڇڏيائون. چوڪيدار پهري جي ڊيوٽيءَ تي چڙهيا ۽ محتاج سندن دروازا ڇڏي هليا ويا. اي منهنجا موليٰ! تون جيئرو. قائر دائر. ڏسندڙ ۽ ڄاڻندڙ آهين. سمهڻ ۽ آرس ڀڃڻ تنهنجي پاڪ ذات کان پري آهي. جيڪو توکي سمهندڙ ۽ آرس سمجهي أهو ڪنهن به نعمت جي لائق ناهي. اي منهنجا موليٰ! توکي ڪاب شيء ڪنهن ٻي شيءِ کان غافل ڪري نٿي سگهي. تنهنجي بقا واري ذات. رات ۽ ڏينهن جي ڦيرڦار کان مٿي آهي. جيڪو ماڻهو دان لاءِ تنهنجا دروازا کليل آهن. تنهنجي بقا واري ذات. رات ۽ ڏينهن جي ڦيرڦار کان مٿي آهي. جيڪو ماڻهو دان لاءِ تنهنجا دروازا کليل آهن. تنهنجي بقا واري ذات. رات ۽ ڏينهن جي ڦيرڦار کان مٿي آهي. جيڪو ماڻهو دان لاءِ تنهنجا دروازا کليل آهن. تنهنجي تعريف ڪرڻ واري لاءِ تنهنجا خان جاري آهن. جيڪو به سوالي بڻجي تنهنجي دروازي تي ايندو آهي اهو خالي نه

كهڙي شيء جي آرزو ركندس. مان هر شيء تنهنجي پاك ذات كان گهرندو آهيان. تون فقط هكڙو ۽ لاشريك آهين. توكان دعا تو گهران ته مون كي آساني جو موت ڏي جنهن ۾ كأب سختي نه هجي ۽ حساب واري ڏينهن تي اها راحت عطا كر جنهن ۾ كوب عذاب نه هجي. پاڻ جڏهن اهي دعائون گهرندا هئا. ته ذايو روئيندا هئا. هك رات كانئن خادم پڇيو: اي منهنجا ابن ڏاڏن جا سردار. اهي ڳوڙها ڇو تا ڳاڙيو؟ فرمايائون: اي دوست حضرت يعقوب عليه السلام جن جو هك پٽ گر تي ويو هو. ته پاڻ ايترو رُنا هئا. جو سندن نظر هلي وئي ۽ اكيون سفيد تي ويون هيون. منهنجا ارڙهن عزيز. منهنجو بابو يعني حسين ۽ كربلاجا شهيد گر تي ويا آهن. مان (هن ڳالهم ۾) حضرت يعقوب عليه السلام جن كان گهٽ ناهيان. جو پنهنجن عزيزن جي جدائيءَ ۾ منهنجون اکيون سفيد تي ويون هيون. منهنجا ارڙهن عزيز.

عربي زبان ۾ اها مناجات تمام فصيح آهي. ڊيگهہ کان بچڻ لاءِ ان جو مطلب فارسي ۾ لکيو ويـو آهي. خدا گهريو تہ ڪنهن ٻي جاءِ تي بہ لکندس.

انهن ۾ سنت جا يوسف، طريقت جي سونهن، معرفت جا تارو، ۽ تصوف جي زينت حضرت ابو محمد جعفر بن محمد صادق بن محمد بن علي بن حسين بن علي بن ابوطالب جن آهن. (الله سائين سيني سڳورن تي راضي هجي). پاڻ مٿانهين حالت ۾ سهڻي سيرت وارا هئا. سندن ظاهر ۽ باطن ٻئي سينگاريل هئا. پاڻ سيني علمن ۾ سهڻيون رمزون ڇڏي ويا آهن. مرشدن سڳورن وٽ ڏکئي ڪلام ۾ معنيٰ جي واقفيت ۾ وڏا مشهور آهن. تصوف ۾ سندن ڪافي ۽ مشهور ڪتاب آهن. هڪ روايت موجب فرمايو اٿن: مَن عَرفَ الله اَعرضَ عَما سواه. جنهن الله تعاليٰ کي سجاتو آهي تنهن ٻي هر شيءِ کان منهن موڙي ڇڏيو آهي. عارف (خدا کي ڄاڻندڙ) غير کان پري ۽ سببن کان ڪنجي ويل هوندي آهي. هن لاءِ معرفت عين اڻ ڄاڻائپ هوندي آهي. عارف (خدا کي ڄاڻندڙ) غير کان پري ۽ سببن کان ڪنجي ويل هوندي آهي. هن لاءِ معرفت عين عارف مخلوق ۽ ان جي فطرت کي سندس دل ۾ ايترو گذر به نہ هوندو آهي، جو هو ان ڏانهن رغبت رکي. غير جو وجود ايڏو اهر ناهي جو سندس خلام ۾ گر تي وجعي.

هيءَ بر روايت آهي جنهن موجب. پاڻ فرمايائون: لايصح العبادة الا بالتوبة لان الله قدر التوبة علي العبادة قال الله تعاليٰ التائبُون العاً بدون. "عبادت تيسائين نيڪ نٿي بڻجي جيستائين ان سان توبه ڪئي نه هجي. تحقيق الله سائين توبه کي عَبادت کان مٿي رکيو آهي. " انهيءَ ڪري ئي فرمايو اٿن: "توبه کان سواءِ ڪاب عبادت درست نٿي ٿئي ڇو ته توبه منڍ وارو مقام آهي ۽ بندگي ان جي انتها آهي. " الله سائين جڏهن گنهگارن جو ذڪر ڪيو تلاهن توبهه جو حڪر ٻڌايائون: تُوبُوا الي الله جميعاً الله وٽ سڀني گناهن جي توبه ڪيو. ليڪن جڏهن گنهگارن جو ذڪر ڪيو تلاهن توبهه جو حڪر پندايائون: تُوبُوا الي الله جميعاً الله وٽ سڀني گناهن جي توبهه ڪيو. ليڪن جڏهن الله تعاليٰ پنهنجي حبيب شي جن کي ياد ڪيو. ته ٻانهپ ۽ بندگي سان ياد ڪيو. فَسَ و حيَيٰ اليٰ عسَبدهِ ما آوحيٰ. الله پنهنجي ٻانهي ڏانهن وحي موڪليو. جيڪو (وحي) موڪلڻو هو.

حڪايتن ۾ آهي. تہ حضرت دائود طائي رح حضرت امام صاحب جن وٽ آيو ۽ چيائين: "اي رسول الله ﷺ جن جا فرزند مون کي ڪا نصيحت فرمايو (ڇو جو) منهنجي دل ڪاري ٿي ويئي آهي. " پاڻ جواب ڏنائون: "اوهان پنهنجي وقت جا عبادت گذار (زاهد) آهيو منهنجي نصيحت جي ڪهڙي ضرورت آهي؟ " دائود طائي رح چيو: "اوهان پيغمبر ﷺ جن جا فرزند آهيو. الله تعاليٰ اوهان کي سڀني تي فضيلت ڏني آهي. سڀني کي نصيحت ڪرڻ اوهان جو ڪر آهي. " امام صاحب جن فرمايو: "مون کي ان ڳاله جو خوف آهي تہ متان حشر جي ڏينهن منهنجو نانو منهنجي پڪڙ ڪري تہ مون پيروي جو حق ادا نہ ڪيو آهي. اها ڳاله جو خوف آهي تہ متان حشر جي ڏينهن منهنجو نانو منهنجي پڪڙ ڪري تہ مون پيروي جو حضرت دائود طائي رح روئي پيو ۽ چيائين: "اي منهنجا موليٰ! جنهن جي فطرت ۾ نبوت جو اثر آهي. جنهن وٽ اصول جا دليل آهن. جنهن جا نانا حضور ڪرير ﷺ جن هجن ۽ جنهن جي والده حضرت بي بي بتول هجي. ان جي سامهون دائود جي

ڪهڙي حيثيت آهي جو سٺن ڪمن تي ناز ڪريان؟ هنن وٽان اها روايت آهي. تہ هڪ دفعي پنهنجن نوڪرن سان ويٺا هئا. فرمايائون: "اچو تہ واعدو ڪريون تہ قيامت جي ڏينهن جنهن کي بہ ڇوٽڪارو حاصل ٿئي اهو باقي ٻين جي شفاعت ڪري. نوڪرن عرض ڪيو: "حضور ڪرير ﷺ جن جي فرزند کي شفاعت جي ڪهڙي ضرورت آهي؟ اوهان جا نانا سڳورا سموري مخلوق جي شفاعت ڪندڙ آهن. " فرمايو: "مان پنهنجن عملن تي شرمسار آهيان تہ پنهنجي سڳوري ناني کي ڪهڙو منهن ڏيکاريندس. اها پنهنجي نفس جي غلطي ڪڍڻي آهي ۽ ڪمال جي صفتن ۾ شامل آهي. " سمورا الله سان واصل ٿيل. ولي سڳورا، وڏي عزت وارا نبي سڳورا ۽ الله جا رسول انهيءَ صفت سان سينگاريل هئا. حضور ڪرير ﷺ جن فرمايو: اذا آرادَ الله بَعبد خَير ا بَصره بعيروب نَفسه ": جڏهن الله تعاليٰ جو ڪنهن ٻانهي تي مهرباني ڪرڻ جو ارادو ٿيندو آهي تڏهن هن (ٻانهي) کي پنهنجا ذاتي عيب ظاهر ڪري ڏيکاريندو آهي. جيڪو نظر وارو صاحب عاجزي ۽ ٻانهپ سان ڪنڌ هيٺ

جيڪڏهن مان سڀني اهلبيتن سڳورن جو ذڪر ڪريان. ۽ هر هڪ جون فضيلتون لکان. ته هن ڪتاب ۾ انهن جي جاءِ نه ٿيندي. طريقت کي مڃڻ وارا هجن يا ان جي انڪار ڪرڻ وارا هجن. سڀني لاءِ اهو ڪافي آهي. خدا ڪري سندن عقل کي ڄاڻڻ جي توفيق حاصل ٿئي. هاڻي رسول کي جن جي صفي وارن اصحاب سڳورن جو ذڪر ڪندس. هن کان اڳ هڪ ڪتاب "منهاج الدين" لکي چڪو آهيان. ۽ ان ۾ صفي وارن صحابي سڳورن مان هر هڪ جي پوري پوري تعريف ڏني اتر. هاڻي انهن جا نالا لقب لکان ٿو. خدا توکي عزت ۽ ڪاميابي عطا ڪري. سمورو علم الله وٽ آهي ۽ سڀ توفيق انهيءَ وٽان آهي.

www.maktabah.org

-----

and the second of the second s

# باب نائون

#### صفى وارا اصحاب سجّورا

سڄي امت جو ان ڳاله تي اتفاق آهي. تم رسول کي جن جي مسجد ۾ اصحابن جي هڪ جماعت رهندي هئي. جيڪا عبادت لاءِ تيار. دنيا کي ترڪ ڪندڙ ۽ زندگي جي ڪر ڪار کان ڪٽيل هوندي هئي. الله تعاليٰ انهن لاءِ فرمايو آهي: ولا تَطُرُد الذين يَدعُونَ رَبَهُم بالغداوة والعَشَي يُريدُونَ وَجَهَمُ. "انهن کان پري نه ٿيو جيڪي صبح شام پنهنجي رب کي ياد ڪُندا آهن ۽ ان طلبگار رهندا آهن. " ڪلام پاڪ ۾ انهن ماڻهن جي فضيلت جو بيان آهي. پيغمبر کي جن جون ڪيئي حديثون سندن فضيلت ۾ موجود آهن. هن ڪتاب جي مقدمي ۾ اسان انهن جو ڪجھ بيان ڪيو آهي. حضرت ابن عباس رض جن پيغمبر کي جن کان روايت ڪئي آهي: وقف رسول الله کي عليٰ اصحاب الصفة فراي فقرهر وجهدهر و طيب رض جن پيغمبر کي جن کان روايت ڪئي آهي: وقف رسول الله کي عليٰ اصحاب الصفة فراي فقرهر وجهدهر و طيب قلوبهم فقال ابشروا يااصحاب الصفة فمن رضي من امتي اعليٰ النعت الذي انتر عليه راضيا بما فيه فانه من رفقائي في الجنـة. جڏهن رسول الله کي جن سندن ڀرسان لنگهيا ۽ انهن کي ڏنائون. سندن درويشي تي نظر ڪيائون ۽ محنت (رياضت) کي ڏنائون ۽ انهيءَ حالت ۾ کين خوش ڏنائون. ته فرمايئون: "اي صفي وارا اصحابو؛ اوهان کي خوشخبري تو زيارين. رسول الله جي حالت ۾ کين خوش ڏنائون. ته فرمايئون. سندن درويشي تي نظر ڪيائون ۽ محنت (رياضت) کي ڏنائون ۽ انهيءَ حالت ۾ کين خوش ڏنائون. ته فرمايئون: "اي صفي وارا اصحابو؛ اوهان کي خوشخبري تو ڏيان. جيڪو منهنجي امت ۾ اوهان جي انهيءَ صفت تي راضيو رهندو. اهو بهشت ۾ منهنجي دوستن سان رهندو."

صفي جي اصحاب مان حق جي هوڪي ڏيڻ وارو ۽ رسول ﷺ جن جي ويجهڙو بزرگ حضرت بلال بن رباح هو. ٻيو بي نياز موليٰ جو دوست نبي سڳوري ﷺ جو راز محرم حضرت ابوعبدالله سلمان فارسي رضہ هو. ٽيون مهاجر ۽ انصار جو سپاهي ۽ الله تعاليٰ جو رضا چاهيندڙ حضرت ابو عبيده بن عامر بن عبدالله الجراح رض هو. چوٿون اصحابن ۾ ڀلارو ابو يقفان قبيلي جي زينت حضرت عمار بن ياسر رضه هو. پنهنجو علم ۽ بردباري جو خزانو حضرت ابو مسعود عبدالله بن مسعود الهذلي رضہ هو. ڇهون پاڪ درگاھ ۾ هميشه رهندڙ. عيب ۽ مصيبت کان پاڪ حضرت عتبو بن مسعود رضہ حضرت عبدالله جو ڀاء هو. ستون خلوت ۾ رهندڙ سالڪ, عيبن ۽ گهٽتائين کان پاڪ حضرت مقداد بن الاسود رضہ هو. اٺون پرهيزگاري جي درجي جو رهبر، مصيبتن ۽ تڪيلفن سهڻ ۾ ثابت قدم ٿي رهندڙ حضرت خباب بن الارت هو. نائون رضا جي درگاھ جو قاصد. فنا ۽ بٽا جي درگاھ جو طالب حضرت صهيب بن منان رضہ هو. ڏهون ٺيڪيءَ جو گوهر ۽ قناعت جي سمنڊ جي موتي حضرت عتبوين غزوال رضہ هو. يارهون حضرت فاروق جو ڀاددنيا ۽ ان جي هر شيءِ کان بي پرواھ حضرت زيد بن خطاب رضہ ہو. ٻارھون مشاہد جي طلب ۾ محنت ڪندڙن جو سردار حضرت ابو ڪبشو رضہ ہو. تيرهون رسول ڪريم ﷺ جن جو غلام توبھ ڪندڙ ۽ مخلوق کان پري رهڻ وارو. ۽ الله تعاليٰ ڏانهن لاڙو رکندڙ حضرت ابوالمرثد حضرت ڪنانہ بن حصين العروي رضہ هو. چوڏهون نوڙت ڪرڻ وارن جي زينت ۽ پڪين دليلن ڏيڻ وارو حضرت حذيفه بن يمان رضه هو. پندرهون عذاب کان ڊڄندڙ ۽ مخالفت جي رستي کان بچڻ وارو حضرت عڪاشه بن حصن رضه هو. سورهون. مهاجر ۽ انصار جي زينت حضرت مسعود بن ربيع المقاري رضه هو. سترهون زهد ۾ حضرت عيسيٰ عہ جهڙو ۽ الاهي شوق ۾ حضرت موسيٰ عد جو نشان حضرت ابوذر جندب بن جناده الغفاري رضه هو. ارڙهون پيغمبر جي نفسن جي سنڀال ڪندڙ ۽ ڀائرن جو خير گهرندڙ حضرت عبدالله بن عمر رضہ هو. اڻويهون ثابت قدمي ۾ قائر ۽ پيروي ۾ پختو حضرت صفوان بن بيفار رضه هو. ويهون همت جو صاحب ۽ تهمت کان پاڪ حضرت ابودر داعويمر بن عامر رضه هو. ايڪيهون اميد جي درگاھ ۾ پهتل حضرت رسول ﷺ جن جو پيارو حضرت ابولبابه بن عبدالمنذر رضہ هو. ٻاويهون شرافت جي سمنڊ جي ڪيميا ۽ توڪل جي موتي جي سپي (صدف) حضرت عبداللہ بن بدر الجهني رضہ هو.

جيكڏهن سڀني جو ذكر كبو، ته كتاب وڌي ويندو. شيخ ابو عبدالرحمان محمد بن الحسين السلمي جيكو طريقت ۽ كلام جي مرشدن جي تاريخ لكندڙ آهي تنهن هك كتاب لكيو آهي جنهن ۾ هن صفي وارن جي تعريف. فضيلت ۽ لقب بيان كيا آهن، مگر هن مسطح بن عباد كي به صفي وارن اصحابن ۾ شامل كيو آهي. مان كيس پسند نٿو ڪريان ڇو ته هن ام المومنين حضرت بي بي عائشه رضها تي تهمت ۾ اڳرائي كئي هئي، البت حضرت ابوهريره، ثوبان، معاذ بن حارث, سائب بن خلاد، ثابت بن وديعة، اوجيس عوير بن مساعد، سالم بن عمير بن ثابت، ابو يعسر ثوبان، معاذ بن حارث, سائب بن خلاد، ثابت بن وديعة، اوجيس عويم بن مساعد، سالم بن عمير بن ثابت، ابو يعسر غما. اهي كڏهن پيٽ گذران جي ڌنڌي ۾ به شامل ٿيا مگر مرتبو سڀني جو هڪ جهڙو آهي. حقيق ۾ اصحابن ۾ شامل زمانو سٺي ۾ سٺو زمانو هو. اهي ماڻهو تمام سٺي وقت ۾ ٿي گذريا آهن ۽ سڄي مخلوق ۾ ڀلارا هئا. الله تعاليٰ كين خصور الله جن فرمايو آهي: "خير القرون قرني ثمر الذين يلونهم ثم الذين ۽ سڄي مخلوق ۾ ڀلارا هئا. الله تعاليٰ كين حضور الله جن فرمايو آهي. آهن ۽ پوءِ انهن جو جيڪي انهن يونه ۽ سڄي مخلوق ۾ ڀلارا هئا. الله تعاليٰ كين وضور الله جن فرمايو آهي. آهن ۽ پوءِ انهن جو جيڪي انهن يو ويجهڙ ٿيا. "والسابقون الاولون منهنجو آهي پوءِ انهن و و الذين اتبوهم باحسان". اڳ ۾ آيل پهريان مهاجر ۽ انصار ۽ پوءِ اهي ماڻهو جن نيڪي ۾ آنهن جي پيرون جي پيروي الان و الذين اتبوهم باحسان". اڳ ۾ آيل پهريان مهاجر ۽ انصار ۽ پوءِ اهي ماڻهو جن نيڪي ۾ آنهن جي پيروي کئي.

هاڻي مان ڪن تابعين (پيروي ڪندڙن) جو ذڪر ڪندس جيئن سڀني کي فائدو حاصل ٿئي ۽ زمانو هڪ ٻئي زماني سان ملندو اچي جيئن خدا گهريو.

www.maktabah.org

Real Property and the second second second

باب ڏهون

تابعين سڳورا

1- خواجه اویس قرنی رضی الله: امت جو آفتاب, دین ملت جو ذیئو.

حضرت اويس قرني رضہ تصوف جي وُڏن مرشدن ۾ شمار ٿئي ٿو. هو رسول ﷺ جن جي زماني ۾ هو. مگر سندن زيارت جو شرف حاصل ڪري نہ سگھيو. ان لاءِ مٿس حال جو غلبو ۽ ماءُ جي خدمت رندڪ واري ڀت بڻيا رهيا. حضور ڪريم ﷺ جن اصحاب سڳورن کي چيو تہ قرن ۾ اويس نالي هڪ مرد آهي. هو منهنجي امت لاءِ قيامت جي ڏينهن ربيعـه ۽ مضر قومن جي رڍن جيترن ماڻهن جي شفاعت ڪندو. حضرت عمر رض ۽ حضّرت ڪرم الله وجهــه کي چيـائون تــ اوهـان انهيءَ سان ملجو. هو ننڍي قد وارن ۽ وڏن وارن وارو آهي سندس کاٻي پاسي تي هڪ سوڄ جهڙو اڇو نشان آهي. اهڙوئي نشان سندس هٿ جي تريءَ تي آهي. هن سان ملڻ وقت منهنجي طرفان سلام چئجو ۽ عرض ڪجو تہ هو منهنجي امت لاءِ دعا گهري. پيغمبر ﷺ جن جي وفات کان پوءِ حضرت عمر رضہ مڪي ۾ آيو تہ ساڻس حضرت علي ڪرم اللہ وجهـه بہ هـو. چيائين: نجد وارا بيهي رهن. جڏهن نجد وارابيهي رهيا تڏهن پڇيائون: قرن قبيلي جا ڪي ماڻهو اوهان ۾ آهن ڇا؟ ماڻهن جواب ڏنو: هائو. اهي هڪ جماعت کي حضرت عمر رضہ جن وٽ آيا. حضرت عمر رضہ جن اويس متعلق پڇا ڪئي. هنن ٻڌايو تہ اويس نالي هڪ چريو آهي جو شهر ۾ نہ ايندو آهي ۽ ڪنهن وٽ بہ نہ ويهندو آهي. جي شيون ماڻهو کائيندا آهن. اهي نه کائيندو آهي. کيس غمر ۽ خوشيءَ جي ڪابه خبر ڪانهي. حضرت عمر رضه جن چيو ته مان ساڻس ملڻ ٿو چاهيان. ماڻهن چيو تہ هو رڻ ۾ اسان جي اُٺن کي ويجهڙو آهي. ٻئي ڄڻا حضرت اويس رضہ وٽ ويا. هو نماز ۾ مشغول هو تنهنڪري ٻئي ويهي رهيا . جڏهن حضرت اويس رضہ نماز کان واندو ٿيو تڏهن ٻني سڳورن کي سلام ڪيائين پنهنجي پاسي ۽ تڙيءَ وارا نشان ڏيکاريائين. حضرت عمر رض ۽ حضرت علي ڪرم لله وجهه جن حضور ڪريم ﷺ جن جا سلام پچايا ۽ امت لاءِ دعا ڪرڻ جو پيغام بہ ڏنو. ڪجھہ دير ترسي اويس رضہ چيو: اوھان کي وڏي تڪليف آئي آھي. ھاڻي وڃو. قيامت ويجهڙي آهي جتي ختم نہ ٿيڻ واري ملاقات ٿيندي. هن وقت آخرت جي سفر لاءِ توشو تيار ڪري رهيو آهيان.

قرن وارا واپس ٿيا تہ سندن دلين ۾ حضرت اويس جو مان ۽ مرتبو وڌيو. حضرت اويس رضہ ڪوفي ڏانهن هليو ويو.. حضرت هرم بن حيان کيس اُتي ڏٺو هو. پوءِ هو ڪنهن کي بہ نظر نہ آيو. خانہ جنگي جي زماني ۾ اميرالمومنين حضرت علي ڪرم الله وجهه جن جي طرفان جهاد ڪندي صفين واري جنگ ۾ شهيد ٿيو. عاشَ حميداَ و مَاتَ شهيداً. پاڪ زندگي گذاريائين ۽ شهادت جو درجو ماڻيائين.

حضرت اويس رض كان روايت آهي. تـ "السلامة في الوحدة" اكيلائپ ۾ سلامتي آهي. اكيلائپ جي كند ۾ رهڻ واري جي دل غير كان خالي هوندي آهي. هن لاءِ دنيا ۽ غير دنيا سان كو واسطو كون هو. هو زندگي جي مصيبتن كان حفاظت ۾ رهندو آهي تڏهن بـ اهو خيال غلط آهي تـ فقط اكيلائپ جي كند وسائڻ ئي كافي آهي. جيستائين ابليس جو دل تي قبضو هوندو تيستائين نفساني خواهش جو زور رهندو. جيكڏهن انسان كي دنيا ۽ آخرت جي كا آرزو ستائي رهي هجي تـ اكيلائپ حقيقت ۾ اكيلائپ نـ رهندي آهي ڇو تـ كنهن شيء يا ان جي خيال سان مزو وٺڻ ساڳيو هوندو آهي. سچي اكيلائپ اها هوندي آهي جو اكيلائپ وارو كچهري ۾ اكيلائپ كي نيا يا جي خيال سان مزو وٺڻ ساڳيو هوندو آهي. توشه نشينيءَ ۾ بـ فارغ نـ سمجهي. انسانن سان الله جي عشق كان سواءِ لاڳاپا لاهي نـ سنگهبا آهن. جنهن كي الله جو عشق هوندو آهي ان لاءِ ماڻهن سان مان الله جي عشق كان سواءِ لاڳاپا لاهي نـ سنگهبا آهن. جنهن كي الله جو عشق هوندو آهي ان لاءِ ماڻهن سان ملڻ ۾ بـ نقصان نـ هوندو آهي. البت الله جي عشق لاءِ ماڻهن جو ميل جول وڃ ۾ هكي يشر هوندو آهي ان لاءِ ماڻهن سان ملندڙ. عشق كان سواءِ لاڳاپا لاهي نـ سنگهبا آهن. جنهن كي الله جو عشق هوندو آهي ان لاءِ ماڻهن سان ملندڙ. عشق كان سواءِ لاڳاپا لاهي نـ ماڻهن جو ميل جول وڃ ۾ هكي ير بڻجي ويندو آهي ان لاءِ ماڻهن سان ملندڙ. عشق كان سواءِ لاڳاپا لاهي نه ماڻهن جو ميل جول وڃ ۾ هڪ

قوله تعاليٰ: الّيسَ الله بِڪافَ عَبدَه. اڪيلائپ پاڪ صاف ٻانهن جي صفت آهي. الله جو فرمان ٻڌو. ڇا هو پنهنجن ٻانهن لاءِ ڪافي نہ آهي؟

## 2- هرم بن حيان رض: صفائي جي شمع ۽ وفا جي کاڻ.

حضرت هرم بن حيان رضه طريقت جي مرشدن مان هڪڙو ٿي گذريو آهي. هو معاملن جو صاحب هو. اصحاب سڳورن جي صحبت حاصل ڪئي هئائين. خواجه اويس رض جي زيارت لاءِ قرن ڏانهن ويو پر حضرت اويس رضه اتان نڪري چڪو هو. نا اُميد ٿي مڪي ڏانهن واپس آيو تہ معلوم ٿيس تہ حضرت اويس ڪوفي ۾ آهي. هو ڪوفي ڏانهن ويو مگر اتي به حضرت اويس رضه سان ملي نه سگهيو. هو جڏهن بصري ڏانهن واپس اچي رهيو هو تڏهن ڏٺائين ته حضرت اويس فرات جي درياءُ جي ڪناري وضو ڪري رهيو هو. وضوءَ کان فارغ ٿي ڏاڙهي کي ڦڻي ڏئي رهيو هو تہ حضرت هرم رض اڳتي وڌي سندس سلام ڪيو. حضرت اويس رض سندس نالو وٺي جواب ڏنو. حضرت هرم رضہ پڇيو تہ هنن کيس ڪيئن سڃاتو؟ حضرت اويس رضہ جواب ڏنو: "منهنجو روح تنهنجي روح کي سڃاڻندو آهي". ڪجهہ وقت گڏجي ويٺا. پوءِ حضرت هرم رضہ کي اجازت ڏنائون. سندن قول موجب حضرت اويس رضہ گھڻو ڪري حضرت عمر رضہ ۽ حضرت علي ڪرم الله وجهه جي باري ۾ ڳالهيون ڪيون. حضرت عمر رض کان روايت ڪيائين تہ پاڻ حضور ڪريم ﷺ کان ٻڌائون: انَـمَا الاعمَـال بالنيات وَ لـكُـل امري مانوي فمن كانت هجرتـه الي الله و رسولـه فهجرتـه الي الله ورسولـه و من كان هجرته الي الدنيا يصيبها او امرئة يَـتَّزَ وَجهَـا فهجرته الي ما هاجر اليه. عمل نيت سان واسطو ركندا آهن. هر ماڻهوء کي پنهنجي نيت موجب ميوو ملندو آهي. جنهن ماڻهو الله ۽ رسول لاءِ هجرت ڪئي ان جو درجو کيس ملندو. جنهن دنيا يا عورت لاءِ هجرت ڪئي، تہ اُتي وڃي ان سان نڪاح ڪندو، اهڙي ماڻهوءَ جي هجرت دنيوي ڪمن لاءِ ٿيندي. پوءِ حضرت اويس رض حضرت هرم رض کي چيو: علبڪ بقلبڪ پنهنجي دل جي سنڀال ڪر. هن قول جون ٻه معنائون آهن: هڪ هيءَ تـ دل كي محنت (مجاهدي) سان الله جو فرمانبردار بثاءٍ. بي هيءَ تـم پاڻ كي پنهنجي دل جو فرمانبردار بثاءٍ. اهي ٻيئي ڳالهيون آهن. دل کي الله جو فرمانبردار بڻائڻ، ارادت وارن (مريدن) جو ڪر آهي. تہ جيئن دل شهوتن، لالچن ۽ گُهرجن کان پاڪ رهي ۽ جيڪا بہ شيءِ ٺيڪ نہ هجي ان کان دل کي دور رکي. روحاني تندرستي حاصل ٿئي. حڪمن جي تعميل ڪرڻ جي توفيق حاصل ٿئي. الله تعاليٰ جي نشانين تي نظر هجي ۽ دل محبت جو مقام بڻجي وڃي. پاڻ کي دل جو فرمانبردار ڪرڻ انهن ڪاملن جو ڪر آهي جن جون دليون الله جي نور (جمال) جيان روشن ٿي چڪيون آهن. ۽ سمورن لاڳاپن کان تُئي چڪيون آهن. جن کي وصال جو انعام (خرقو) حاصل ٿي چڪو آهي. جيڪي الله جي نعمتن سان نواز جي چڪا آهن. جن جون دليون الله جي ديدار (مشاهدي) سان چمڪي رهيون آهن. جيڪي الله جي قرب حاصل ڪري چڪا آهن ۽ جن جي دل جي حالت جسماني حالتن جي اُبتڙ نہ هجي. اول ذڪر ڪيل ماڻهو دل جا صاحب هوندا آهن ۽ آخر ۾ ذڪر ڪيل ماڻهو پنهنجي دل جي قبضي ۾ هوندا آهن. دل جا صاحب پنهنجين دلين جا حاڪم ۽ بقا وارين صفتن جا مالڪ هوندا آهن. دل جي قبضي هيٺ آيل ماڻهو جون صفتون فنا ٿي وينديون آهن. هي مسئلو وڌي وڃي الله تعاليٰ جي هن قول تائين پهتو آهي: الا عبادَكَ منهمُ أَلمُخلصين . انهيءَ کي ٻن طريقن سان پڙهيو ويندو آهي: هڪڙو لام جي زير سان ٻيو لام جي زبر سان. لام جي زير وارو مخلص فاعل آهي جنهن جون صفتون بقا واريون آهن ۽ لام جي زبر وارو مخلص مفعول آهي جنهن جون صفتون فنا واريون آهن. خدا گهريو. تہ ڪنهن ٻي جاءِ تي هن شيءِ کي چــــٽيءَ طرح بيـان ڪندس. حقيقت ۾ فاني صفت جو درجو باقي صفت کان مٿي آهي ڇو تہ هن سان بدن (جسمر) دل وانگر بڻبا آهن ۽ دليون اللہ جي ديدار کي ويجهڙيون هونديون آهن. باقي صفت سان پنهنجي دلين کي وڏي ڪوشش (مجاهدي) جي وسيلي حڪمن جو فرمانبردار بثائبو آهي. بنيادي طور تي هن مسئلي جو لاڳاپو صحو. سڪر. مشاهدي مجاهدي سان آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

3- خواج حسن بصري رد وقت جو امام ، زماني جو يكانو.

حضرت ابو علي حسن بن ابي الحسين البصري رح طريقت وارن ۾ وڏي مرتبي وارو بزرگ ٿي گذريو آهي. ڪي هن جي ڪنيت ابو محمد ۽ ڪي ابوسعيد بيان ڪندا آهن. علم ۽ معاملن جا ڪيترائي سهڻا اشارا هن سان نسبت رکن ٿا. چون ٿا، ته هڪ اعرابي (واهڻي ماڻهو) هن وٽ آيو ۽ صبر جي سمجهاڻي جو عرض ڪيائين. فرمايائين ته صبر جون ٻ صورتون آهن: هڪ مصيبت ۽ آفت جي وقت صبر ڪرڻ ۽ ٻيو انهن شين جي باري صبر ڪرڻ، جن کان منع ٿيل هجي ۽ انهن کان بچڻ جا حڪر موجود هجن. اعرابي چيو: اوهان زاهد آهيو ۽ مون اڄ تائين اوهان کان وڏو زاهد نه ڏنو آهي. خراجه حسن رح فرمايو: اعرابي. منهنجو زهد خواهشن تائين محدود آهي ۽ منهنجو صبر ثابت قدم نه هجڻ کان سواءِ خراجه حسن رح فرمايو: اعرابي. منهنجو زهد خواهشن تائين محدود آهي ۽ منهنجو صبر ثابت قدم نه هجڻ کان سواءِ خراجه حسن رح فرمايو: اعرابي. منهنجو زهد خواهشن تائين محدود آهي ۽ منهنجو صبر ثابت قدم نه هجڻ کان سواءِ خراجه حسن رح فرمايو: اعرابي. منهنجو زهد خواهشن تائين محدود آهي ۽ منهنجو صبر ثابت قدم نه هجڻ کان سواءِ خراجه حسن رح فرمايو: اعرابي. منهنجو زهد خواهشن تائين محدود آهي ۽ منهنجو صبر ثابت قدم نه هجڻ کان سواءِ خراجه حسن رح فرمايو: اعرابي. منهنجو دماغ کي جهٽڪو ڏئي ڇڏيو آهي. مهرباني فرمائي کولي سمجهايو. خواجه صاحب رح چيو: مصيبتن ۾ منهنجو صبر فقط دوزخ جي باه کان بچڻ جي خوف جي نشاني آهي ۽ پريشاني وانگر آهي. هن دنيا ۾ زهد آخرت ۾ ڪجه حاصل ڪرڻ لاءِ آهي ريس ڪرڻ جهڙو الله جو ٻانهو اهو آهي جيڪو شخصي مطلب تان هٿ کڻندڙ هجي ۽ ان جو صبر الله تعاليٰ لاءِ هجي ۽ دوزخ جي باه کان بچڻ لاءِ نه هجي. ان جو زهد به الله تعاليٰ لاءِ تان هٿ پڻندڙ هجي ۽ ان جو صبر الله تعاليٰ لاءِ هجي ۽ دوزخ جي باه کان بچڻ لاءِ نه هجي. ان جو زهد به الله تعاليٰ لاءِ هجي ۽ فقط بهشت حاصل ڪرڻ لاءِ نه هجي ۽ دوزخ جي باه کان بچڻ لاءِ نه هجي. ان جو زهد جي ملاب تعاليٰ لاءِ هجي ۽ دوزخ جي باه کان بچڻ لاءِ نه هجي. ان جو زهد به الله تعاليٰ لاءِ

حضرت خواجه حسن رحه كان اها به روايت آهي. ان صحبة تورث سوءِ الظن بالاخيار. برن جي صحبت ڀلن لاءِ بدگماني پيدا ڪندي آهي. اها ڳالھ ساھ ۾ سانڍڻ جھڙي آهي. خاص طرح ان زماني جي ماڻھن لاءِ جيڪي عام طور تي الله جي نيڪ ٻانهن کان بدگمان رهن ٿا. ان جو سبب اهو آهي تہ هو ڪوڙن صوفين سان ملن ٿا ۽ ڏسن ٿا تہ اهڙن نالي ۾ صوفين جا ڪر خيانت وارا آهن. سندن زبان ڪوڙ ۽ گلاسان ڀريل آهي. سندن ڪن واهيات ڪلام ٻڌندڙ آهن. سندن اکيون شهوت سان خوش ٿين ٿيون. سندن سموري ڪوشش حرام جي مال گڏ ڪرڻ لاءِ آهي. هو سمجهن ٿا تہ سمورا صوفي اهڙا هوندا آهن ۽ انهن جو مسلڪ بہ اهڙوئي آهي. حقيقت ۾ سچا صوفي سڳورا الله تعاليٰ جي حڪمن تي هلندا آهن. سندن چپن تي الله تعاليٰ جو نالو هوندو آهي. سندن دلين ۾ الله جي محبت ۽ ڪنن ۾ الله جي پڪار جو آواز هوندو آهي. سندن اکيون الله سائين جي ديدار سان نوازيل هونديون آهن. سندن سمورن خيالن جو مركز الله جون رمزون هونديون آهن. جيڪڏهن انهن ۾ ڪي بد اخلاق ماڻهو بہ اچي ويندا تہ انهيءَ بداخلاقي جي ذميداري بہ انهن تي پوندي آهي. خراب ماڻهن سان ملڻ وارو پاڻ بہ خراب هوندو آهي ڇو تہ نيڪ طبعيت وارا صرف نيڪ طبعيت وارن سان ملندا آهن. ملامت ڪرڻ جهڙن خراب مانهن جي طبعيت به پنهنجي نموني جي هوندي آهي نه ملخ جهڙن ماڻهن سان ملخ جو لاڙو رکندا آهن. سهڻي اخلاق وارن صوفين جامنڪر خدا جي نظر ۾ شرير ۽ رڏيل هوندا آهن ڇو تہ هو شريرن ۽ رڏيلن سان ملندا آهن. هو صوفين سڳورن کي پنهنجي مرضي جهڙو نہ ڏسي انهن جا منڪر بڻجي ويندا آهن ۽ سندن پيروي کان انڪار ڪندا آهن. شرير ماڻهو هلاڪ ٿيندا آهن تہ کين بہ هلاڪت نصيب ٿيندي آهي. انهن ۾ اهڙا شامل ناهن جيڪي سچن صوفي سڳورن کي سهڻي نظر سان دسندا آهن. سندن مجلسن ۾ دل ۽ جان سان ويهندا آهن ۽ دنيا ۾ سندن طريقي کي سٺو سمجهندا آهن. هو انهن جي برڪت سان ٻنهي جهانن جا مطلب حاصل ڪندا آهن ۽ ٻئي هر طرف کان منهن ڦيري ڇڏيندا آهن. شاعر جي قول موجب: فلا تحقرن نفسي و انت حبيبها

المراجع والمحاطية

فڪل امري يصبوا اليٰ من بجانس

"منهنجي دل کي حقارت سان نہ ڏس ڇو تہ تون ان جو حبيب آهين

۽ هر شخص پنهنجي جنس ڏانهن لاڙو کندو آهي".

4- سعيد ابن المسيب: عالمن جو رئيس, فقيهن جو فقيم.

حضرت سعيد ابن المسيب رضه هك وذي شان ۽ مرتبي وارو، بياري گُفت وارد ، سهڻي دل رکندڙ ۽ طريقت جو

صاحب هو. علمن. هنرن. فقهـه. توحيد. تفسير. شعر ۽ لغت وغيره ۾ سندس بيشمار فضيلتون آهن. ان لاءِ مشهور آهي. تہ هو هڪ چالاڪ پرهيزگار هو مگر رڳو ڏسڻ جو پرهيزگار ۽ چالاڪ نہ هو. سندس اهو طريقو سڀني مرشدن جي نظر ۾ ساراهيل آهي. روايت ۾ سندس هي قول آهي: ارض بـاليسير من الدنيا مع سلامـة دينڪ ڪمارضي قـوم بڪثيرها مع ذهاب دينهم. جيڪڏهن تنهنجو دين سلامت رهي تہ دنيوي مال جي ٿوري حصي تي بہ خوش رهہ. جهڙي طرح وڌيڪ دنيا حاصل ڪرڻ وارا دين کي برباد ڪري خوش ٿيندا آهن. درويشي ۽ دين جي سلامتي شاهوڪاري (غنا) ۽ غفلت کان ڀليون آهن. درويش جڏهن پنهنجي دل کي ڏسندو آهي تہ کيس دنيا حاصل ڪرڻ جي لالج نہ هوندي. پنهنجي هٿ ڏانهن ڏسندو آهي تہ کيس قناعت جي دولت نظر ايندي آهي. شاهوڪار کي پنهنجي دل ۾ وڌ ۾ وڌ لالج نظر ايندي آهي. سندس هٿ ۾ دنيا جي دولت هوندي آهي ۽ اها بہ شڪ واري. الله جي دوستن جي رضا غافلن جي رضا کان ڀلي هوندي آهي ڇو تہ اهي غافل غرور سان ڀريل ۽ مصيبتون ۽ آفتون آڻيندڙ دنيا کي آرام حاصل ڪرڻ جو وسيلو سمجهندا آهن. ذلت ۽ خراب ڪمن كان پچتائڻ واري حالت سٺي آهي. مصيبت اچڻ تي غافل چوندا آهن: شڪر اُهي جو اسان جي جان بچي پئي. الله جا دوست چوندا آهن: شکر آهي جو اسان جو دين محفوظ رهيو. دل ۾ دوست جو جلوو هوندو آهي تہ بدني مصيبت راحت بڻجي ويندي آهي. دل غفلت سان ڀريل هوندي آهي تہ بدن هزارن راحتن جي هجڻ جي باوجود راحت محسوس نہ ڪندو آهي. حقيقت ۾ دنيا جي مال متاع جي گهٽتائي تي راضي رهڻ مال متاع جي گهڻي ٿيڻ جو سبب بڻبو آهي ۽ گهڻائي جي لالج ٿيڻ جو سبب ٿيندي آهي. هن ڳالهہ متعلق مشهور آهي تہ هڪ دفعي حضرت سعيد رضہ مڪي شريف ۾ ويٺو هو. اُتي ڪنهن ماڻهو اچي پڇيو تہ اها ڪهڙي شيءِ آهي جنهن ۾ حرام ناهي ۽ اها ڪهڙي شيءِ آهي جنهن ۾ حلال ڪونهي؟ فرمايائين: ذكر الله حلال ليس فيه حرام و ذكر غيره حرام ليس فيه حلال. الله تعالىٰ جو ذكر اهو حلال آهي جنهـن ير حرام ڪونهي ۽ غير جو ذڪر اهو آهي جنهن ۾ حلال ڪونهي. الله جي ذات جي ذڪر ۾ ڇوٽڪارو آهي ۽ غير جي ذڪر ۾ هلاكت آهي. سموري توفيق الله تعالىٰ جي طرف كان آهي.

# باب يارهون

(تبع تابعين)

1- حضرت حبيب عجمي رحہ: طريقت جو بھادر ۽ شرعيت جو ڪامل.

حضرت حبيب عجمي رح هڪ وڏي همٿ وارو ۽ وڏي مرتبي وارو بزرگ ٿي گذريو آهي. سندن زماني ۾ سندس مان ۽ مرتبو تمام مٿانهون هو. سندس توبھ جي ابتدا حضرت حسن رض بصري جي سڳوري هٿ تي ٿي. اڳ ۾ هو وياج خور هو ۽ براين ۾ گرفتار هو. الله تعاليٰ گيس توبھ جي توفيق عطا ڪئي. جو سڌي رستي تي آيو. هن علمي معاملن جو گهڻو حصو حضرت حسن رح بصري کان حاصل ڪيو. هن جي زبان فارسي هئي ۽ عربي نہ ڄاڻندو هو. الله تعاليٰ کيس وڏيون ڪرامتون عطا ڪيون هيون. هڪ ڏينهن شام جي نماز جي وقت خواجہ حسن رح بصري سندس معري سندس حجري جي ڀرسان اچي لنگهيو. هو تڪبير هڻي نماز ۾ مشغول ٿي ويو. خواج صاحب اندر آيو مگر هن جي پٺيان نماز ۾ نہ بيٺو ڇو ته هو نيڪ نموني سان عربي اچاري نٿي سگهيو. خواج صاحب اندر آيو مگر هن جي پٺيان نماز ۾ نه بيٺو ڇو ته هو نيڪ رضا ڇا ۾ آهي؟ حڪر ٿيو: اي حسن! توکي منهنجي رضا جو مقام مليو هو. مگر تو فائدو حاصل نہ ڪيو. جيڪڏهن رضا ڇا ۾ آهي؟ حڪر ٿيو: اي حسن! توکي منهنجي رضا جو مقام مليو هو. مگر تو فائدو حاصل نہ ڪيو. جيڪڏهن عوام يون يا ۾ آهي؟ حڪر ٿيو: اي حسن! توکي منهنجي رضا جو مقام مليو هو. مگر تو فائدو حاصل نہ ڪيو. جيڪڏهن

طريقت جي مرشدن وٽ مشهور آهي، تہ جڏهن ضرت حسن رح بصري حجاج جي وٺ پڪڙ کان ڀڄي ضرت حبيب جي حجري ۾ آيو تڏهن حجاج جي سپاهين ضرت حبيب رح کان پڇيو: "تو ڪٿي حسن بصري کي ڏٺو آهي؟" ضرت حبيب رح جواب ڏنو آهي ۽ هو منهنجي حجري ۾ بند آهي. سپاهي حجري ۾ ويا ۽ اُتي ڪنهن کي نـ ڏسي ڄاتائون تـ حبيب هنن سان مسخري ڪئي آهي. حضرت حبيب تي سختي ڪيائون. حضرت حبيب قسر کنيو تڏهن ٻيون دفعو ۽ ٽيون دفعو حجري ۾ ويا ۽ ڳولا ڪيائون مگر حضرت حسن رح بصري نظر نـ آيو. جڏهن سپاهي واپس هليا ويا تڏهن خواج صاحب ٻاهر نڪتو ۽ چيائين: "اي حبيب! مان تنهنجي برڪت جي ڪري ڪنهن کي نظر نـ آيس، مگر تو ظالمن کي ڇو چيو تـ مان حجري ۾ بند آهيان؟ حضرت حبيب رح حواب ڏنو: اها منهنجي برڪت نـ هئي، پر منهنجي سچ ڳالهائڻ جي چيو تـ مان حجري ۾ بند آهيان؟ حضرت حبيب رح حواب ڏنو: اها منهنجي برڪت نـ هئي، پر منهنجي سچ ڳالهائڻ جي پرڪت هئي. ڪوڙ ڳالهايان ها تـ شايد اسان ٻيئي خوار ٿيون ها. "انهيءَ قسر جون ڪيتريون ئي ڪرامتون مشهور آهن. "ان دل ۾ جنهن ۾ نغاق جو غبار بـ نـ هجي ". نغاق ميلاپ جو دشمن آهي . رضا جو دارو مدار ميلاپ تي آهي محبت جو نياق سان ڪوبه لاڳاپو ڪرنهي. محبت جو مقام رضا ۾ آهي. رضا جو دارو مدار ميلاپ تي آهي محبت جو نياق سان ڪوبه لاڳاپو ڪرنهي. محبت جو مقام رضا ۾ آهي. رضا دو ست جي ۽ نفاق دشمني جي مقلي آهي. اها هئ نياق سان ڪوبه لاڳاپو ڪرنهي. محبت جو مقام رضا ۾ آهي. رضا دوست جي ۽ نفاق دشمني جي مفتي آهي. اهي معبت جو دري ڳالهه آهي. خدا گهريو تـ ڪنهن ٻي جاءِ تي ان جو بيان ڪبو. توفيق ۽ طاقت الله تعاليٰ جي طرف کان آهي. 2- حضرت مالڪ بن ديناز، هيناز، هرين جو اي خواري ڪرن ڪرو. توفيق ۽ طاقت الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

جنن ۽ ماڻهن جي زينت حضرت مالڪ بن دينار رح خواج حسن رح بصري جو دوست هو. صوفين ۾ وڏي حيثيت جو مالڪ هو. هن جون ڪرامتون. رياضتون ۽خصلتون مشهور آهن. سندس ڄمڻ وقت هن جو پيءُ غلام هو. هن جي توبه جي شروعات هن طرح ٿي: هڪ رات هو پنهنجن دوستن سان عيش ۽ خوشيءَ ۾ مشغول هو. جڏهن سڀ سمهي پيا تڏهن هڪ ساز مان آواز آيو. ته اي مالڪ! توکي ڇا ٿي ويو؟ توبه ڇو نٿو ڪرين؟ ان تي حضرت مالڪ رح سڀ ڪجه ترڪ ڪري ڇڏيو. حضرت خواج حسن رح وٽ آيو ۽ سچي دل سان توبه ڪيائين. الله تعاليٰ کيس وڏو درجو عطا ڪيو. هڪ دفعي هو ٻيڙيءَ ۾ سفر ڪري رهيو هو. مٿس هڪ موتي چورائڻ جي تهمت هئئي وئي. هن آسمان ڏانهن ڏٺو. گهڙيءَ ۾ هزارين

مڇيون پاڻيءَ تي مٿي اچي ويون. هر هڪ جي وات ۾ هڪ موتي هو. حضرت مالڪ رح هڪ مڇيءَ جي وات مان موتيءَ جو داڻوڪڍي تهمت رکڻ واري کي ڏنو ۽ ٻيڙيءَ مان نڪري پاڻيءَ تان هلندي ڪناري تي پهچي ويو. سندس قول آهي: احب الاعمال علي الاخلاص في الاعمال.

57

عملن ۾ سڀني کان سٺو عمل خلوص آهي. جيستائين خلوص ناهي تيستائين ڪوب عمل صحيح معنيٰ ۾ عمل نٿو بڻجي. خلوص کي عمل سان اهو لاڳاپو آهي جيڪو روح کي بدن سان هوندو آهي. روح کان سواءِ بدن پٿر وانگر آهي ۽ خلوص کان سواءِ عمل تماشي وانگر آهي. خلوص عمل جو ڳجھ ۽ بندگي عمل جو ظاهر آهي. ظاهر ڳجھ سان ئي پورائي تي پهچندو آهي. ڳجھ جو ملھ ظاهر تي مدا رکندو آهي. جيڪڏهن ڪو هزار سال دل جي خلوص سان رهي ۽ ان جي ظاهري عملن ۾ خلوص نروار نہ ٿئي تہ اهو خلوص بي معنيٰ آهي. اهڙي طرح جيڪڏهن ڪو هزار سال دل جي خلوص سان رهي ۽ ان جي سندس دل خلوص کان خالي هجي، تہ انهيءَ جي عمل کي عبادت ۾ داخل نہ ڪري سگھيو.

3- حضرت ابو حليم بن سليم الرعي رحہ: فقيرن جو فقير ۽ ولين جو امير-

حضرت ابو حليم بن سليم الراعي رحمت الله عليه وڏن مرشدن ۾ شمار ٿئي ٿي. هن جون نشانيون ۽ دليل بيشمار آهن. حضرت سلمان رضه فارسي جو دوست هو. حضور كريم ﷺ جن كان روايت تو كري. ته پاڻ فرمايائون: نيـة المومن خير من عمله. مومن جي نيت سندس عمل کان سٺي آهي. هن کي ٻڪرين جو ڌڻ هوندو هو. فرات درياه جي ڪناري تي رهندو هو ۽ اڪيلائپ جو طريقو اختيار ڪندو هو. روايت آهي. تہ هڪ مرشد (شيخ) اتان لنگهيو ۽ ڏٺائين. تہ هڪ بگهڙ هن جي بٻڪرين جي سنڀال ڪري رهيو هو ۽ هو نماز پر مشغول هو. هن دل ۾ خيال ڪيو تہ سندس زيارت ڪريان. ڪجهہ وقت ترسيو. جڏهن حضرت حبيب رح نماز مان فارغ ٿيو. تہ انهيءَ مرشد وڌي سندس سلام ڪيو. حضرت حبيب پڇيو: پٽ ڪيئن آيو آهين؟ عرض ڪيائين تہ زيارت ڪرڻ. فرمايائين: الله تعاليٰ توکي نيڪي عطا ڪري. انهيءَ مرشد چيو: هي ڪهڙي ڳالهہ آهي جو بگهڙ بٻڪرين جي سنڀال ٿو ڪري؟ فرمايائين: ان جو سبب اهو آهي جو انهـن ٻڪريـن جو ڌنـار الله تعاليٰ جو فرمانبردار آهي. ائين چئي هڪ ڪاٺيءَ جو پيالو پٿر جي هيٺيان رکيائين. پٿر مان ٻہ چشما جاري ٿيا: هڪ کيس جو ٻيو ماکيءَ جو. انهي مرشد پڇيو تہ: توکي اهو درجو ڪيئن حاصل ٿيو؟ فرمايائين: حضرت محمد ﷺ جن جي پيروي سان. حضرت موسيٰ عليه السلام جي قوم سندس مخالفت ڪري رهي هئي پوءِ بہ سخت پٿر مان چشما جاري ٿيا هئا. حضرت محمد ﷺ جن جو درجو حضرت موسئ عليه السلام كان تمام مٿانهون آهي. ڇا ان جي پيروي ڪندڙ لاءِ کير ۽ ماكي (جا چشما) جاري نہ ٿين؟ مرشد عرض كيو تہ كا نصيحت فرمايو. چيائين: لأتجعـَـل قلبك صندوق الحرص و بُطُنُنكَ دعا الحرام. دل جي حرص جي جاءِ ۽ پيٽ کي حرام جي جڳه نہ بڻاءِ مخلوق جي هلاڪت حرص ۽ حرام سان ٿيندي آهي. انهن ٻنهي شين کان بچڻ ۾ ڇوٽڪارو آهي. منهنجي مرشد کي حضرت حبيب رح جا گهڻائي واقعا ياد هئا مگر هاڻي انهن کان وڌيڪ بيان ڪرڻ ممڪن نہ آهي. ڇو تہ منهنجا گهڻا ڪتاب غزني ۾ آهن. مان هند جي شهر لهانور (لاهور) ۾ ناجنسن جي صحبت ۾ ڦاٿل آهيان. هر خوشي ۽ تڪليف ۾ خدا تعاليٰ جو شڪر آهي. 4- حضرت ابو حازم مدنی رحہ: نیک پیر.

حضرت ابو حازم رح وڏن مرشدن جو رهنما <sup>ع</sup>هو. معاملن ۾ وڏي درجي وارو هو. درويشي ۾ ثابت قدم ۽ مجاهدي ۾ ڪامل هلت وارو هو. حضرت عمر بن عثمان مڪي رح جن جي وڏي تعريف ڪندڙ آهي. ان کان روايت آهي. تہ حضرت ابوحازم کان پڇيائون: ما مالڪ قال الرضا عن الله و الغنان عن الناس. تنهنجي دولت ڪهڙي آهي؟ چيائين: الله جي رضا ۽ خلق کان بي نيازي. جيڪو الله جي رضا چاهيندو آهي اهو دنيا کان بيپرواھ ٿي ويندو آهي ۽ ان جي سڀ کان وڏي دولت الله تعاليٰ جي رضا هوندي آهي. غنا مان مراد الله سان غني هجڻ آهي. جيڪو الله سُان غني هوندو آهي اهو غير الله کان بيپرواھ رهندو آهي. ان جو رستو فقط الله تعاليٰ جي بارگاھ ڏانهن وڃڻ وارو هوندو آهي. ان چو توڙي ماڻهن ۾ فقط

انهيءَ کي پڪاريو آهي.

سڳورن مرشدن مان ڪو ماڻهو ساڻس ملڻ آيو. هو سُتل هو. هن انتظار ڪيو. جڏهن جاڳيو تڏهن فرمايائين: مون هاڻي هاڻي حضور ڪرير ﷺ جن جي خواب ۾ زيارت ڪئي آهي. تولاءِ حڪر آهي تہ ماءُ جي حقن جي سنڀال حج کان وڌيڪ آهي. موٽي وڃ ۽ سندس دلداري وڃي ڪر. اهو ماڻهو موٽي ويو. حضرت ابوحازم لاءِ ٻيو ڪجھ بہ نہ ٻڌو اتم. 5- حضرت محمد بن واسع رحہ: محاهدي وارن کي دعوت ڏيندڙ ۽ پنهنجي مشاهدي جي جاءِ تي قائم ز هندڙ.

حضرت محمد بن واسع رح پنهنجي زماني جو بينظير ماڻهو هو. ڪيترن ئي تابعين جي صحبت جو شرف حاصل ڪيو هثائين. طريقت جي دولت سان مالا مال هو. طريقت جي حقيقت متعلق سندس وڏا اشارا آهن. فرمايو اٿس : مارايت شئيئا الا ورايت الله فيه: "مان اها ڪاب شيءِ نہ ڏئي آهي, جنهن ۾ الله تعاليٰ جو جلووه نہ ڏنو هجيم". اهو مشاهدي جو مقام آهي جتي دوستيءَ جي غلبي سبب هر ڪر ۾ فقط هر ڪر ڪندڙ (فاعل) نظر ايندو جهڙي طرح تصوير ڏسڻ سان تصوير ڪيندڙ نظر ايندو آهي. هن قول جو واسطو حضرت ابراهير سان آهي جنهن سج, چنڊ ۽ تارن کي ڏسي چيو هو: هندا رربي يعني هي منهنجو رب آهي. اهو شوق جو غلبو هو جنهن جي ڪري هر شيءِ ۾ محبوب جو جلوو نظر ٿي آيو ڇو ت ريبي يعني هي منهنجو رب آهي. اهو شوق جو غلبو هو جنهن جي ڪري هر شيءِ ۾ محبوب جو جلوو نظر ٿي آيو ڇو ت ريبي يعني هي منهنجو رب آهي. اهو شوق جو غلبو هو جنهن جي ڪري هر شيءِ ۾ محبوب جو جلوو نظر ٿي آيو ڇو ت مندس قدرت جي آڏو پريشان نظر ايندو آهي ۽ دنيا جو هجڻ ڪاب شيء نظر نه ايندو آهي. شوق واري نظر هجي تر وجود ند پر قاهر. مفعول نه پر فاعل، مخلوق نه چي قدرت (قهر) ۾ ٻڏل ۽ غلبي هيٺ نظر آيل سمجهندا آهن. هستيءَ جو وجود ندي واهر. مفعول نه پر فاعل، مخلوق نه جي قدرت (قهر) ۾ ٻڏل ۽ غلبي هيٺ نظر نه اين مو واري نظر هجي تر مقهور تر مندو ويندي. ڪن ماڻهن نظر ايندو آهي ۽ دنيا جو هجڻ ڪاب شيء نظر نه ايندو آهي. ان جي سمجهاڻي خدا گهريو ت مندور ويندي. ڪن ماڻهن جو خيال آهي ته زايت الله فيه (مون هن ۾ الله کي ڏنو) واري قول ۾ جاء، حصي ۽ حلول (رلجي وڃڻ) جي گهرج آهي ۽ ڪثر جو قول آهي ٿو تراي نظر ايندو. اهو مشاهدي جو مقام آهي. ان جي سمجهاڻي خدا گهريو ت وڃڻ) جي گهرج آهي ۽ ڪثر جو قول آهي ٿو تر جاء (مڪان) جاء وارا (مڪان پذير) هر جني هوندا آهن جيڪڏهن جاء وڃڻ) جي گهرج آهي ۽ ڪثر جو قول آهي ٿو ترايت الله فيه (مون هن ۾ الله کي ڏنو) واري قول ۾ جاء، حصي ۽ حلول (رلجي وڃڻ) جي گهري آهي ۽ ڪثر جو قول آهي ٿو تراي اله دي اهن تر جاء بو ور اي آهي. آهن ۾ جاء، حصي ۽ حلول (رلجي وڃڻ) جي گهرج آهي ۽ ڪر طوق ٿيندا. جيڪڏهن جاء (مڪان) جاء وارا (مڪان پذير) هر جن هر جان هن جيڪڏهن جاء مخلوق آهي تر جاء وارا به مخلوق ٿيندا. جيڪڏهن جاء ور ڪر آه تر تر پر پر پڻ گهرجي. هن ۾ جي خون خل من مراد هين يعني مخلوق کي قدري ۽ خالڻ کي محدث سمجهڻ. ٻئي شيون ڪر جي برابر آهن. شين ۾ خال کهريو تي پنهنجي جاء ما

6- حضرت ابو حنيف نعمان بن ثابت رحہ: امامن جو امام, اهل سنت جو پيشوا، فقيمن جو شرف ۽ عالمن جي عزت.

حضرت ابوحنيفه نعمان بن ثابت الخزار رح مجاهد, عبادت ۾ ثابت قدم بزرگ ٿي گذريو آهي. طريقت جي اصول ۾ وڏي مرتبي جو مالڪ هو. پهريان هن اڪيلاک ۾ زندگي گذارڻ جو ارادو ڪيو. خلق کان بيزاري ظاهر ڪيائين ۽ چاهيائين تہ دنيا کان دُور ٿي رهي. هڪ رات خواب ۾ ڏنائين تہ پيغمبر کي جن جا هڏا قبر مان ڪڍي گڏ ڪري رهيو هو ۽ انهن مان ڪي چونڊي رهيو هو. خوف ۽ هيبت ۾ جاڳيو ۽ پنهنجي هڪ دوست حضرت محمد بن سيرين کان تعبير پڇيائين . هن چيو. تہ توکي پيغمبر جن جي سنت کي محفوظ ڪرڻ ۾ وڏو درجو حاصل ٿيندو. اوهان صحيح ڳالهہ کي غلطي کان جدا ڪري سگهندا. ٻيون دفعو کيس پيغمبر کي جن جو زيارت نصيب ٿي. حضور ڪريم کي دوسات جن فرمايو: "اي ابو حنيفه! تنهنجي زندگي سنت کي زندھ رکڻ لاءِ وقف آهي. اڪيلي رهڻ جو ارادو ترڪ ڪري ڇڏ.

هو گهڻن ئي مرشدن (مشائخ) جو استاد هو. حضرت ابراهيم اڏهم فضيل بن عياذ دائود طائي ۽ بشر حافي وغيرهـ هن کان فيض ورتو آهي. ذڪر ڪيو ويو آهي. تہ ابو جعفر منصور جي حڪومت ۾ شرعيت جي ڪمن جي انتظام هلائڻ لاَي هڪ قاضي جي سخت ضرورت هئي. هن مقصد لاءِ چار ماڻهو نظر ۾ هئا يعني امام ابو حنيفه, سفيان ٿوري. مسعر بن ڪدام ۽ شريح (مٿن الله جون رحمتون هجن) ماڻهو سڏڻ آيو. رستي ۾ ابو حنيفه چيو: مان پنهنجي عقل موجب هن

58

معاملي ۾ ڪجھ چوڻ ٿو گهران. سڀني چيو. چڻ هن چيو تہ مان ڪنهن نہ ڪنهن حيلي سان انهيءَ مصيبت کي پاڻ تان ٽارڻ ٿو گهران. مسعر پاڻ کي چريو ظاهر ڪري. پوءِ سفيان رستي مان ڀڄي ويو ۽ هڪ ٻيڙي ۾ وڃي پناهہ ورتائين ۽ چيائين تہ مون کي بچايو. منھنجو سر ڪاٽي رھيا آھن. اھو حضور ﷺ جن جي ھن حڪم ڏانھن اشارو ھيو. "من جعل قاضيا فقد ذبح بغير سکين". جيڪو ماڻهو قاضي بڻيو اهو ڪاتيءَ کان سواءِ ڪسجي ويو. ٻيڙيءَ جي ملاح هن کي لڪائي ڇڏيو. باقي ٽئي ابو منصور وٽ پهتا. اڳ ۾ ابوحنيفه جو وارو آيو. چيائين مان عرب جي نسل مان نہ آهيان. عرب جا سردار منهنجي فتويَّ تي راضي نه تيندا. ابو منصور چيو. ته قاضيءَ جي عهدي لاءِ نسب جي ضرورت ناهي. هن لاءِ علم گهرجي. تون عالمن جو پيشوا آهين. هن چيو تہ مان هن ڪر جي لائق ناهيان.جيڪڏهن مان سچ ٿو چوان. تہ معـ ڏور آهيـان ۽ جيڪڏهن ڪوڙ ٿو ڳالهايان. تہ ڪوڙو ماڻهو قاضي نٿو بڻجي سڳهي. اوهان وقت جا خليفا آهيو. ڪوڙي ماڻهوءَ کي قاضي نه بڻايو ۽ رعيت جو اعتبار ، جان مال ۽ عزت آبرو ان جي حوالي نه ڪريو. انهيءَ نموني سان هن ڇوٽڪارو حاصل ڪيو. مسعر کي پيش ڪيو ويو. تہ هن منصور جو هٿ جهلي ورتو ۽ پڇڻ لڳو تہ ڪيئن آهيو؟ توهان جا ٻار ٻچا ڪهڙي حال ۾ آهن؟ منصور چيو. تہ هي چريو آهي. هن کي ٻاهر ڪڍي ڇڏيو : ان کان پوءِ شريح کي حڪر ٿيو. تہ قاضي جو عهدو قبول ڪري. هن چيو تہ مان سودائي مزاج جو ماڻهو آهيان. منهنجو دماغ تمام ڪمزور آهي. منصور چيو. تہ پنهنجو علاج ڪراءِ. مزاج مطابق شربت ۽ دوائون استعمال ڪر. دماغ نيڪ ٿي ويندو. بھرحال ان کي قاضي بڻايو ويو. ابو حنيف هليو ويو ۽شريح سان گفتگو به ڪانه ڪيائين.

مٿيون واقعو ابوحنيفه جي شان ج وچٽو نشان آهي. اڳ ۾ تہ دانائي سان سڀني جي طبعيت جو لاڙو سمجھي ويو ۽ پاڻ کي مصيبت کان بچائي ويو. مخلوق کان دور رهڻ ۽ دنيوي شان شوڪت تي غرور نہ ڪري هن ڳالھہ جو دليل آهي. تہ حال جو سالم رهڻ ۽ سلامتي ڪناري ڪرڻ ۾ آهي.

اڄ ڪلهـ سمورا علم وارا هن يعني قاضي جي عهدي کي پسند ڪندا آهن. اهي ماڻهو نفس جي خواهش ۾ قابو آهن ۽ حق جي رستي کان نفرت ٿا ڪن. اميرن جا محل سندن قبلا آهن. کين ظالمن جا گهر آباد نظر اچي رهيا آهن. ڪَرڙن (جابر) حاڪمن جي فرش کي قاب قوسين او ادنيٰ وانگر سمجھي رھيا آھن ۽ اھڙي ھر شيءِ جا منڪر آھن جيڪا سندن مزاج جي ابتڙ آهي. هڪ دفعي غزني ۾ هڪ علم ۽ امامت جي دعويٰ ڪندڙ مون کي چيو تہ گودڙي پائڻ بدعت آهي. مون چيو. تہ ريشم ۽ اطلس مردن لاءِ بلڪل حرام آهي. اهي ظالمن ۽ بدڪارن کان منٿون ڪري ورتـا ٿـو وڃـن. اهـي ظالم بـ اهڙا آهن جن جو سمورو مال حرام هوندو آهي. اهو ريشم ۽ اطلس تہ پاتو ٿو وڃي ۽ ان کي بدعت نٿـو سڏيو وڃي. ان جي ابتڙ حلل ڪپڙو جيڪو حلال جاءِ تان حلال مال جي بدلي ۾ ورتو وڃي ٿو. ان کي بدعت سڏيو وڃي ٿو. جيڪڏهن اوهان طبعيت جي غرور ۽ عقل جي گمراهي ۾ ڦاٿل نہ هجو ها تہ اوهان جي زبان مان هن کان سٺي ڳالهہ نڪري ها ريشمي ڪپڙو عورتن لاءِ حلال ۽ مردن لاءِ حرام آهي. جيڪڏهن اهي ٻئي صورتون ٿا ڪيو تہ ٺيڪ آهي ۽ اسان انصاف نہ ڪرڻ کان خدا جي پناھ ٿا گھرون.

امام ابو حنيفه رح فرمائي ٿو. تہ جڏهن نوفل بن حيان وفات ڪري ويو. تہ مون خواب ۾ ڏٺو قيامت برپا آهي. سڀ ماڻهو پنهنجن عملن جو حساب ڏيئي رهيا آهن. حضور ڪرير ﷺ جن ڪوثر جو حوض تي بيٺا آهن. سندن سڄي کٻي مرشدن (مشائخ) جو ڪٽڪ بيٺو آهي. هڪ سهڻي صورت وارو بزرگ جنهن جي مٿي جا وار سفيد آهن. سو حضور ڪريم ﷺ جن جي ڳٽي سان ڳٽو ملايو بيٺو آهي. ان جي بلڪل ڀرسان نوفل بن حيان بيٺو آهي. مون کي ڏسي مون ڏانهن وڌيو ۽ سلام ڪيائين. مون چيو تہ مون کي پاڻي ڏيو. فرمايائين: حضور ڪرير ﷺ جن کان اجازت گھران ٿو. حضور ڪرير ﷺ جن آڱر سان اشارو ڪيو. نوفل مون کي پاڻي جو پيالو ڏنو ۽ دوستن کي به پياريو. سڀني پيتو پر پيالي ۾ پاڻي گهٽ نہ ٿيو. مون پڇيو تہ پاڻ ڪرير ﷺ جن جي سڄي طرف وارو بزرگ ڪير آهي؟ چيائين: حضرت ابراهيم عليه السلام ۽ کاٻي

پاسي تي حضرت ابوبڪر صديق رضہ. اهڙيءَ طرح پڇندو ويس ۽ آڱرين تي ڳڻيندو رهيس. سترهن ماڻهن جي باري ۾ پڇا ڪيم تہ اک کلي وئي: ان وقت سترهن تائين ڳڻي چڪو هئس. اهڙيءَ طرح معاذ الراضي رم چوي ٿو. تہ مون رسول ڪريم ت جن کي خواب ۾ ڏئو ۽ عرض ڪيو: يا رسول الله ﷺ اين اطلبڪ قال علم ابي حنيفة. مان اوهان کي ڪٿي ڳوليان. فرمايائون. ابو حنيفه جي علم ۾ .

پاڪائيءَ ۾ سندس بيشمار تعريفون آهن. جيڪي هن ڪتاب ۾ سمائجي نہ سگهنديون. مان هڪ دفعي حضرت بلال رسول ﷺ جي بانگي جي مزار تي سمهيو پيو هئس. خواب ۾ ڏئم تہ مڪي شريف ۾ آهيان. حضور ﷺ جن باب شيبہ کان ٻاهر آيا ۽ هڪ ڪراڙي ماڻهوءَ کي اهڙيءَ طرح جهولي ۾ کنيون آيا جيئن ماڻهو ٻارن کي شفقت سان کڻندا آهن. مون اڳٽي وڌي پير مبارڪ چميا . حيران ٿيم تہ اهو ڪراڙو ماڻهو ڪير آهي؟ حضور ﷺ جن منهنجي دل جي ڳالھ سمجھي ۽ فرمايو: اهو تنهنجي ڳوٺ ۾ رهڻ وارو ۽ تنهنجو امام ابو حنيفه آهي. مون کي ان خواب مان وڏي تسلي آئي ۽ پنهنجي شهر وارن سان ارادت پيدا ٿي. خواب مان اهو بہ ظاهر ٿيو تہ ابو حنيفه انهن مان آهي جيڪي طبعيت جي وصفن ۾ فاني ۽ شرعيت جي حڪمن ۾ باقي آهن. اها حقيقت هن ڳالهہ مان ظاهر ٿئي ٿي جو حضور ڪريم ﷺ جن کيس پاڻ کڻي آيا . جيڪڏهن هو پاڻ هلي اچي ها. تہ صفتن ۾ باقي هجي ها. صفتن ۾ باقي هجڻ وارا ماڻهو منزل بہ حاصل ڪري سگهندا آهن ۽ منزل کان ٿڙي بہ ويندا آهن. پيغمبر 🎄 جن هن کي کنيو هو تنهنڪري يقين سان ان جون ذاتي صفتون فنا ٿي ويون هيون ۽ هو پيغمبر ﷺ جن جي صفتن سان بقا وارو ٿي چڪو هو. پيغمبر ﷺ جن هـر غلطي ۽ خطا کان پاڪ آهن. ممڪن ناهي جو ڪنهن ماڻهوءَ کي سندن سهارو ملي ۽ هو غلطي يا خطا ڪري. هيءَ هڪ سهڻي رمز آهي.

چون ٿا. تہ جڏهن دائود طائي علم حاصل ڪيو ۽ کيس پيشوائيءَ جو درجو ملي ويو تڏهن امام ابو حنيفه وٽ آيو ۽ پڇيائين. تہ هاڻي ڇا ڪريان؟ جواب ڏنائين: "عمل جي ضرورت آهي ڇو تہ عمل کان سواءِ علم اهڙي بدن وانگر آهي جنهـن ۾ روح ڪونهي. عمل کان سواءِ علر صاف نہ ٿيندوآهي ۽ خلوص کان خالي رهندو آهي. جيڪو فقط علم کي سڀ ڪجهہ سمجهندو آهي اهو ڪڏهن ڪڏهن بہ سچو عالم نہ هوندو آهي. علم جي گهر ڪندو آهي اهڙيءَ طرح جهڙي طرح هدايت مجاهدي جي طلب ڪندي آهي. مجاهدي کان سواءِ مشاهدو ممڪن ناهي. اهڙي طرح عمل کان سواءِ علم ڪجھ بہ ناهي. علم فقط عمل سان ڪر وارو ٿيندو آهي. انهيءَ سان ترقي ڪري برڪتن جو سبب بڻبو آهي. ٻنهي کي جدا ڪرڻ محال آهي جهڙيءَ طرح آفتاب جي روشنيءَ کي آفتاب کان الڳ ڪرڻ ناممڪن آهي.

7- عبدالله بن مبارك المروزي: زاهدن جو سردار ۽ اوتادن جو پيشوا.

حضرت عبدالله بن مبارك المروزي طريقت وارن ۾ هڪ وڏو درجو رکندڙ آهي. هو شرعيت ۽ طريقت جي سموري احوال. قولن ۽ سببن جو عالم هو ۽ پنھنجي وقت جو امام هو. وڏن مرشدن سان ملاقات ڪري چڪو هو. سندس ڪيتريون ئي ڪرامتون ۽ تصنيفون مشهور آهن. توبھ جي ابتدا هيٺئين نموني سان ڪيائين: هو هڪ ٻانهيءَ تي عاشق ٿي پيو. هڪ رات رندن جي صحبت مان اٿيو. هڪ ساٿي کي ساڻ ڪري معشوقه جي ڀٽ جي هيٺان وڃي بيٺو. هوءَ ڇت تي نڪري آئي ۽ ٻيئي صبح تائين هڪ ٻئي کي ڏسندا رهيا. صبح جي بانگ آئي. تہ عبدالله سمجھيو تہ شايد رات جي بانگ آهي. جڏهن سج نڪتو تڏهن سمجهيائين تہ سڄي رات ديدار ۾ غرق هيو. طبعيت کي ڏاڍي تڪليف پهتس. اندرئي اندر ۾ چوڻ لڳو: "اي مبارڪ جا پٽ؛ توکي شرم اچڻ گهرجي. سڄي رات نفسياتي خواهش ۾ بيٺو رهين ۽ ڪرامتن جي طلب بہ رکيس ٿو. جيڪڏهن امام نماز ۾ ڊگهي سورت پڙهندو آهي. تہ تون ڪاوڙجي ويندو آهين. تنهنجي ايمانداريءَ جي دعوا ڪٿي آهي؟ ان وقت توبهہ ڪيائين علم ۽ ان جي طلب ۾ مشغول تي ويو. الله تعاليٰ ان کي وڏو درجو ڏنو. هڪ دفعي سندس ماءُ ڏئو. تہ هو باغ ۾ ستو پيو آهي ۽ هڪ وڏو تانگ نازبوءِ جي ٽاريءَ سان سندس منهن تان مکيون هڪلي رهيو آهي. ان کان

پوءِ هو مرو مان لڏي ويو ۽ بغداد ۾ اچي مرشدن جي صحبت ۾ رهيو. پوءِ ڪجھ وقت مڪي شريف ۾ اچي مجاور ٿيو. ان کان پوءِ وري مرو ۾ آيو. سڀ ماڻهو سندس دوست ۽ مدد گار ٿيا. درس ۽ مجلس شروع ڪيائين. انهن ڏينهن ۾ مرو ۾ ڪجھ اهل حديث ۽ ڪجھ طريقت جي پيروي ڪندڙ هئا. عبدالله کي رَضِي الفريقين سڏيو ويندو هو ڇو تہ هو ٻنھي فرقين سان هڪ جهڙائي رکندو هو ۽ ٻئي فرقا کيس پنهنجو سمجهندا هئا۔ هن ٻ ڪمرا بڻائي ڇڏيا هئا: هڪ اهل حديث لاءِ ۽ ٻيو طريقت وارن لاءِ. اڄ تائين اهي ٻه ڪمرا موجود آهن. ان کان پوءِ هو حجاز ۾ اچي مجاور ٿيو. کانئس پڇيو ويو. تہ توهان ڪهڙي عجيب شيءِ ڏٺي آهي؟ چيائين. تہ مون هڪ راهب کي ڏٺو جيڪو مجاهدي ۾ تمام ڪمزور ۽ خدا جي خوف کان ڪُٻڙو ٿي ويو هو. مون هن کان پڇيو: اي راهب! خدا جو رستو ڪهڙو آهي؟ هن جواب ڏنو: جيڪڏهن تون خدا کي ڄاڻين ها. تہ ان جو رستو بہ سڃاڻين ها. مان ان جي پُوڄا ڪندو آهيان جنهن کي سڃاڻندو ناهيان ۽ تون ان جي نافرماني ڪندو آهين جنهن کي سڃاڻندو بہ آهين. " پوءِ چيائين تون غير ۽ فڪر کان خالي نظر ٿو اچين ۽ مان پاڻ کي خوف ۾ ڏسي رهيو آهيان. عبدالله فرمايو آهي تہ مون کي وڏي عبرت حاصل ٿي ۽ ڪيترن ئي خراب ڪمن کان بچي ويس. ان کان روايت آهي: الله جي دوستن لاءِ دل جو سڪون حرام آهي. حق وارا دنيا پرطلب پر بيقرار رهندا آهن ۽ آخرت پر خوشيءَ پر بي چيــن رهندا آهن. دنيا ۾ الله کان جدائي سندن قرار ڇنيو ٺندي آهي ۽ آخرت ۾ حق جو حضور ۽ ان جو جلوو کيـن بيقـرار رکندو آهي. مختصر هي آهي. تہ دنيا انهن لاءِ آخرت ۽ آخرت دنيا وانگر هوندي آهي. دل جي سڪون لاءِ ٻن شين جي ضرورت هوندي آهي. مقصود کي حاصل ڪرڻ يا مقصود کان غافل ٿي وڃڻ. مقصد جو حاصل ٿيڻ دنيا ۽ آخرت ٻنهي ۾ جائز ناهي ڇو تہ ڪاميابي محبت جي سوز کي ختم ڪري ڇڏيندي آهي ۽ الله جي دوستن تي غفلت حرام آهي ڇو تہ غافل دل طلب جي ڪوشش کان معذور هوندي آهي. اهو طريقت جي تحقيق ڪندڙ جو قول آهي ۽ اللہ تعاليٰ بهتر ڄاڻندڙ آهي. 8- حضرت ابوعلى فضيل بن عياض رحه:

حضور وارن مان ۽ وصال جي درگاھ جو بادشاھ ابوعلي فضيل بن عياض طريقت وارن ۾ وڏو درويش هو. معاملن ۽ حقيقتن ۾ ڪامل درجو هئس. طريقت جي مشهور بزرگن ۾ عزت ۽ احترام سان ياد ڪيو ويندو هو. سندس زندگي سچائي جو پتلو هئي. شروعات وري عمر ۾ وڏو مڪار ماڻهو هو. مرو ۽ باورد جي وچ ۾ ڦُر ڪندو هو مگر هر وقت چڱائي ڏانهن لاڙو بہ رکندو هو. سندس طبعيت ۾ جوانمردي ۽ همٿ گهڻي هئي. ڦرلٽ وقت قافلي جي ڪنهن بہ عورت ڏانهن هٿ نہ وڌائيندو هو. ٿوري پئسي وارن کي نہ ڦُريندو هو. هر ڪنهن لاءِ ڪجھ نہ ڪجھ رقبر ڇڏي ڏينـدو هو.هڪ سوداگر مرَو کان وڃي رهيو هو. ماڻهن کيس چيو تہ ڪجھ مقابلي ڪرڻ جو سامان بہ کڻ ڇو تہ رستي ۾ فضيل ڌاڙيل آهي. هن جواب ڏنو مون ٻڌو آهي تہ هو خدا کان ڊڄڻ وارو ماڻهو آهي. هن هڪ قاري کي پاڻ سان کنيو. اُٺ تي هو ۽ رات ڏينهن قرآن پڙهندو هليو. جڏهن قافلو فضيل جي ڌاڙي هڻڻ واري جاءِ جي ويجهو پهتو. تڏهن قاري هي آيت پڙهي رهيو هو: السَمر يسَان لـلَذِين أمنوا ان تَخشَعَ قُـلُوبِ هِـم بذكر الله." ڇا ايمان وارن لاءِ اهو وقت نه آيو آهي جو سندن دليون خدا جي ذڪر کان ڊڄن؟ \* اهي لفظ ٻڌي فضيل حال ۾ اچي ويو ۽ ازلي عنايت سندس دل ۽ جان تي طاري ٿي وئي. هن ڦرلٽ کان بس ڪئي. پنهنجن سڀني دشمنن کي راضي ڪيائين ۽ مڪي شريف هليو ويو. ڪافي وقت اتي مجاور ٿي رهيو ۽ ڪيترن ئي ولين سڳورن سان مليو. پوءِ ڪوفي آيو ۽ ڪجھ وقت حضرت اب وحنيف رحہ سان صحبتون ڪيائين. هن جون ڪيتريون ئي مٿانهيون روايتون آهن. هو اهل حديث وارن وٽ مڃيل آهي. تصوف ۽ معرفت جي حقيقتن ۾ سندس ڪلام وڏي درجي وارو آهي. هن كان روايت آهي: من عرف الله حق معرفته عبده بِكُلْ طاقتهُ. جنهن الله تعاليٰ كي حقيقي معنيٰ ۾ سجاتو تنهين پوري طاقت سان ان جي عبادت اختيار ڪئي. ڇو تہ دوستن جو حڪر طبعيت تي بار نہ بڻبو آهي. دوستي جيتري زيادهم هوندي اوترو عبادت جو شوق زيادھ ٿيندو. دوستي معرفت جي خقيقت آهي. حضرت بي بي عائشہ کان روايت آهي تہ هڪ

رات پيغمبر ﷺ جن ٻاهر أٿي ويا. مون سمجهيو، تہ ٻي ڪوٺيءَ ۾ هليا ويا آهن. پٺيان وڃي ڏٺير تہ پاڻ مسجد ۾ نماز پڙهي رهيا آهن. ۽ قيام جي حالت ۾ روئي رهيا آهن. تان جو صبح ٿي ويو ۽ حضرت بلال رضه اچي بانگ ڏني. حضور ﷺ جن صبح جي نماز پڙهڻ کان پوءِ واپس گهر آيا. من ڏٺو. تہ سندن قدم سڳورا سُڄي پيا هئا ۽ ڦٽيل آڱرين مان زرد پاڻي وهي رهيو هو. مان روئي ڏنو ۽ چيو: يا رسول الله ﷺ اوهان جون اڳيون ۽ پويون ڪمزوريون معاف ٿي چڪيون آهن. توهان ايتري تڪليف ڇو ٿا ڪريو؟ اها تڪليف تہ اهڙن ماڻهن لاءِ هٿڻ گهرجي جيڪي عاقبت کان ڊڄندا هجن. حضور ﷺ جن فرمايو: منهنجين ڪمزورين جي معافي الله تعاليٰ جو فضل ۽ ڪرم آهي. اَفَـلاَ آڪُونَ عـَـبداَ شَـڪُوراَ ڇا مون کي شڪر گذار ٻانهو نہ بڻجڻ گهرجي؟ الله تعاليٰ ڪرم ڪيو ۽ مون کي بخشش جي بشارت ڏني. ڇا مون کي عبادت ڪرڻ نہ گهرجي؟ ۽ وس آهر الله جي نعمتن جو شڪر ڪرڻ نہ گهرجي؟

روايت آهي ته معراج واري رات حضور ﷺ جن پنجاهه دفعا نماز قبول ڪئي هئي. حضرت موسيٰ عليـه السلام جن جي چوڻ تي وري وري واپس ويا ايتري تائين جو فقط پنج دفعا نماز فرض مقرر ٿي. منڍ ۾ حضور ﷺ جن پنجاھ ئي قبول ڪيون هيون ڇو تہ سندس سڳوري طبعيت ۾ مخالفت اصل ڪانہ هئي. محبت موافقت کي ويجهي هوندي آهي.

روايت آهي ته حضرت فضيل رح فرمايو: الدنيا دار المرضيٰ و الناس فيها مجانين و لـلمـَجـَانين في دار المرضيٰ الغُل و القيد "دنيا پاڳل خانو آهي ۽ دنيا وارا پاڳل آهن جيڪي زنجيرن ۾ جڪڙيا پيا آهن".

نفساني خواهشون اسان جي ڳلي جا طوق ۽ گناھ اسان جا زنجير آهن.

حضرت فضل بن ربيع رح کان روايت آهي ته: مان هڪ دفعي هارون الرشيد سان مڪي شريف ويس. حج پوري ڪرڻ کان پوءِ خليفي مون کان پڇيو: هتي ڪوئي الله وارو آهي. جنهن جي زيارت ڪريان؟ مون چيو: هائو! حضرت عبدالرزاق<sup>ري</sup> صغاني هتي موجود آهي. چيائين: مون کي هن ڏانهن وٺي هل. اسان اُتي پهتاسون. ڪجه وقت اُتي ويٺاسون. جڏهن اٿڻ لڳاسون. تڏهن هارون الرشيد اشاري سان چيو. ته هن کان پڇيو تہ مٿس قرض تہ ناهي؟ پتو پيو. تہ قرض آهي ۽ اهو ادا ڪيو ويو. ٻاهر نڪري خليفي چيو تہ منهنجي دل اڃا اڃايل آهي ۽ ڪنهن وڏي بزرگ سان ملڻ ٿو چاهيان. مون چيو. تہ حضرت سفيان بن عينيه رح موجود آهي. چيائين ان ڏانهن وٺي هل. اُتي به ڪجهه وقت ويٺاسون. هلڻ وقت وري خليفي قرض جي باري ۾ پڇيو قرض نڪتو. اهو بہ ادا ڪيو ويو. خليفي چيو مطلب اڃا پورو نہ ٿيو آهي. مون چيو حضرت فضيل بن عياض<sup>رم</sup> به هتي موجود آهي. اسان اُتي وياسون. هو هڪ ڪوٺيءَ ۾ قرآن پڙهي رهيو هو. اسان دروازو کڙڪايو. آواز آيو. تہ ڪير آهيو؟ مون چيو. تہ اميرالمومنين اوهان ڏانهن اچي رهيو آهي. جواب مليو. تہ اسان کي اميرالمومنين سان كهڙو واسطو آهي؟ مون چيو سبحان الله ڇا حضور ﷺ جن جو هي حكر ناهي: ليس للعبد ان يذل نفسه في طاعت الله قال بلئِ اما الرضا عز داير جند اهله. "ڪنهن ماڻهوءَ کي الله جي عبادت ۾ ذلت طلب ڪرڻ نہ گهرجي". جواب مليو: نيڪ آهي مگر الله جي رضا هميشه جي شان شوڪت جو سبب آهي. توهان مون کي ذلت ۾ سمجهـي رهيا آهيـو ۽ مـان پـاڻ کي مٿانهين درجي تي ڏسي رهيو آهيان. ائين چئي حضرت فضيل هيٺ لٿو. ڏيئو وسائي ڇڏيائين ۽ هڪ ڪنڊ ۾ بيهي رهيو. هارون الرشيد اونده ۾ هيڏانهن هوڏانهن ڳوليندو رهيو. آخرڪار سندس هٿ هن تائين پهچي ويو. حضرت فصيل چيو: مون اهڙو نرم ۽ نازڪ هٿ ڪڏهن بہ نہ ڏنو آهي. عجب ٿو لڳي شايد اهو الله تعاليٰ جي عذاب کيان بچي وڃي. هارون الرشيد روئڻ لڳو ايتري قدر جو بيهوش ٿي ويو. هوش ۾ اچڻ تي چيائين: مون کي ڪا نصيحت ڪريو. چيائين تنهنجو ڏاڏو سڳورو حضرت عباس رضہ حضور ﷺ جن جو چاچو هو. هن حضور ﷺ جن کان اميري طلب ڪئي تہ حضور ﷺ جن فرمايو: مان اوهان کي دنيوي حڪومت جي بدران قلبي حڪومت ڏيان ٿو. خدا تعاليٰ جي عبادت ۾ گذاريل هڪ گهڙي ماڻهن جي هڪ هزار سالن واري حڪومت کان بهتر آهي. حڪومت قيامت جي ڏينهن شرمسار جو سبب بڻبي. هارون چيو اڃا بہ ڪجهہ فرمايو. هن چيو: جڏهن عمر بن عبدالعزيز کي خلاقت ملي تڏهن هن سالم بن عبدالله. جابر بن حيات ۽ محمد بن

ڪعب رضي الله عنهر کي گهرائي چيو تر ڪا تدبير ٻڌايو. حڪومت عذاب آهي. مان مصيبت ۾ قاسي ويو آهين. انهن مان هڪڙي چيو "جيڪڏهن خدا جي عذاب کان بچڻ چاهيو ٿا، تہ پوڙهن کي پيءُ. جوانن کي ڀاءُ ۽ ننڍن کي پٽ سمجهو ۽ انهن سان اهڙو برتاءُ ڪيو جهڙو گهر ۾ پيءُ. ڀاءُ. ۽ پٽ سان ڪبو آهي. سڄي حڪومت اوهان جو گهر آهي ۽ ان ۾ رهندڙ ڪٽنب آهي. پيءُ جي زيارت ڪيو. ڀاءُ تي احسان ڪريو ۽ پٽ سان سهڻي نموني سان هلو. مون کي خوف آهي تنهنجو سهڻو بدن دوزخ واري باھ حوالي نہ ٿئي. خدا تعالئ کان خوف رک ۽ ان جا حق سهڻي نموني سان ادا ڪر. هارون قرض جي پڇا ڪئي. الله تعاليٰ جي عبادت جو قرض آهي. مون کي خوف آهي. تہ متان ان جي پڪڙ ٿئي هارون چيو تہ منھنجو مطلب ماڻهن جو قرض آهي. چيائين الله تعاليٰ جا هزارين احسان آهن. هن مون کي پنهنجين نعمتن سان مالا مال ڪري ڇڏيو آهي. مون کي اهڙي ڪابہ شڪايت ناهي. جيڪا سندس ٻانهن اڳيان پيش ڪريان. هارون کيس هڪ هزار دينار جي ٿيلهي سندس اڳيان رکي ۽ چيو تہ پنھنجي ڪر ۾ آڻ ۽ ضرورت جي وقت خرچ ڪر. فضيل چيو: افسوس آهي جو منھنجي ساري محنت اجائي وئي. تو ظلم جو رستو اختيار ڪيو ۽ مون تي ظلم روا رکيئي. هارون چيو: مون ڪهڙو ظلم ڪيو؟ چيائين مان توکي ڇوٽڪاري جو رستو ٿو ڏيکاريان ۽ تون مون کي هلاڪت ۾ وجهي رهيو آهين. ظلم اهوئي ٿيندو آهي. هارون روئيندي ٻاهر نڪري آيو ۽ چيائين تہ فضيل حقيقت ۾ بادشاھ آهي. اهو سندس درجي جو دليـل آهي جيڪو دنيـا وارن ۾ هن کي حاصل ٿيو آهي. دنيا ۾ ان جي زينت هن جي نظر ۾ ڪا حقيقت نٿا رکن. هو دنيا وارن سان نــوڙت دنيا لاءِ نٿو كرى. ان جون فضيلتون بيشمار آهن.

9- ابوالفيض ذوالنون بن ابراهيم مصري رحه: تحقيق ۽ ڪرامت جي ٻيڙي، ولايت جي عزت جو شمشاد:

حضرت ذوالنون مصري رح نوبي قبيلي مان هو. طريقت وارن ۾ تمام وڏي درجي جو مالڪ هو. مصيبت ۽ ملامت واري طريقي تي هو. مصر وارا سمورا ماڻهو ان جي درجي جي بلندي کان اڻ واقف هئا ۽ سندس بزرگي جا منڪر هئا. مرڻ تائين سندس حال ۽ جمال کان ڪوبہ واقف نہ هو. جنھن رات هن وفات ڪئي. ستر ماڻھن حضور ڪريم ﷺ جن کي خواب ۾ ڏٺو. فرمائي رهيا هئا. تـ اسان خدا جي دوست ذوالنون جو استقبال ڪرڻ آيا آهيون. مرڻ کان پوءِ سندس پيشانيءَ تي هيءَ عبارت لكيل هئي: هدذا حبيب الله ماتَ في حُب الله قتيل الله. "هي الله جو دوست آهي. الله جي حب ۾ وفات پات ائين هي شهيد آهي". جڏهن جنازو کنيائون تڏهن پکي گڏ ٿي ويا ۽ ميت تي پنهنجن پَرَن سان ڇانوَ ڪيائون. مصر وارن تي وڏو اثر ٿيو ۽ هو پشيمان ٿيا. تصوف ۾ سندس بيشمار املھ گفتا آهن. چيو اٿس: العارف ڪل يوم اخشع لاڻهُ في ڪل ساعـة اقرب "عارف ڏهاڙي گهڻي ۾ گهڻي نوڙت ڪندو آهي ڇو تہ هر گهڙيءَ جو پنهنجي مالڪ کي ويجهو ٿيندو آهي". هر قىدم تي (عارف جي) دل دماغ تي الله تعاليٰ جو دٻدٻو (جبروت) غلبو ڪندو رهندو آهي ۽ هر قدم تي هو محسوس ڪندو آهي تہ هو اهڙي مطلق بادشاھ کان ڪيترو پري آهي. هڪ دفعي حضرت موسيٰ عليـه السلام گفتگو ۾ الله تعاليٰ کان پڇيو: منهنجا موليٰ مان اوهان کي ڪٿي ڳوليان؟ جواب مليس: "ٽُٽل دلين ۾ . " عرض ڪيائين: "منهنجا موليٰ ڪابہ دل منهنجي دل کان وڌيڪ ٽُٽل نہ آهي. \* آواز آيو: "پوءِ جتي تون آهين اُتي مان آهيان. "

جيڪو بہ خوف ۽ نوڙت کان سواءِ عارف هجڻ جي دعوا ڪندو آهي اهو ڪُوڙو ۽ رياءُ وارو هوندو آهي. صحيح ڄاڻ (معرفت) جو نشان ارادي جي سچائي آهي. سچائي (خلوص) سڀني سببن ۽ لاڳاپن کي ختر ڪري ڇڏيندي آهي ايتري قدر جو الله تعاليٰ جي ذات كان سواءٍ كجهـ بـ باقي نـ رهندو آهي. اهڙوئي قول حضرت ذوالنون رح جو آهـي: الصـدق سيف الله في ارضه عليٰ شيءِ الا قطعة. "سچائي خدا جي تلوار آهي. جنهن شيءِ تي پوندي آهي ان کي ڪاٽي ڇڏيندي آهي" سچائي سبب واري تي نظر رکڻ جو نالو آهي ۽ سببن کي ثابت ڪرڻ جو نالو ناهي. جڏهن سببن کي ثابت ڪرڻ جي ڪوشش ڪجي ٿي تہ سچائي هٽي ويندي آهي. حڪايتن ۾ آهي تہ هڪ ڏينهن حضرت ذوالنون رح نيل دريا ۽ ۾ پنهنجي ساٿين سان گڏ هڪ ٻيڙيءَ ۾ سوار هو. ٻئي پاسي کان بہ هڪ ٻيڙي اچي رهي هئي. جنهن ۾ ڪجهہ شوقين ماڻهو سوار هئا ۽ اخلاق

\_\_\_\_\_ کان ڪريل ڪر ۾ مشغول هئا. حضرت ذوالنون رح جي ساٿين کي ڏاڍي تڪليف محسوس ٿي. کيس عرض ڪيائون: اوهان دعا ڪريو تہ اهي سڀ ٻُڏي وڃن تہ هنن جي شر کان ماڻهن کي چوٽڪارو نصيب ٿئي. حضرت ذوالنون اُٿي بيهي رهيو ۽ هٿ کڻي دعا گهريائين: اي منهنجا موليٰ! اوهان هنن ماڻهن کي دنيا ۾ عيش عشرت عطا ڪيو آهي. آخرت ۾ کين سڪون ۽ راحت عطا ڪر. هن دعا تي مريدن کي سخت حيرت ٿي. هوريان هوريان ٻيڙي ويجهي ٿي. جڏهن شوقين ماڻهن حضرت ذوالنون رح کي ڏٺو جو جهٽ پٽ روئڻ لڳا . معافي ورتائون. چنگ ۽ رياب ٽوڙي ڇڏيائون. تويھ ڪيائون ۽ الله تعاليٰ ڏانهن لاڙو رکيائون. حضرت ذوالنون رح چيو: اوهان ڏٺو؟ مقصد حاصل ٿي ويو. اهي بہ ڪامياب آهن ۽ اوهان بہ ڪامياب آهيو ڪنهن کي بہ تڪليف نہ ٿي آهي. اهو ذوالنؤن رح جي مهربان دل جو دليل آهي. کيس مسلمانن سان ڏاڍي عقيدت هوندي هئي. هو نبي ﷺ جن جي سنت تي پورا پابند هو. حضور ڪرير ﷺ جن ڪافرن جي جفا تي ڪڏهن بہ ڪاوڙ نہ ڪندا هئا ۽ فرمائيندا هئا: اللهم اهد قومي فانهم لايعلمون. "اي منهنجا مولئي! منهنجي قوم کي هدايت عطا ڪر هو منهنجي حال كان واقف نه آهن".

اهو بہ مشهور آهي تہ هڪ دفعي هو بيت المقدس ڏانهن وڃي رهيو هو. راهہ ۾ هڪ ڪراڙي عورت کي ڏٺائين. جنهن کي ڪؤٽرو هٿ ۾ هو ۽ لٺ جي ٽيڪ تي هلي رهي هئي. کيس هڪ ريشـر جو جـُـبو پهريـل هو. هن کان پڇا ڪيائين: ڪٿان اچي رهي آهين؟ ڪراڙي جواب ڏنو: الله تعاليٰ وٽان. وري پڇيائين: ڪيڏانهن وڃي رهي آهين؟ جواب آيـو الله تعاليٰ ڏانهن. حضرت ذوالنون رح وٽ هڪ دينار هو. اهو ڪراڙي عورت کي ڏيڻ لاءِ ڪڍيائين. ڪراڙي ذوالنون جي منهن تي تق هنئي ۽ چيو: اي ذوالنون! تو مون کي غلط سمجهيو آهي. مان وڏي شان واري خدا جي ٻانهي آهيان. مان ڪنهن کان ڪجھ بہ نہ گھرندي آهيان! انهيءَ جي عبادت ڪندي آهيان. ان کان مدد وٺندي آهيان ۽ بس. ائين چئي هوءَ هلي وئي. انهيءَ حڪايت ۾ هڪ سهڻو اشارو آهي. انهيءَ چوڻ ۾ سچي محبت جو اشارو آهي تہ مان انهيءَ جي ٻانهي آهيان. معاملن جون ٻه صورتون هونديون آهن: هڪ هي تہ ماڻهو نيڪ ڪر ڪري ۽ سمجهي تہ الله تعاليٰ لاءِ ڪري رهيو آهيان. ظاهر ۾ هر ڪر پنهنجي ذات لاءِ هوندو آهي. پوءِ کڻي ان ۾ ڪابه نفساني خواهش نہ هجي تڏهن بہ دل ۾ آخرت جي ثواب جو خيال ضرور رهندو آهي. ٻي صورت اها آهي تہ دنيا ۽ آخرت جو خيال بلڪل نہ هجي. نہ دنيا لاءِ عزت جي لالج هجي ۽ نہ وري آخرت جي اجوري ۽ سزا جو خيال هجي. هر ڪر فقط الله تعاليٰ جي تعظيم لاءِ هجي ۽ حڪمن جي تعميل ۾ هر ذاتي مقصد کي ڇڏي ڏنو ويو هجي. اڳ ۾ ذڪر ڪيل ماڻهو سمجهندا آهن. تہ هو جيڪي بہ ثـواب جـا ڪـر آخرت لاءِ ڪندا آهن. اهي الله تعاليٰ لاءِ ڪندا آهن. اهي اهو سمجهي نٿا سگهن. تہ سچن سالڪن کي فقط فرمانبرداري جي لالج هوندي آهي ۽ انهي فرمانبرداري ۾ انهن کي اهڙي خوشي حاصل ٿيندي آهي جيڪا گنهگار کي گناھ ۾ ڪڏهن بہ نہ ملندي آهي. ڇو تہ گناهن جي خوشي ٿورين گهڙين لاءِ هوندي آهي ۽ فرمانبرداري دائمي سرچشمو هوندي آهي. الله تعاليٰ انساني عبادت ۽ محنت کان بي نياز آهي. کيس محنت (مجاهدي) جي ترڪ ڪرڻ ۾ کيس ڪوب نقصان نہ پهچندو آهي. الله تعاليٰ جي قول موجب: ان احسنتمر احسنتمر لأنفسكم وان اساتمر فلما:" جيڪڏهن تون نيڪ آهين تہ پنهنجي ذات لاءِ آهين ۽ بدڪار آهين تہ بہ پنھنجي جان لاءِ آهين". جو بہ اللہ جي رستي تي هلندو آهي اهو پنھنجي فائدي لاءِ هلندو آهي. اللہ تعاليٰ مخلوق کان بي نياز آهي. اهي آخرت جي هميشه واري حياتي جا طالب هوندا آهن ۽ چوندا آهن تہ اسان الله جي عبادت ۾ مشغول آهيون. انهن جي ابتر الله جي عشق جا طريقا ئي ٻيا هوندا آهن. الله جا عاشق حڪمن جي تعميل کي محبوب جي تعميل سمجهندا آهن ۽ هن مضمون جو ڪجھ بيان اخلاص واري باب ۾ ڪندس. انشاء الله.

10- حضرت ابو اسحاق ابراهيم بن اڌهم بن منصوره رحہ: اميرن جو امير ۽ لقا جي رستي جو سالڪ: حضرت ابو اسحاق ابراهير بن اذهر رح پنهنجي طريقي ۾ وقت جو يگانو ماڻهو هو. پنهنجي وقت جي بزرگن جو سردار هو ۽ حضرت خواجہ خضر عليه السلام جو مريد هو. پاڻ کان اڳ وارن (مقتدين) ڪيترن بزرگن سان ملاقات ڪيل

64

هئس. حضرت امام ابو حنيفه رح سان به مليو هو ۽ ان کان علم به حاصل ڪيائين. اڳ ۾ هو بلخ جو بادشاھ هو. هڪ ڏينهن شڪار ڪندي هڪ هرڻ جي پٺيان لشڪر کان پري نڪري ويو. الله تعاليٰ هرڻ کي زبان عطا ڪئي ۽ هن مخاطب ٿي حضرت ابراهيم کي چيو: ڀا توکي انهيءَ لاءِ پيدا ڪيو ويو آهي يا توکي ائين ڪرڻ جو حڪر مليو آهي؟

حضرت ابراهيم توبه ڪئي ۽ هر طرف کان منهن موڙي ڇڏيو ۽ خدا جي خوف ۽ عبادت جو رستو ورتائين. حضرت نضيل بن عياض ۽ حضرت سفيان ثوري سان مليو. ڪجھ وقت تائين انهن سان صحبت ڪيائين. باقي بچيل عمر محنت سان ڪمائي روزي ڪيائين. طريقت ۾ هن جا نوان ظاهر ٿيل قول ۽ نفاست وارا لطيفا مشهور آهن. حضرت جنيدرحہ جي قول موجب: مفاتيح العلوم ابراهيم. "ابراهيم سڀني علمن جي چابي آهي". سندس قول آهي: اتخذ الله صاحبا ؟ ذر الناس جانبا: خدا جي دوستي جو دامن پڪڙيو ۽ باقي سڀني شين کان منهن موڙي ڇڏيو.

جيڪو ماڻهو دل جي سپحائي سان خدا ڏانهن لاڙو رکندو آهي اهو ٻي سڄي دنيا کان منهن موڙيندو آهي. دنيا وارن جو خدا جي محبت ۾ ڪو دخل ڪونهي. خدا جي ويجهڙائي جو اصول اهو آهي تہ هن جي حڪمن جي تعميل ۾ فقط بندگي -۽ سپحائي هجي.

الله جو عشق نفساني خواهشن کي ترڪ ڪرڻ سان حاصل ٿيندو آهي. جيڪو نفساني خواهشن جو شڪار ٿيندو آهي اهو الله جي ويجهڙائي حاصل ڪري نہ سگھندو آهي. جيڪو خواهشن کان بيزار ٿيندو آهي اهو پنھنجي خالق کي وڌيڪ ويجهڙو ٿيندو آهي انسان جي پنهنجي ذات سڀني انسان جو تت هوندي آهي. پنهنجي ذات کان ڦري وڃڻ سڄي انسان ذات کان ڦري وڃڻ جهڙو ٿينڊو آهي مگر مخلوق کان منهن موڙي فقط پنهنجي ذات ۾ گر ٿي وڃڻ بہ ظلم آهي ڇو تہ مخلوق جنهن بہ حال ۾ آهي اها اللہ جي تقدير سان آهي ۽ تنهنجو معاملو فقط توسان آهي اللہ جي ذات طالب جي ظاهر ۽ باطن جي ثابت قدمي ٻن شين تي مدار ٿي رکي: هڪ سڃاڻپ يعني علم تي. ۽ ٻي عمل تي. علم جي لحاظ کان هر خير ۽ شر ۾ الله تعاليٰ جي تقدير ڪر ڪندي نظر ٿي اچي ڇو تہ ڪابہ شيءِ تيستائين ساڪن يا متحرڪ (چُرندڙ) نہ هوندي آهي. جيستائين ان کي سڪون يا حرڪت جي حالت ۾ الله جي طرف کان نہ آندو وڃي. خدا جي حڪمن جي تعميـل جو ٻيـو نـالو عمل آهي. اهو معاملن جي ٺيڪ هجڻ ۽ تڪليف جي سنڀال ۾ صورت وٺندو آهي. خدا جي تقدير نافرماني جو دليـل نـ بڻبي آهي. جيستائين ماڻهو پاڻ کان بيزار نہ ٿيندو. مخلوق کان بيزار ٿيڻ ۾ ڪابہ حقيقت ناهي. جڏهن انسان پنهنجي ذات کان بيزار ٿيندو آهي تہ خلق جو وجود پنھنجي جاءِ تي خالق جي مصلحت جي تڪميـل لاءِ لازمـي هونـدو آهـي. سالڪ جڏهن الله جي ذات ڏانهن مشغول ٿيندو آهي تڏهن ان جو پنهنجو وجود الله جي رضا جي تڪميل لاءِ ضروري هوندو آهي. جيڪڏهن خدا جي ذات کان سواءِ ڪنهن بـ شيءِ ڏانهن لاڙو هوندو آهي تہ اهو پنهنجي ذات کان نہ پر ڪنهن ٻئي کان هئڻ گهرجي، ڇو تہ غيبر ڏانهن لاڙو توحيد جي صورت آهي ۽ پنهنجي ذات ڏانهن لاڙو خالق اڪبر جي ترديد آهي. حضرت ابوالحسن سالبه رح پنهنجي هڪ مريد کي چيو: پنهنجي ذات جي فرمانبرداري کان بهتر اهو آهي تہ ڪنهن ماڻهوءَ جو فرمانبردار ٿجي. غير جي صحبت خدا لاءِ هوندي آهي. پنهنجي ذات جي صحبت فقط نفس جي پالنا لاءِ هوندي آهي. هن مضمون متعلق هن ڪتاب ۾ ڪٿي مناسب جاءِ تي ڪجھ ٻيو نہ لکيو ويندو. انشاء الله العزيز.

حڪايتن ۾ آهي تہ حضرت ابراهيم اڏهم رح هڪ دفعي ڪنهن رڻ مان وڃي رهيو هو. اتي ڪنهن ڪراڙي ماڻهوءَ سان ملاقات ٿيس. هن چيو: اي ابراهيم! توکي خبر آهي تہ هيءَ ڪهڙي جڳه آهي؟ تون سواءِ ڪنهن سفر جي سامان جي. سفر ڪري رهيو آهين. ابراهيم سمجهيو تہ اهو ابليس آهي. هن جي کيسي ۾ چار درهم هئا. جيڪي ڪوفي ۾ هن پنهنجي زنبيل وڪڻي حاصل ڪيا هئا. يڪدم ڪڍي ٻاهر ڦٽا ڪيائين ۽ عهد ڪيائين تہ هر ميل جي فاصلي تي چار سؤ نفل ادا ڪندو. چار سال رڻ ۾ گذاريائين. کيس ڏهاڙي روزي ملندي رهي. انهيءَ دوران حضرت خضر عليه السلام سان ملاقات ڪيائين ۽ هن کان اسر اعظم سکيائين. ان کان پوءِ سندس دل پوريءَ طرح سان غير جي خيال کان کچي وئي. ان

11- حضرت بشر بن حارث الحافي رحہ: معرفت جو تحت ۽ معاملن وارن جو تاح:

حضرت بشر بن حارث الحاني رح مشاهدي پر وڏي شان جو مالڪ ۽ معاملن پر وڏي ڪمال جو صاحب هو. حضرت فضيل رح جي صحبت جو فيض حاصل ڪيو هثائين. پنهنجي مامي عالي بن حزم جو مريد هو. اصول ۽ فروغ جو وڏو عالم هو. سندس توبه جي شروعات هن نموني سان ٿي. ڪنهن وقت مستيءَ جي عالم پر ڪيڏانهن وڃي رهيو هو. رستي پر هڪ ڪاغذ جو ٽڪرو زمين تي پيو هو. اهو تعظيم سان کنيائين. ڪاغذ تي بسم لله شريف لکيل هئي. بشر هن ڪاغذ جي ٽڪري کي عطر لڳايو ۽ ڪنهن پاڪ جاءِ تي رکي ڇڏيو. ان رات هن کي عيب کان خواب پر، آواز آيو: اي خدا جي نالي کي خوشبوءِ لڳائڻ وارا؛ خدا تعاليٰ تنهنجن ڪمن کي دنيا ۽ آخرت بنهي پر خوشبودار ڪيو آهي. انهيءَ خواب ڏسڻ کان پوءِ حضرت بشر رح توبه ڪئي ۽ زاهد بڻيو. الله جي مشاهدي غلبو ڪيو ته آون پيرن سان ڦرڻ شروع ڪائين. ساڻهن جي پيچڻ تي جواب ڏنائين: زمين الله تعاليٰ جو فرش آهي. مان نئو چاهيان ته ان تي جتيءَ سان هلان منهنجي پيرن ۽ الله تعاليٰ جي فرش جي وڃ ۾ ڪاهي نهن بنده گهرجي. اهو سندس معاملي جو عجيب پاسو آهي. سندن نظر پر ڪين ۽ سانه

روايت آهي. تہ بشر چيو: من اراد ان يكون عزيزا في الدنيا و شريغاً في الآخر ف يَـبَجتَـنَـب ثلثاً لايسال احد حاجة ولايذكر احدا بسوءِ ولايجيب احدا اليٰ طعامة. جيكو ماڻهو دنيا جي عزت ۽ آخرت جي بلندي جو طالب آهي ان لاءِ هي ٽي شيون ضروري آهن (1) غير كان انعام جي لالج نہ ركڻ. (2) ڪنهن كي بُرو نہ سڏڻ. (3) ڪنهن جي طعام جي دعوت قبول نہ كرڻ.

سالڪ ڪِڏهن به غير الله کي نعمتن جو مالڪ (منعر) نٿو سمجهي. حقيقي منعر خدا جي پاڪ ذات آهي. پنهنجي هر جنسن کان گهرڻ ظلر آهي. اهڙي طرح جيڪو به ڪنهن جي برائي ڪندو آهي. اهو اصل ۾ خدا تعاليٰ جي نڪته چيني آهي. ڇو ته هر شيء جو خالق اهو آهي. مخلوق جا عيب ڪڍڻ اصل ۾ خالق جي عيبن ڪڍڻ وانگر آهن. ڪافرن کان سواء جن کي خدا جي حڪر سان برو سڏيو ويندو آهي. ٻين جي طعام جي دعوت کان پرهيز ڪرڻ جو مطلب اهو آهي ته الله پاڪ جي ذات پاڪ آهي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو روزيءَ جو سبب بڻبو ته ان تي نه. پر حقيقي رزاق تي نظر هڻڻ گهرجي ۽ سمجهڻ گهرجي. ته جو ڪجه هو پيش ڪري رهيو آهي. اهو الله تعاليٰ جي طرف کان آهي. جيڪڏهن طعام جي دعوت ڏيڻ وارو هي سمجهندو هجي ته پيش ڪري رهيو آهي. اهو الله تعاليٰ جي طرف کان آهي. جيڪڏهن طعام جي دعوت ڏيڻ وارو هي سمجهندو هجي ته پيش ڪري رهيو آهي. اهو الله تعاليٰ جي طرف کان آهي. جيڪڏهن طعام جي دعوت ڏيڻ وارو هي سمجهندو هجي ته پيش ڪري رهيو آهي. اهو الله تعاليٰ جي طرف کان آهي. جيڪڏهن طعام جي دعوت ڏيڻ وارو هي سمجهندو هجي ته پيش ڪري رهيو آهي. سنت وارن وٽ روزي خوراڪ آهي خوراڪ قط الله تعاليٰ جي عطا آهي. هي محمهندو هجي تهي ڪري آهي. تعمن ناهي. سنت وارن وٽ روزي خوراڪ آهي خوراڪ قط الله تعاليٰ جي عطا آهي. هن جي ابتڙ معترلن جو خيال آهي. ته روزي ملڪيت جي حيثيت تي رکي. مجاز ۾ انهيءَ قول جو مطلب ڪو پيلو آهي. الله بهن جي ابتڙ معترلن جو خيال آهي. ته روزي ملڪيت جي حيثيت تي رکي. مجاز ۾ انهيءَ قول جو مطلب ڪو پيلو آهي. الله

12- حضرت ابويزيد طيفور بن عيسيٰ بسطامي رحہ: معرفت جو آسمان، ۽ محبت جو بادشاھہ:

حضرت ابو يزيد طيغور بسطامي رح وڏن مشائخن ۾ وڏو درجو ٿو رکي. حال ۾ ايترو مٿانهون ۽ شان ۾ ايترو بلند هو جو حضرت جنيد رح فرمايو آهي: ابو يزيد مان منزلة جبرئيل من ملائڪة. "ابو يزيد اسان وٽ اهو درجو ٿو رکي جيڪو فرشتن ۾ حضرت جبرئيل رکندو هو". هو قوم جو مجوسي هو. سندس پيءُ بسطام جو هڪ بزرگ هو. پيغمبر ، جيڪو حديثن ۾ سندس روايتون تمام بلند ۽ قدر واريون آهن. هو طريقت جي ڏهن امامن مان هڪ هو. هن کان اڳ انهيءَ علم ۾ ڪنهن کي به ايتري مهارت حاصل نه هئي. سيني حالن ۾ علم جو منحب ۽ شرعيت جو اخترام ڪندڙ هو. ڪي ماڻهو پنهنجي بي ديني جي ڪري ڪجه بيڪار ڳالهيون هن ڏانهن منسوب ڪندا آهن. سندن قول آهي: علمت في المجاهدة تلثين سنة فما وجدت شيئاً اشد علي من العلم ومتابعة لولا اختلاف العلماء بقيت و اخترام العلماء رحمة لا في تجريد التوحيد. "مون ٽيهن سالن تائين مجاهدو ڪيو آهي. علم ۽ ان جي پيروي کان و خلاف آخي الهي تحريد

66

جيڪڏهن عالمن ۾ اختلاف نہ هجي ها تڏهن بہ مان ڪجهہ بہ نہ ڪري سگهان ها. عالمن جو اختلاف توحيد ۽ تجريد کان سواءِ هڪ رحمت آهي".

حقيقت ۾ انساني طبعيت جهالت ڏانهن مائل هوندي آهي. ۽ بي علم ماڻهو جهالت جي ڪري ڪيترائي ڪر ڪري ڇڏيندو آهي. علم وارو ڪوب ڪر تڪلف جي سوچ کان سواءِ نہ ڪندو آهي. شرعيت جي راھ پلصراط کان وڌيڪ سنهي ۽ خطري واري آهي. سالڪ لاءِ ضروري آهي تہ هر حال ۾ اهڙي طرح هلي جو جيڪڏهن وڏا درجا ۽ بلند احوال حاصل نہ ٿين ۽ هو ڪري پوي تڏهن به شرعيت جي دائري ۾ ڪري. هر شيء ڇني وڃي تڏهن به گهٽ ۾ گهٽ شرعي اعمال ڇچي نه سگهن. ڇو جو شرعيت جي حڪمن جو عمل ڇڏڻ مريد لاءِ وڏي ۾ وڏو نقصان آهي. ان هوندي به شرعيت تي عمل ڪرڻ جي دعوا ڪرڻ واري جا پول پڌرا ٿي ويندا آهن.

حضرت ابو يزيد رح فرمايو آهي: الجنة لا خطرلها عند اهل المحبت واهل المحبة محجوبون بمجبتهم. " محبت وارن لاء خدا جي محبت جي مقابلي ۾ بهشت کي ڪا اهميت ناهي. محبت جي دعوا ڪندڙ محبت جي پرهن ۾ لڪل هوندا آهن". بهشت وڏي شيء آهي مگر مخلوق آهي ۽ خدا جي محبت جي اها صفت آهي جيڪا مخلوق ناهي. جيڪو خدا جي محبت (نا مخلوق) جي بدران بهشت (مخلوق) جي محبت ۾ گرفتار رهندو اهو پنهنجي اهميت وڃائي ڇڏيندو. الله جي دوستن وٽ مخلوق جي ڪابر اهميت ڪانهي. دوستن لاءِ دوستي هڪ پردو هوندي آهي. يو ته دوستي جي وجود سان خدا ۽ پنهنجي وڃ ۾ ٻيائي کي تسليم ڪرڻو پوندو آهي. ليڪن ٻيائي توحيد جي ابتڙ آهي. محبت جو رستو توحيد کان توحيد ڏانهن هوندو آهي. محبت جي رستي ۾ محبت ئي آفت ۽ مصببت بڻجي ويندي آهي. محبت جو رستو توحيد کان توحيد پنهنجي وڃ ۾ ٻيائي کي تسليم ڪرڻو پوندو آهي. ليڪن ٻيائي توحيد جي ابتڙ آهي. محبت جو رستو توحيد کان توحيد پنهنجي وڃ ۾ پيائي جي محبت جي رستي ۾ محبت ئي آفت ۽ مصببت بڻجي ويندي آهي. محبت ۾ مريد ۽ مراد جي ضرورت پنهنجي موندو آهي. محبت جي رستي ۾ محبت ئي آفت ۽ مصببت بڻجي ويندي آهي. محبت ۾ مريد ۽ مراد جي ضرورت هوندي آهي. يا ته خدا مريد ۽ پانهو مراد هوندو آهي يا وري خدا مراد ۽ ٻانهو مريد هوندو آهي. جيڪڏهن خدا مريد ۽ پانهو مراد هوندو ته خدا جي نظر ۾ ٻانهي جي هستي ثابت ٿي ويندي. ليڪن جي نهي مريد هوندو آهي. جيڪڏهن خدا مريد ۽ پانهي جي نه مراد هوندو ته يا وري خدا مراد ۽ ٻانهو مريد هوندو آهي. جيڪڏهن خدا مريد ۽

چون ٿا، تہ هڪ دفعو ابو يزيد رح ڪعبي ۾ ويو. هڪ خالي گهر ڏٺائين، سوچيائين: منهنجو حج نہ ٿيو. ڇو تہ مون اهڙا پٿر تہ کوڙ ڏٺا آهن. ٻئي دفعي ويو تہ گهر بہ ڏنائين ۽ گهر جي مالڪ کي بہ ڏٺائين. پوءِ سوچيائين: منهنجو حج نہ ٿيں ڇو تہ اها حقيقت توحيد جي ابتڙ هئي. وري ٽيون دفعو ويو. فقط گهر جي مالڪ کي ڏٺائين. گهر غائب نظر آيس. دل مان آواز آيو: اي ابو يزيد؛ جيڪڏهن پاڻ کي نہ ڏسين ها تہ مشرڪ نہ ٿئين ها توڙي سڄي دنيا تي تنهنجي نظر هجي ها. تون مشرڪ آهين ڇو تہ تنهنجي نظر پنهنجي ذات تي آهي. توڙي تو سڄي دنيا کي وساري ڇڏيو آهي. حضرت ابو يزيد رحم فرمايو آهي: مون توبه ڪئي. توبه کان بہ توبه ڪئي. پنهنجي ذات کي ڏهن جي دنيا آبو يزيد آهي. حضرت ابو يزيد رحم عن عرف مشرڪ آهين چو ته تنهنجي نظر پنهنجي ذات تي آهي. توڙي تو سڄي دنيا کي وساري ڇڏيو آهي. حضرت ابو يزيد رحم اور علي آهي: مون توبه ڪئي. توبه کان بہ توبه ڪئي. پنهنجي ذات کي ڏسڻ کان بہ توبھ ڪيو . حضرت ابو يزيد رحم جي حال جي دوستي جي باري ۾ اها شيء هڪ عجيب رمز ٿي رکي. اهو حال وارن لاءِ هڪ سٺو دليل آهي. جي حال جي دوستي جي باري ۾ اها شيء هو عجيب رمز ٿي رکي. اهو حال وارن لاءِ هڪ سٺو دليل آهي.

حضرت اپو عبدالله اصول ۽ فروع جو عالم هو ۽ پنهنجي زماني ۾ علم وارن لاءِ رجوع ڪرڻ جي جاءِ هو. تصوف جي اصول تي ان جو مشهور ڪتاب "رغائب" آهي. ان کان سواءِ سندس ٻيا به ڪيترائي ڪتاب آهن. کيس هر فن ۾ وڏي همت ۽ سهڻ حال هوندو هو. بغداد ۾ شيخن جو شيخ هو. سندس قول آهي: العلم بحر ڪات القلوب في مطالعة الغيوب اشرف من العمل بحرڪات الجوارح. "غيب جي مطالعي لاءِ دل جي حرڪتن جو علم، هٿن ۽ پيرن جي عمل کان افضل آهي". ان جو مطلب اهو آهي تہ علم ڪال جي جاءِ آهي ۽ جهل طلب جي جاءِ آهي. خدا تعاليٰ وٽ علم جهالت کان گهڻو سٺو آهي. علم ماڻهوءَ کي ڪمال جي درجي تي پهچائي ٿو ۽ جهل مقصد جي جاءِ تي پهچڻ به نه ڏيندو آهي. علم جو درجو عمل کان به مٿانهون آهي. ڇو تہ خدا تعاليٰ کي فقط علم سان ٿي سڃاڻي تو سگهجي. هن کي صرف عمل سان حاصل ڪري نٿو

سگهجي. جيڪڏهن علر کان سواءِ ڪارگر هجي ها تر عيسائيت جا راهب وڏي محنت سان ديدار حاصل ڪري سگهن ها۽ مومن ديدار کان سواءِ گنهگار بڻيا رهن ها. ڪن راوين کي غلط فهمي ٿي آهي: هو ٻنهي جڳهن تي عمل ئي پڙهندا آهن. يعني العمل بحرڪات القلوب اشرف من العمل بحرڪات الجوارح. حقيقت ۾ اهو محال آهي. انساني عمل دل جي حرڪتن سان نہ ٿيندو آهي. جيڪڏهن باطني مراقبو ۽ فڪر مراد آهي ته اها ڪا نئين پگالهہ ناهي ڇو جو پيغمبر تي جن فرمايو آهي: تفڪر ساعة خير من عبادة سنين سنة. "فڪر جي هڪڙي گهڙي سٺ سالن جي بندگي کان بهتر آهي". حقيقت ۾ روحاني عمل جسماني عمل کان مٿانهون هوندوآهي ۽ اندروني حواسن ۽ عملن جو اثر ٻاهرين عملن کان وڌيڪ مڪمل هوندو آهي. ان واسطي چيو ويندو آهي: نوم العالم عبادة و سهر الجاهل معصية. "عالم جي نند عبادت ۽ جاهل جو جاڳڻ گناه هوندو آهي". دل واري جي قلب تي خدا جو حڪر هلندو آهي پوءِ هوءَ جاڳندو هجي يا نند ۽ محمل خو حڪر هيٺ هوندي ته جي نان يا ني خو مڪر هيٺ اوي حواسن ۽ عملن جو اثر ٻاهرين عملن کان وڌيڪ مڪمل علي جي ميندي آهي. اندو آهي. دل واري جي قلب تي خدا جو حڪر هلندو آهي پوءِ هوءَ جاڳندو هجي يا نند ۽ محمل جي دل الله جي حڪر هيٺ آيل دل ڀلي آهي.

مشهور آهي تہ حضرت ابو عبدالله رح هڪ درويش کي چيو: ڪُمن لله والا فَلا تَڪُن: "يا تہ خدا جو ٿي ره يا ڪجھ بہ نہ ٿي". يعني يا تہ الله تعاليٰ سان باقي ٿي وڃ يا پاڻ کي فنا ڪري ڇڏ، يا تہ صفتن سان اطمينان حاصل ڪر يا درويشي ۾ پريشان ٿي وڃ. يا تہ هن ڳالھ جي لائق ٿي وڃ جنهن لاءِ الله تعاليٰ چيو آهي: اُسجُدو لاآدر. "اي ملائڪو آدر کي سجدو ڪريو". يا وري هن طرح سان جيئرو ره جيئن الله تعاليٰ جو حڪر آهي: هل آتيٰ علي الائسان حين من الدهَـر لَـر يَـڪن شيئاً مَـذَ ڪُوراً. "چا انسان تي اها گهڙي نہ گذري آهي جنهن ۾ هو ڪجھ ب ڪين هو؟" جيَڪڏهن پنهنجي رضا ۽ رغبت سان پنهنجي پاڻ کي خدا تعاليٰ جي حوالي ڪندين تہ قيامت جي ڏينهن تنهنجو حشر تنهنجي هٿ ۾ هوندو. ٻي حالت ۾ حشر جي حاڪر جي هٿ ۾ هوندو. هيءَ هڪ نازڪ نُڪتو آهي ۽ الله بهتر ڄاڻڻ وارو آهي.

14- حضرت ابوسليمان دائود بن نصير طائي رحہ: هيءُ وڏن مشائخن ۽ تصوف جي سردارن مان هو:

حضرت ابو حنيفه جو شاگرد ۽ ظريقت ۾ حضرت حبيب راعي جو مريد هو. حضرت فضيل ۽ حضرت ابراهيم أڏهم وارن جو همعصر هو. هر علم ۽ فن جو ماهر ۽ فقه ۾ فقيهن جو فقيه هو. مگر اڪيلائي اختيار ڪيائين. مال ۽ دولت کان منهن موڙي زهد ۽ تقويٰ جو دامن هٿ ۾ ڪيائين. چون ٿا، تہ پنهنجي هڪ مريد کي چيائين: ان اردت السلامة سلم علي الدنيا وان اردت الڪرامة ڪبر علي الاخرت. "خيريت چاهين ٿو تہ دنيا کي ڇڏي ڏي، ڪرامت جي ضرورت ٿو رکين تہ آخرت تان هٿ کڻي ڇڏ". اهي ٻئي پردن جا مقام آهن. هر ڪشادگيءَ جو راز از قول ۾ لڪل آهي. جسماني راحت دنيا کي ڇڏي ڏيڻ ۾ آهي ۽ دل جو سڪون آخرت جي لالج کان هٿ ڌوئڻ ۾ آهي. هو دائود بن حسن رح سان تڪلف کان سواء ملندو هو. مگر حضرت ابو يوسف قاضي کان پرهيز ڪندو هو. ڪنهن ماڻهوءَ پڇيس: حضرت اوهين ائين ڇو ٿا ڪريو؟ فرمايائين: محمد بن حسن مال ۽ دولت سان رائد ڪندو هو. ڪنهن ماڻهوءَ پڇيس: حضرت اوهين ائين ۽ حو ٿا ڪريو؟ مرتبي ۾ ڪو اضافو نہ ٿيو. ان جي ابتڙ ابو يوسف هڪ فقير هو. هن دين جو علم حاصل ڪيو. ان جي باوجود سندس مان ۽ مرتبو حاصل ڪيو. حضرت معروف ڪرخي رح فرمائي ٿو. مون حشن دو مائي يو تا ڪريو؟ خرميائين: محمد بن حسن مال ۽ دولت سان رائد ڪندو هو. هن دين جو علم حاصل ڪيئين تي ان جي مندس مان ۽ مرتبي ۾ ڪو اضافو نہ ٿيو. ان جي ابتڙ ابو يوسف هڪ فقير هو. علم حاصل ڪيئين ته ان جي مندي کي مندي کي بر حصرت دائود طائي جي مندون آخري اور خو مون ڪي تو. مون حضرت دائود طائي رح کان وڌيڪ دنيا کان بيزار ڪنهن کي بر حضرت دائود طائي جا منڌي ۽ دنيا وارا خسيس هئا. کيس فقيرن جي شڪست حاليءَ جي باوجود وڏي ارادت هئي. تر ڏنو آهي. سندس نظر ۾ دنيا ۽ دنيا وارا خسيس هئا. کيس فقيرن جي شڪست حاليءَ جي باوجود وڏي ارادت هئي.

### 15- حضرت ابوالحسن سري بن مغلس سقطي رحه:

هي حضرت جنيد رح جو مامو هو. سيني علمن ۾ ڪامل هو. تصوف ۾ يگانو هو. مقامات کي مقرر ڪرڻ ۽ باطني احوال کي وڌائڻ وارن ۾ کيس وڏن واري حيثيت حاصل هئي. عراق جا وڏا وڏا مشائخ سندس مريد هئا. حضرت حبيب راعي رح سان ملاقات ٿيل هيس ۽ ان جو صحبتي هو. حضرت معروف ڪرخي رح جو مريد هو. بغـداد جي بـازار ۾ نـانوائي جو

ڪر ڪندو هو. چون ٿا، تہ هڪ دفعي بازار کي باھ لڳي وئي. ماڻهن اچي ٻڌايو تہ سندس دڪان بہ سڙي ويو. چيائين: چڱو ٿيو. مون کي انهيءَ باھ کان ڇوٽڪارو مليو. پوءِ پتو پيو تہ سڄي بازار سڙي خاڪ ٿي وئي. مڱر هن جو دڪان بچي ويو. هن سمورو سامان غريبن ۾ ورهائي ڇڏيو ۽ درويشي اختيار ڪيائين. ڪنهن پڇيس: اوهان جي طبعيت ۾ تبديليءَ جي شروعات ڪيئن ٿي؟ چيائين: هڪ ڏينهن حضرت حبيب راعي منهنجي دڪان جي سامهون لنگهيو. مون کيس مائيءَ جو هڪ ڳيو ڏنو ۽ عرض ڪيو تہ ڪنهن غريب کي ڏئي ڇڏجو. هن چيو: الله تعاليٰ توکي هن جو اجورو ڏيندو. ان کان پوءِ منهنجي دل ۾ دنيوي ڪاروبار جي بهتري جي کا آرزو نہ رهي.

ان جو قول آهي: اللهر مهما عذ بتني به من شيء فلا تعذبني بذل الحجاب. "اي منهنجا موليٰ! ٻيو جيڪو به عذاب ڏيندين اهو سهندس، پر مهرباني فرمائي حجابن جي عذاب مرمبتلانه ڪر". ڇو ته حجاب نه هوندو ته هر عذاب سهڻ تنهنجي ذڪر ۽ مشاهدي سان سهنجو آهي. جيڪڏهن آهي ته تنهنجو ڪرم به عذاب کان گهٽ ناهي. حقيقت ۾ جهنم جو وڏي ۾ وڏو عذاب اهو آهي ته جهنم وارا خدا جي ديدار کان محروم هوندا. جيڪڏهن ديدار نصيب تئي ته جهنم وارا ڪڏهن به من محروم هوندا. جيڪڏهن تهي ته يه محروم هوندا. جيڪڏهن ديدار نصيب تئي ته جهنم وارا ڪڏهن به بهشت جي تمنا نه رکن، يو ته ديدار جو مزو عذاب جي سختيءَ کي ختم ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪڏهن ته جهنم وارا ڪدا جي ديدار کان محروم هوندا. جيڪڏهن ديدار نصيب تئي ته جهنم وارا ڪڏهن به بهشت جي تمنا نه رکن، ڇو ته ديدار جو مزو عذاب جي سختيءَ کي ختم ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪڏهن بهشت جي تمنا نه رکن، ڇو ته ديدار جو مزو عذاب جي سختيءَ کي ختم ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪڏهن بهشت جي تمنا درکن، ڇو ته ديدار جو مزو عذاب جي سختيءَ کي ختم ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪر ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪاي خوشين ڪي باوجود الله تعاليٰ جو ديدار نه تهي ته جي ديدار ڪايب تهي ته جي ديدار جو مزو عذاب جي سختيءَ کي ختم ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪر ڪري ڇڏيندو. اهڙيءَ طرح بهشت جي ڪره جنهي ڪان وڌيڪ دل ۾ ويهڻ واري ڪانهي. هزارين خوشين جي باوجود الله تعاليٰ جو ديدار نه تئي ته جيڪر بهشت جي بيشت وارن جون دي دي ديون ڏها خدائي رسم آهي ته سندس دوست ان جو جلوو ڏسندا آهن ۽ هر مصيبت سهندا ويندا بهن وارن جون دليون تٽي پون. اها خدائي رسم آهي ته سندس دوست ان جو جلوو ڏسندا آهن ۽ هر مصيبت سهندا ويندا آهن. سندن لبن تي اها دعا هوندي آهي: تنهنجي حجاب جي مقابلي ۾ هر عذاب قبول آهي. تون سامهون آهين ته ڪنهن به مندن لبن تي اها دعا هوندي آهي: تنهنجي حجاب جي مقابلي ۾ هر عذاب قبول آهي. تون سامهون آهين ته ڪنهن به مي عندن لبن تي اها دعا هوندي آهي. تنهنجي حجاب جي مقابلي ۾ هر عذاب قبول آهي. تون سامهون آهين ته ڪنهن به ميندن لبن تي اله، بهتر ڄاڻڻ وارو آهي.

16- حضرت ابوعلى شفيق بن ابراهيم آزدي رحہ:

هي شرعيت جي علمن. معاملن ۽ حقيقت جو ماهر هو. تصوف جي ڪيترن ئي مضمونن تي سندس ڪتاب لکيل آهن. هو حضرت ابراهير اڌهر ۽ ڪيترن ٻين وڏن بزرگن سان صحبت ڪري چڪو هو. هن جو قول آهي: جعل الله اهل طاعته احيا ُ في مماتهر و اهل المعاصي امواتا في حياتهر. "عبادت وارا مري به جيئرا رهندا آهن ۽ گناهه ڪندڙ جيئرا رهي به مئل هوندا آهن". عبادت ڪندڙ مرڻ کان پوءِ به جيئرا رهندا آهن. ڇو ته فرشتا کين حشر تائين آفرين چوندا رهندا آهن ۽ حشر ۾ به کين هميشه واري حياتي نصيب ٿيندي آهي. هو فنا حاصل ڪري هميشه واري أجوري سان زندهم ۽ باقي رهندا آهن.

هڪ ڪراڙو ماڻهو سندس آڏو آيو ۽ عرض ڪيائين: مان وڏو گنهگار آهيان ۽ توبه ڪرڻ ٿو چاهيان. فرمايائين: تون دير سان آيو آهين. ڪراڙي ماڻهوءَ چيو: اهو ٺيڪ ناهي.مان موت کان اڳ ۾ آيو آهيان. ايڏي دير تہ نہ ٿي آهي.

چون ٿا. تر سندس توبھ جي شروعات هن طرح سان ٿي: هڪ سال بلخ ۾ وڏو ڏڪار پيو. ماڻهو هڪ ٻئي کي کائي رهيا هئا. اهڙي آفت ۽ مصيبت ۾ حضرت شفيق ڏٺو ته هڪ نوجوان وچ بازار ۾ نچي رهيو آهي. ماڻهو هڪ ٻئي کي ڪري نچين؟ سڄي مخلوق مصيبت ۾ ڦاٽل آهي. توکي پنهنجي هلت تي شرم اچڻ گهرجي؟ نوجوان جواب ڏٺو: مون کي ڪوب غر ناهي. منهنجو مالڪ سڄي ڳوٺ جو مالڪ آهي ۽ منهنجي روٽي انهيءَ جي حوالي آهي. حضرت شفيق دانهن ڪري چيو: يا الاهي! هيءُ نوجوان انهيءَ ڳالهہ تي ناز ڪري رهيو آهي تہ سندس مالڪ سڄي ڳوٺ جو مالڪ آهي. تون شاهن جو شاه آهين ۽ روزيءَ جو واعدو به ڪري چڪو آهين. پوءِ به اسان بد نصيب پاڻ کي رنج ۽ مصيبت ۾ ڦاٽل سمجهي رهيا آهيون. هن ختيقت جو رستو اختيار ڪري چڪو آهين. پوءِ به اسان بد نصيب پاڻ کي رنج ۽ مصيبت ۾ ڦاٽل سمجهي رهيا مريد آهيان. مون جو ڪريه به سکيو آهي. انهيءَ کان سکيو آهي. اها سندس عاجزي هئي مون هو.

17- ابوسليمان بن عبدالرحمان بن عطيت دراني رح:

تصوف وارا سندس وڏي عزت ڪندا هئا ۽ عقيدت کان کيس "ريحان دل" سڏيندا هئا. هو رياضت ۽ مجاهدي ۾ ڏاڍو

مشهور هو. وقت جي علم ۽ آفتن جي ڄاڻ جو ماهر هو. مصيبتن اچڻ واريءَ جاءِ تي وڏي نظر رکندو هو. عبادت. قلب جي سنڀال ۽ عضون تي سندن سهڻا اشارا آهن. سندس قول آهي: اذ اغلب الرجا علي الخوف فسد الوقت. "جيڪڏهن اميد خوف تي غالب ٿيندي تد وقت پريشان ٿي ويندو". وقت جو مقصد حال جي ثابت قدمي آهي ۽ ثابت قدمي برقرار رهندي آهي جيستائين خوف برقرار هوندو آهي. ان جي ابتڙ جيڪڏهن خوف اميد تي غالب هوندو تد توحيد جو نقصان ٿيندو، ڇو تہ خوف جو غلبو نااميدي جي نشاني آهي ۽ الله تعاليٰ کان نااميدي شرڪ آهي. مطلب تد توحيد جي ثابتي اميد سان آهي ۽ اها بہ وقت جي خوف سان. جڏهن خوف ۽ اميد برابر ٿيندا آهن. تڏهن ٻئي قائر رهندا آهن. توحيد جي ثابتي مومن بڻائيندي آهي ۽ وقت جي ثلاثني آهي ۽ الله تعاليٰ کان نااميدي شرڪ آهي. مطلب تد توحيد جي ثابتي اميد سان آهي ۽ اها بہ وقت جي خوف سان. جڏهن خوف ۽ اميد برابر ٿيندا آهن. تڏهن ٻئي قائر رهندا آهن. توحيد جي ثابتي مومن بڻائيندي آهي ۽ وقت جي ثابتي پرهيزگار بڻائيندي آهي. اميد جو بنياد ديدار تي آهي ۽ اها پختي عقيدي جو نتيجو سان حاصل ٿيندو آهي. ٻين لنظن ۾هر اميد نااميدي مايد جو بنياد ديدار تي آهي ۽ اها پختي عقيدي جي نتيجو موندي آهي. خوف جو لاڳايو مجاهدي سان ٿيندو آهي. جيڪو پريشانيءَ کان خالي نه هوندو آهي. مشاهدو به مجاهدي جي سان حاصل ٿيندو آهي. ٻين لنظن ۾هر اميد نااميدي مان پيدا ٿيندي آهي. جڏهن انسان پنهنجي عملن ۾ آئندي جي حڱائيءَ کان نااميد ٿي ويندو آهي. تڏهن سندس نااميدي ڇوٽڪاري جي رشتي جي شمع بڻجي ويندي آهي ۽ هو بهتري ۽ حڱائيءَ کان نااميد ٿي ويندو آهي. تڏهن سندس نااميدي ڇوٽڪاري جي رشتي جي شمع بڻجي ويندي آهي ۽ هن بيندي جي م حقائيت جي حيان ناميد آهي. تڏهن سندس نااميدي ڇوٽڪاري جي رشتي جي شمع بڻجي ويندي آهي ۽ هو بهتري ۽

حضرت احمد الحواري جو چوڻ آهي. تہ هڪ رات مون کي اڪيلائپ ۾ نماز پڙهندي ڏاڍي لذت محسوس ٿي. ٻئي ڏينهن حضرت ابوسليمان سان ڳاله ڪيم. تہ هن فرمايو: تون ڏاڍو ڪمزور آهين. ڪجه اڪيلائپ ۾، ڪجه ماڻهن ۾ پڙه. ڪائنات ۾ ڪابه اهڙي شيءِ ناهي. جيڪا ٻانهي ۽ خدا جي وچ ۾ پردو ڪري سگهي. ڪنوار جي پردي لاهڻ جو مطلب اهو هوندو آهي تہ کيس سڀ ڏسي وٺن ، جيئن سندس عزت ۾ اضافو اچي. ڪنوار لاءِ اهو ئيڪ ناهي تہ سندس نظر گهوٽ کان سواءِ ڪنهن ٻئي تي پوي. ڇو تہ ٻئي ڏانهن ڏسڻ. هن جي ذلت جو سبب بڻبو. جيڪڏهن زاهد جي شان تي سڄي دنيا جي نظر پوي تہ ڪو نقصان ڪونهي. ليڪن جيڪڏهن هو پاڻ پنهنجي شان کي ڏسندو تہ گمراھ ٿي ويندو. 18- حضرت ابو هحفوظ معروف بن غيروز ڪرخي رھي: 18- حضرت ابو محفوظ معروف بن غيروز ڪرخي رھي:

هن جو شمار وڏن مشائخن ۾ ٿئي ٿو. هو طبع جي برد باري ۽ عبادت جي سچائيءَ ۾ مشهور آهي. ترتيب جي لحاظ کان سندس ذڪر اڳ ۾ اچڻ گهربو هو مگر مون انهن ٻن بزرگن جي پيروي ڪئي آهي جيڪي مون کان اڳ ۾ لکي چڪا آهن. انهن مان هڪ نقل ڪرڻ وارو ۽ ٻيو تصوف جو صاحب آهي يعني شيخ ابو عبدالرحمان سلمي ۽ استاد ابوالقاسر قشيري رضي الله عنهما. شيخ ابو عبدالرحمان پنهنجي ڪتاب ۾ اها ترتيب رکي آهي. ۽ امام ابوالقاسر پنهنجي ڪتاب جي مقدمي ۾ انهيءَ ترتيب جو ذڪر ڪيو آهي. مون سندن پيروي ڪئي آهي. حضرت معروف حضرت سري سقطي رح جو استاد ۽ حضرت دائود طائي رح جو مريد هو.

ابتدا ۾ حضرت معروف غير مسلر هو. حضرت امام رضا عليه السلام جن جي هٿ تي ايمان آندائين ۽ سندن نظر هيٺ وڏو مرتبو حاصل ڪيائين. روايت آهي تہ فرمايائين: ليلغتيان ثلث علامت: وفا بلا خلاف و مدم بلاجد و عطا بلا سوال. "جوانمرديءَ جا ٽي نشان آهن: هڪ وفائي بي خلاف، ٻيو تعريف بي عطا ۽ ٽيون عطا بي سوال". وفائي بي خلاف هي آهي. تہ ٻانهپ ۾ برخلاف هلت ۽ ڏنگي چال پاڻ تي حرام سمجهڻ گهرجي. تعريف بي عطا هي آهي. تہ جنهن ڪو بہ نيڪ سلوڪ نہ ڪيو هجي ان کي به نيڪي سان ياد ڪجي. عطائي بي سوال هي آهي تہ جڏهن عطا جي توفيق هجي. تہ اه خري ڇڏجي ۽ جنهن جي حال جي خبر هجي ان کي سوال جي تڪليف نہ ڏجي. اهو مخلوق ۾ گڏجي ڪر ڪرڻ جو طريقو آهي. سڀني ماڻهن ۾ اهي صفتون اڌاريون آهن. حقيقت ۾ اهي خدائي صفتون آهن. خدا تعاليٰ پنهنجن دوستن جي حق ۾ وفا ۾ ابتڙ روش نٿوڪري. ٻانها ڪيترا به ابتڙ هلن. سندس لطف ۽ ڪرم ۾ ڪمي نہ ايندي آهي. سندس وفا هيءَ هئي تہ ازل واري ڏينهن انسان کي ڪنهن خوبي کان سواءِ نوازيو ويو ۽ اڄ به سندس غلط هلت جي بندس وفا هيءَ هئي تر

تعريف بي عطا به فقط سندس صفت آهي. ڇو تہ هو بانهن جي ڪمن کان بي نياز آهي. انسان جي ٿورڙي نيڪي واري هلت تي به ان جي تعريف ٿو ڪري. عطائي بي سوال به هن کان سواءِ ٻيو نٿو ڪري سگهي. هو ڪريم آهي. سيني حال کان واقف آهي ۽ گهرڻ کان سواءِ سيني جي مراد پوري ڪندڙ آهي. جڏهن الله تعاليٰ ڪنهن کي توفيق ڏيندو آهي ۽ پنهنجي انعام سان هن جي سر بلندي ڪندو آهي تہ سندس معاملن کي انهن ٽن شين سان سينگاريندو آهي. انسان پنهنجي هم جنسن سان پنهنجي همت آهر اهڙو برتاءُ ڪندو آهي. انهيءَ حالت ۾ هو جوانمرد ۽ جوانمرديءَ ۾ نالي ڪڍڻ جو لائق آهي. اهي ٽيئي صفتون حضرت ابراهيم عليه السلام جن ۾ موجود هيون. خدا گهريو تہ اهو ذڪر ڪنهن مناسب جاءِ تي ڪندس.

19- حضرت ابوعبدالرحمين حاتم بن علوان العاصم رحہ: بلخ جي وڏي اقبال وارن ۽ خراسان جي پراڻن مشائخن مان هو:

حضرت شفيق رح جو مريد ۽ حضرت احمد بن خضرويه رح جو استاد هو. منڍ کان پڇاڙي تائين هر حال ۾ سچائيءَ تي ثابت قدم رهيو. حضرت جنيد رح چيو آهي: صديق زماننا حاتر الاصم رح جاتر اصم اسان جي زماني جو صديق آهي. سندس ڪلام مٿاهين درجي جو آهي جنهن ۾ نفس جي آفتن. طبع جي سختيءَ جي ڄاڻ جا ڏکيا نُڪتا ۽ معاملن جون روايتون ذكر كيل آهن سندس قول آهي: " الشهوة ثلثة شهوت في الاك و شهوة في الكلام في النظر فاحفظ الاكل بالثقة و لسان و باصدق و المنظر بالعبرة". "شهوت جون ٽڻ صورتون آهن: کاڌي جي شهوت. ڪلام جي شهوت ۽ نظر جي شهوت. کاڌي جي سنڀال خدا جي پيروي سان ڪلام جي سچائي سان ۽ نظر جي عبرت سان ڪيو". توڪل کاڌي جي شهوت کان حفاظت ۾ رکي ٿي. توڪل جو بنياد علم جي درستي تي آهي. جن کي پنهنجي خالق جو صحيح علم آهي. اهي ڄاڻن ٿا تہ روزي پهچائيندڙ صرف الله جي پاڪ ذات آهي. اُهي صحيح علم سان ڳالهائيندا ۽ ڏسندا آهن. سندن کاڌو پيتو محبت. ڪلام وجد ۽ نظر الله جو ديدار آهي. صحيح علم جي ڪري هو فقط حلال کائيندا آهن. ڳالهائينڊا آهن تہ الله جي تعريف ڪندا آهن. ڏسندا آهن تہ انھيءَ کي ڏسندا آهن. انھن لاءِ اها شيءِ حلال آهي. جيڪا هو عطا ڪندو آهي ۽ ان جي كائڻ جي اجازت ڏيندو آهي. ظاهر ڪرڻ جهڙي اها تعريف آهي جيڪا ارڙهن هزار عالمن ۾ فقط ان لاءِ هجي. قدر ڪرڻ جهڙي شيءِ فقط اها آهي جنهن ۾ ان جو شاڻ ۽ دٻدٻو هجي. جيڪو ان کان حاصل ڪري سندس اجازت سان کائبو تہ اهو شهوت ۾ نه ايندو. هن جو ذڪر جيڪو سندس اجازت سان ڪبو سو شهوت نہ ٿيندو. هن جي قدرت کي سندس اجازت سان ڏسبو تہ اهو بہ شهوت جي حد ۾ نہ ايندو. کاڌو حلال هجي تڏهن بہ پنهنجي خواهش سان کائڻ شهوت آهي. الله تعاليٰ جي ذڪر وارو گفتگو جيڪڏهن نفساني خواهش سان هجي تڏهن بـ شهوت آهي. نفساني خواهش واري نظر بـ شهوت ۽ مصيبت آهي پوءِ کڻي ان لاءِ ڪي دليل بہ موجود هجن. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

20- حضرت ابوعبدالله محمد بن ادريس شافعي رحه:

پنهنجي وقت جي بزرگن مان سڀني علمن ۾ يگانو هو. جوانمردي ۽ پرهيز گاري ۾ سندس بيشمار فضيلتون آهن. جيستائين مديني شريف ۾ رهيو تيستائين امام مالڪ جو شاگرد هو. عراق ۾ اچي حضرت محمد بن حسن کان فيض ورتائين. هميشه اڪيلائپ ڏانهن لاڙو رکندو هو. کيس تصوف جي تحقيق جو شوق هو. ڪافي وقت گذرڻ کان پوءِ ڪيترائي پيروي ڪندڙ وٽس جمع ٿي ويا. حضرت احمد بن حنبل به انهن ۾ شامل هو. پوءِ سندس طبعيت درجي حاصل ڪرڻ ۽ امانت ڏانهن لاڙو رکيو ۽ اُڪيلائپ جو خيال ڇڏي ڏنائين. هر حال ۾ سٺن لڇڻن جي مالڪ هو. منڍ ۾ صوفين جي برخلاف هو مگر جڏهن حضرت سليمان راعي سان ملاقات ڪيائين ۽ ساڻس ويجهڙائي نصيب ٿيس تڏهن کان وٺي سندس طبعيت ۾ ڦيرو آيو. ان کان پوءِ جتي به ويو اتي حقيقت جي تلاش ۾ مشغول رهيو. روايت آهي ته هڪ دفعي فرمايائين: اذا رايت العالر يشتغل الرخص فليس يحيي منه شيء. "جيڪڏهن ڪو عالم دين ۾ آسانيءَ جو شوق رکي ته سمجهيو

سندس دامن مر ڪجه به ناهي". عالم مخلوق جو اڳواڻ هوندو آهي. اهو لاڱو ناهي، ته ڪوبه پنهنجو قدم ان کان اڳ ۾ رکي پوءِ کڻي ڪهڙي به مطلب سان هجي. الله جي رستي تي هلڻ لاءِ وڏي خبرداري جي ضرورت آهي. تاويلون اهي ماڻهو ڪندا آهن جن کي حقيقت کان منهن موڙڻو هوندو آهي ۽ هو اختصار ۽ سهولت ڏانهن لاڙو رکندا آهن. تاويل عام ماڻهن جي عادت آهي ۽ شرعيت جي دائري ۾ رهڻ لاءِ اختيار ڪبي آهي. مجاهدو خاص ماڻهن جو ڪر آهي ۽ اهي ان جي ميوي جي لذت محسوس ڪندا آهن. عالم خاصن ۾ شامل آهن. خاص ماڻهو عام ماڻهن واري هلت اختيار ڪندا ته انهن ۾ ڪاب اميد رکڻ اجائي آهي. ان کان سواءِ تاويل خدا جي حڪمن ۾ گهٽتائي جي برابر آهي. دوست دوست جي حڪمن ۾ گهٽتائي نہ ڪندو آهي.

هڪ طريقت جي شيخ بيان ڪيو آهي تہ هڪ رات کيس حضور ﷺ جن خواب ۾ نظر آيا. شيخ چيو حضور ﷺ جن کي عرض ڪيم تہ مون وٽ حديث پهتي آهي تہ الله تعاليٰ زمين ۾ ولي ۽ اوتاد پيدا ڪيا آهن. حضور ﷺ جن فرمايو تہ اها منهنجي حديث صحيح آهي. شيخ عرض ڪيو: مان انهن مان ڪنهن هڪ کي ڏسڻ ٿو چاهيان. حضور ﷺ جن فرمايو: محمد بن ادريس کي ڏس! ان کان سواءِ سندس ٻيون بہ گهڻيون فضيلتون آهن.

21- ابو محمد احمد بن حنبل رحم:

هن جي عبادت ۽ پرهيزگاري مشهور آهي. پيغمبر ﷺ جن جي حديث جو حافظ هو. طريقت وارن جو هر طبقو سندس عزت ۽ احترام ڪندو هو. هن ڪيترن ئي وڏن مشائخن سان صحبت ڪئي مثلاً ذوالنون مصري. بشر حافي، سري سقطي. معروف ڪرخي رضي الله عنهم. صحيح دانائي ۽ ظاهري ڪرامتن جو مالڪ هو. اڄ ڪله ڪي ماڻهو کيس مشبهين (الله تعاليٰ جي جسم جو عقيدو رکندڙ) جي تعليم کي هن ڏانهن نسبت ڏين ٿا. اصل ۾ اهو سراسر بهتان آهي ۽ من گهڙت ڳالهين مان پيدا ٿيل آهي. هو اهڙين ڳالهين کان مٿيرو آهي. دين جي اصول ۾ سندس عقيدا سڀني عالمن پسند ڪيا آهن.

بغداد ۾ معتزله مذهب وارن زور ورتو تد انهن امام احمد حنبل رح کي تڪليف پهچائڻ جو ارادو ڪيو. کيس چيو ويو. تد قرآن کي سڏي. هو پوڙهو ۽ ڪمزور ٿي چڪو هو. سندس ٻئي هٿ پٺيان ٻڌا ويا ويا. ظالمن کيس هزار ڪرڙ (شرعي لڪڻ) هنيا مگر هن قرآن کي مخلوق نـ سڏيو. انهيءَ حالت ۾ سندس اڳٺ کلي ويو. سندس هٿ ٻڌل هئا. غيب کان مدد پهتي. اڳٺ ازخود ٻنجي ويو. اها ڪرامت ڏسي تڪليف ڏيندڙن کيس ڇڏي ڏنو. هو زخر سهي نـ سگهيو ۽ ٿوري وقت ۾ مري ويو. موت کان ٿورو وقت اڳ ۾ ماڻهو خدمت ۾ حاضر ٿيا. پڇيائون: اوهان انهن ظالمن جي حق ۾ ڇا ٿا فرمايو جن اوهان کي تڪليف پهچائي. فرمايائين: ڪجھ بـ نـ. انهن ماڻهن مون کي خدا جي رستي ۾ ماريو ۽ اهو سمجهي ماريو آهي تـ سچا آهن ۽ مان ڪرڙو آهيان. مان هڪ زخير لاءِ بـ قيامت ۾ انهن سان جهڳڙو نـ ڪندس. معاملات ۾ ماريو آهي تـ سچا آهن ۽ مان ڪرڙو آهيان. مان هڪ زخير لاءِ بـ قيامت ۾ انهن سان جهڳڙو نـ ڪندس. معاملات ۾ سندس قول وڏا قيمتي آهن. جيڪڏهن هن کان سواءِ ڪنهن مسئلي بابت سوال ڪيو ويندو تـ ڏسندو هو تـ جيڪڏهن اهو بشر حافي کان پيچ. ڪنهن کانئس سوال ڪيو: اخلاص ڇا آهي؟ جواب ڏنائين: الاخلاص هو انخاص من آفات الاعمال. "شرح حافي کان پيچ. ڪنهن کانئس سوال ڪيو: اخلاص ڇا آهي؟ جواب ڏنائين: الاخلاص هو انخلاص من آفات الاعمال. "اخلاص اهو آهي تـ ان جو جواب پاڻ ڏيندو هو پر جيڪڏهن ڪو مسئلو حقيقت متعلق هوندو هو تـ چيڪڏهن اهو "اخلاص اهو آهي تـ معلن جي آفت کان ڀوڙ ڪندو هو پر جيڪڏهن ڪو مسئلو حقيقت متعلق هوندو هو تـ وري پيويائين: ماالرضا. "رضا ڇا آهي؟" چيائين الثقد ابااللا "اهڙو ايمان رکڻ تـ خدار روزي پهچائيندڙ آهي". وري پيويائين: ماالرضا. "رضا ڇا آهي؟" چيائين تسليم الامور الي اللد. "پنهنجن ڪمن کي خدا جي حوالي ڪرڻ. وري پيويائين: ماالرضا. "رضا ڇا آهي؟" چيائين تسليم الامور الي اللد. "پنهنجن ڪمن کي خدا جي حوالي ڪرڻ. وري

امام حنبل رح هميشه امتحان ڏيندو رهيو. سندس حياتيءَ جي معتزلن جو زور هو. وفات کان پوءِ مشبهين جون

تهمتون ايتري قدر هيون جو اهل سنت بـ هن کان پوريءَ طرح واقف ٿي نـ سگهيا . هن تي ڪافي تهمتون رکيون ويون. پر هو سڀني کان آزاد رهيو. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

73

22- حضرت ابوالحسن احمد بن ابي حواري رحم:

هو شام جي وڏن مشائخ سڳورن مان هو. سمورا مرشد سندس ساراه ڪندا آهن. حضرت جنيد رم چيو آهي: احمد بن ابي حواري رحر ريحانة الشام . "حضرت احمد بن ابي حواري شام جي خوشبوء آهي". طريقت جي علر تي سندس لطيف قول آهن. پيغمبر ﷺ جن حديثن جو سچو راوي هو. حضرت ابو سليمان دراني جو مريد هو. حضرت سفيان بن عينيـه ۽ مروان بن معاوية الفزاري سان كچهريمون كيل هيس. وڏو سير سفر كندڙ هو ۽ هر جاءِ تان فائدو حاصل كندو هو. سندس قول آهي: الدنيا مزبلة و مجمع الكلاب و اقل من الكلاب من عكف عليها فان الكلب يا خذ منها حاجة و ينصرف والمحب لها لايزول عنها ولايتركها بحال. "هيءَ دنيا گند جو ڊير آهي. جنهن تي کتا گڏ ٿيا آهن. جيڪو ان تي وڌيڪ ويهندو. اهو ڪتي کان بہ خراب هوندو. ڇو تہ ڪتو ڍير مان مطلب جي شيءِ کڻي هٽي ويندو آهي مگر دنيادار ان تان هٽڻ جو نالو ئي نه وٺندو آهي". ان مان ظاهر آهي تہ هو دنيا ۽ دنياوارن کان ڪيترو بيزار هو. طريقت وارن لاءِ اها بيزاري ۽ لاڳاپن لاهڻ واري حالت خوشيءَ جو سبب هوندي آهي. منڍ ۾ پڙهڻ سان چاھ هوندو هئس. ان ۾ وقت جي امام جو مرتبو حاصل كيائين. پوءِ سمورا كتاب دريا م أچلي ڇڏيائين ۽ چيائين: نعر الدليل انت واما الاشتغال بالدليل بعد الوصول محال. "اوهان چڱي رهبري ڪئي. منزل تي پهچڻ کان پوءِ رهبر جي ضرورت نہ هوندي آهي". رهبر جي ضرورت تيستائين هوندي آهي. جيستائين سالڪ هلندو رهي. جڏهن منزل جي بارگاه اچي ويندي آهي. تڏهن رستا يا دروازا بيڪار هوندا آهن. مشائخ جو خيال آهي تہ اها شيءِ احمد کان سڪر (بيهوشي) جي حالت ۾ جاري ٿي هوندي. ڇو جو طريقت جي رستي ۾ جنهن چيو تہ مون منزل حاصل ڪري ورتي آهي. اهو گمراھ بڻجي ويو. ڪنهن منزل جو حاصل ڪرڻ اڳئين منزل کان پري ٿيڻ آهي. ٻيو ڪر ڪار اجايو آهي. فارغ ٿيڻ سستي آهي. ميلاپ ڪابہ شيءِ ناهي. ڪر ۽ فرصت ۾ هڪ لاڳاپو آهي ۽ ٻئي انساني صفتن ۾ شامل آهن. ميلاپ ۽ جدائي خدا تعاليٰ جي مرضي ۽ ڪامل قدرت تي ڀروسو رکن ٿا. الله جو ميلاپ ناممڪن آهي. قرب ۽ ويجهڙائيءَ جو انهيءَ ذات سان ڪوبہ لاڳاپو ڪونهي. ميلاپ اهو آهي تہ انسان کي الله تعاليٰ وٽان عزت نصيب ٿئي ۽ جدائي اها آهي تہ هو ذليل ۽ خوار هجي.

منهنجو خيال آهي. تد ابي الحواري وصول جو لفظ الله تعاليٰ جي راه حاصل ٿيڻ جي معنيٰ ۾ ڪر آندو آهي. الله جو رستو ڪتابن مان حاصل نہ ٿيندو آهي. جڏهن چٽو رستو سامهون هوندو آهي تڏهن ڪنهن جي رهبري يا سمجهاڻي جي ضرورت نہ رهندي آهي. علم جي پوري ڪرڻ (تحصيل) کان پوءِ ڪتاب ۽ گفتگو جي ضرورت ناهي. مشائخن به ائين ڪيو آهي. مثلاً وڏي شيخ ابو سعيد فضل الله بن محمد الميهني وغيره به ڪتاب دريا ۽ ۾ اُڇلي ڇڏيا هئا. ڪن رسم جي چاهيندڙن به انهن جو نقل ڪيو آهي مگر انهن اهو پنهنجي سستي ۽ جهالت جي ڪري ڪيو آهي. وڏن مشائخن جو مطلب يون مڌيت ۾ انهن جو نقل ڪيو آهي مگر انهن اهو پنهنجي سستي ۽ جهالت جي ڪري ڪيو آهي. وڏن مشائخن جو مطلب رون. حقيقت ۾ اها حالت سُڪر (نشي) جي ذات جي وڃ ۾ ڪاب شيء نهجي ۽ دنيا ۽ دنياوارن سان ناتا پوري طرح ٽٽي رون. حقيقت ۾ اها حالت سُڪر (نشي) جي آهي. ڪنهن نئين يا سيکڙاٽ کي ائين ڪرڻ نه گهرجي. ڇو ته بلندي واري درجي تي پهتل (متمڪن) ماڻهو لاءِ ٻئي جهان (ڪوئين) حجاب بڻجي نٿا سگهن تہ ڪاغذ جا پرزا (ڪتاب) انهن لاء ڪپڙو حجاب بڻبا. جڏهن دل ئي لاڳاپن کان دور تي وئي تہ پوءِ ڪاغذ جي ٽڪرن جي ڪهڙي حيثيت رهندي. ڪان مان ادا نه دريا ۽ روجهڻ ۾ سندن مراد معنيٰ جي تحقيق سان عبارت جو انڪار آهي. بهتر اهو آهي ته عبارت کي زبان سان ادا نہ ڪيو وڃي ڇو تہ جيڪي ڪتاب ۾ لکيل آهي ۽ جيڪا عبارت جو انڪار آهي. بهتر اهو آهي ته عبارت کي زبان سان ادا نہ ڪيو وڃي ڇو تہ جيڪي ڪتاب ۾ لکيل آهي ۽ جيڪا عبارت جو انڪار آهي. بهتر اهو آهي ته عبارت کي زبان سان ادا نه ڪيو وڃي ڇو تہ جيڪي ڪتاب ۾ لکيل آهي ۽ جيڪا عبارت زبان تي جاري آهي سا انهيءَ عبارت کي زبان سان ادا نه ڪيو وڃي ڇو ته جيڪي ڪتاب ۾ لکيل آهي ۽ جيڪا عبارت زبان تي جاري آهي سا نهيءَ عبارت کي زبان سان ادا نه ڪيو وڃي ڀر تي ڪرن ته ڪي جان جي غلبي ۾ ڪوب ٻُڌڻ وارو نه ملي سگهيو هو. هو پنهنجي حال جي مري ڪي ڪي ڪي ڪرن ڪي ڏهن سر ڪي خبر مي ڪي ٿي رو يو ته ڪي ته آهي ته عبارت کان وڌيڪ ته آهي. ڪيو وڃي ڪي تي ڪرن تي لکي ڇڏين ڪي حال جي غلبي ۾ ڪوب ٻُڌڻ وارو نه ملي سگهيو هو. هو پنهنجي حال جي سمجهاڻي

ير اُڇلي ڇڏيائين ۽ چيائين: اوهان سٺا رهبر آهيو مگر اوهان ۾ مشغول ٿيڻ محال آهي. هي ب ٿي سگهي ٿو ته هن رٽ تمام گهڻا ڪتاب هئا جن جو واسطو وردن. وظيفن ۽ معاملن سان هو. انهن جي ضرورت ڪانه عشي. تنهنڪري انهن تمان هٿ کنيائين ۽ انهن جي عبارت کي ترڪ ڪيائين الله بهتر ڄاڻندڙ آهي. 23- حضرت ابوحاهد احمد بن خضروب بلخي رح:

جوانمرد سپاهي ۽ خراسان جو آفتاب ابواحمد بن خضرويه وڏي حال وارو ۽ وقت جي طريقت وارن جو ساراهيل هو. ينهنجي زماني ۾ صوفين جو پيشوا ۽ عام و خاص جو پيارو بزرگ هو. ملامت وارن بزرگن مان هو ۽ سياهين وارو لباس پائيندو هو. سندس گهر واري حضرت فاطمه به وڏي شان واري عورت هئي. بلخ جي امير جي ڌيءَ هئي. جڏهن سندس دل ۾ توبھ جو خيال پيدا ٿيو. تڏهن هن احمد کي پيغام ڏنو تہ هو سندس پيءَ کي درخواست ڪري. احمد منظور نہ ڪيو. حضرت فاطمه وري ماڻهو موڪليو ۽ چيو تہ مون کي توهان ۾ جوانمردي جي اميد هئي. اوهان کي هڪ عورت جي رهبري ڪرڻ گهرجي ۽ نہ وري رهزني. حضرت احمد راضي ٿي ويو ۽ هن جي پيءُ کي درخواست ڪيائين. هن پنهنجي ڌيءَ جو سگَ هن کي ڏنو. حضرت فاطمه پنهنجي گهر ۾ گوشه نشين ٿي وئي. جڏهن احمد ابو يزيد جي زيارت جو ارادو ڪيو. تہ فاطمه بہ گڏجي هلي جڏهن حضرت ابو يزيد جي سامهون فاطمه برقعو مٿي ڪري ڇڏيو ۽ هن سان ڪنهن حجاب کان سواءِ گفتگو ڪيو تہ احمد کي وڏو تعجب ٿيو ۽ غيرت وچان فاطمه کي چيائين: مون کي ٻڌاءِ تہ ابو يزيد جي سامهون ايترو بي تڪلف ٿي گفتگو ڪرڻ جو مطلب ڇا آهي ؟ فاطمه جواب ڏنو: تون منهنجي طبعيت کان واقف آهين ۽ ابو يزيد منهنجي طريقت کي ڄاڻندڙ آهي. توسان نفس جي لالج جو لاڳاپو آهي ۽ هن سان خدا جي راھ جو واسطو آهي. ان ڳالهہ جو پڪو دليل هيءُ آهي ته هن کي منهنجي صحبت جي ضرورت ناهي. تون منهنجي صحبت جو محتاج آهين. اهڙيءَ طرح هو ابو يزيد سان بي تڪلف تي گفتگو ڪندي رهي. هڪ ڏينهن ابو يزيد فاطمه جو هٿ ڏٺو مينديءَ سان رڱيل هو. پڇيائين: هي ڇو؟ فاطمه جواب ڏنو تہ اڄ تائين تو منهنجو هٿ ۽ ان تي مينديءَ جو رنگ نہ ڏٺو هو. مون لاءِ اوهان جي صحبت خوشيءَ جو سبب هئي. هاڻي اوهان جي نظر منهنجي هٿ ۾ مينديءَ جي رنگ تي آهي. ان ڪري صحبت حرام ٿي ويئي. اتان نڪري نيشاپور اچي ويا ۽ اتي ئي رهيا. نيشاپور جي ماڻهن کي هن لاءِ وڏي عقيدت هئي. جڏهن يحيئ بن راضي نيشاپور ۾ آيو تہ احمد سندس دعوت جو ارادو ڪيو. فاطمه کان پڇيائين تہ دعوت لاءِ ڪهڙي سامان جي ضرورت آهي؟ فاطمه چيو: ايتريون ڳئون. رڍون. ايتري سبزي. مصالح. خوشبوءِ. بتيون ۽ ويھ گڏھ. احمد پڇيو: گڏھ ڇا لاءِ؟ فاطمه جواب ڏنو: جڏهن ڪو نيڪ ماڻهو ڪنهن نيڪ ماڻهوءَ وٽ مهمان ٿئي تہ آسياس جي ڪتن جو بہ حق ٿيندو.

ابو يزيد فاطمه جي باري ۾ چيو: من اراد ان ينظر اليٰ رجل من الرجال مختوم تحت لباس النسوان فلينظر اليٰ فاطمه رحمها الله. "جيڪڏهن ڪو ماڻهو ڪنهن مرد کي زناني لباس ۾ ڏسڻ چاهي اهو فاطمه کي ڏسي". ضرت ابو حفص حداد رح جو قول آهي: لولا احمد بن خضرويه ما ظهرت الفتوة. "جيڪڏهن احمد بن خضرويه نه هجي ها تہ جوانمردي به نه هجي ها". احمد جا قول تمام مٿانهان آهن. هو تهذيب وارين روايتن لاء مشهور آهي. اخلاق ۽ تصوف تي سندس بيشمار ڪتاب آهن. هڪ دفعي فرمايائين: الطرق واضح والحق لائح و الراعي قد اسمع فما التحير بعدها الامن العمي. "رستو ظاهر آهي. حقيقت روشن آهي. پاسبان سڏي چڪو آهي. ان هوندي به ڪو ڀٽڪي وڃي ته سندس انڌي هجڻ جو تصور آهي". رستو ڳولڻ بيوقوفي آهي ۽ پاسبان سڏي چڪو آهي. ان هوندي به ڪو ڀٽڪي وڃي ته سندس انڌي هجڻ جو تصور آهي". رستو ڳولڻ بيوقوفي آهي يو ته الله جي راه سج وانگر روشن آهي. الله تعاليٰ جي ذات ايتري ظاهر آهي جو ان جي تلاش جي ضرورت ئي ناهي. سندس قول آهي: استرعز فقرڪ. "پنهنجي فقر جي عزت کي لڪائي رک". ماڻهن کي ائين نه چوندا وتو ته اسان فقير آهي: استرعز فقرڪ. "پنهنجي فقر جي عزت کي لڪائي رک". ماڻهن کي ائين نه چوندا وتو ته اسان فقير آهي. سندس قول آهي: استرعز فقرڪ. پنهنجي فقر جي عزت کي لڪائي رک". ماڻهن کي ائين نه چوندا وتو ته اسان فقير آهيون. حقيت ۾ فقير خدا جو انعام آهي ۽ ان جو راز ظاهر ڪرڻ نه گهرجي. هن ڪنهن انهن کي

74

هو. امير ماڻهو گهر وڃي هن ڏانهن اشرفين جي ٿيلهي موڪلي. هن اها ٿيلهي واپس موڪلي ۽ چيو: اها منهنجي راز کولڻ جي سزا آهي. اها ڳالهہ سندس سچي فقر جو دليل آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

24- حضرت ابوتراب عسبڪر بن الحسين نخشبي رحہ: توڪل وارن جو امام ۽ زماني وارن جو ساراھيل.

حضرت ابوتراب عسڪري رح خراسان جي وڏن ۽ اڳواڻن مشائخن مان هو. جوانمردي. عبادت ۽ پرهيزگاري ۾ مشهور هو. <sup>6</sup>سندس ڪرامتون ۽ عجيب ڳالهيون بيشمار آهن. سير ۽ سفر ڪرڻ وارن صوفين ۾ کيس خاص درجو مليل هو. دنيا کان منهن موڙي رڻن ۽ جبلن ۾ اڪيلو گهمندو وتندو هو. هن جو موت بـ بصري جي رڻ ۾ ٿيو. مرڻ کان پوء ڪيترن ڏينهن تائين سندس مڙه رڻ ۾ ڏٺو ويو. ڪعبي ڏانهن منهن ڪيو بيٺو هوندو هو. هٿ ۾ لٺ هيس. ۽ پاڻيءَ جو ٿانءُ سامهون پيو هو. چيريندڙ ۽ جهنگلي جانور هن جي ويجهو نه ايندا هئا. سندس قول آهي: الفقير قوته ما وجد و لباسه ماستر و مسڪنه حيث. "ڊرويش جي خوراڪ اها آهي جيڪا کيس ملي. سندس لباس اهو آهي. جيڪو سندس اوگهڙ ماستر و مسڪنه حيث. "ڊرويش جي خوراڪ اها آهي جيڪا کيس ملي. سندس لباس اهو آهي. جيڪو سندس اوگهڙ ي درويش جي پنهنجي خواهش نه هوندي آهي. سچي دنيا هنن ٽن مصيبتن ۾ قاتل آهي ۽ ٽنهي جي لاچ ڪر ۾ مشعول رکندڙ آهي. اها ظاهري صورت آهي. حقيقي معنيٰ ۾ درويش جي خوراڪ وجد آهي. ان جو لباس پرهيزگاري آهي ۽ سندس رکندڙ آهي. اها ظاهري صورت آهي. حقيقي معنيٰ ۾ درويش جي خوراڪ وجد آهي. ان جو لباس پرهيزگاري آهي ۽ سندس روڻ جي جي جي عليه معرب ۽ ميندي آهي. سچي دنيا هن ٽن مصيبتن ۾ قاتل آهي ۽ ٽنهي جي لاچ ڪر ۾ مشعول روڻ شي و حقيقت جي وستي آهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: وان ليواستقاموا عليٰ طريقه لاسُقينا هر ماء عرکيا. "جيڪڏهن هو حقيقت جي رستي تي ثابت قدر رهندا ته اسان انهن تي رحمت جو مينهين وسائينداسون". وري فرمان آهي: "وريشا وَ لياس تقويٰ ذالڪ خير. "عمدو لباس مگر پرهيزگاري جو لباس بهتر آهي ". حضور آهي جن فرمايو آهي: الفر وريشا وَ لياس تقويٰ ذالڪ خير. "عمدو لباس مگر پرهيزگاري جو لباس بهتر آهي ". حضور آهي جن فرمايو آهي: الفي تر وريشا وَ لياس تقويٰ ذالڪ خير. "عمدو لباس مگر پرهيزگاري جو لباس بهتر آهي ". حضور آهي جن فرمايو آهي: الفي تي وريشا وَ لياس تقويٰ ذالڪ خير. "عمدو لباس مگر پرهيزگاري جو لباس بهتر آهي ۽ مينهين و طينيت هر مي وري فرماين آهي . وريشا وَ يو سنه ميه مو منه هي ۽ معدو مي جو مي خوراڪ ويجهڙائي جو شراب وريش ۽ چنا هي جنوبي ديو تي جي جو عالر آهي ". ڪيا جو علين خوراڪ ويجهڙائي جو شراب مي نه مي وي رو په مي اندس معاملا

25- حضرت ابو زكريا يحيئ بن معاذ رحه:

هي حال ۾ بلند ۽ سيرت ۾ نيڪ هو. حقيقت جي رستي ۾ الله تعاليٰ جي اميد واري مذهب تي هلندڙ هو. حضرت محصري رح جو چوڻ آهي، تہ الله تعاليٰ جي طرف کان ٻه يحييٰ آيا. هڪ نبي ۽ ٻيو ولي. حضرت يحييٰ بن زڪريا عليه السلام خوف جي طريقي تي اهڙيءَ طرح هلندڙ هو جو سمورا دعوا ڪندڙ خوف ۾ پنهنجي چڱائي کان نااميد تي ويا هئا. حضرت يحييٰ بن معاذ رح اميد جي رستي اهڙيءَ طرح هلندڙ هو جو اميد جا سمورا دعوا ڪندڙ بيڪار ٿي ويا ۽ چيائون حضرت يحييٰ بن زڪريا عليه السلام جو حال معلوم آهي، يحييٰ بن معاذ جو ڪهڙو حال ٿيندو؟ جواب مليو: هو جهالت کان پاڪ هو ۽ ان کان ڪوبه وڏو گناه نہ ٿيو آهي. معاملت ۽ ان جي برتاءَ ۾ سرگرم هو. ڪوبه سندس خاڪ کي پهچي نٿي سگهيو. سندس دوستن جي پڇا ڪئي. اوهان جو مذهب اميد وارو آهي مگر معاملت ۾ اوهان ڊجندڙ آهيو. ان جو ڪهڙو مطلب آهي؟ چيائين: ٻانهپ جو ترڪ ڪرڻ گمراهي آهي. خوف ۽ اميد دين جا ٿنيا آهن. جيڪڏهن ڪو ايمان جي هڪ ٿني سگهيو. سندس دوستن جي پڇا ڪئي. اوهان جو مذهب اميد وارو آهي مگر معاملت ۾ اوهان ڊجندڙ آهيو. ان جو ڪهڙو مطلب آهي؟ چيائين: ٻانهپ جو ترڪ ڪرڻ گمراهي آهي. خوف ۽ اميد دين جا ٿنيا آهن. جيڪڏهن ڪو ايمان جي هڪ ٿني جي پيروي ڪندو تہ هو ڪڏهن بہ ذلت جي کرنا ۽ اي مي مگر معاملت ۾ اوهان ڊجندڙ آهيو. ان جو اميد وارو ميلاپ جي اميد ۾ عبادت ڪئيو آهي. ٻانهپ کان سواءِ ٻيئي غلط آهن. ٻانهپ جي موجود هوندي تہ ٻئي اميد وارو ميلاپ جي اميد ۾ عبادت ڪندو آهي. ٻانهپ کان سواءِ ٻيئي غلط آهن. ٻانهپ جي موجود هوندي تہ ٻئي

هن جا بيشمار ڪتاب لکيل آهن. سندس قول ۽ اشارا لطيف آهن خلفاءِ راشدين کان پوءِ هي پهريون طريقت وارو هو. جيڪو ممبر تي چڙهيو. مون کي سندس ڪلام لاءِ وڏي ارادت آهي جيڪو سوز سان ڀريل آهي. ڪنن لاءِ وڻندڙ. معنيٰ ۾ دقيق ۽ عبارت ۾ فائدي وارو آهي. سندس قول آهي: الدنيا دارالاشغال و الا آخرة دارالاهوال ولابزال العبد بين الاشتغال و

الأهوال حتيٰ يَتَقرب القرار اما الي الجنة وَ اما الي النار. "دنيا شغلن جي جاءِ آهي. آخرت هول (خوف) جي جاءِ آهي. بانهو هميشه خوف ۽ اُميد جي وچ ۾ رهندو آهي. ايتري تائين جو جنت ۾ راحت حاصل ڪري يا وري دوزخ جي باهم ۾ سڙي ". نصيب وارو ماڻهو اهو آهي جيڪو شغلن کان آجو رهي ۽ هول (خوف) کان حفاظت ۾ هجي. ٻنهي جهانن کان ڪنارو ڪري. الله سائين سان مشغول هجي. يحييٰ شاهوڪاري (غنا) کي درويشي کان وڌيڪ ڄاڻندو هو. ريءَ ۾ جڏهن مٿس گهڻو قرض چڙهي ويو. تڏهن خراسان هليو ويو. بلخ جي ماڻهن کيس روڪي ڇڏيو. اتي ڪجهہ وقت تائين واعظ ڪندو رهيو. ماڻهن کيس هڪ لک درهر نذراني طور ڏنا تہ جيئن هو قرض لاهي سگهي. ريءَ ڏانهن واپس اچي رهيو. هو. تر واٽ تي ڌاڙيلن جي وَر چڙهي ويو جيڪي سندس سموري چاندي قري ويا. هٿين سکڻي نيشا پور آيو ۽ اُتي وفات ڪيائين.

26- حضرت ابو حفص عمرو بن سالم نيشاپوري حدادي رحم:

طريقت جي وڏي درجي وارن بزرگن مان هو. مشائخ سندس گهڻي تعريف ڪندا هئا. حضرت ابوعبدالله بيوردي ۽ حضرت احمد بن خضرويه سان صحبت ڪئي هئائين. شاھ شجاع سندس زيارت لاءِ ڪرمان مان آيو هو. مشائخن جي زيارت لاءِ بغداد ويو. عربي زبان نہ ڄاڻندو هو. بغداد ۾ مريدن پاڻ ۾ چيو. ڪيڏي شرم جي ڳالهہ آهي جو مشائخ سڳورن جي ڳاله سمجهڻ لاءِ اسان جي مرشد کي ترجمان جي ضرورت پوي ٿي. شونيزيه واري مسجد ۾ مشائخن سان ملاقات ٿيس. انهن ۾ حضرت جنيد رح بہ موجود هو. حضرت ابوحفص نهايت فصيح عربي ۾ گفتگو ڪئي ۽ سمورا مشائخ سندس مصاحت تي واه واه ڪرڻ لڳا. هن کان پڇيائون: ما الفتوة. جوانمردي ڇا آهي؟ چيائين اڳ ۾ اوهان مان ڪو ٻڌايئي. حضرت جنيد<sup>رج</sup> چيو: الفتوة عندي ترك الرؤية واسقاط النسبة." منهنجي خيال ۾ جوانمردي اها آهي. تہ جوانمردي كي جوانمردي نه سڏيو وڃي ۽ ان کي پنهنجي ذات سان نسبت نه ڏني وڃي". هن چيو: ما احسن ما قال الشيخ ولمه کن الفتوة عندي ادا الاتصاف و ترك مطالبة الاتصاف. "شيخ صاحب سٺو چيو آهي پر منهنجي خيال ۾ جوانمردي انصاف ڪرڻ ۽ ينهنجي ذات لاءٍ انصاف نه گهر كي سڏيندا آهن". حضرت پنهنجن مريدن كي چيو: قوموا يا اصحابنا فقد زاد ابو حفص على آدم وذريته. "دوستو اٿو. ابوحفص جوانمردي ۾ آدم ۽ ان جي اولاد کان اڳتي نڪري ويو آهي". سندس شروعات واري زندگي جي باري ۾ مشهور آهي. تہ هڪڙي عورت جي محبت ۾ گرفتار هو. پنهنجن دوستن جي صلاح سان نيشاپور جي هڪ يهوديءَ کان مدد گهريائين. يهودي چيس تہ چاليھ ڏينهن جي نماز ۽ دعا کي ترڪ ڪر. ڪوبہ نيڪيءَ جو ڪر نہ ڪر. ۽ ڪابہ نيڪي جي نيت نہ ڪر. پوءِ مون وٽ اچ. مان اهڙو انتظام ڪندس جو محبوب تنهنجي پيرن ۾ اچي پوندو. ابو حفص يهوديءَ جي هدايتن تي عمل ڪيو ۽ چاليهن ڏينهن کان پوءِ ان يهوديءَ وٽ ويو. هن واعدي موجب کيس هڪ نقش بڻائي ڏنو مگر اهو بلڪل بي اثر ثابت ٿيو. يهوديءَ چيو تہ مان سمجهان ٿو. تہ تو انهن چاليهن ڏينهن ۾ ضرور ڪو نيڪيءَ جو ڪر ڪيو هوندو. سوچ! حضرت ابو حفص چيو ٻيو. تہ ڪوبہ چڱو ڪر نہ ڪيو آهي. صرف رستي تان هڪ پٿر هٽائي ڇڏيو اٿر. تہ ڪنهن کي ٿاٻو نہ اچي. يهودي چيو: ان خدا جي حڪمن جي برخلاف نہ هل جنهن تنهنجي انهي ننڍڙي نيڪي کي بہ نہ وڃايو آهي! حالاتڪ تو چاليهن ڏينهن تائين لڳاتار هن جي حڪمن جي ڀڃڪڙي ڪئي آهي. ابو حفص توبهہ ڪئي ۽ اهو يھودي بہ مسلمان ٿيو.

حضرت ابو حفص لوهارڪو ڪر ڪندو هو. هن باورد وڃي ابوعبدالله باوردي جي هٿ تي بيعت ڪئي. هڪ ڏينهن نيشاپور اچي پنهنجي دڪان تي ويٺو ۽ هڪ انڌي قاريءَ کان قرآن ٻڌڻ لڳو. مٿس اهڙي ڪيفيت طاري ٿي وئي جو بيخود بڻجي ويو. باه ۾ هٿ وڌائين ۽ انبوريءَ کان سواءِ ٻرندڙ ڪوئلاهٿ ۾ کنيائين. دڪان تي ڪر ڪرڻ واري ڇوڪري اها حالت ڏني تہ خوف کان پيهوش ٿي ويو. ان کان پوءِ هن ڪوبہ ڪم نہ ڪيو ۽ دڪان تي واپس نہ آيو.

سندس قول آهي: تركت العمل ثير رجعت اليه ثير تركني العمل فلم ارجع اليه. "مون كبر كان منهن موڙيو ۽ وري

76

ان تي موٽي نہ آيس. وري ڪر مون کان منھن موڙيو ۽ مان ان ڏانھن موٽي نہ ويس جڏھن ڪو ماڻھو ڪنھن شيءِ کي تڪلف ۽ ڪرشش سان ترڪ جو مقام هن شيءِ کي حاصل ڪرڻ کان مٿي نہ هوندو آهي. ان جو دليل اهو آهي تہ ڪرشش سان حاصل ڪيل سموريون شيون مصيبت جو سبب هونديون آهن. قدر ان شيءِ جو ٿيندو آهي. جيڪا غيب جي پردي مان ظاهر ٿيندي آهي ۽ جتي بہ انساني اختيار هوندو آهي. اتي حقيقت جا لطيفا فنا تي ويندا آهن. تنھنڪري ٻانھي کي ڪنھن ڪر ڪرڻ يا نہ ڪرڻ جو اختيار ئي ڪونھي. عطا ڪرڻ ۽ فنا ڪرڻ الله تعاليٰ جي طرف کان آهي ۽ اهي ان جي تقدير موجب آهن. جڏهن عطا ٿيندي آهي. تڏهن تہ ان جي طرف کان ترڪ به هوندو آهي. جيڏهن اهڙي حالت ٿيندي آهي ۽ موتي انھي جو جو قدر بہ ٿيندو آهي. ۽ جن جو تيار ئي ڪونھي. عطا ڪرڻ ۽ فنا ڪرڻ الله تعاليٰ جي طرف کان آهي ۽ اهي ان جي تقدير جو قدر بہ ٿيندو آهي. چو ته ونڻ ۽ ترڪ ڪرڻ جو درجو ان جي طرف کان آهي. ائين نہ آهي جو پانھو پنھنجي طرف کان نفعو يا ترڪ ڪندو آهي. معلوم ٿيو. تہ جيڪڏهن مريد هزار سال الله تعاليٰ وٽ قبول ٿيڻ جي ڪوشش ڪري. تڏهن به ممڪن ناهي. جو الله تعاليٰ هڪڙي گھڙيءَ لاءِ بہ قبوليت عطا ڪري. تنھنڪري ان جي يڏهن به ورف کان ممڪن ناهي. جو الله تعاليٰ هڪڙي گھڙيءَ لاءِ بہ قبوليت عطا ڪري. تنھنڪري ان جي قبول ٿيڻ جي ڪر مو تر م همڪن ناهي. جو شي آڳ ۾ ئي شامل هوندي آهي. بندي لاءِ خلوص کان سواءِ ٻي ڪاب واهه ناهي. تنهنڪري عزت وارو هميشه واري خوشي آڳ ۾ ئي شامل هوندي آهي. بندي لاءِ خلوص کان سواءِ ٻي ڪاب واهه ناهي. تنهنڪري عزت وارو پانھو اهو آهي. جيڪو سببن جو لاڳاپو ٽوڙي الله تعاليٰ سان دل لڳائي.

27- ابوصالح احمدون بن احمد بن عمارة القصار:

پراڻن مشائخن مان هو. زهد ۽ پرهيزگاريءَ ۾ اڳرائي ڪندڙ هو. فقه ۽ اصول جي علمن ۾ وڏو درجو هٿس. نوري فرقي سان لاڳاپو رکندڙ هو. طريقت ۾ ابوتراب نخشبي ۽ علي نصرآبادي جو مريد هو. سندس معاملات جون رمزون ۽ مجاهدت ۾ ڪلار ڏکيو آهي. مشهور آهي تر جڏهن سندس اهو درجو علم ۾ بلند ٿيو تر نيشاپور جا ماڻهو هن وٽ آيا ۽ عرض ڪيائون تد ممبر تي چڙهي ڪجه واعظ ڪريو. تد عام ماڻهو فائدو وٺي سگهن. چيائين تد مون کي واعظ ڪرڻ نيڪ نٿو لڳي. ڇو تد منهنجي دل اڃا دنيا ۽ دنيا جي مانَ مرتبي ڏانهن مائل آهي. منهنجي واعظ مان ڪوب فائدو ن ٿيندو، ڇو تد اهڙي واعظ جو ڪنهن بد دل تي اثر تر ٿيندو. بي اثر ڳالهم شرعيت سان مسخري ڪرڻ وانگر آهي. واعظ مڙي ماڻهو کي ڪرڻ گهرجي. جنهن بو دل تي اثر ند ٿيندو. بي اثر ڳالهم شرعيت سان مسخري ڪرڻ وانگر آهي. واعظ هڙي ماڻهو کي ڪرڻ گهرجي. جنهن بو دل تي اثر ند ٿيندو. بي اثر ڳالهم شرعيت سان مسخري ڪرڻ وانگر آهي. واعظ دور ٿي سگهي ٿو. ماڻهن پيوو: اڳين ماڻهن جو ڪلام ايتري قدر اثر وارو ڇو آهي؟ فرمايائين: اهي خدا جي رضا، نفس جي ڇوٽڪاري ۽ اسلام جي عزت لاءِ ڳالهائيندا رهيا. مگر اسان مخلوق ۾ مقبول ٿيڻ. دنيا جي طلب ۽ نفس جي عزت لاءِ ڳالهائيندا آهيون.جيڪو الله جي مراد مطابق ڳالهم ڪندو آهي. فرمايائين: اهي خدا جي رضا، نفس مي ڀوٽڪاري ۽ اسلام جي عزت لاءِ ڳالهائيندا رهيا. مگر اسان مخلوق ۾ مقبول ٿيڻ. دنيا جي طلب ۽ نفس جي عزت لاءِ وارن جي دلين تي رعب ڄمي ويندو آهي. جيڪو پنهنجي ذاتي مراد موجب ڳالهائيندو آهي. ان ۾ لوڀ ۽ ذلت هوندي آهي.

28- حضرت ابوالسري منصور بن عمار رحه:

انهن مشائخ سڳورن مان هو جيڪي منزل. مانَ ۽ مرتبي ۾ مٿانهان هئا. اصل عراق جو هو پر خراسان وارن ۾ ب مڃيل هوندو هو. سندس ڪلام تمام سٺو ۽ ان جي طرز بيان تمام لطيف هئي. واعظ ڪندو هو. روايت. درايت. حڪمن ۽ معاملات جو ماهر عالم هو. ڪي صوفي سندس تعريف ۾ گهڻو مبالغو نه ڪندا هئا. سندس قول آهي: سبحان من جعل قلوب العارفين ادعية الذڪر و قلوب الزاهدين ادعية التوڪل و قلوب المتوڪلين ادعية الرضا و قلوب الفقراء ادعية و قلوب اهل الدنيا ادعية الذڪر و قلوب الزاهدين ادعية مين عارفن جي دلين کي ذڪر جي جاءِ زاهدن جي دلين کي توڪل جي جاءِ، توڪل ڪندڙ جي دلين کي رضا جي جاءِ. فقيرن جي دلين کي ذڪر جي جاءِ زاهدن جي دلين کي توڪل جي جاءِ، توڪل ڪندڙ جي دلين کي رضا جي جاءِ. فقيرن جي دلين کي قناعت جي جاءِ ۽ دنياوارن جي دلين کي لالچ جي جاءِ بڻايو آهي". هي ڳالهہ سوچڻ جهڙي آهي، تہ الله تعاليٰ عضون ۽ احساسن کي بڻايو. تہ انهن جي حس ۽ ڪر ۾ به نسبت رکي. هٿن ۾ پڪڙڻ جي قوت، پيرن ۾ هلڻ جي طاقت. اکين ۾ ڏسڻ ۽ ڪنن ۾ ٻڌڻ جي قوت ۽ زبان ۾ ڳالهائڻ جي طاقت

هر هڪ دل جو ارادو مختلف ۽ هر هڪ دل جي خواهش الڳ نموني سان ٺاهيائين. ڪنهن دل کي گمراهي جي جڳه. ۽ ڪنهن دل کي معرفت جو مقام. ڪنهن دل کي قناعت جي جاءِ ۽ ڪنهن دل کي لوڀ ۽ لالج جي جاءِ بڻايائين. هن دل کان وڌيڪ ڪاب نرالي شيءِ پيدا نہ ڪئي. هن جو هڪ قول هي آهي: الناس رجلان عارف بنفسه فشغله في المجاهدة و الرياضة و عارف بربه وشغله بخدمته و عبادته و مرضانه. ماڻهن جا ٻ قسر آهن: هڪڙا پاڻ کي سڃاڻڻ وارا جيڪي مجاهدي ۽ رياضت ۾ مشغول رهندا آهن ۽ ٻيا پنهنجي رب کي سڃاڻڻ وارا جيڪي بندگي. عبادت. ۽ رضا جي طلب ۾ مصروف رهندا آهن. پهرئين قسر وارن جي عبادت رياضت ۽ ٻئي گروھ جي رياست هوندي آهي. اهي درجي حاصل ڪرڻ لاءِ عبادت ڪنڍا آهن ۽ مقامات کان فارغ هوندا آهن. ٻنهي ۾ ڪيترو نه فرق آهي. هڪڙن جي حياتي مجاهدو ۽ پين جي مشاهدو آهي.

سندس هڪڙو قول هي آهي: الناس رحلان مفتقر الي الله فهو في اعليٰ الدرحات عليٰ لسان الشرعيت و آخر لا يريٰ الاقتقار لما علم من فراغ الله من الخلق و الرق والاجل و السعادة و الشقاوة فهوفي افتقاره اليه و استغنائه به. "ماڻهر پن قسمن جا آهن: هڪڙا خدا جي نيازمند جن جوشرعيت ۾ وڏي ۾ وڏو درجو آهي. ٻيا وري بي نياز آهن ۽ سمجهندا آهن ته الله تعاليٰ ازل جي ڏينهن کان وٺي سڀني جي روزي. موت. حياتي. بخت جي چڱائي ۽ بدبختي مقرر ڪري ڇڏي آهي. حقيقت ۾ اهي ئي ماڻهو (خدا جا) نيازمند آهن. ۽ هن (الله ) کان سواءِ هر شيءِ بي نياز آهن. مهريان ماڻهو پنهنجي نياز مندي جي پردي ۾ لڪل آهن. ٻيا پنهنجي نيازمندي ۾ ڪشف وارا ۽ الله سان غني آهن. هڪڙا نعمت جا طالب ۽ ٻيا نعمت عطا ڪندڙ جا طالب آهن. نعمت جا طالب غني ٿيندا، تڏهن به فقير هوندا. نعمت عطا ڪندڙ جا طالب مشاهدي دولت سان مالا مال رهي فقير به آهن. تي آهن.

#### 29- حضرت ابوعبدالله احمد بن عاصم انطاكي رهم:

ولين جو ساراهيل. ۽ رضا وارن جو وڏو. حضرت ابوعبدالله بن عاصم رح طريقت وارن جو وڏو بزرگ هو. شرعيت جي علمن، اصول. فروع ۽ معاملت جو ماهر هو. تمام وڏي عمر تائين دنيا ۾ رهيو. پراڻن ۽ وڏن مشائخن سان صحبتون ڪيائين. تابعين جي پيروي ڪندڙ رهيو. حضرت بشر ۽ حضرت سري جي زماني جو هو. حضرت حارث محاسبي جو مريد ۽ حضرت فضيل سان ملاقاتون ڪري. ان جي صحبت کان فائدو ونندڙ هو. سڀني زبانن جو ماهر هو. سندس سٺا لطيفا ۽ بلند ڪلام مشهور آهن. سندس قول آهي: انفع الفقر ما ڪنت به متجلا وبه راضيا. "ڀلي ۾ ڀلي درويشي اها آهي. جيڪا تو لاءِ عزت جو سبب بغجي ۽ تون ان ۾ راضي هجين". يعني عام ماڻهن جي عزت ظاهري سببن سان ٿيندي آهي. مگر تو لاءِ عزت جو سبب بغجي ۽ تون ان ۾ راضي هجين". يعني عام ماڻهن جي عزت ظاهري سببن سان ٿيندي آهي. مگر درويش جي عزت سببن جي سبب (الله تعاليٰ) کان آهي. هو هر حالت ۾ هن ڏانهن ڌيان ڏيندو آهي ۽ سندس حڪمن جي آڏو مٿو نوائيندو آهي. درويشي سببن جي نه هجڻ جو ۽ شاهوڪاري (غنا) سببن جي وجود جو نالو آهي. سببن کان سواء آڏو مٿو نوائيندو آهي. درويشي سببن جي نه هج جو ۽ شاهوڪاري (غنا) سببن جي وجود جو نالو آهي. سببن کان سواء درويشي، خدا جي معرفت ۽ سببن سان درويشيءَ جي دعوا پنهنجو ڏيکاءَ آهي. تنهنڪري اهي سبب پردي جو سبب آهن ۽ انهن جو ترڪرڻ ڪشف ۽ سببن سان درويشيءَ جي دعوا پنهنجو ڏيکاء آهي. تنهنڪري اهي سبب پردي جو سبب آهن ۽ انهن جو ترڪرڻ ڪشف ۽ سببن سان درويشيءَ جي دعوا پنهنجو ڏيکاء آهي. تنهنڪري اهي سبب پردي جو سبب آهن ۽ يانهن جو ترڪرڻ ڪشف ۽ سونهن جو وسيلو آهن. ٻنهي جهانن جي دولت ڪشف، رضا ۽ غضب جي پردي ۾ آهي. اهي بيان درويشي بي يان درويشي جي ڪر ٿو ڪري.

30- حضرت ابو محمد عبدالله بن خُبيق رحہ: خدا جي خوف ۽ پر هيزگاريءَ جي رستي تي هلندڙ:

حضرت ابو محمد عبدالله بن خبيق رح تصوف جي متقي ۽ عبادت ڪندڙ مشائخن ۾ شمار ڪيو وڃي ٿو. صحيح حديثن ۾ روايت ڪندڙ هو. فقه، معاملت ۽ حقيقت ۾ ثوري مدرسي سان واسطو هئس. اُتان جي مريدن سان سندس لاڳاپو هو. تصوف ۽ معاملت ۾ سندس قول تمام لطيف آهن. سندس قول آهي: من اراد ان يَڪُون في حيات فلا يسڪن الطمع في قلبه. "جيڪو چاهي تہ پنهنجي زندگيءَ ۾ جيئرو رهي (يعني صحيح زندگيءَ جو طلب رکي) ان کي پنهنجي دل ۾ لاهج کي ڳجھ نہ ڏيڻ گھرجي". لائچي پنهنجي لائج جي هٿ سان هلاڪ تيندو آهي. لائج دل تي سُهر لڳائي ڇڏيندي

آهي ۽ مهر لڳل دل مثل هوندي آهي. مبارڪ آهي اها دل. جيڪا الله کان سواءِ ٻين لاءِ مثل هجي ۽ فقط الله تعاليٰ لاءِ جيئري هجي. دل جي بيدائش ۾ عزت ۽ ذلت ٻئي لڪل آهن. الله تعاليٰ جو ذڪر سندس عزت ۽ لالج ذلت آهي. سندس ئي قول آهي: خلق الله تعاليٰ القلوب مسڪن الذحتر فسارت مساڪن الشهرات من القلوب الا خوف مزعج او شوق مقلق. "الله تعاليٰ دلين کي ذڪر جي جڳه بتايو (مگر) نفس جي ويجهڙائيءَ جي ڪري آهي شهوت جي جڳه بڻجي ويون. دشمن جي پريشان ڪندڙ خوف آرام وڃائيندڙ شوق کان سواءِ آهي شهوت کان آجيون ٿي نٿيون سگهن". خوف ۽ شوق ايمان جا ٿنيا آهن. ايمان وارن جي دلين ۾ قناعت ۾ ذڪر هوندو آهي ۽ اهي ٿيوپ ۽ غفلت کان پاڪ هوندا آهن. مومن جي دل لالج ۾ شهوت جي پيروي نه ڪندي آهي. ڇو جو آهي شهون وحشت مان پيدا ٿينديون آهن ۽ وحشت واري دل ايمان کال خالي هوندي آهي. ايمان وارن جي دلين ۾ قناعت ۾ ذڪر هوندو آهي ۽ اهي لوپ ۽ غفلت کان پاڪ هوندا آهن. مومن جي دل لالج ۾ شهوت جي پيروي نه ڪندي آهي. ڇو جو آهي شيون وحشت مان پيدا ٿينديون آهن ۽ وحشت واري دل ايمان کان خالي هوندي آهي. ايمان جو واسطو الله تعاليٰ سان آهي ۽ وحشت هو جي غيل من پيدا هوندي آهي. دانگن جي چو موجي خاري خالي

31- حضرت ابوالقاسم جنيد بن محمد الجنيد القواريري رحم:

ظاهري ۽ باطن رارن ٻنهي ۾ مقبول هو. علم جي فن، اصول، فروغ ۽ معاملات ۾ ڪامل هو. ابوثوري جي صحبت ڪندڙ ۾ شامل هو. ڪلام ۾ وڏي بلندي وارو ۽ مٿانهين حال جو صاحب هو. سمورا صوفي کيس طريقت جو امام سڏيندا آهن ۽ ڪنهڻ دعوا ڪندڙ ماڻهوءَ کي هن تي اعتراض ناهي. حضرت سري سقطي رح جو ڀاڻيجو ۽ مريد هو. ماڻهن حضرت سري رح کان پڇيو: ڪنهن مريد جو درجو پنهنجي مرشد جي درجي کان مٿي به ٿي سگهي ٿو؟ فرمايائين: بيشڪ ٿي سگهي تو. هن جو چٽو دليل اهو آهي تہ جنيد منهنجو مريد آهي مگر سندس درجو مون کان مٿي آهي.

حضرت سري رح اها ڳاله سندس بردباري جي ڪري ڪئي ۽ اها سندس بصيرت جي ڪري هئي مگر ماڻهو پاڻ کان مٿي ند ڏسندو آهي ۽ هميشه هيٺ ڏسندو رهيو آهي. حضرت سري رح جي قول جو دليل ظاهر آهي. هن جنيد کي پنهنجي درجي کان مٿي ڏنو. توڙي سندس نظر جو مقام هيٺ هو. مشهور آهي تد حضرت سري رح جي حياتيءَ ۾ ماڻهن حضرت جنيد رح کي واعظ ڪرڻ جو عرض ڪيو مگام هيٺ هو. مشهور آهي تد حضرت سري رح جي حياتيءَ ۾ ماڻهن حضرت ڪري نٿو سگهان. هڪ رات خواب ۾ حضور ڪ جن کي ڏنائين. انهن کيس قرمايو: اي جنيد! ماڻهن کي پنهنجو ڪلام ٻنڍا. خدا تعاليٰ تنهنجي ڪلام کي ماڻهن لاءِ ڇوٽڪاري جو ذريعو بڻايو آهي. جاڳڻ بعد دل ۾ خيال ڪيائين تہ شايد ماڻي منهنجو درجو منهنجي مرشد کان مٿي ٿي ويو آهي. ڇو تد حضور ڪ جن حڪر ڪيو آهي. صبح سان حضرت سري رح هڪ مريد موڪلي حڪر ڪيو تر جڏهن جنيد نماز کان فارغ ٿئي تہ کيس چيو وڃي ته: مريدن جي چوڻ تي تو واعظ شروع نه خيري بغداد جي مشلخ جي درخواست به رد ڪري ڇڏي. مون چورائي موڪليو مگر راضي نه تئين. مگر هاڻي مشروع نه ڪيو. بغداد جي مشائخ جي درخواست به رد ڪري ڇڏي. مون چورائي موڪليو مگو راضي نه تئين. مگر هاڻي سندس ظاهر ۽ ڳجهي حال کان پوريء طرح واقف آهي. سندس درجو بلند آهي. ۽ معلوم ڏيس ته خيرت سري مشروع نه ڪيو. بغداد جي مشائخ جي درخواست به در ڪري ڇڏي. مون چورائي موڪليو مگو راضي نه تئين. مگر هاڻي مندس ظاهر ۽ پنهي حڪر آهي. اهو پورو ڪر. حضرت جنيد در حون اکيون کلي ويون. ۽ معلوم ٿيس تہ حضرت سري حضور ڪ جن جنيد ڪي واقف آهي. سندس درجو بلند آهي. چو تر هو جن يو جو يه ڪي ٿي ۽ معلوم ٿيس تہ خضرت سري حضور ڪ جن جنيد کي واعظ جو حري ڪيو واقف آهي. سندس درجو بلند آهي. چو تر هو جنيد جي رازن کان واقف آهي ۽ جنيد سندس حال کان بيخبر آهي. هندرت جنيد رح حضرت سري رح ورٽ خو آهي، غرمايائين ۽ پڇپائين.اوهان کي ڪيئن خبر پئي ته حضور ڪ جن مون کي واعظ ڪرڻ جو حڪر ڏنو آهي؟ فرمايائين؛ خواب ۾ غيب جي آواز ٻڌايو ته ڪيئن خبر پئي تر حضور ڪري واعظ جو حڪر ڏيو ويا آهن ته جيئن بغداد جا ماڻهو فائدو حاصل ڪن. اهو هن ڳاله جو دليل

هو وڏو عالي ڪلام وارو هو. ڪيتريون ئي لطيف رمزون بيان ڪيون اٿس. سندس قول آهي: ڪلام الانبيا نبا عن الحضور و ڪلام الصديقين اشارة جن المشاهدات. "نبين جو ڪلام الله وٽ حاضري جو پتو ڏيندو آهي ۽ صديقن جو ڪلام مشاهدي ڏانهن اشارو ڪندو آهي". خبر جو واسطو نظر سان. ۽ مشاهدي جو فڪر سان هوندو آهي. خبر ديدار متعلق هوندي آهي ۽ رمز جو واسطو غير سان هوندو آهي. تنهنڪري ولين جي ڪمال جي پڇاڙي. نبين جي ڪمال جي ابتدا هوندي آهي. نبي ۽ ولي جو فرق بلڪل ظاهر آهي. نبي ولي کان ڀلو هوندو آهي. بي دينن (ملحدن) جون ٻ جماعتون ولي

کي پهريون ۽ نبي کي ٻيون درجو ڏينديون آهن. جنيد رح فرمايو آهي: مون کي ابليس جي ڏسڻ جو شوق هو. هڪ ڏينهن مسجد جي دروازي تي بيٺو هئس. پري کان هڪ ڪراڙي ماڻهوءَ کي ايندو ڏٺر. ويجهو اچي هن مون ڏانهن ڌيان ڏنو. کيس ڏسڻ سان منهنجي دل ڊڄي وئي. مون پڇيو: تون ڪير آهين؟ تنهنجي هيبت کان منهن جي دل ڏڪي وئي آهي؟ ڪراڙي چيو: مان اهوئي آهيان جنهن جي ڏسڻ جي توکي سے هئي. مون چيس: اي لعنتي! تون حضرت آدم کي سجدو ڇو نہ ڪيو؟ چيائين: اي جنيد توکي ڇا ٿي ويو آهي؟ ڇا مان الله جي غير کي سجدو ڪريان؟ مان ابليس جو جواب ٻڌي حيرت ۾ ٻڏي ويس. غيب جي آواز حڪر ڪيو. ته کيس چئو تون ڪوڙ ٿو ڳالهائين. جيڪڏهن تو ۾ فرمانبرداري جو جذبو هجي ها ته الله تعاليٰ جي حڪر جي ابتڙ نہ هلين ها. اهڙيءَ حالت ۾ تو خدا تعاليٰ جي ويجهڙائي ڇو حاصل نہ ڪئي؟ ابليس به منهنجي دل ۾ اچڻ وارو آواز ٻڌي ورتو ۽ رڙڪيائين: اي جنيد! تو مون کي ساڙي ڇڏيو. ائين چئي غائب ٿي ويو. هيءَ حڪايت حضرت جنيد رح جي پاڪر آهي ۽ مخوظ رهڻ جو دليل آهي. الله تعاليٰ جي ويجهڙائي ڇو حاصل نہ ڪئي؟ ابليس به منهنجي دل ۾ اچڻ وارو آواز ٻڌي ورتو ۽ رڙڪيائين: اي جنيد! تو مون کي ساڙي ڀنهنجن دوستن کي ابليس جي حڪايت حضرت جنيد رح جي پاڪرامني ۽ محفوظ رهڻ جو دليل آهي. الله تعاليٰ پنهنجن دوستن کي ابليس جي مڪر ۽ فري يا بي ويو. هي مڪرڙ تو گايو جن کي ماڙي ڪر کي بي خلي ڪي مي خلي ڏين چئي خلي جو جذبو هئي منهنهنجي دل ۾ لچڻ وارو آواز ٻڌي ورتو ۽ رڙڪيائين: اي جنيد! تو مون کي ساڙي ڇڏيو. ائين چئي غائب ٿي ويو. هيءَ منهنجي دل ۾ پي خلي در جي پاڪرامني ۽ محفوظ رهڻ جو دليل آهي. الله تعاليٰ پنهنجن دوستن کي ابليس جي مڪر ۽ فريب کان هميشه بچائيندو آهي.

هن کان هڪ مريد ناراض تي ويو ۽ سمجهڻ لڳو. تد هن کي به (طريقت جو) درجو حاصل تي ويو آهي. تنهنڪري هو مرشد جو محتاج ناهي. هڪ ڏينهن هو امتحان ونڻ جي ارادي سان وٽس آيو. حضرت جنيد رحه هن جي دل جي حالت کان واقف تي ويو. هن ڪو سوال پڇيو. هن چيو ته لفظي جواب تو چاهين يا معنيٰ جو؟ مريد چيو: مان ٻئي جواب ٿو چاهيان. چيائين لفظي جواب اهو آهي. تہ جيڪڏهن تون پنهنجو امتحان وٺين ها، ته هتي منهنجو امتحان وٺڻ نه اچين ها. معنوي جواب هي آهي، ته مون توکي ولايت جي درجي تان لاهي ڇڏيو. مريد جو منهن ڪارو ٿي ويو ۽ سندس دل جو سڪون ٽٽي پيو. توبه زاري ۾ مشغول ٿيو ۽ بيهودين ڳالهين کان پرهيز ڪرڻ لڳو. حضرت جنيد رح فرمايو: توکي اها خبر ناهي ته ولي رازن جا ڄاڻندڙ هوندا آهن ۽ تون سندس مقابلي جو تاب سهي نه سگهندين. پوءِ هن تي ڪجهه پڙهيائين ۽ کيس وري مراد حاصل ٿي وئي ۽ هو مرشدن جي ڪر ۾ دخل ڏيڻ کان پري رهيو ۽ توبهه ڪيائين.

طريقت جي شيخن جو شيخ. شرعيت جي امامن جو امام. صوفين جي بادشاھ. تڪلف جي مصيبت کان بيپرواھ. حضرت ابوالحسن احمد بن محمد نوري رح. معاملات ۾ تمام نيڪ. ڪلام ۾ تمام فصيح. مجاهدي ۾ تمام مٿانهون بزرگ هو. طريقت ۾ سندس اسڪول ئي نرالو هو. هو صوفين جي نوري جماعت جي پيروي ڪندڙ هو. صوفي جدا جدا ٻارهن جماعتن ۾ ورهائجي سگهن ٿا. انهن مان ڏھ مڃيل آهن. اهي هي آهن: (1) محاسبي (2) قصاري (3) طيفوري (4) جنيدي (5) نوري (6) سهلي (7) حڪيمي (8) خرازي (9) خفيفي (10) شطاري. اهي سمورا الله جي راھ تي آهن ۽ اهل سنت جماعت ۾ شامل آهن. باقي ٻ جماعتون رد ڪيل (مردود) آهن. انهن مان هڪڙي جماعت صات مئان واسطو رکندا آهن. آهي. اهي حلول (بدن ۾ داخل ٿيڻ) ۾ منجهيل آهن. مسالمي ۽ مشبه فرقن جا ماڻهو هن جماعت صان واسطو رکندا آهن. ٻي رد ڪيل جماعت ملاهن جي آهي. جيڪا شرعيت کي ترڪ ڪندڙ ۽ ٻي ديني (الحاد) ۾ ڦاٿل آهي. آباحتي ۽ فارسي آهي دهي جماعت ۾ شامل آهن. اڳتي هلي هن ڪتاب جي هن مسالمي ۽ مشبه فرقن جا ماڻهو هن جماعت سان واسطو رکندا آهن. ٻي رد ڪيل جماعت ملاجين جي آهي. جيڪا شرعيت کي ترڪ ڪندڙ ۽ بي ديني (الحاد) ۾ ڦاٿل آهي. آباحتي ۽ فارسي ۽ الله العزيز.

حضرت نوري رح جي طريقت جو رستو تعريف جهڙو هو. سُستيءَ کي ترڪ ڪرڻ. سهولت ڳولڻ واري حالت کي ڇڏڻ. ۽ هميشه مجاهدي ۾ رهڻ ۾ اڳرو هوندو هو. چون ٿا. ته هو حضرت جنيد رح سان ملڻ آيو. ته هو ڪرسيءَ تي ويٺو هو. چيائين: يا أباالقاسر غشيتهر فصد روُڪ و نسحتهر فرموني بالحجارة. "اي ابوالقاسر تو هنن کان سچ کي لڪايو ۽ هنن توکي ڪرسيءَ تي ويهاريو. مون کين نصيحت ڪئي مگر انهن مون تي پٿر اڇلايا". تعريف جو تعلق نفس جي خواهش سان آهي ۽ نصيحت کي نفس سان مخالفت آهي. ماڻهو هر انهيءَ شيءِ جو دشمن هوندو آهي جيڪا هن جي نفس جي برخلاف هوندي آهي. کيس هر انهيءَ شيءِ سان محبت هوندي آهي جيڪا هن جي نفس جي خواهش

حضرت ابوالحسن نوري رح حضرت جنيد رح جو دوست ۽ حضرت سري رخ جو مريد هو. گهڻن ئي مشائخن سان ملاقات ڪئي هئائين ۽ سندن صحبت مان فائدو حاصل ڪيو هئائين. هو احمد بن الحواري سان به مليو هو. تصوف ۾ سندس لطيف اشارا ۽ سهڻا قول آهن. هن علم ۽ فن ۾ گهڻائي نازڪ نُڪتا بيان ڪيا آهن. سندس قول آهي: الجمع بالحق تفرقة جن غيره و تفرقة من غيره جمع بحق. "الله ڏانهن منهن ڪرڻ هر شيءِ کان پري ٿيڻ جو نالو آهي. ۽ هر شيء کان پري ٿيڻ الله تعاليٰ سان ويجهي ٿيڻ وانگر آهي ". يعني جنهن کي الله تعاليٰ ڏانهن لاڙي رکڻ جي توفيق آهي هو هر غيرالله کان ڪَٽجي ويندو آهي ۽ جيڪو غيرالله کان ڪٽيل آهي. ان جو لاڙو الله تعاليٰ ڏانهن لاڙي رکڻ جي توفيق آهي هو هر رکڻ مخلوقات جي غمر کان ڇوٽڪارو آهي. مخلوقات جي غمر کان ڀوٽڪاري دانله تعاليٰ ڏانهن او آهي. الله تعاليٰ ڏانهن لاڙو جڏهن اقبال ٺيڪ ٿيندو آهي ۽ جيڪو غيرالله کان ڪٽيل آهي. ان جو لاڙو الله تعاليٰ ڏانهن آهي. الله تعاليٰ ڏانهن لاڙو برکڻ مخلوقات جي غمر کان ڇوٽڪارو آهي. مخلوقات جي غمر کان ڇوٽڪارو ملندو. تر الله تعاليٰ ڏانهن آهي. الله تعاليٰ ڏانهن آهي. الله تعاليٰ ڏانهن لاڙو جڏهن اقبال ٺيڪ ٿيندو تڏهن ماڻهن کان پري ٿيڻ لاڙمي ٿيندو. ڇو تر به متضاد شيون هڪ جاءِ تي جمع نه ٿي سگهنديون آهن. مون ٻڌو آهي ته هو ٽي ڏينهن ۽ راتيون هڪ جاءِ تي بيهي روئي رهيو هو. ماڻهن حضرت جنيد رح کي ٻڌايو. هو آيو ۽ چيائين: اي ابوالحسن جيڪڏهن توکي علمُ آهي تر دانهن ڪُوڪ ڪرڻ الله تعاليٰ جي ڏو فائدي واري آهي ته مون کي ب ٻڌاءِ تر مان به ائين ڪريان. جيڪڏهن توکي علمُ آهي تر دانهن ڪو ڪرڻ الله تعاليٰ جي زماني واري آهي ته مون کي ب ٻڌاءِ تر مان به ائين ڪريان. جيڪڏهن توکي علمُ آهي تر دانهن ڪرو ڪرڻ الله تعاليٰ جي آهئي واري آهي ته مون کي ب

سندس قول آهي: اعز الاشيا ُ في زماننا شيئان عالم يعمل بعلمه و عارف ينطق هن حقيقته. "اسان جي زماني ۾ ٻ شيون تمام گهٽ آهن: هڪ جيڪو عالم پنهنجي علم تي عمل ڪري ۽ ٻيو عارف جيڪو پنهجي حال جي حقيقت بيان ڪري". عمل کان سواءِ علم نہ هوندو آهي ۽ حقيقت کان سواءِ معرفت نہ رهندي آهي.

حضرت نوري رح پنهنجي زماني جو ذڪر ڪيو آهي. اهي شيون هر هڪ زماني ۾ گهٽ رهيون آهن. جيڪو ب ڪنهن عالر يا عارف کي ڳوليندو آهي. اهو پنهنجو وقت آهي ۽ کيس پريشاني کان سواءِ ڪجه به هٿ نہ ايندو آهي. پاڻ کي نيڪ بڻائڻ جي ڪوشش ڪرڻ گهرجي جيئن سڄي دنيا عالر نظر اچي. خدا تعاليٰ ڏانهن لاڙو رکڻ کپي جيئن سڄي دنيا عارف ڏسڻ ۾ اچي. عالم ۽ عارف گهٽ آهن. گهٽ شيون مشڪل سان ملنديون آهن. جنهن شيءِ جي وجود جي ڄاڻ نہ هوندي. ان شيءِ ڳولڻ ۾ وقت وڃائڻ کان سواءِ ڪجه به نہ ملندو. علم ۽ معرفت پنهنجي ذات کان مطلب ڪرڻ گهرجن ۽ حقيقت جي روشنيءَ ۾ پاڻ کي عمل تي مجبور ڪرڻ گهرجي.

سندس قول آهي: من عقل الاشيا<sup>ع</sup> با الله فرجوعه في ڪُل شيءِ الي الله. " جيڪي ماڻهو هر شيءِ کي الله جي طرف کان سمجهندا آهن. اهي هر شيء ۾ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيندا آهن". ملڪيت ۾ ملڪ جي جاءِ مالڪ سان ٿيندي آهي. الله ڏانهن ڏسڻ سان راحت ملندي آهي ۽ نہ مخلوق ڏانهن ڏسڻ سان. شين کي ڪمن جي سبب سمجهڻ ۾ مصبيت ئي مصيبت آهي. هڪ سالڪ لاءِ دنيا جي شين ڏانهن لاڙو ڪرڻ شرڪ جهڙو آهي ڇو تہ شين کي ڪر يا عمل جو سبب سمجهڻ سببن ۾ ٻُڏڻ آهي. سببن جي سبب يعني الله تعاليٰ ڏانهن لاڙي رکڻ ۾ ڇوٽڪارو حاصل ٿيندو آهي. 33- حضرت ابوعثمان سعيد بن اسماعيل حيري رهي:

هي پراڻن ۽ صوفين ۾ شمار ٿئي ٿو. پنهنجي زماني جو بينظير ماڻهو هو. سڀني ماڻهن جي دل ۾ هن لاءِ عزت ۽ پيار هو. ابتدا ۾ يحييٰ بن معاذ رح کان فائدو حاصل ڪيائين. پوءِ ڪج وقت شاھ شجاع جي صحبت ۾ رهيو. ان سان گڏ حضرت ابوحفص رح جي زيارت لاءِ نيشاپور ۾ آيو ۽ اتي رهي پيو ۽ ان صحبت ۾ سڄي حياتي گذاري ڇڏيائين. هڪ پختي روايت موجب هو ٻالپڻ کان وٺي حقيقت جي تلاش ۾ هوندو هو ۽ ظاهر وارن نفرت ڪندو هو. هن چيو: منهنجي دل چوندي هئي ته هن ظاهر کان سواءِ جيڪو عام ماڻهو ڄاڻن ٿا، شرعيت ۾ هڪ راز آهي. مان بالغ ٿيس ۽ هڪ ڏينهن حضرت يحيئي بن معاذ رح جي مجلس ۾ هي راز مون تي ظاهر ٿي ويو ۽ مون پنهنجو مقصد حاصل ڪيو. مون حضرت يحيني بن معاذ رح جي صحبت اختيار ڪئي. ڪجھ ماڻهو شاھ شجاع جي طرف کان آيا ۽ مون سان ان جو ذڪر

ڪيائون. منهنجي دل ۾ ان جي زيارت جو شوق پيدا ٿيو ۽ مان ريءَ کان ڪرمان روانو ٿيس ۽ شاھ شجاع جي صحبت واري طريقي جي طلب ڪير . هن مون کي خدمت جي اجازت نہ ڏني ۽ چيائين: "تنهنجي طبعيت رجا (اميد) ڏانهن مائل آهي ڇو تہ يحييٰ بن معاذ رح جو مقام رجا وارو آهي ۽ رجا وارا طريقت جي لائق نہ هوندا آهن. رجا سُستي جو سبب هوندي آهي. مون گهڻيون ئي زاريون ڪيو. ۽ ويھ ڏينهن سندس آستاني تي پيو رهيس. ويھن ڏينھن کان پوءِ مون کي حاضر ٿيڻ جو موقعو مليو ۽ مون کي قبوليت عطاقي . پوءِ شاھ شجاع جي صحبت ۾ رهيس. وڏي خيرت وارو مرد هو.

شاھ شجاع نيشاپور ۾ ابوحفص رح جي زيارت لاءِ اچي رهيو هو. مان به ساڻس گڏجي هليس. ابوحفص وٽ پهتاسون. شاھ شجاع کي قبا پهريل هئي. ابوحفص رح بيهي رهيو ۽ چيائين جنهن شيءِ جي تلاش عبا ۾ هئي، اها قبا ۾ ملي وئي. ان دوران منهنجي سموري ڪوشش اها هئي، ته مون کي ابوحفص رح جي صحبت نصيب ٿئي پر شاھ شجاع جو رعب روڪيون بيٺو هو. ابوحفص رح منهنجي ارادي جو اندازو لڳائي ورتو ۽ مان الله تعاليٰ کان روئي روئي دعا گهرندو رهيس. ته مون کي ابوحفص رح جي صحبت به نصيب ٿئي ۽ شاھ شجاع به ناراض نہ ٿئي. شاھ واپس ورڻ جو ارادو ڪيو ۾ مان به تيار ٿي ڪپڙا پاڻ لڳس. ان هوندي به منهنجي دل ابوحفص رح وٽ هئي. آخرڪار هن چيو: اي شاھ! صحبت ۽ مان به تيار ٿي ڪپڙا پاڻ لڳس. ان هوندي به منهنجي دل ابوحفص رح وٽ هئي. آخرڪار هن چيو: اي شاھ! صحبت جي فيض واري حق ۾ هن ڇوڪري کي مون وٽ ڇڏي وڃو. مون کي هن سان دل ٿي وئي آهي. شاھ مون ڏانهن ڏنو ۽ چيو: "شيخ جو حڪر مڃ". شاھ شجاع هليو ويو ۽ مان به ابوحفص رح جي خدمت ۾ رهي پيس. پوءِ سندس صحبت ۾ مون

الله تعاليٰ حضرت ابوعثمان رح کي ٽن مرشدن جي ڪري. ٽي مختلف درجا عطا ڪيا: رجا جو درجو حضرت يحييٰ جي صحبت ۾ ، غيرت جو درجو شاھ شجاع جي خدمت ۾ ، ۽ شفقت جو درجو حضرت ابوحفص رح جي مجلس ۾ . اهو جائز آهي. تہ مريد پنجن – ڇهن يا وڌيڪ مرشدن جي وسيلي مقصد جي منزل ماڻي ۽ مرشد جي صحبت ۾ کيس نئون درجو ملي. تڏهن به مناسب اهو آهي ته مريد، مرشد کي ڪنهن جاءِ تي به گهٽ نه ڪري. هن کي مرشد جي ڪمال کي ظاهر ڪرڻ نه گهرجي ۽ اهوئي چوڻ کپي ته مون سڀ ڪجھ انهيءَ جي صحبت مان حاصل ڪيو آهي. مگر سندس درجو تمام مٿانهون هو. اها اخلاق جي تقاضا آهي. مريدن کي درجن ۽ حال سان ڪوبه واسطو ڪونهي.

حضرت ابو عثمان رح نيشاپور ۽ خراسان ۾ تصوف جي تعليم ڏني. هن جنيد. رويم. يوسف بن الحسين ۽ محمد بن فضل رحمة الله عليهم جي صحبت حاصل ڪئي. ڪوبه ماڻهو هن وانگر پنهنجن مرشدن وٽان فيض حاصل ڪري نہ سگهيو آهي. خراسان وارن هن کي ممبر پيش ڪيو ۽ هن تصوف تي تقريرون ڪيون. هن جون تصنيفون تمام مٿانهين درجي واريون آهن. تصوف جي علم وارن فنن ۾ هن جون پختيون روايتون آهن. سندس قول آهي: حق لمن اعزه الله بالمعرفة ان لا يذله بالمعاصية. "جنهن کي خدا معرفت سان مٿي ڪري. ان تي لازم آهي تہ هو گناهن ۾ نه ڀرجي". ان ڳالهه جو واسطو انساني ڪمن ۽ الاهي حڪمن ميڻ ۾ لڳاتار ڪرشش ڪرڻ سان آهي. اهو نيڪ آهي تہ هو جنهن کي معرفت عطا ڪندو آهي. ان کي گناهن ۾ گرفتار تي. ذليل ٿيڻ کان بچائيندو آهي. تڏهن به معرفت ان جي عطا آهي ۽ گناهه انسان جو ڪر آهي. ان کي گناهن ۾ گرفتار تي. ذليل ٿيڻ کان بچائيندو آهي. تڏهن به معرفت ان جي عطا آهي ۽ گناه انسان جو ڪر آهي. جنهن کي الله جي طرفان عزت ملي. ان لاءِ پنهنجي فعل سان ذليل ٿيڻ ممڪن نه آهي. جيئن حضرت آدم عليه آهي. جنهن کي الله جي طرفان عزت ملي. ان لاءِ پنهنجي فعل سان ذليل ٿيڻ ممڪن نه آهي. جيئن حضرت آدم عليه السلام کي معرفت سان نوازيو ويو. مگر کيس ان جي ذات سان ڏليل تيڻ ممڪن نه آهي. جيئن حضرت آدم عليه 14هي. جنهن کي الله جي طرفان عزت ملي. ان لاءِ پنهنجي فعل سان ذليل تيڻ ممڪن نه آهي. جيئن حضرت آدم عليه 14هي. حضوت آن نوازيو ويو. مگر کيس ان جي ذات سان ڏليل ني ڪره ممڪن نه آهي. جيئن حضرت آدم عليه 1486 - حضرت ابوعبدالله احمد بن يحيئ جلابي وڪر

وڏن طريقت وارن مان هو ۽ پنهنجي وقت جو پيشوا هو. سندس نيڪيءَ جو طريقو ۽ سيرت تعريف جهڙا هئا. حضرت جنيد رح سان صحبت ڪيائين. حضرت ابوالحسن نوري ۽ ٻين مشائخن سان بـ ملاقات ڪئي هئائين. سندس ڪلام مٿانهون ۽ اشارا لطيف هئا. سندس قول آهي: همت العارف اليٰ مولاءِ فلم يعطف اليٰ شيءِ سواه. "عارف وٽ معرفت کان سواءِ ڪجهـ بـ نـ هوندو آهي". معرفت هن لاءِ دل جو سرمايو هوندي آهي ۽ دل بلڪل خدا ڏانهن مشغول هوندي آهي.

جيڪڏهن دل خراب خيالن واري هوندي تہ وهمن جو حملو ٿيندو ۽ اهي وهم پردو بڻجي ويندا .

چون ٿا. تہ هڪ ڏينهن هن هڪ باھ جي پوڄاري کي ڏنو ۽ هن جي سونهن سوڀيا ڏسي حيرت ۾ پئجي ويو ۽ هن جي سامهون بيهي رهيو. اُتان حضرت جنيد رح لنگهيو. هن عرض ڪيس: اي احترام وارا استاد. اهڙو سهڻو چهرو بہ جهنم ۾ وڃي سگهندو؟ حضرت جنيد فرمايو: پٽ اهو نفس جو کيل آهي. جنهن ۾ تن منجهي پيو آهين. اها عبرت جي جاءِ ناهي. جيڪڏهن تون عبرت جي اک سان ڏسين تہ هن حياتيءَ جو هرهڪ ذرو اها ئي سونهن ۽ سوڀيا رکي ٿو. انهيءَ بي حرمتيءَ جي ڪري تمام جلد توتي عذاب اچڻ وارو آهي. حضرت جنيد رح اهو چئي هليو ويو.سالن سال توبهه ڪيائين. خدا تعاليٰ کان توفيق گهريائين. تڏهن قرآن کيس وري ياد اچي ويو. ان کان پوءِ اهڙو حال رهيس. جو الله کان سواءِ ڪنهن ڏانهن بہ نہ ڏنائين ۽ غير جي ڏسڻ تي ڪر وقت نہ وڃايئين.

35- حضرت ابو محمد رويم بن احمد رحه:

حضرت جنيد رح جو ويجهو دوست هو. نطق ۾ حضرت دائود عليه السلام جي پيروي ڪندو هو. قرآن جي تفسير ۽ قرا<sup>م</sup>ت جو وڏو عالم هو. وڏو حال جو صاحب، ۽ وڏي درجي وارو مشهور صوفي هو. اڪيلو سفر ڪندو هو ۽ ڏاڍي رياضت ڪندو هو. آخري عمر ۾ پاڻ کي دنيا وارن ۾لڪائي ڇڏيو هئائين. وقت جي خليفي کي اعتماد ۾ آڻي. قاضي مقرر ٿي ويو. مگر هن جو مقام ايڏو بلند هو. جو هن کان هر شيءِ به لڪائجي نہ سگهي. حضرت جنيد رح فرمايو آهي: اسان ماڻهو فارغ ٿيڻ جي باوجود مشغول آهيون ۽ روير مشغول هجڻ جي باوجود به فارغ آهي.

تصوف تي سندس ڪافي ڪتاب آهن. سندس هڪ خاص ڪتاب سماع تي آهي، جنهن جو نالو "غلط الواجدين" آهي. مان هن ڪتاب ڏسڻ لاءِ مشتاق آهيان. چون ٿا، تہ هڪ ڏينهن ڪنهن ماڻهوءَ اچي پڇيو: ڪيف حالڪ." تنهنجو ڪهڙو حال آهي؟ " چيائين: ڪيف حال من دينه و همته دنيا وليس هو بصالح تقي و لا بعارف نقي. اهڙي ماڻهوءَ جو ڇا حال هوندو. جنهن جو مذهب سندس پنهنجي لالح هجي ۽ جنهن جا خيال دنيا تائين محدود هجن ۽ جيڪو نر پرهيزگار زاهد هجي ۽ نہ وري معرفت جو صاحب هجي. ان ۾ نفس جي عيبن ڏانهن اشارو آهي، ڇو تہ نفس لاءِ مذهب سڏيندا آهن ۽ سندس پنهنجي پيروي کي شرعيت جو نالو ڏيندا آهن. جيڪو سندن ها ۾ ها ملائيندو آهي. ان کي متقي چوندا آهن، پوءِ کڻي ٻي دين ڇوند هجي جيڪو سندن مرضيءَ جي ابتڙ هوندو آهي. ان کي بي دين چوندا آهن، پوءِ کڻي ڪيڏو به پرهيزگار ڇو نه هجي. اها مصيبت اسان جي زماني ۾ گهڻي آهي. اهڙي قسر جي ماڻهوءَ لاءِ خدا کان پناه گهرجي. روير جو جواب سوال ڪندڙ جي قلب جي ڪيفيت موجن هو. يقين سان هن نيڪ نيڪ تشخيص ڪئي هوندي. آهن. پوءِ خود اهڙي حال آهن. هو به مندن مرضيءَ جي ابتڙ هوندو آهي. ان کي بي دين چوندا آهن، پوءِ کڻي ڪيڏو به پرهيزگار سوال ڪندڙ جي قلب جي ڪيفيت موجن هو. يقين سان هن نيڪ پنهنجي ڪينهو کان پناه گهرجي. روير جو جو اب خود اهڙي حال ڪي قربي موجب هو. يقين سان هن نيڪ نيڪ تشخيص ڪئي هوندي. اهو به ٿي سگهي ٿو. ته هو سروال ڪندڙ جي قلب جي ڪيفيت موجب هو. يقين سان هن نيڪ نيڪ تشخيص ڪئي هوندي. اهو به ٿي سگهي ٿو. ته هو خود اهڙي حالت ۾ گرفتار هجي ۽ پنهنجو حال بيان ڪري رهيو هجي. يعني پنهنجي ڪروريءَ کي انصاف ڪرڻ وارن جي نظرن سان ڏسي رهيو هجي.

36- حضرت ابو يعقوب بن حسين رازي رحه:

پنهنجي وقت جي وڏن امامن ۽ پراڻن مشائخن مان آهي. وڏي عمر هيس. حضرت ذوالنون مصري رح جو مريد هو. ڪيترن ئي مشائخن سان ملي چڪو هو. سڀني جي خدمت ڪئي هيائين. سندس قول آهي: اذ الناس الفقر الطموع و اعزهر المحب لمحبوبة الصديق. "ماڻهن ۾ وڏو ذليل لالچ وارو فقير آهي ۽ پياري ۾ پيارو ماڻهو محبوب سان سچي محبت ڪرڻ وارو آهي". لالچ فقير لاءِ ٻنهي جهانن جي خواري جي سبب آهي. درويش اڳ ۾ ئي ماڻهن جي نظر کان ڌڪاريل ٿيندو آهي. جيڪڏهن هن ۾ دنيا جي لالچ به هوندي تہ اڃا به وڌيڪ ڌڪاريل ٿيندو. آبرو واري شاهوڪاري ذليل فقيري کان ڀلي آهي. جيڪڏهن هن ۾ دنيا جي لالچ به هوندي تہ اڃا به وڌيڪ ڌڪاريل ٿيندو. آبرو واري شاهوڪاري ذليل فقيري کان ڀلي ۽ محبوب جي خاطرداري ۾ مصروف رهندو آهي. ان ۾ لالچ جو شڪ آهي. لالچ جي ختم ٿيڻ سان فقير بڻجڻ جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. زليخا جي حضرت يوسف عليه السلام ۾ لالچ جو شڪ آهي. تاري گوري خان هي مندو آهي ۽

ت الله تعاليٰ کيس نئون حسن ۽ جواني عطا ڪئي. قائدو آهي، تہ جڏهن محب قدم اڳتي وڌائيندو آهي تڏهن محبوب پوڻتي هٽندو آهي. جڏهن دوست پنهنجي دوست سان ڀاڪر پائي ڌار ٿيندو آهي ۽ فقط دوستي مان طبع جي تسڪين حاصل ڪندو آهي. تڏهن دوست هن ڏانهن ڌيان ڏيندو آهي. محبت ۾ رڳي عزت آهي جيستائين وصل جي تمنا نہ هوندي آهي. جيڪڏهن ميلاپ جي آرزو هوندي آهي. تہ ڪاميابي نہ ٿيندي آهي تہ ذلت کان سواءِ ڪجهہ بہ نہ هوندو آهي. الله جيڪڏهن محب جي دوستي جو احساس کيس فراق ۽ وصل کان بيپرواھ ڪري نٿو ڇڏي. تہ ان جي محبت ڪچي آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

37- حضرت ابوالحسن سمنون بن عبدالله الخواص رحه:

پنهنجي زماني جو بيمثال ماڻهو ٿي گذريو آهي. محبّت ۾ بلند درجو هٿس. سڀ مشائخ سندس بزرگيءَ جا قائل هئا. عام ماڻهن ۾ " محب سمنون" جي نالي سان مشهور هن. پر هو پاڻ کي "سمنون ڪذب" سڏيندو هو.

غلام الخليل جي هٿان وڏيون مصيبتون سٺائين ۽ وقت جي خليفي آڏو وڏيون ڏکيون شهادتون ڏٺائين. مشائخ هن ڳاله تي ناراض هئا. تہ هو هڪ وڏو رياڪار ۽ ڪوڙو طريقت ۽ زهد جي دعويٰ ڪندڙ هو. هو وقت جي خليفي ۽ اميرن جو دادلو هو. دين کي دنيا جي بدلي ۾ خريد ڪندو هو. جيئن اڄ ڪلھ بہ ٿي رهيو آهي. غلام خليل اميرن وٽ طريقت جي مشائخن جي برائي ڪندو هو ۽ سندس مراد اها هئي. تہ هنن وٽ فقط سندس رسائي هجي. مانَ مرتبو قائر رهي ۽ ڪو سچيءَ دل واري ڏينهن منهن نہ ڪري. حضرت سمنون ۽ ان جي زماني جا مشائخ ڪيترا نہ خوش نصيب هئا جو کين فقط هڪڙي غلام خليل سان واسطو پيو. هن زماني ۾ تہ لکين غلام الخليل آهن مگر ڪوبہ خوف ڪونهي. مردار تي ڳجهون ڪرنديون آهن.

جڏهن حضرت سمنون رح جي بغداد ۾ شهرت ٿي ۽ ماڻهن جا هجوم وٽس اچڻ لڳا تڏهن غلام خليل کي ڏاڍي تڪليف آئي مڪر ۽ فريب جا ڄار وڃائڻ لڳو. هڪ عورت حضرت سمنون رح جي حسن تي عاشق ٿي پئي ۽ پنهنجو پاڻ کي پيش ڪيائين مگر حضرت سمنون کيس رد ڪري ڇڏيو. هوءَ حضرت جنيد رح وٽ وئي ۽ عرض ڪيائين تہ سمنون رح کي سمجهايو تہ هو کيس پنهنجي شادي ۾ قبول ڪري. حضرت جنيد رح کي ڪاوڙ لڳي ۽ انهي عورت کي تنبيهم ڪيائين. هوءَ وري حضرت سمنون رح وٽ آئي ۽ مٿس ناپاڪ تهمت لڳائي. عورت وقت جي خليفي وٽ شڪايت ڪئي. خليفي موت جو حڪر ڏنو. جلاد آيو ۽ خليفو حڪر ڏيڻ لڳو تہ سندس زبان بند ٿي وئي . ان رات خواب ۾ ڏنائين تہ خليفي جي ملڪ جو زوال حضرت سمنون جي حال سان ايندو. ٻئي ڏينهن تي خليفي معافي ورتي ۽ حضرت سمنون کي عزت خليفي جي ملڪ جو زوال حضرت سمنون جي حال سان ايندو. ٻئي ڏينهن تي خليفي معافي ورتي ۽ حضرت سمنون کي عزت آبرو سان آزاد ڪيائين. سندس ڪلام مٿانهون آهي ۽ محبت متعلق ڏکيا اشارا آهن. هڪ دفعي حجاز کان واپس اچي رهيو هو. رستي ۾ قنديل شهر جي ماڻهن واعظ ڪرڻ لاءِ درخواست ڪئي. هن ممبر تي چڙهي ڳالهايو مگر ڪنهن تي ب

سموريون قنديلون ڪري چُور چور ٿي ويون. ان جو قول آهي: لا يعبر عن شيءِ الابما هو اوق منه ولا شيءِ اوق من المحبت فبما يعبر عنها. "هر شيءِ جي سمجهاڻي ان شيءِ کان وڌيڪ نازڪ لفظن ۾ ڪري ٿي سگهجي. محبت کان ڪابہ شيءِ نازڪ ناهي. محبت کي ڪهڙي شيءِ ليکيو وڃي؟ " مراد هي آهي تہ محبت جو تعبير محال آهي ڇو تہ تعبير معبر (تعبير ڪرڻ واري) جي صفت ۽ محبت محبوب جي صفت آهي. ان لاءِ لفظن ۾ سندس معنيٰ سمائجي نٿي سگهي. 38- حضرت ابوالفوارس شاهہ شجاع ڪرماني رحہ: شاهي خاندان مان هو. پنھنجي زماني هر 1994 جيمتان هو:

حضرت ابوتراب نخشبي سان صحبت ڪئي هئائين. ۽ ٻين ڪيترن مشائخن سان ملاقات ڪري چڪو هو. حضرت ابوعثمان حيري رح جي سوانح ۾ هن جو ڪجھ حال بيان ٿي چڪو آهي. تصوف ۾ هن جا ڪيترائي رسالا آهن. ان جو

/ww.makiaban.org

هڪ ڪتاب بر آهي جنهن کي "مراة الحڪما" سڏينداآهن. سندس ڪلام جي طرز مٿانهين آهي. سندس قول آهي: لاهل الفضل فضل مالم يروه فاذا راوه فلافضل لهم ولا هل الويت مالم يروها فاذا راوها فلا ولايت لهم. "جيستائين پنهنجي فضيلت کي نٿا ڏسن تيستائين فضيلت جا لائق فضيلت وارا آهن ۽ جيستائين سندس نظر پنهنجي ولايت تي نٿي پئي تيستائين ولايت وارا آهن". مطلب اهو آهي تہ جتي فضيلت ۽ ولايت آهن اتي نظر گر ٿي وڃي ٿي ۽ جتي نظر آهي اتي فضيلت ۽ ولايت ختم تي وينديون آهن. ڀو تہ فضيلت (فضل) هڪ اهڙي صفت آهي جنهن کي فضل وارو ڏسي نٿو سگهي ۽ ولايت هڪ اهڙي شيءِ آهي. جنهن کي ولي ند ڏسندو آهي. جيڪڏهن ڪو چوي ته اهي فاضل ۽ ولي آهن. تہ اهي نتو سگهي آهن نہ ولي. چون ٿا. تہ هن چاليھ سال اوجاڳو ڪيو. چاليهن سالن کانپوءِ ستو تہ خواب ۾ خدا جو ديدار ماڻيائين. عرض ڪيائين: منهنجا موليٰ مان جاڳڻ وقت ديدار جو طالب هئس. آواز آيو: جيڪڏهن نہ جاڳين ها تہ اڄ خواب ۾ ديدار بہ حاصل نہ ڪرين ها. اللہ بهتر تو ڄاڻي.

39- حضرت عمرو بن عثمان مڪي رحہ: بزرگ ۽ وڏن صوفين ۾ شمار ٿئي ٿو-. طريقت تي سندس ڪتاب مشھور آھن:

حضرت ابوسعيد خراجي جي ملاقات ۽ نباجي جي صحبت کان پوءِ حضرت جنيد رح جي مريدن ۾ شامل ٿيو. اصول ۾ پنهنجي وقت جو امام هو. سندس قول آهي: لايقع عليٰ ڪينيت الوجد عبارة لات سر الله عند المومنين. "وجد جي سمجهاڻي ڏئي نٿي سگهجي. ڇو تہ اهو الله ۽ مومن جي وچ ۾ راز آهي". ماڻهو ڪيڏي به ڪوشش ڪري ته سندس سمجهاڻي الله جي راز کي ڇُهي نٿي سگهي. ڇو ته انساني ڳالهه ٻولهه ۾ رب جا راز سمائجي نٿا سگهن. چون تا، ته جڏهن حضرت عمرو رح اصنهان ۾ آيو. تڏهن هڪ نوجوان پنهنجي پيءَ جي منع ڪرڻ جي باوجود سندس مجلس ۾ شامل تي ويو. اهو نوجوان بيمار ٿي پيو ۽ بيماريءَ وڏي ڊيگه ڪئي. هڪ ڏينهن هو ٻين سان گڏ جي هن کان پيچڻ ويو. نوجوان اشاري سان چيو: ڪنهن قوال کي چئو. ته ڪجه شعر ڳائي ٻڌائي. هن قوال کي حڪر ڏنو. هن ڳائڻ شروع ڪيو: مالي مرضت فلر يعدني عايد

جڏهن مان بيمار ٿيان ٿو. تہ توهان پڇڻ نٿا اچو ۽ جڏهن توهان بيمار ٿيو ٿا. تہ آءُ پڇڻ اچان ٿو". بيمار نوجوان اٿي بيئو ۽ سندس بيماري گهٽجڻ لڳي. هن عرض ڪيو ڪجھ وڌيڪ شعر ٻڌايو. قوال وري چيو:

واشد من مرضي علي صدود علي صدود كر و صدود عبد كر علي شديد.

"توهان جو پڇڻ نہ اچڻ مون لاءِ بيماريءَ کان سخت آهي. پڇڻ کان روڪڻ تڪليف ڏيندڙ آهي. نوجوان اٿي بيٺو ۽ سندس بيماري ختر ٿي وئي. سندس پيءُ کيس حضرت عمرو رح جي حوالي ڪري ڇڏيو ۽ جيڪو وسوسو سندس دل ۾ هو، ان کان توبھہ ڪيائين. اهو نوجوان پوءِ وڏو بزرگ ۽ طريقت جو <mark>صاحب ٿيو. الله بھتر ٿو ڄ</mark>اڻي.

40- حضرت ابو محمد سھل بن عبدالله تستري رحہ:

پنهنجي وقت جي مرشد (شيخ) هو. سڀ ماڻهو سندس تعريف ڪندا هئا. وڏي رياضت. معاملن جي نيڪي ۽ دل جي خلوص ۾ وڏي مقام وارو هو. ڪمن جي عيبن تي روشني وجهڻ ۾ مشهور هو. ظاهر وارن عالمن جو چوڻ آهي. تہ هن شرعيت ۽ حقيقت کي هڪ جاءِ تي ڪٺو ڪيو. اهو قول غلط آهي. ڇو ته ڪنهن به شرعيت ۽ حقيقت کي ڌار نه ڪيو آهي. حقيقت جي به ڪا حيثيت ڪانهي. حضرت ابومحمد سهل جا قول عام طور تي آساني سان سمجهم ۾ ايندڙ آهن. ان ڪري ظاهر وارن عالمن غلطي ڪئي آهي. الله تعاليٰ شرعيت کي حقيقت سان ڪٺو ڪيو آهي. ۽ ڪنهن به ولي کي جرئت ناهي. ته هنن کان جدا ڪري سگهي. جيڪڏهن انهن جي جدائي ثابت ٿي وڃي ته يتينا هڪ کي رد ۽ ٻي کي قبول ڪيو ويندو. ظاهر آهي ته شرعيت کي رد ڪرڻ بي ديني (الحاد) ۽ حقيقت کي رد ڪرڻ شرڪ آهي. جي کي قبول ڪيو ويندو. طاهر آهي ته شرعيت کي رد ڪرڻ بي ديني (الحاد) ۽ حقيقت کي رد ڪرڻ شرڪ آهي. جيڪو فرق ڪيو وڃي ٿو. اهو معنوي ناهي. اهو فقط حقيقت کي ثابت ڪي رد ڪرڻ شرڪ آهي. جي کي قبول ڪيو ويندو.

شرعيت آهي. جيڪڏهن ڪو چوي. تد ايمان به نيڪ رهي ۽ انهن ٻنهي جملن ۾ فرق به هجي. تد اهو بلڪل ناممڪن ۽ ڪوڙ واري ڪوشش وانگر ٿيندو. مطلب تہ حقيقت ٿڙ (اصل) ۽ شرعيت ان جي شاخ آهي. معرفت. حقيقت ۽ خدا جي حڪمن جي پيروي شرعيت آهي. اصل ۾ ظاهر وارا اهڙي هر هڪ ڳاله جو انڪار ڪندا آهن. جيڪا سندن سمجه ۾ نہ ايندي آهي. ياد رکڻ گهرجي. تہ الله جي رستي واري اصول کان انڪار ڪرڻ خطرناڪ آهي ۽ ايمان جي دولت لاءِ الله تعاليٰ جي شڪر ڪرڻ گهرجي.

سندس قول آهي: ما طلعت الشمس ولا غربت عليٰ وجهالارض الا وهر جهال باالله الا من يوثر الله عليٰ نفسه وروحه و دنياه و آخرته. "زمين تي سج ايري لهي ويندو آهي، مگر ماڻهو خدا کان غافل رهندا آهن. سواءِ انهن جي جن خدا کي پنهنجي جان. تن. دنيا ۽ آخرت جي خيال کان وڌيڪ ڄاتو آهي". مطلب هيءُ آهي تہ پنهنجي نصيب جي ڀاڪر ۾ رهڻ وارو. پنهنجي خدا کان بيخبر رهندو آهي. سندس ڄاڻ تدبير کي ترڪ ڪرڻ چاهيندي آهي. تدبير کي ترڪ ڪرڻ رضا (تسليم) جو سبب آهي. تدبير جو سهارو وئڻ تقدير کي رد ڪرڻ وانگر آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

41- حضرت ابوعبدالله بن فضل بلخي رحہ: هي عراق ۽ خراسان ٻنهي ۾ مقبول هوندو هو:

حضرت احمد بن خضرويه رح جو مريد هو. کيس حضرت ابوعثمان حيري رح سان وڏي عتيدت هئي. تصوف عشق جي سبب کان، تعصب رکندڙ ماڻهن کيس بلخ مان ڪڍي ڇڏيو. هو سمرقند هليو ويو ۽ اتي ٿي پنهنجي حياتي پوري ڪيائين. سندس قول آهي: اعرف الناس باالله اشدهر مجاهدة في اوامره واتبعهم لسنة نبيه. "سڀ کان وڏو عارف اهو آهي. جيڪو سڀ کان وڌيڪ محنت (رياضت) ڪري ۽ نبي ڪريم تي جي سنت تي هلي". جيڪو الله کي وڌيڪ ويجهو هوندو آهي. اهو سندس حڪمن تي (ٻين کان) وڌيڪ هلندو آهي. جنهن جي تقدير ۾ دوري آهي، اهو حضور تي جن جي پيروي کان ڀڄندو آهي. سندس هڪ ٻيو قول آهي: عجبت ممن يقطع الوادي والقفار والمفاوز حتي يصل اليٰ قلبه لان فيه آثار مولاه. "مون کي ان ماڻهوءَ تي تعجب آهي. جيڪو خدا جي گهر وڃڻ لاءَ رڻ پٽ جهاڳي ٿو. تہ نبين سڳرون جون نشانيون ڏسي. هو پنهنجي نفس ۽ نفس جي خواهش کي پار ڪري پنهنجي دل تائين ۽و نٿو پهچي؟ سندس دل ۾ تر سندس مولا جون نشانيون (موجود) آهن. مطلب هي آهي تہ دل الله تعاليٰ جي معرفت جو مقام آهي ۽ انهي ڪبي کان وڏي آهي. جنهن ڏانهن منهن ڪري مٿو جهڪائيندا آهيون. ماڻهو ڪي پار ڪري پنهنجي دل تائين ۽و نٿو پهچي؟ سندس دل ۾ تر سندس مولا جون نشانيون (موجود) آهن. مطلب هي آهي ته دل الله تعاليٰ جي معرفت جو مقام آهي ۽ انهي ڪبي کان وڏي آهي. جنهن وڏي آهي. جني ڪرير قلي جندي مرفت جو مقام آهي ۽ انهي ڪعبي کان وڏي آهي. مولا جون نشانيون (موجود) آهن. مطلب هي آهي ته دل الله تعاليٰ جي معرفت جو مقام آهي ۽ انهي ڪعبي کان وڏي آهي.

42- ابوعبدالله محمد بن على ترمذي رحه:

هن ڪيترائي وڏا ڪتاب لکيا آهن. جن جي فصاحت ۽ بلاغت سندس ڪرامت جي ثابتي آهي. مثلاً " ختر الولايت". "ڪتاب النهج"، "نواد رالاصول" وغيره. منهنجي عقيدي موجب انهن کي وڏي عظمت آهي ۽ منهنجي دل انهن جي عاشق آهي. منهنجي مرشد فرمايو آهي. تہ حضرت محمد بن علي ترمذي رح هڪ اهڙو يگانو موتي آهي جنهن جو مثال نہ ملندو. ظاهري علم تي به سندس ڪافي ڪتاب آهن. حضور ﷺ جن جي حديث جو به پختو راوي ٿي گذريو آهي. قرآن پاڪ جو تفسير لکي رهيو هو. تہ وفات ڪري ويو. جو ڪجه لکي چڪو هو. اهو عالمن وٽ پکڙيل آهي. هن فقه جو علم حضرت ابوحنيفه جي هڪ دوست وٽ پڙهيو. ترمذ ۾ ماڻهو کيس محمد حڪيم سڏيندا هئا. تصوف ۾ کيس حڪيمن جي ٽولي سان نسبت ڏيندا آهن.

سندس فضيلتون بيشمار آهن. حضرت خضر عليه السلام سان به ملات ڪئي هئي. سندس مريد ابوبڪر الوراق جو چوڻ آهي. تہ هر آچر تي حضرت خضر عليه السلام وٽس ايندو هو ۽ ٻئي گڏجي گفتگو ڪندا رهيا.

سندس قول آهي: من جهل با وصاف العبودية فهو بنعمت الربوبية اجهل. "جنهن کي شرعيت ۽ بندگيءَ جي اصولن جي خبر ناهي، ان وٽ الله جو علم ڪڏهن به رهي نٿو سگهي". مطلب هي آهي، ته جنهن کي ظاهر ۾ پنهنجي نفس جي معرفت حاصل نه ٿيندي آهي، ان کي الله جي معرفت به نه ملندي آهي. جنهن کي آدميت جي آفتن جو پتو نه هوندو آهي اهو الله تعاليٰ جي صفتن کان به بيخبر هوندو آهي. ظاهر جو باطن سان واسطو آهي. باطن کانسواءِ ظاهر سان واسطو رکڻ اجايو آهي، ۽ ظاهر کانسواءِ باطن سان تعلق رکڻ به محال آهي. خدا جي صفتن جي ڄاڻ تڏهن حاصل ٿيندي جي مالي واسطو رکڻ ورن صفتون صحيح هونديون. انهن کانسواءِ معرفت حاصل نه ٿي سگهندي. هي جملو اصولن جو اصول آهي، ۽ ڏاڍي فائدي واري ڳالهه آهي. الله گهريو ته ان جي وڌيڪ معرفت حاصل نه تي سگهندي. هي جملو اصولن جو اصول آهي، ۽ ڏاڍي فائدي واري ڳالهه آهي. الله گهريو ته ان جي وڌيڪ سمجهاڻي پنهنجي جاءِ تي پيش ڪندس.

حضرت احمد خضرويه رح سان ملاقات ۽ محمد بن علي رح سان صحبت ڪري چڪو هو. آداب ۽ معاملات تي سندس ڪافي ڪتاب آهن. وڏا مشائخ کيس "مؤدب اولياءَ " سڏيندا رهيا. چون ٿا، تہ حضرت محمد بن علي رحہ هن کي ڪجه ڪتاب حوالي ڪري چيو. تہ انهن کي دريا ُ داخل ڪر. کيس مجال نہ ٿي. ۽ ڪتاب گهر ۾ رکي ڇڏيائين. محمد بن علي حارث رح وٽ وڃي چيائين. تہ هن ڪتاب درياھ ۾ اڇلي ڇڏيا. هن پڇيو: "ڇا ڏنئي؟ " چيائين: ڪجھ بہ نہ ڏٺمر. هن فرمايو: تون غلط ٿو چوين. وري وچ ۽ ڪتاب پاڻي ۾ وجهي اچ. وراق جي دل تي انهيءَ ڪرامت جو ايڏو اثر ٿيو جو جلدي وڃي ڪتاب پاڻيءَ ۾ وڌائين. پاڻي ٻہ حصا ٿي ويو. هڪ صندوق ظاهر ٿي جنهن جو ڪلف لٿـل هـو. ڪتـاب ان صندوق ۾ وڃي پيا ۽ اها بند ٿي وئي. وراق واپس اچي سموري ڳالهہ ٻڌائي. محمد بن علي رحہ چيو: هاڻي ٺيڪ آهي. هن پڇا ڪئي: مون کي ٻڌايو تہ اهو ڪهڙو راز هو؟ چيائين: مون اهي ڪتاب اصول تحقيق تي لکيا هئا. اهي ايڏا ڏکيا هئا جو ڪنهن جي بہ سمجھ ۾ نہ اچن ها . حضرت خضر عليه السلام مون کان گھريا هئا ۽ درياءَ کي اللہ تعاليٰ جو حڪم هو تہ كيس پهچائي. حضرت ابوبكر وراق جو قول آهي: الناس ثلثة العلماء والأمراء والفقراء فاذافسد العلماء فسد الطاعة واذافسد الأمرا فسد المعاش واذافسد الفقرا فسد الأخلاق. "ماڻهن جا تي قسم آهن: هڪڙا عالم، ٻيا امير ۽ ٽيان فقير. جيڪڏهن عالم فساد ڪندا تہ عبادت ۽ شرعيت ۾ فساد پيدا ٿيندو. جيڪڏهن امير فساد ڪندا. تہ ماڻهن جي معاشي حالت ۾ فساد پيدا ٿيندو (تباهي ايندي). جيڪڏهن فقير فساد ڪندا. تہ ماڻهن جي اخلاق ۾ فساد پيدا ٿيندو". اميرن ۽ بادشاهن جو فساد سندن ظلر ۽ ستر ۾. عالمن جو فساد لوڀ ۽ لالج ۾. ۽ فقيرن جو فساد رياڪاري ۾ هوندو آهي. جيڪڏهن امير. عالمن کان منهن نہ موڙيندا تہ فساد نہ ڪندا. جيڪڏهن عالم بادشاهن سان ڪچهريون نہ ڪندا, تہ فساد كان بچندا. جيكڏهن فقير دولت كان پاسو كندا ته فساد نه مچائيندا. امير، جهالت جي كري ظلم كندا آهن. عالمن جي خرابي لالج جي ڪري ٿيندي آهي. فقير وري ريا جي ڪري توڪل ڇڏي ڏيندا آهن. علم کانسواءِ بادشاهہ. پرهيزگاري کان سواءِ عالم ۽ توڪل کان سواءِ فقير شيطان کي ويجهڙا ٿيندا ويندا آهن. سڄي دنيا ۾ انهن ٽن جماعتن جي هٿان فساد تيندو آهي. الله بهتر توجاتي.

44- حضرت ابوسعيد احمد بن عيسى خزاز رح:

توڪل ۽ رضا وارن جو ٻيڙو ۽ فنا جي طريقي جو سالڪ. حضرت احمد ٻن عيسيٰ مريدن جي حال جي زبان. ۽ طالبن جي وقت جو دليل هو. طريقت وارن ۾ هي پهريون ماڻهو هو جنهن فنا ۽ بقا متعلق لکيو. سندس فضيلتون بيشمار آهن. هو رياضت. دانائي (نڪته رسي) مٿانهين ڪلام ۽ بلند اشارن ۾ مشهور آهي. حضرت ذوالنون مصري رح سان ملاقات ۽ بشر رح ۽ سري رح سان صحبت ڪئي هئائين. هن وٽان پيغمبر تي جن جي حديث آهي: جبلت القلوب عليٰ حب من احسن اليها و اعجبا من لم يرئي محسنا غيرالله ڪيف لا يميل بڪليه الي الله. "دل قدرتي طور تي ان سان محبت ڪندي آهي, جيڪو مهربانيءَ سان پيش ايندو آهي". هن حديث لاءِ حضرت ابوسعيد فرمايو آهي: ان ماڻهوءَ تي تعجب آهي، جيڪو

دنيا ۾ خدا جي ذات کان سواءِ ڪنهن ٻئي کي احسان ڪندڙ سمجهندو آهي ۽ خدا تعاليٰ کي احسان ڪندڙ سمجهڻ کان پوءِ به دل ۽ جان سان ان جو نه ٿيندو آهي. حقيقي احسان ڪرڻ وارو الله پاڪ آهي ۽ احسان اصل ۾ ان تي ڪبو آهي. جيڪو احسان جو محتاج هوندو آهي. جيڪي پاڻ احسان جا محتاج هوندا. اهي ٻين تي احسان ڇا ڪندا؟ الله تعاليٰ سڀني جو مالڪ ۽ حاڪر آهي ۽ ڪنهن جو به محتاج ناهي. ان لحاظ کان الله جا دوست هر نعمت حاصل ٿيڻ تي نعمت عطا ڪندڙ تي نظر رکندا آهن. سندن دليون پوريءَ طرح سان محبت ۾ گرفتار هونديون آهن. هو هر غير شيءِ کان پرهيز ڪندا آهن. حضرت ابوالحسن علي بن محمد اصفهاني زحه:

88

كي ماڻهو كيس علي بن سهيل سڏيندا هئا. سندس شمار وڏن مشائخن مان ٿيندو هو. حضرت جنيد رحد ۽ هن جي وچ ۾ لطيف خط و ڪتابت ٿيندي رهندي هئي. حضرت عمر بن عثمان هن جي زيارت لاءِ اصفهان آيو. هو حضرت ابوتراب جو صحبتي ۽ حضرت جنيد رح جو دوست هو. تصرف ۾ سندس طريقو ساراهيل هو. رضا ۽ رياضت سان سينگاريل هو. فتني ۽ فساد كان دور رهندو هو. حقيقتن ۽ مد ملن ۾ سندس ڪلام بلاغت وارو دقيق اشارن ۾ سندس بيان لطافت وارو هوندو هو. سندس قول آهي: الحضور افضل من اليقين لان الحصرر ، طنات واليقين خطرات. "حاضري يقين كان بهتر هوندي آهي. ڇو ت حاضري واري ڪيفيت هميشه لاءِ هوندي آهي ۽ يقين بداحڻ واري شيءِ آهي". مطلب هيءُ آهي تم حاضريءَ جي جاءِ دل آهي. جيڪا وسري نٿي سگهي. يقين هڪ اچڻي وڃڻي شيءِ آهي. حاضري در ان ڪري تي تي اسا ميءَ آهي ت عاضريءَ جي جاءِ دل آهي. جيڪا وسري نٿي سگهي. يقين هڪ اچڻي وڃڻي شيءِ آهي. حاضري در ان ان ان ان ان ان ان ان ان تعليءَ تعلي آهن. يقين وارا ڄڻ تر آستاني تي سگهي. يقين هي اچي ڪي مان بيان مندي آهي. تو تارا دي تي تاهي ان ميند ا

هن جو قول آهي: من وقت آدم الني قيام الساعة الناس يقولون القلب القلب وانا احب ان اري رجلاً يصف ايش القلب و كيف القلب فلا اري. "حضرت آدم كان قيامت تائين ماڻهو دل دل پكاريندا. مان اهڙي ماڻهوءَ جي تلاش ۾ آهيان. جيكو اهو ٻڌائي سگهي تہ دل ڇا آهي ۽ كيئن آهي؟ (اهڙو ماڻهو) نظر نٿو اچي". عام ماڻهو گوشت جي ٽكري كي دل سڏيندا آهن. اها تہ چرين كرين ۽ ٻارن و ٽ بہ هوندي آهي. مگر اهي دل كان سواءِ هوندا آهن. دل ڇا آهي؟ اها عبارت كانسواءِ حتي به موجود ناهي. حقيقت ۾ دل الله جي ديدار جي جاءِ آهي. اها عبارت كان سواءِ هوندا آهن. دل ڇا آهي. -46 ابوالحسن محمد بن اسماعيل خير النساح رحي:

پنهنجي وقت جي وڏن مشائخن مان هو. معاملات ۽ خطبن ۾ سندس بيان جو نمونو لطيف هوندو هو. هن جي تحرير تمام سٺي هوندي هئي. هن وڏي عمر پاتي. حضرت شبلي رح ۽ حضرت ابراهيم خوارص رح هن جي مجلس ۾ توبهه ڪئي. هن شبلي کي تعظيم جي طريقي سان جنيد رح ڏانهن موڪليو. هو سري رح جو مريد، جنيد رح ۽ ابوالحسن رح نوري جو همعصر هو. حضرت جنيد رح کيس ڏاڍو پيارو سمجهندو هو. حضرت ابو حمزه بغدادي هن جي وڏي مراد رکندو هو. چون تا، تد هن کي خيرالنساج ان ڪري چوندا آهن جو جڏهن پنهنجي وطن سامره مان حج جي نيت سان نڪتو ۽ ڪوفي مان لنگهيو. تد شهر جي دروازي تي هڪ ريشم اڻندڙ ماڻهو کيس پڪڙي ورتو ۽ چيو: " تون منهنجو غلام آهين ۽ تنهنجو نالو خير آهي". هن ان ڳاله کي خدا جي طرفان ڪري سمجهيو ۽ هن جي ڳاله کي رد نه ڪيو. ڪيترا سال ريشم اڻندڙ نوي شيمان ٿيو ۽ هڪ ڏينهن چئي ڏنائين: مون غلطي ڪئي آهي. تون وڃ. منهنجو غلام آهين ۽ تنهنجو مڪي شريف ۾ آهي ". هن ان ڳاله کي خدا جي طرفان ڪري سمجهيو ۽ هن جي ڳاله کي رد نه ڪيو. ڪيترا سال ريشم اڻندڙ مڪي شريف ۾ آيو ۽ اهو درجو حاصل ڪيائين: مون غلطي ڪئي آهي. تون وڃ. منهنجو غلام نهين. اتان آزاد ٿي هو مڪي شريف ۾ آيو ۽ اهو درجو حاصل ڪيائين. جو حضرت جنيد رح جهڙي ماڻهو چيو: خير. اسان سڀني کان ڀلو آهي. هو خير سڏرائڻ پسند ڪندو هو ۽ چوندو هو تر مون لائي جائز ناهي تر اهڙو نالو بدلاکي ڇڏيان جيٺي هي. اتان آزاد ٿي هو مي عطا ڪيو آهي. چون ٿا، تر سندس موت اچ مائين مو جي زماڻ ور دو. منهنجو غلام آهين. اتان آزاد ٿي هو مخي شريف ۾ آيو ۽ اهو درجو حاصل ڪيائين، جو حضرت جنيد رح جهڙي ماڻهو چيو: خير. اسان سڀني کان ڀلو آهي. هو خير سڏرائڻ پسند ڪندو هو ۽ چوندو هو تر مون لاءِ جائز ناهي تر اهڙو نالو بدلاکي ڇڏيان جيڪي هڪ مسلمان مرد مون

جيڪو حڪر مليو آهي اهو پورو ڪري رهيو آهين يعني منهنجو ساه ڪڍي رهيو آهين ۽ مون کي جيڪو حڪر مليو آهي اهو قضا ٿي رهيو آهي يعني شام جي نماز وڃي رهي آهي. جيڪو مون کي حڪر مليو آهي اهو مون کي پورو ڪرڻ ڏي. پوءِ توکي جيڪو حڪر آهي اهو پورو ڪر. پاڻي گهريائين. وضوءَ کان پوءِ نماز پڙهيائين ۽ الله تعاليٰ جي دعوت تي لبيڪ چيائين. ان رات کيس ڪنهن خواب ۾ڏئو. هن کان پڇيائون: الله تعاليٰ جي حاضري ۾ ڪيئن گذاريَــَئي؟ چيائين: اهو نه پڇو. مختصر اهو آهي مون کي اوهان جي دنيا کان آزادي ملي.

هڪوار پنهنجي مجلس ۾ چيائين: شرح الله صدور المتقين بنوراليقين بڪشف بصاتر الموقنين بنور حقائق الايمان. "الله تعاليٰ متقين جي سينن کي يقين جي نور سان کولي ڇڏيو ۽ يقين وارن جي بصارت کي ايمان جي حقيقتن جي نور سان روشن ڪيو ". جتي ايمان آهي اتي يقين آهي ۽ جتي يقين آهي اتي تقويٰ آهي. ڇو تر اهي سڀ هڪ ٻئي کي ويجهڙا آهن. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

47- حضرت ابوحمزه خراسانی رحہ: خراسان جی پراٹن مشائخن مان ھو:

حضرت ابوتراب جو صحبتي هو ۽ خراز رح سان ملاقات ڪري چڪو هو. توڪل تي پختو عقيدو رکندو هو. چون ٿا، تر هڪ دفعي ڪنهن کُوه ۾ ڪري پيو. ٽن ڏينهن کان پوءِ اُتان هڪ مسافر لانگهائو ٿيا. هن سوچيو، تر هنن کي سڏ ڪجي. وري چيائين: ان جو مطلب اهو ٿيندو تر مان غيرالله جي مدد طلب ڪري رهيو آهيان ۽ پنهنجي رب جي شڪايت ٿو ڪريان. جڏهن مسافرن عين رستي ۾ اهو کوه ڏنو تر چوڻ لڳا: اچو تر هن کي بند ڪري ڇڏيون جيئن ڪو ماڻهو ان ۾ نہ ڪري پوي. تُواب جو ڪر ٿيندو. حضرت ابوحمزه ڏاڍو پريشان ٿيو ۽ حياتيءَ تان هٿ کڻي ويٺو. مسافرن کوه کي مٿان بند ڪري ڀرڏي ۽ هليا ويا . حضرت ابوحمزه ڏاڍو پريشان ٿيو ۽ حياتيءَ تان هٿ کڻي ويٺو. مسافرن کوه کي مٿان کره چري ڀاران چرپر محسوس ٿيس. غور سان ڏنائين تر کوه جو منهن کليل هو ۽ هو انتظار ڪرڻ لڳو. رات ٿي تر کوه جي ٻاهران چرپر محسوس ٿيس. غور سان ڏنائين تر کوه جو منهن کليل هو ۽ هڪ ازدها جو پڇ اندر ايندو ڏنائين. ڪپڙو نه عجيب ڇوٽڪارو آهي. اسان توکي موت جي وسيلي، موت کان پويو ۽ مين کان آواز آيو: ابو حمزه تنهنجو ڪپڙو نه عجيب ڇوٽڪارو آهي. اسان توکي موت جي وسيلي، موت کان بچائي ورتو. هن کان پچيو ويو: غريب (اجنبي) ڪپر هوندو آهي. جو مي کان سان توکي موت جي وسيلي، موت کان بچائي ورتو. هن کان پنڍ ۽ درويش لاءِ دنيا ۽ ڪپر هوندو آهي. جواب ڏنائين: المستوحش من الالف. "جيڪو محبت ۽ الفت ۾ پريشان ٿيل هجي". درويش لاءِ دنيا ۽ آخرت ۾ ڪو وطن ڪرنهي ۽ وطن کان سواءِ محبت ڪرڻ وحشت آهي. جڏهن درويش جي محبت ماڻهن کان ڪنجي ويندي آهي تڏهن هو هر ڪنهن کان وحشت ڪن سوڙي آهي. سندس حالت کي غريت سڏبو. اهو تمام مٿانهون درجو آهي. آهي تڏهن هو هر ڪرنهن کان وحشت ڪندو (ٽهندو) آهي. سندس حالت کي غريت سڏبو. اهو تمام مٿانهون درجو آهي.

48- حضرت ابوالعباس احمد مسروق رحه:

خراسان جي وڏن مشائخن مان هو. سمورا اوليا ۽ سڳورا ان ڳاله تي متفق آهي تہ هو اوتاد ۾ شامل هو ۽ قطب هن سان ڪر ۾ شريڪ هئا. هن کان پڇيائون تہ قطب ڪير آهي؟ هن نالو ظاهر نہ ڪيو. مگر اشاري سان ٻڌايائين تہ حضرت جنيد رح قطب آهي. چون ٿا, تہ هن چاليهن اهڙن مشائخن جي خدمت ڪئي. جيڪي تعڪين جي درجي تي پهتل هئا ۽ سڀني کان فائدو حاصل ڪيائين. هن جي ظاهري توڙي باطني قابليت مڃيل آهي. سندس قول آهي: من ڪان سرورة بغيرالحق فسروره يورث الهموم ومن لم يڪن انسه في خدمت ربه فانسه يورث الوحشة. "جنهن کي خدا کان سواءِ ڪنهن شيء مان خوشي هجي. ان جي خوشي سربسر رنج ۽ مصيبت آهي. جنهن خدا جي عبادت سان محبت نہ هوندي آهي. ان جي محبت سربسر وحشت ٿيندي آهي". مطلب هيءُ هي آهي تہ خدا کان سواءِ هر شيءِ فاني آهي ۽ جنهن کي فاني شيء سان پيار آهي. اهو پنهنجي مقصد جي فنا ٿيڻ تي نااميدي کان سواءِ ڪر شيءِ فاني آهي ۽ جنهن کي فاني شيء سان خاڪ آهي. جڏهن مخلوق جي حقارت ظاهر ٿيندي کان سواءِ ڪر شيءِ فاني آهي ۽ جنهن کي فاني شيء سان خاڪ آهي. جنهن محبت نيندي آهي". مطلب هيءُ هي آهي تہ خدا کان سواءِ هر شيءِ فاني آهي ۽ جنهن کي فاني شيء سان خواڪ آهي. جنهن محبون جي مقصد جي فنا ٿيڻ تي نااميدي کان سواءِ ڪجھ جي نٿو ڏسي. هن جي عبادت کان سواءِ هي نهي پيار

49- حضرت ابوعبدالله بن احمد بن اسماعيل مغربي رحه:

ِ توڪل وارن جو استاد، ۽ تحقيق ڪرڻ وارن جو پيشوا . ابوعبدالله بن احمد پنهنجي زماني جي وڏن پيشوائن مان هـو. پنهنجن استادن وٽ بہ مقبول هو. هو پنهنجي مريدن جي احوال جو خيال رکندڙ بہ هو.

حضرت ابراهيم خواص ۽ ابراهيم شيباني ٻئي سندس مريد هئا. سندس ڪلام مٿانهون ۽ دليل چٽا هئا. دنيا جي تارڪ هجڻ ۾ ثابت قدم هو. سندس قول آهي: مارايت انصف من الدنيا ان خدمتها خدمتڪ ان ترڪتها ترڪتڪ. "دنيا کان وڌيڪ انصاف پسند ڪاب شيءِ ناهي. جيستائين ان جي خدمت ڪبي تہ خدمت ڪندي رهندي ۽ جڏهن ان کان منهن ڦيريو ويند. تڏهن هوءَ به منهن ڦيري ڇڏيندي ". جو ماڻهو سچيءَ دل سان دنيا کان منهن موڙيندو. اهو سندس مصيبت کان بچي ويندو ۽ سندس آفت کان حفاظت ۾ رهندو. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

50- حضرت ابوعلي الحسن بن علي جرجاني رحه: پنهنجي زماني جو يگانو ماڻهو هو.

معاملات جي علر ۽ مصيبتن جي چهري متعلق سندس لکيل ڪتاب تمام روشني وجهندڙ آهن. هو محمد بن علي ترمذيءَ جو مريد ۽ ابويڪر وراق جو همعصر هو. ابراهير سمرقندي سندس مريد هو. سندس قول آهي: الخلق ڪلهم في ميادين الغفلة يرڪبون و علي الظنون و يعقدون عند هم انهم في الحقيقة ينقلبون و عن المڪاشفة ينطقون. "دنيا وارا غفلت جي ميدان ۾ گهرڙا ووڙائيندا آهن. پنهنجي گمان تي ڀروسو رکندا آهن. سندن عقيدي موجب انهن جا ڪم حقيقت سان ۽ انهن جو ڪلام ڪشف سان مالامال هوندو آهي". انهيءَ طريقت جي شيخ جو اشارو طبعيت جي غرور ۽ نفس جي تحجر ڏانهن آهي. جاهل ڪڏهن به پنهنجي جهالت جو اقرار نہ ڪندو آهي. اهو بي علم ۽ ڪوڙن صوفين وانگر هوندو آهي. علم وارا صوفي سڄي مخلوق ۾ عزت جا لائق هوندا ۽ بي علم ڏليل ۽ خوار رهندا آهن. سچا عالم حقيقت سان هوندا آهن ۽ جاهل ڪڏهن به پنهنجي جهالت جو اقرار نه ڪندو آهي. اهو بي علم ۽ ڪوڙن صوفين وانگر هوندو موندا آهن. علم وارا صوفي سڄي مخلوق ۾ عزت جا لائق هوندا ۽ بي علم ڏليل ۽ خوار رهندا آهن. سچا عالم حقيقت سان هويندا آهن ۽ جاهل حقيقت کان پري رهندا آهن ۽ شڪ ۾ ڦاٿل هوندا آهن. غلفت جي رستي تي هلندا آهن ۽ سمجهندا آهن به ولايت جي رستي وارا آهن. گمان تي ڀروسو ڪري چونداآهن ته اها حقيقت آهي. هو ظاهري رسمن جي پيروي ڪندا آهن ۽ سمجهندا آهن تو اها صليت آهي. هو نفس جي خواهش موجب ڳالهائيندا آهن. ۽ ان کي ڪشف جو نالو ڏيندا آهن ۽ سمجهندا آهن تو اها اصليت آهي. هو نفس جي خواهش موجب ڳالهائيندا آهن. ۽ ان کي ڪشف جو نالو ڏيندا آهن. هو شيءَ غائب تي ويندي آهي. هن جو غرور به فنا تي ويندو آهي. هن جي ملي غرور نه نڪردو آهي. هند آهن. هر شيءِ غائب تي ويندي آهي. هن جو غرور به فنا تي ويندو آهي. هن جي ميتي مان غرور نه نڪردو آهي. هن جي جي محمل هو مهريءِ غائب تي ويندي آهي. هن جو غرور به فنا تي ويندو آهي. هن جي مي مان غرور د نڪرندو آهي. هن جي جي محمل هو من ه

51- حضرت ابومحمد احمد بن حسين جريري رحه:

حضرت جنيد رح جو دوست هو ۽ حضرت سهل بن عبدالله جي صحبت مان فائدو وٺي چڪو هو. علم جي سڀني صفتن جو ماهر هو. فقه ۾ وقت جو امام هو. هو اصول جو نيڪ هو. تصوف ۾ ايتري بلند درجي تي هو جو حضرت جنيد رح کيس پنهنجن مريدن جي ادب ۽ رياضت جي تلقين لاءِ مقرر ڪيو هو. حضرت جنيد رح کان پوءِ سندس سجاده نشين ٿيو. سندس قول آهي: دوام الايمان و قوام الاديان و صلاح الابدان في خلال ثلثة الاڪتفاءُ والاتقاءُ ولاحتماءُ فمن اڪتفا با الله صلحت سريرته و من اتقيٰ ما نهي الله عنه استقامت سرته ومن احتميٰ مالم يوافقه ارياضت طبيعتهُ فثمرة الاڪتفاء صفوة المعرفة و عاقبة الاتقاء حسن الخليقة و غايت الاحتماءُ اعتدال الطبيعه. "ايمان جي بقا، دين جي پختگي ۽ بدن جي موه تالمعرفة و عاقبة الاتقاء حسن الخليقة و غايت الاحتماءُ اعتدال الطبيعه. "ايمان جي بقا، دين جي پختگي ۽ بدن جي اصلاح ٽن شين سان واسطو رکندڙ آهن: يعني ڪفايت. تقويٰ ۽ احتياط سان. جنهن الله کي ڪافي سمجهيو ان جي دل روشن ٿي. جنهن منع ڪيل شين کان پرهيز ڪئي ان جي سيرت پاڪ ٿي ۽ جنهن پنهنجي کاڌي جي معاملي ۾ خيال (احتياط) رکڻ. طبعيت جو نيڪ رهڻ آهي". پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: مين ڪثر صلوات ۽ بالليل حسن وجهه بالنهار. روشن ٿي. جنهن منع ڪيل شين کان پرهيز ڪئي ان جي سيرت پاڪ ٿي ۽ جنهن پنهنجي کاڌي جي معاملي ۾ خيال

90

کان پاڪ رهندو آهي. اها تمام سهڻي ۽ سچي ڳالهہ آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي. 52- حضرت ابوالعباس احمد بن محمد بن سھل آملي رحہ:

هن جو درجو وڏن دٻدٻي وارن بزرگن ۾ شمار ٿئي ٿو. پنهنجي همعصرن ۾ وڏي احترام جي نظر سان ڏٺو ويندو هو. تفسير ۽ قرات جو عالم هو. قرآن جي لطيف ڳالهين سمجهڻ ۾ هن کي خصوصيت حاصل هئي. حضرت جنيد رح جي وڏن مريدن مان هو حضرت ابراهيم مارستاني جي صحبت مان فيض وني چڪو هو. حضرت ابوسعيد خراز سدنس وڏي عزت ڪندو هو. ۽ تصوف ۾ هن کان سواءِ ڪنهن کي بـ تسليم نـ ڪندو هو. سندس هڪ قول آهي: السڪون اليٰ مالوفات الطبايع يقطع صاحبها عن بلوغ الحقايق. "جنهن شيء سان محبت هجي ان مان سكون حاصل كرڻ ماڻهوءَ كي سندس درجي تان ڪيرائي ڇڏيندو آهي". مطلب اهو آهي تہ جيڪو پيارين شين کي تسڪين جو سبب بڻائيندو آهي. اهو حقيقت كان تمام پري ٿي ويندو آهي. ڇو تہ طبعيت جو لاڙو نفس جو هٿيار هوندو آهي. نفس حجاب جو مقام آهي ۽ حقيقت ڪشف جي جاءِ آهي. پياري شيءِ ۾ ڦاٿل مريد ڪشف واري جهڙو ٿي نٿو سگهي. حقيقت جي ڄاڻ ڪشف آهي ۽ پيارن شين کان پري ٿيڻ لڪل آهي. انساني طبعيت جو لاڙو ٻہ طرفو ٿيندو آهي: هڪ دنيا ۽ ان جي دلچسپين ڏانهن ۽ ٻيو آخرت ۽ ان جي نعمتن ڏانهن. دنيا جو لاڙو جنسيت (شهوت) مان پيدا ٿيندو آهي ۽ آخرت جي محبت جو بنياد ان خيال تي هوندو آهي جنهن ۾ نہ جنسيت ۽ نہ آشنائي شامل هوندي آهي. آخرت جو تصور سکڻو تصور هوندو آهي. ڇو تہ جيڪڏهن حقيقت اکين جي سامهون اچي وڃي. تہ ماڻهو پوريءَ طرح سان دنيا کان ڪٽجي وڃي. ولايت جي منزل سامهون اچي وڃي ۽ حقيقتون ظاهر ٿي پون. آخرت جو تعلق فطرتي طور فنا سان آهي. آخرت ۾ جو ڪجهہ آهي اهو انسان جي وهم ۽ گمان ۾ اچي نٿو سگهي. آخرت جو مرتبو ان ۾ آهي تہ ان جو رستو سخت مشڪل آهي. جيڪا ڳالهہ انسان جي دل ۽ دماغ ۾ سمائجي ويندي آهي ان جو ڪوبہ قدر نہ هوندو آحي. جڏهن آخرت جي حقيقت وهر ۽ گمان ۾ سمائجي نٿي سگھي تہ پوءِ طبعيت کي ان جي ديدار سان ڪهڙو پيار ٿي سگهندو؟ ظاهر آهي تہ طبعيت جو لاڙو فقط آخرت جي تصور ڏانهن هوندو آهي. الله بهتر جاڻندڙ آهي.

53- حضرت ابوالمغيث حسين بن منصور حلاج رد:

معنيٰ ۾ غرق ۽ دعويٰ ۾ هلاڪ. حضرت منصور حلاج طريقت جي مشتاقن ۽ مستن ۾ شامل هو. تمام وڏي همٿ جو مُالڪ هو. مشائخن ۾ هن متعلق اختلاف آهي. هڪ ٽولو کيس مردود ۽ ٻيو مقبول سڏيندو آهي. . مثلاً عمر بن عثمان مڪي. ابو يعقوب نهر جوري. ابو ايوب اقطع. علي بن سهل اصفهاني. ابن عطا. محمد بن خفيف، ابوالقاسر نصرآبادي ۽ سمورا پوءِ وارا مشائخ کيس مقبول سمجهندا آهن. ڪجه بزرگ هن معاملي ۾ فيصلي واري ڳاله نہ ڪندا آهن. مثلاً جنيد. شبلي، جريري، حصري. ڪجه ماڻهو وري کيس جادوگر سمجهندا آهن. اسان جي زماني ۾ شيخ ابوسعيد ابوالخير. شيخ ابوالقاسر گرگاني. ۽ شيخ ابوالعباس سقاني هن لاءِ عقيدت ظاهر ڪندا آهن. اسان جي زماني ۾ شيخ ابوسعيد ابوالخير. ابوالقاسر قشيري جو چوڻ آهي تہ جيڪڏهن منصور حلاءِ حقيقت ۽ معنيٰ وارن مان هو تہ ماڻهن جي رد ڪرڻ سان هو رد ٿي شيخ ابوالقاسر قشيري جو چوڻ آهي تہ جيڪڏهن منصور حلاءِ حقيقت ۽ معنيٰ وارن مان هو ته ماڻهن جي رد ڪرڻ سان هو رد ٿي شيخ ابوالقاسر قشيري جو چوڻ آهي تہ جيڪڏهن منصور حلاءِ حقيقت ۽ معنيٰ وارن مان هو ته ماڻهن جي رد ڪرڻ سان هو رد ٿي مگهندو، پر جيڪڏهن هو طريقت کان پري ۽ الله جو رد ڪيل هوندو ته ماڻهن جي مقبول چوڻ سان مقبول تي نه سگهندو. ان جو معاملو خدا تي ڀڏي گهرجي. جيستائين هو حق تي نظر اچي. کيس احترام سان ڏسڻ گهرجي. مطلب تہ ڪجه ان جو معاملو خدا تي ڀڏي گهرجي. جيستائين هو حق تي نظر اچي. کيس احترام سان ڏسڻ گهرجي. مطلب تہ ڪجه مشائخن کان سواءِ ٻيا سندس فضيلت جي ڪمال، حال جي صفائي. اجتهاد ۽ رياضت جي گهڻائي جا منڪر نه آهن. هن جو آهن. ان جي بزرگي جو انڪار ڪندا آهن ۽ سندس حال کي جادو ۽ فريب سان نسبت ڏيندا آهن ۽ اهو خيال ڪندا آهن ته ڏڪر هن ڪتاب ۾ نه ڪيو وڃي ها ته خيانت تئي ها. ۽ اهو به فقط ان بنياد تي تہ ڪجه ظاهر وارا کيس ڪافر سندي ته خميم مي خريزي جو روبي هي مندس حال کي جادو ۽ فريب سان نسبت ڏيندا آهن ۽ اهو خو خو آهن ته تي ته ڪمي خاندو تي ته ڪري آهن. ان جي بزرگي جو انهن ته نهن جو مي خان جي بزرگي جو انڪار ڪندا آهن ۽ سندس حال کي جادو ۽ فريب سان نسبت ڏيندا آهن ۽ اهو خيال ڪندا آهن تہ آهن. ان جي بزرگي جو انڪار ڪندا آهن ۽ سندس حال کي جادو ۽ فريب سان نسبت ڏيندي آهن ۽ اور ڪي ڪندا آهن ته رئيس هي من مي مور وارو هو مي ڪن تي تهن مي من مي من مي مي مي مي مي وارو هو مان ڪين مي مي مي مي مي مي مي مي مي من مي مي مي مي مي مي مي ميندا آهن ته

ے۔ بنياد تي رد نٿو ڪيو وڃي تہ سندس تعليم يا دين ڪچو هو. کيس ان لاءِ رد ڪيو وڃي ٿو تہ سندس ڪردار ۽ هلت چلت پَڪَڙَ جي قابل هئا.

هو اڳ ۾ سهل بن عبدالله جو مريد ٿيو. ڪجھ وقت کان پوءِ موڪل وٺڻ کان سواءِ هليو ويو ۽ عمر بن عثمان سان وڃي مليو. ڪجھ وقت کان پوءِ اجازت وٺڻ کان سوءِ ان کي بر ڇڏي ڏنائين ۽ جنيد رح ڏانهن منهن ڪيائين پر هن کيس قبول نہ ڪيو. ان ڪري سڀني کيس ڇڏي ڏنو. هو اصل طريقت ۾ نہ پر عمل ۾ متروڪ آهي. هن جي باري ۾ حضرت شبلي فرمايو آهي: انا و الحلاج شيء واحد فخلصني جنوني و اهلڪه عقله. "مان ۽ حلاج ساڳي ڳالهه آهيون. منهنجي چريائي مون کي بچائي ورتو ۽ هن جي عقل کيس هلاڪ ڪري ڇڏيو". محمد بن حنيف چيو آهي: هو عالم رياني. هو رياني عالم آهي وغيره. اصل ۾ مشائخن جي ناراضگي ۽ انهن کان ڌار رهڻ واري حالت منصور کي وحشت ۾ وجهي ڇڏيو.

هن جون تصنيفون روشن آهن. اصول ۽ فروع ۾ ان جون رمزون ۽ ڪلام مهذب آهن. مان بغداد ۽ ان جي آسپاس هن جي هٿ جا لکيل گهٽ ۾ گهٽ پنجاه رسالا ڏنا آهن ۽ ڪجھ خوزستان. فارس ۽ خراسان ۾ به ڏنا اٿم . سڀني ۾ اهڙيون شيون نظر آيون جيڪي عام طور تي منڍ ۾ مريد ظاهر ڪندا آهن. ڪجھ پختيون آهن. ڪجھ ڪمزرو. ڪجھ آسان ۽ ڪجھ نه قبول ڪرڻ جهڙيون آهن. جڏهن الله تعاليٰ جي درگاه مان ڪا شيء ظاهر ٿيندي آهي تڏهن ڏسڻ وارو پنهنجي وجداني ڪيفيت کي بيان ۾ آڻڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. لفظ مبھم (بي معنيٰ) هوندا آهن. خاص طور تي جڏهن لکڻ وارو تڪڙ به ڪندو آهي ۽ کيس پنهنجو پاڻ تي ناز به هوندو آهي. اهي لفظ خيال تي بار ڪندا آهن ۽ بڏڻ وارا انهن جو مطلب نه سمجھي سگهندا آهن ۽ چوندا آهن: "واه ڪهڙي نه نازڪ شيءِ قام ٿيندي آهن. خاص طور تي جڏهن لکڻ اقرار ڪندا آهن. سندن اقرار به انڪار جهڙو هوندو آهي. انهن مبھم (بي معنيٰ) هوندا آهن. خاص طور تي جڏهن لکڻ مطلب نه سمجھي سگهندا آهن ۽ چوندا آهن: "واه ڪهڙي نه نازڪ شيءِ آهي". ڪجھ ماڻهو جهالت کان انڪار ۽ ڪجھ اقرار ڪندا آهن. سندن اقرار به انڪار جهڙو هوندو آهي. پر جڏهن تحقيق ۽ بصيرت وارا ڏهند آهن تم هو اکرن ۾ خو

اهي ماڻهو. جيڪي هن جوان ماڻهوءَ تي جادوءَ جي تهمت رکندا آهن. تہ اها ڳاله محال آهي، ڇو تہ اهل سنت والجماعت جي اصول موجب جادو اهڙيءَ طرح سچو آهي. جهڙيءَ طرح ڪرامت حق آهي. ليڪن ڪمال جي حالت ۾ جادو جو ظاهر ڪرڻ گهٽ درجي وارو آهي. مگر هن حالت ۾ ڪرامت جو ظاهر ٿيڻ ڪرڻ. معرفت آهي. هن لاءِ تہ جيڪڏهن جادو خدا جي ناراضگيءَ جو سبب آهي تہ ڪرامت وري الله تعاليٰ جي رضامندي جو نشان آهي. هي مسئلو ڪرامت جي ثابت ڪرڻ واري بيان ۾ سمجهاڻيءَ سان پيش ڪيو ويندو.

اهل سنت جي بصيرت وارن جو اتفاق آهي تہ مسلمان زيان خور ۽ جادوگر نہ ٿيندا آهن ۽ نہ وري ڪافر ڪرامت جا صاحب بڻبا آهن. ڇو تہ اضداد جو جمع محال آهي. حضرت حسين حلاج جيستائين حياتيءَ جي جامي ۾ هو. نيڪ رهيو. سٺي نموني سان نماز پڙهندو رهيو ۽ ذڪر ڪندو رهيو. لڳاتار روزا رکيائين. حمد و ثنا ڪندو رهيو. ان کان سواءِ خدا جي توحيد جا نُڪتا به بيان ڪندو رهيو. جيڪڏهن هو جادوگر هجي ها. تہ اهي سڀ ڳالهيون محال هيون. تنهنڪري صحيح ڳالهه اها آهي. تہ اها ڪرامت هئي ۽ ڪرامت ولي کان سواءِ ٻيو ڏيکاري نہ سگهندو آهي.

اهل سنت ۾ ڪجهہ ماڻهو اهڙا آهن. جيڪي سندس اصولن کي رد ڪندا آهن ۽ سندس اهڙن گفتن تي اعتراض ڪندا آهن. جن مان بي دينيءَ جي معنيٰ نڪرندي آهي. ليڪن اهو عيب عبارت ۾ آهي ۽ معنيٰ ۾ ناهي. جيڪي ماڻهو حال جي غلبي هيٺ هوندا آهن. اهي صحيح عبارت پيش ڪري نہ سگهندا آهن ۽ اهو بہ ٿي سگهندو آهي تہ عبارت جو مفهوم مشڪل هوندو آهي ۽ پڙهڻ وارو ان جو مطلب سمجهي نہ سگهندو آهي. ۽ پنهنجي ڪمزوريءَ جي ڪري عبارت کي بي معنىٰ سمجهندو آهي. اها ڪمزوري سندس پنهنجي هوندي آهي ۽ عبارت جي نه هوندي آهي.

مون بغدادي جي بيدينن (ملحدن) جي هڪ اهڙي جماعت بہ ڏٺي جيڪا حلاج جي پوئلڳ هجڻ جي دعوا ڪندڙ هئي. هن جي گفتن کي پنهنجي بي ديني جو بنياد بنائيندا آهن ۽ حلاجي سڏرائيندا آهن. منصور جي بـاري ۾ مبـالغي کـان ڪـر

ونندا آهن. جهڙيءَ طرح رافضي ماڻهو حضرت علي ڪرم الله وجهه جي باري ۾ ڪندا آهن. انهن جي ترديد خدا گهريو تہ اختلاف واري باب ۾ ايندي. مختصر طور هي ڳالهہ تہ منصور بن حلاج جي قولن جي پيروي جائز ناهي. ڇو تہ هن تي حال جو غلبو هو. پيروي فقط تمڪين واري جي ڪبي آهي.

الله جو شكر آهي جو مون كي حسين بن منصور سان عقيدت آهي ليكن سندس طريقو كنهن به اصليت تي قائر ناهي ۽ سندس حال كنهن به هك جاء تي قرار ونندو ناهي. هن جي احوال ۾ گهڻائي فساد آهن مون منڍ ۾ هن قولن مان گهڻائي دليل حاصل كيا. ان جي كلام جي سمجهاڻي (شرح) به لكيم ۽ دليل سان سندس حال سلامتي ۽ كلام جي بلندي كي ثابت كيم. پنهنجي كتاب "منهاج الدين" ۾ به سندس ابتدا ۽ انتها تي تبصرو كيم ۽ هتي به كجهه نه كجه بيان كيو اتر . جنهن شيء جي ڇنڍچاڻ كري وڏي خبرداري كان پوءِ پاڻ وٽ آڻي سگهجي. ان جي پيروي كرڻ جي ضرورت ناهي. ياد ركو ته لوڀ ۽ لالج جو سچائي سان كو واسطو كونهي. لالج وارا هميشه طريقت ۾ أبتيون بگالهيون پگوليندا آهن. حسين بن منصور جو هك قول آهي: الاسنة مستنطقات تحت نقطها مستهلكات. "زبانون بگالهائڻ چاهينديون آهن ۽ گفتگو هيٺ هلاڪ ٿيڻ جي تمنا ركندو آهي". هڪ قسر جا قول خطرناڪ هوندا آهن. حقيقت جي معنيٰ پارليندا آهن. حسين بن منصور جو هڪ قول آهي: الاسنة مستنطقات تحت نقطها مستهلكات. "زبانون بگالهائڻ چاهينديون آهن ۽ گفتگو هيٺ هلاڪ ٿيڻ جي تمنا ركندو آهي". هڪ قسر جا قول خطرناڪ هوندا آهن. حقيقت جي معنيٰ بيان ڪرڻ جي ڪوشش بيڪار آهي. جيڪڏهن معنائون موجود آهن ته اظهار کان خالي نه تي سگهنديون آهن. جينيت مي معنيٰ مالي آهن. تڏهن به اظهارن سان وجود ۾ اي مي نيون سگهن. اظهار کان خالي نه تي سگهنديون آهن. جيڪڏهن عالي آهن. تڏهن به اظهارن سان وجود ۾ اي تي تيون سگهن. اظهار فقط وهر پيدا ڪندو آهي. وهر طالب کي گراهه ڪالي آهن. تڏهن به اظهارن سان وجود ۾ اي تي تيون سگهن. اظهار فقط وهر پيدا ڪندو آهي. وهر طالب کي گراهه

هي توڪل ۾ وڏو شان ۽ بلند مرتبو رکندو هو. گهڻن ئي مشائخ سڳورن سان ملاقات ڪري چڪو هو. سندس ڪرامتون بيشمار آهن ۽ طريقت جي معاملن تي سٺا ڪتاب لکيا اٿس. سندس قول آهي: العلم ڪله في ڪلمتين لا تتڪلف في ما ڪنيت ولا تضيع ما استڪفيت. "سمورو علم بن جملن ۾ آهي: ان شيء جي ڪرڻ جي ڪوشش نہ ڪر. جيڪا تولاءِ مقرر آهي. ٻيو اهو. تہ جو ڪجھ توکي ڪرڻو آهي ۽ توتي فرض آهي. ان کي وڃائي نہ ڇڏ. تہ جيئن دنيا ۽ آخرت ۾ خوش رهين". ان مان اهو مطلب ٿو نڪري تہ مقدر کي کيل نہ بڻايو. جيڪو ازل کان مقرر ٿي چڪو آهي. اهو ڪوشش سان بدلائي نٿو سگھجي. ان جي حڪمن جا باغي نہ ٿيو. ڇو ته بغاوت جي سزا ملئدي آهي. هن کان پڇيو ويو: "اوهان ڪهڙيون عجيب شيون ڏنيون آهن؟" چيائين: گهڻيون ئي عجيب شيون ڏنيون اٿر. مگر سڀ کان وڌيڪ عجيب شيء هيءَ آهي. تہ مون کي حضرت خصر عليه السلام پاڻ سان شريڪ رکڻ جي دعوت ڏنيون اٿر. مگر سڀ کان وڌيڪ عجيب شيء ان لاءِ نہ تہ مون کي حضرت خصر عليه السلام پاڻ سان شريڪ رکڻ جي دعوت ڏنيون اٿر. مگر سڀ کان وڌيڪ عجيب شيء ان لاءِ نہ تہ مون کي حضرت خصر عليه السلام پاڻ سان شريڪ رکڻ جي دعوت ڏنيون اٿر. مگر سڀ کان وڌيڪ عجيب شيء ان لاءِ نہ ته مون کي حضرت خصر عليه السلام پاڻ سان شريڪ رکڻ جي دعوت ڏني. مگر مون انڪار ڪري ڇڏيو. اهو ان لاءِ نہ تہ مون کي حضرت خصر عليه السلام پاڻ سان شريڪ رکڻ جي دعوت ڏني. مگر مون انڪار ڪري ڇڏيو. اهو کان لاءِ نہ تہ مون کي حضرت خصر عليه السلام پاڻ سان شيءَ وي پڻ جي ديون ٿر. مگر سڀ کان وڌيڪ عجيب شيءِ ڪري نہ مون کي جنهن ڀلي رفيق جي ضرورت نہ هئي. پر ان لاءِ تہ مون کي خدا تعاليٰ جي بدران حضرت خصر عليه

55- حضرت ابوحمزه بغدادي بزاز رحه:

هن جو به درجو توڪل وارن صوفين ۾ شمار ٿئي ٿو. حضرت حارث محاسبي جو مريد هو. حضرت سري رح سان صحبت ڪندڙ، ۽ حضرت نوري رح ۽ حضرت خيرالنساڄ رح جو همعصر هو. بغداد واري مسجد رصانه ۾ واعظ ڪندو هو. تفسير ۽ قرا<sup>ع</sup>ت جو وڏو عالم هو. پيغمبر کھ جن جي حديثن جو ڀروسو جهڙو راوي هو. هو حضرت نوري رح سان گڏ هو. جڏهن مٿس سختي جاري هئي ۽ جڏهن الله تعاليٰ صوفين کي موت جي چنبي مان ڇڏايو هو. حضرت نوري رح جي تعليم جي سمجهاڻي ڏيڻ وقت هن جي حڪايت جو بيان ڪيو ويندو هو.

هن جو قول آهي: اذا سلمت منك نفسك فقد اديت حقها و اذا سلم منك الخلق قضيت حقوقهم. "جيكڏهن تنهنجو

نفس پنهنجي هٿ کان حفاظت ۾ آهي تہ تو پنهنجي ذات جو حق ادا ڪيو. جيڪڏهن مخلوق تنهنجي هٿ کان محفوظ آهي تہ تون انهن سڀني جو قرض ادا ڪري ڇڏيو ". مطلب هيءُ آهي ته انسان تي ٻه جوابداريون آهن: هڪ پنهنجي ذات جي ٻي باقي ماڻهن جي. جيڪڏهن توهان پنهنجي نفس کان پري ٿي. آخرت جو ڇوٽڪارو تلاش ڪيو ته اوهان جي پهرين جوابداري پوري ٿي. جيڪڏهن مخلوق کي پنهنجي خراب ڪمن سان نقصان نہ پهچايو ته اوهان ٻي جوابداري به پوري ڪئي. پنهنجي نفس کي حفاظت ۾ رکو. ٻين کي تڪليف نہ ڏيو ۽ ان کان پوءِ پنهنجي خالق جا حق ادا ڪريو. 56- حضرت ابوبڪر هحمد به هوسئي واسطي (هـ:

هي تحقيق ڪندڙ مشائخ سڳورن ۾ شمار ٿئي ٿو ۽ حقيقتن جي معاملي ۾ وڏي مانَ ۽ مرتبي جو مالڪ هـو. سمورا مشائخ کيس احترام جي لائق سمجهندا هئا. حضرت جنيد رح جي مريدن ۾ شامل هو. سندس ڪلام تمام اونهي معنئ وارو هو. جنهن کی ظاهر پرست سمجهی نہ سگھندا هئا. جیستائین مرو ۾ نہ ويو. تيستائين کيس امن ۽ سکون نصيب نہ ٿيو. مرو جي ماڻهن سندس آجيان ڪئي. ڇو تہ هو نهايت بردبار ۽ زاهد بزرگ هو. مرو وارن سندس ڪلام ٻڌو ۽ هن حياتيءَ جا باقي ڏينهن اتي گذاريا. سندس قول آهي: الذڪرون في ذڪره اڪثر غفلة من الناسين لذڪره. "ذڪر وسارڻ وارن کان ذڪر ياد ڪرڻ وارا وڌيڪ غافل هوندا آهن". جيڪڏهن ڪنهن کان ذڪر وسري وڃي. تہ ڪو نقصان ڪونهي. نقصان ان ۾ آهي. تہ ذڪر ياد هجي ۽ خدا وسري وڃي. ذڪر جي مقصد کان ذڪر ٻيءَ طرح هوندو آهي. ذڪر جي مقصد کي وساري ڇڏڻ ۽ ذڪر ڪرڻ جي غرور ۾ رهڻ. غفلت کي وڌيڪ ويجھو آهي. ۽ اهو بہ ان جي مقابلي ۾ تہ غرور کان سواءِ ذڪر وسري وڃي. وسارڻ واري کي پنهنجي ويساري ۾ ۽ پري رهڻ جي حالت ۾ حاضر هجڻ جو غرور نہ هوندو آهي. حاضري وارو غرور حاضري كانسواءِ غفلت جي ويجهو ٿيندو آهي. الله جا طالب غرور جي ڪري هلاڪ ٿيندا آهن. جتي غرور وڌيڪ هوندو آهي. اتي حقيقت گهٽ هوندي آهي ۽ جتي حقيقت گهٽ هوندي آهي. اتي غرور جي ڪا حد نہ هوندي آهي. غرور جو بنياد عقل جي بدگمانيءَ تي هوندو آهي. عقل جي بدگمانين.مان بدگمانيون پيدا ٿينديون رهنديون آهن. الله وارن جي همٿ کي بدگماني ۽ لالج سان ڪو واسطو نہ هوندو آهي. بنيادي اصول هيءُ آهي تہ الله جو ذڪر حاضريءَ يا غير حاضري ۾ هوندو آهي. جڏهن ذڪر ڪندڙ پاڻ کان پري ۽ الله وٽ حاضر رهي. تہ اها حاضري نہ پر مشاهدو هوندو آهي. جڏهن ذڪر ڪندڙ الله کان پري ۽ پنهنجي ذات ۾ حاضر هجي تہ اهو ذڪر ناهي. غير حاضري غفلت جو نتيجو هوندي آهي. الله بهتر جاڻندڙ آهي.

57- حضرت ابوبڪر بن دلف بن حجدر شبلي رحہ:

هي مشهور ۽ وڏن مشائخن ۾ شمار ٿئي ٿو. الله تعاليٰ جي مهرباني سان تمام سٺو وقت گذاريائين. سندس لطيف اشارا وڏي تعريف جهڙا آهن. تنهنڪري پوئين مشائخن مان ڪنهن چيو آهي: ثلثة من عجائب الدنيا اشارات الشبلي و نڪت المرتعش و حڪايات جعفر. "دنيا ۾ ٽي عجيب شيون آهن: شبلي جا اشارا، مرتعش جا نُڪتا ۽ جعفر جون حڪايتون". هو قوم جو سردار ۽ طريقت وارن جو اڳواڻ هو. منڍ ۾ وقت جي خليفي جي حاجين جو افسر هو. حضرت خيرالنساج جي مجلس ۾ توبه ڪيائين ۽ حضرت جنيد رح جو مريد ٿيو. گهڻن ئي مشائخن سان ملاقات ڪئي هئائين. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: قل للمومنين يَغُضوا من أبصارهم. "اي پيغمبر ايمان وارن کي چئو. تہ پنهنجون اکيون هيٺ ڪن".ان آيت سڳوريءَ جي تفسير ڪندي حضرت شبلي چيو: اي پيغمبر ايمان وارن کي چئو. تہ پنهنجون اکيون هيٺ ڪن".ان آيت سڳوريءَ جي تفسير ڪندي حضرت شبلي چيو: اي پيغمبر ايمان وارن کي چئو. تہ هو پنهنجون اکيون هيٺ ڪن".ان آيت سڳوريءَ جي تفسير ڪندي حضرت شبلي چيو: اي پيغمبر! ايمان وارن کي چئو. تہ هو پنهنجون اکيون هيٺ تر مومن کي لالج وارين شين کان بچائين ۽ پنهنجون روحاني اکيون الله تعاليٰ کان سواءِ ٻي هر شيء کان پري رکن. مطلب هي آهي ته مومن کي الله جي اين پي کي مين اکين بو خبر آهي ڏانهن به نه

اهو آخرت ۾ به بيخبر هوندو: ومن ڪان في هذه اعميٰ فهوفي ال آخرت اعميٰ. " جيڪي هن دنيا ۾ انڌا آهن. اهي آخرت ۾ به انڌا هوندا ". حقيقت ۾ جيستائين الله تعاليٰ ڪنهن کي لوڀ کان پاڪ نہ ڪري. تستائين سندس اکيون نہ ڏسڻ جهڙين شين کان بچي نہ سگهنديون. ۽ جيستائين اها پاڪ ذات ڪنهن جي دل ۾ محبت جو ديرو نه ڪري. تيستائين سندس روحاني اکيون بئي (غير) ڏانهن ڏسڻ کان رهي نہ سگهنديون. چون ٿا. ته هڪ ڏينهن بازار ۾ آيو ته ماڻهن کيس چريو ڪري پڪاريو. هن چيو: انا عندڪر مجنون و انتر عندي اصحا افزادني الله جنوني و زاد في صحتڪر. "اوهان مون کي چريو سڏيو ۽ مان اوهان کي سياڻو سڏيان. منهنجي چريائي محبت جي ڪري آهي ۽ اوهان جي سياڻي غفلت جي ڪري آهي. الله منهنجي چريائي کي ۽ اوهان جي سياڻي کي وڌائي. هن اهو سڀ غيرت جي ڪري چيو. ڇو ته ماڻهو دوست ۽ ديواني ۾ تميز نہ ڪندا آهن ۽ کين پنهنجي غفلت جو احساس نہ هوندو آهي. اهي ماڻهو آخرت ۾ به احساس کانسواءِ هوندا. الله منهنجي چريائي کي ۽ اوهان جي سياڻي کي وڌائي. هن اهو سڀ غيرت جي ڪري چيو. ڇو ته ماڻهو دوست ۽ هوندا الله منهنجي چريائي کي ۽ اوهان جي سياڻي کي وڌائي. هن هو ندو آهي. اهي ماڻهو آخرت ۾ به ايس کي ويو. دومن ۽

58- حضرت ابو محمد بن جعفر بن نصر خالدي رحم:

هي حضرت جنيد رح جي پراڻن دوستن مان هو. مرشدن جي نفسن جو پاسدار ۽ سندن حقن جو نگهبان هو. سندس ڪلام هر فن ۾ مٿانهون آهي. خاص طور تي غرور ڦٽي ڪرڻ تي. هو هر هڪ مسئلي تي ڪا نہ ڪا جڪايت بيان ڪندو هو ۽ ڪنهن نہ ڪنهن طرف کان حوالو بہ ڏيندو هو.

سندس قول آهي: التوڪل استوا<sup>ء</sup> القلب عند الوجود و العدم . "توڪل اها آهي تہ تنهنجي رزق جو هجڻ يا نہ هجڻ هڪ جهڙو هجي" مطلب هي آهي. تہ رزق جي موجودگي خوشيءَ جو سبب نہ هجي ۽ ان جي غير موجودگي غمر جو سبب نہ بڻجي. انسان جو وجود خدا جي ملڪيت آهي. ان جي پالڻ يا فنا ڪرڻ جي قدرت انهيءَ مالڪ کي آهي. ڪجھ بہ نہ ڪڇڻ کان سواءِ ملڪيت مالڪ جي حوالي ڪرڻ گهرجي.

هن چيو آهي: هڪ ڏينهن ضرت جنيد رح وٽ آيس. هو بخار جي حالت ۾ هو. مون چيو: دعا گُهر تہ الله تعاليٰ صحت عطا ڪري. چيائين: مون ڪالهہ دعا گهري هئي. خدائي آواز چيو: تنهنجو جسم خدا جي ملڪيت آهي. هو تندرست رکي يا بيمار. تون دخل ڏيڻ وارو ڪير آهين. پنهنجو قبضو ختم ڪر تہ بندگي جو صحيح درجو حاصل ٿئي. الله تعاليٰ وڌيڪ ڄاڻندڙ آهي.

59- ابو على بن مهد القاسم رودباري رهه:

هو نوجوان ۽ بزرگ صوفين ۾ شمار ٿيندو هو ۽ انهن جو اڳواڻ هو. معاملت جي فن ۾ وڏي مرتبي جو مالڪ هو. هن جون فضيلتون ۽ نشانيون بيشمار آهن. سندس ڪلام تصوف جي ڏکين نُڪتن سان ڀريل آهي.

سندس قول آهي: المريد لايريد لنفسه الا ما اراد الله له و المراد لايريد من الكونين شيأ. "مريد فقط ان شيء جي طلب كندو آهي جيكا الله تعاليٰ ان لاءٍ چاهيندو آهي. مراد اها آهي. تر بنهي جهانن ۾ كو الله تعاليٰ جي ذات كان سواء كنهن به شيء جي طلب نه كندڙ هجي. مطلب اهو آهي. ته الله جي رضا تي راضي رهڻ وارو پنهنجي مرضي كي به ڇڏي ڏيندو آهي. تہ جيئن سچي مريد جو درجو حاصل كري سگهي. محبت واري جي پنهنجي مرضي ٿيندي ئي ناهي. تنهنكري سندس پنهنجي مراد جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. هو الله كي چاهيندو آهي ۽ اهوئي گهرندو آهي جيكي الله چاهيندو آهي. هو الله كان سواءِ كنهن به شيء كي نٿو چاهي. رضا جو مقام ابتدا ۽ محبت جو مقام انتها آهي. تحقيق جا درجا بندگي لاءِ هوندا آهن ۽ وحدانيت، ربوبيت جي تصديق لاءِ هوندي آهي، مريد پنهنجي ذات ۾ مراد الله جي ذات ير عائر هوندي آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

60- حضرت ابوالعباس قاسم بن مهدي اليساري رحه: هو پنهنجي وقت جو امام هو.

ظاهري ۽ باطني علمن جو علمبردار هو. ابوبڪر واسطيءَ سان صحبت ڪئي هئائين. وڏن مشائخن وٽان ادب جي

علر ۾ تحصيل ڪئي هئائين. طريقت وارن جي صحبت ۾ سڀني کان شريف ۽ الفت ۾ وڏي ظرف وارو ماڻهو هو. سندس ڪلام تمام مٿانهون هو. گهڻائي ڪتاب لکيائين. سندس قول آهي: التوحيد ان لايخطر بقلبڪ مادُونَهُ "توحيد اها آهي. تہ دل ۾ خدا کان سواءِ ڪاب شيءِ نہ اچي". مطلب هي آهي. تہ مخلوقات مان ڪنهن به شيءَ سان لاڳاپو نہ هجي ۽ معاملن جي صفائي ۾ ڪدورت نالي ماتر بہ نہ هجي. غير جو بنياد اللہ جي غير جي ثبوت تي آهي ۽ غير جو ثبوت توحيد جو انڪار آهي.

هن جو مرو جي هڪ عزت واري ۽ خوش پوش خاندان سان تعلق هو. پيءُ جي طرف کان ورثي ۾ تمام گهڻي دولت مليس پر هن اها سموري حضور کي جن جي ٻن وارن مبارڪن جي بدلي ۾ ڏيئي ڇڏي. انهن وارن جي برڪت سان الله تعاليٰ کيس توبهه جي توفيق عطا ڪئي. هو حضرت ابوبڪر واسطيءَ جي صحبت ۾ وڃي رهيو ۽ اهو درجو حاصل ڪيائين جو طريقت وارن جي هڪ جماعت جو امام بڻيو. وفات کان اڳ ۾ وصيت ڪيائين. تہ کيس دفن ڪرڻ وقت اهي وار مبارڪ سندس وات ۾ وجهي ڇڏين. سندس مزار مرو ۾ آهي ۽ اڄ بہ حاجت وارا ماڻهو اتي ويندا آهن. باسُون باسيندا آهن ۽ مرادون حاصل ڪندا آهن. ان جو تجربو ٿيل آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

61- حضرت ابوعبدالله محمد بن خفيف رحه:

پنهنجي زماني جو امام هو. مختلف علمن جو ماهر هو. مجاهدي ۾ وڏي شان وارو ۽ حقيقتن ۾ سهڻي بيان جو مالڪ هو. سندس پاڪبازي سندس لکيل ڪتابن مان ظاهر آهي. حضرت ابن عطا شبلي. حسين بن منصور ۽ جرير سان صحبتون ڪيائين. مڪي شريف ۾ حضرت يعقوب نهرجوري سان ملاقات ڪيائين. اڪيلائيءَ ۾ ڪيترائي حفر ڪيائين. شاهي خاندان سان واسطو رکندڙ هو. الله تعاليٰ کيس توبه جي توفيق ڏني. هن حڪومت کان هٿ کنيو. معنيٰ وارن وٽ سندس مقام مٿانهون آهي. سندس قول آهي: التوحيد الاعراض عن الطبيعة. "توحيد طبعيت کان منهن موڙڻ جو نالو آهي". مطلب هيءَ آهي ته سڀ طبعيتون خدا جي نعمتن کان پردي ۾ انڌيون آهن. جيستائين انهن کان منهن موڙڻ جو نالو تيستائين الله تعاليٰ جو مشاهدو ممڪن ٿي نه سگهندو. طبعيت وارو ماڻهو حقيقت ۽ توحيد کان پردي ۾ رهندو آهي. طبعيت جي مصيبت جي نظر اچڻ سان هو توحيد جي منزل جي منزل تي پهچي ويندو آهي. سندس ڪيتريون ئي ڪرامتون ۽ چٽا دليل موجود آهن. الله وڌيڪ ڄاڻ هو توحيد جي منزل جي منزل تي پهچي ويندو آهي. سندس ڪيتريون ئي ڪرامتون ۽

62- حضرت عثمان سعيد بن سلام مغربي رحم:

سرداري جي تلوار، ۽ نيڪيءَ جو سج حضرت عثمان تمڪين وارن بزرگن مان هو. کيس علم ۽ فن ۾ عبور حاصل هو. رياضت ۽ ثابت قدمي وارو ولي هو. سندس نشانيون ۽ عمدا دليل گهڻا آهن. سندس قول آهي: من أثر صحبت الاغنيا <sup>2</sup> عليٰ مجالسة الفقرا<sup>2</sup> ابتلاه الله بموت القلب. "جيڪو اميرن جي صحبت کي فقيرن جي مجلس کان مٿي سمجهندو. ان کي الله تعاليٰ دل جو موت ڏيندو". هتي صحبت ۽ مجلس جا لفظ استعمال ڪيا ويا آهن. فقيرن کان ڦرڻ وارا مجلس کان پوء ڦرندا آهن، پر صحبت کان پوءِ نه ڦرندا آهن. صحبت کان منهن نه موڙبو آهي. جڏهن ماڻهو فقيرن جي مجلس مان اميرن جي صحبت لاءِ ويندا آهن. تد انهن جون دليون محتاجن جي هٿان مري وينديون آهن. ۽ سندس جسم غرور ۾ گرفتار تي ويندا آهن. مجلس کان منهن موڙڻ جي سزا دل جو موت آهي. ته فقيرن جي صحبت کان منهن موڙڻ جي سندس جسم غرور ۾ گرفتار تي

63- حضرت ابوالقاسم بن ابراهيم بن محمد بن محمود نصرآبادي رح:

هو نيشاپور ۾ هڪ بادشاھ جي حيثيت رکندو هو. بادشاهن جو دٻدٻو هن دنيا لاءِ هوندو آهي. پر هن جو دٻدٻو آخرت لاءِ بہ هو. هن جو ڪلام مٿانهون ۽ نشانيون (آيات) دل ۾ گهر ڪرڻ واريون هيون.حضرت شبلي جو مريد هو. خراسان جي پوئين صوفين جو استاد هو. پنهنجي زماني جو يگانو، علم ۽ عبادت ۾ سڀ کان وڌيڪ هو. سندس قول آهي:

انت بين لنسبتين نسبة اليٰ آدم و نسبة الي الحق فاذا انتسب اليٰ آدم دخلت في ميادين اشهوت و مواضع الاقات والزلات وهي نسبت تحقق البشريت. قال الله تعاليٰ انه كان ظلوماً جهولا فا ذا انتسب الي الحق دخلت في مقامات الكشف والبراهين والعصمة والولايت وهي نسبت تحقق العبوديت. قال الله تعاليٰ و عبادالرحمان الذين يمشون علي الارض هونا. تنهنجي نسبت بـ طرفي آهي: هك آدم سان ۽ بي خدا سان. جيكڏهن تون آدم جي نسبت جي دعويٰ كندين. تم تنهنجي سامهون نفساني شهوتن ۽ سهو (كمزوري) جو ميدان آهي. اهو بشريت جي حاصل كرڻ جو رستو آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: انسان وڏو ظالم ۽ جاهل هو. جيكڏهن تون خدا واري نسبت چاهيندين ته تنهنجي سامهون كشف جا درجا. فرمايو آهي: انسان وڏو ظالم ۽ جاهل هو. جيكڏهن تون خدا واري نسبت چاهيندين ته تنهنجي سامهون كشف جا درجا. سان هلندا آهن". آدم جي نسبت قيامت واري ڏينهن ختم تي ويندي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: الله جا ٻانها زمين تي نـوڙت سان هلندا آهن". آدم جي نسبت قيامت واري ڏينهن ختم تي ويندي. الله سان ٻانهپ واري نسبت هميشه رهندي ۽ آن ي كڏهن به تبديلي نه ايندي. بانهو پاڻ سان يا آدم سان نسبت جاهيندين ته تنهنجي سامهون كشف جا درجا. سان هلندا آهن". آدم جي نسبت قيامت واري ڏينهن ختم تي ويندي. الله سان ٻانهپ واري نسبت هميشه رهندي ۽ آن ي تنهي آلي آهن". آدم جي نسبت قيامت واري ڏينهن ختم تي ويندي. الله سان ٻانهي واري نسبت هيشه رهندي ۽ آن ي سان هلندا آهن". آدم جي نسبت قيامت واري ڏينهن ختم تي ويندي. الله سان ڀانهي واري نسبت هي مي هي آن ي

64- حضرت ابوالحسن علي بن ابراهيم حصري رحه:

طريقت جي سالڪن جو سردار ۽ تحقيق وارن جي جان جي سونهن حضرت ابوالحسن علي بن ابراهيـر الله جي درگاهـ ۾ اقبال وارو آزاد ۽ صوفي سڳورن جو امام هو. پنهنجي زماني ۾ سندس مثال ڪونه هو. سندس ڪلام مٿانهون ۽ عبارت دل ۾ رکڻ جهڙي هئي. سندس قول آهي: دعوني في بلاي ها مالڪر الستر من اولاد آدم الذي خلقه الله تعاليٰ بيده ونفخ فيه من روحه و اسجدو له الملائڪه ثر امره يامر فخالف اذا ڪان اول الدن و رويا ڪيف يڪون آخره." مون کي منهنجي مصيبت ۾ رهڻ ڏيو. ڇا اوهان انهيءَ آدم جي اولاد ناهي. جنهن الله تعاليٰ خاص جوڙ سان پيدا ڪيو ۽ کيس حياتي عطا ڪئي. ملائڪن کي سجدي ڪرڻ جو حڪر ڏنو. پوءِ ڪجه حڪر کيس ڏنو. هو حڪر تي نه هليو. پهرئين پيالي ۾ ئي اها حالت هئي تہ پوءِ آخري پيالي تائين ڇا حال ٿيندو؟ مطلب هي آهي. تہ جيڪڏهن ماڻهوءَ کي پنهنجي حال تي ڇڏي ڏنو وڃي. تہ بلڪل نافرمان ثابت ٿيندو. جيڪڏهن الله تعاليٰ جي عنايت ماڻهوءَ کي پنهنجي حال تي ڇڏي ڏنو وڃي. ته بلڪل نافرمان ثابت ٿيندو. جيڪڏهن الله تعاليٰ جي عنايت ماڻهوءَ کي پنهنجي حال تي ڇڏي ڏنو عنايتن تي نظر رکو ۽ پنهنجين برائين ڏانهن ڏسو ۽ سڄي عمر اهڙيءَ طرح گذاري ڇڏيو. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

اهي ڪجھ پراڻن صوفي سڳورن جا حالات هئا. جيڪڏهن سمورن جو ذڪر ڪجي ها يا انهن جو احوال تفصيل سان لکجي ها يا سندن حڪايتن کي تحرير ۾ آڻجي ها. تہ اصلي مقصد فوت ٿي وڃي ها ۽ ڪتاب تمام ڊگھو ٿئي ها. هاڻي ڪجھ پوءِ وارن صوفين تي لکڻو آهي. توفيق الله تعاليٰ وٽ آهي.

www.maktabah.org

Second and the second second second

## باب ٻارھون

### (پوءِ وارا صوفي سڳورا)

اسان جي زماني ۾ ڪجه اهڙا صوفي آهن. جيڪي رياضت جو بار تہ کڻي نہ سگهندا آهن مگر رياست جا طلبگار هوندا آهن. اهي طريقت وارن سڀني بزرگن کي پاڻ جهڙو سمجهندا آهن. جڏهن پراڻن بزرگن جا قول ٻڏندا آهن ۽ سندس مان مرتبو ڏسندا آهن ۽ سندس معاملن جي باري ۾ پڙهندا آهن، ۽ پوءِ پاڻ تي نظر ڪندا آهن. تہ پاڻ کي انهن جي آڏو ڪجه به نہ سمجهي، چوندا آهن تہ اسان جو انهن سان ڪهڙو مقابلو ٿيندو؟ اهي ماڻهو گذاري ويا آهن ۽ وري اهڙا ماڻهو پيدا نہ تي سگهندا. اها ڳاله سراسر غلط آهي. ڇو تہ الله تعاليٰ ڪڏهن به زمين خالي نہ ڇڏيدو آهي ۽ پيغمبر ﷺ جي امت کي ولي کان سواءِ رهڻ نہ ڏيندو آهي. پيغمبر ﷺ جن جو فرمان آهي، تہ منهنجي امت ۾ هڪ اهڙي جماعت قيامت تائين رهندي ايندي جيڪا حق ۽ سچائي تي هوندي. وڌيڪ به فرمايو اتن: منهنجي امت ۾ چاليهم ماڻهو حضرت ابراهيم جي خلق وارا هميشه رهندا.

> هاڻي جن مشائخن جو ذڪر ٿيندو انهن مان ڪجھ گذاري ويا آهن ۽ ڪجھ حيات آهن. 1- حضرت ابوالعباس احمد بن محمد قصاب رحہ:

هو ماورا ۽ النهر جي پراڻن بزرگن سان صحبت ڪري چڪو آهي. حال جي بلندي. دانائي جي سچائي. دليلن جي گهڻائي ۽ ڪرامتن کان مشهور هو. طبرستان جو امام حضرت ابوعبدالله خياطي فرمائي ٿو: هي الله تعاليٰ جي خاص عنايت آهي جو هر ڪنهن کي علم کان سواءِ بـ اهڙو درجو عطا ڪندو آهي جيڪڏهن دين جي اصولن ۽ توحيد جي ڏکين مسئلن ۾ ڪا مشڪل پيش اچي ته هو رهنمائي ڪري سگهي. حضرت ابوالعباس قصاب هڪ اهڙو ئي بزرگ آهي. هو اڻ پڙهيل هو مگر دين ۽ طريقت جي ڳالهين ۾ تمام سٺو ڪلام ڪندو هو. مون سندس ڪافي لطيفا ٻڌا آهن. مگر هن ڪتاب ۾ مون کي مختصر لکڻو آهي. هڪ دفعي اَمُل شهر جي بازار مان هڪ وڏي بار سان لڏيل اُٺ لنگهيو. گهڻي گي هئي. اُٺ جو پير ترڪي پيو ۽ هو وڃي ڪريو. سندس هڪ هڏو ڀڃي پيو. ماڻهو ان جو بار لاهي رهيا هئا. اُٺ جي مهار وارو ڇوڪرو روئي رهيو هو ۽ هٿ کڻي الله تعاليٰ کي پڪاري رهيو هو. اُتان حضرت ابوالعباس به لائگهائو ٿيو. هن اُٺ جي مهار وٺي آسمان ڏانهن منهن ڪري چيو: منهنجا موليٰ ! هن اُٺ کي نيڪ ڪر. جيڪڏهن اهو نيڪ نٿو ٿئي تي پو

سندس قول آهي: "سڄي دنيا کي الله جي رضا تي راضي رهڻ گهرجي. نہ تہ ڏکيا ٿيندؤ. جيڪو رضا تي راضي رهندو. ان جي طبعيت جو لاڙو مصيبتن ڏانهن ٿيندو. مصيبت مصيبت ڏانهن نہ ايندي آهي. جيڪڏهن مصيبت ڏانهن لاڙو نہ رکبو تہ هوءَ ضرور ايندي ۽ تڪليف جو سبب بڻبي. اسان لاءِ تڪليف ۽ راحت مقدر ۾ لکجي چڪا آهن. مقدر ۾ تبديلي نہ ايندي آهي. رضا تي راضي رهڻ راحت جو سبب آهي. جيڪو رضا کي چاهيندو. ان لاءِ راحت ئي راحت آهي. ان کان منهن موڙڻ وارو قضا جاري ٿيڻ جي حالت هيٺ هميشه مصيبت ۾ هوندو. الله بهتر ٿو ڄاڻي. 2- حضرت ابوعلي بن حسين بن محمد دقاق رح:

هو فن جو امام هو. پنهنجي زماني جو بينظير ماڻهو هو. بيان جو صاف ۽ زبان جو فصيح هو. ڪيترن ئي مشائخن سان ملاقات ۽ صحبت ڪري چڪو هو. حضرت نصرآبادي جو مريد هو ۽ واعظ ڪندو هو. هن جو قول آهي: من آنس بغيره ضعف في حاله و من نطق من غيره ڪذب في مقاله. "جو خدا کان سواءِ ڪنهن شيءِ کي دوست رکندو آهي. اهو پنهنجي حال ۾ ڪمزور هوندو آهي. جيڪو خدا کان سواءِ ڪنهن ٻئي جو ذڪر زبان تي آڻيندو آهي. اهو ڪوڙ ڳالهائيندو آهي.

مطلب هي آهي، ته غيرالله سان دوستي رکڻ جو بنياد الله کي نه سڃاڻڻ سان رکبو آهي. الله سان دوستي غيرالله سان دوستي نه رکڻ جو نشان هوندو آهي، جو غير کان ڀڄندو، اهو سندس ذڪر به زبان تي نه آڻيندو. هڪ ڪراڙي ماڻهو ڳالهه ڪئي: هو هڪ ڏينهن حضرت دقاق جي مجلس ۾ هن خيال سان ويو ته توڪل وارن جي حال متعلق ڪجهه معلوم ڪري. کيس مٿي تي طبرستان جو هڪ عمامو (پٽڪو) ٻڌل هو. ڪراڙي سوال ڪيو: الله تي توڪل ڪرڻ واري ڪهڙي شيءِ آهي؟ هن جواب ڏنو: ماڻهن جي پڳڙين کي لالج واري نظر سان نه ڏسڻ کي توڪل سڏيندا آهن. ائين چئي پڳڙي لاهي ڪراڙي جي سامهون رکيائين. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

3- حضرت ابوالحسن علي بن احمد خرقاني رح:

هن جو شمار پراڻن مشائخن ۾ ٿئي ٿو. پنهنجي زماني جي مڙني ولين سڳورن جي نظر ۾ ممتاز شخصيت وارو بزرگ هو. شيخ ابو سعيد هن سان اچي ملاقات ڪئي. مختلف ڳالهين تي گفتگو ٿيندو رهيو. اُٿڻ وقت شيخ ابوسعيد چيو: مان توهان کي پنهنجو جانشين مقرر ٿو ڪريان. مون شيخ ابو سعيد جي خادم حسن مؤدب کان ٻڌو: " جڏهن شيخ ابوسعيد حضرت خرقاني وٽ پهتو. تر هن پنهنجي طرف کان ڪاب ڳالهه نه ڪئي ۽ حضرت خرقاني جون ڳالهيون ٻڌندو رهيو. ڪڏهن ڪڏهن ڪنهن ڳاله جو جواب ٿي ڏنائين. مون عرض ڪيو. ته حضرت اوهان چپ ڪري ڇو ويٺا آهيو؟ جواب ڏنائين. تر هڪ ڳالهه لاءِ هڪڙو ڳالهائڻ ۾ ڪافي هوندو آهي. استاد ابوالقاسم قشيري رح کان ٻڌم. چيائين: جڏهن اسان خراسان ۾ آياسون تڏهن اسان جي فصاحت ختر ٿي ويئي ۽ حال جون عبارتون وينديون رهيون. اهو دٻدو ۽ شان

هن جو قول آهي: رستا ٻ آهن: هڪ گمراهي وارو ۽ ٻيو هدايت وارو. جيڪو گمراهي وارو آهي اهو خدا ڏانهن ٻانهي جو رستو آهي، ۽ جيڪو هدايت وارو آهي اهو ٻانهي ڏانهن خدا جو رستو آهي. جيڪڏهن ڪو ٻانهو چوي تہ "مان الله تعاليٰ تائين پهتو آهيان. اهو ڪڏهن بـ صورت ۾ سچو ناهي. جيڪو چوي تہ مون کي الله تعاليٰ تائين پهچايو ويو آهي. اهو يقين سان سچو آهي ۽ پهتل آهي. تنهنڪري ڪاميابي پهچڻ يا نہ پهچڻ يا ڪامياب ٿيڻ يا نہ ٿيڻ ۾ ناهي. هتي سوال فقط خدا وٽ پهچائڻ يا نہ پهچائڻ ۽ آزاد ڪرڻ يا نہ ڪرڻ جو آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

4- حضرت ابوعبدالله محمد بن على المعروف داستانى مقيم بسطام رح.

هو پنهنجي وقت جو بادشاه هو. بيان ۽ عبارت ۾ يگاني حيثيت جو مالڪ هو. سندس ڪلام تهذيب وارو ۽ اشارات تمام سهڻا هئا. شهر جو نيڪ لڇڻن وارو امام حضرت شيخ سهلڪي رح سندس جانشين هو. مون هن کان حضرت داستاني جا ڪيترائي خوبصورت ۽ دل ۾ جاءِ جوڙيندڙ قول ٻڌا. مثلاً فرمايائين: توحيد عنڪ موجود و انت في التوحيد مفقود. " توحيد تو ۾ موجود آهي ۽ تون ان ۾ غير موجود آهين". يعني توحيد ٺيڪ آهي پر تون ٺيڪ نہ آهين. ڇو تہ توکي الله تعاليٰ جي طلب ۾ قيام حاصل ڪونهي. توحيد جو گهٽ ۾ گهٽ درجو اهو آهي. تہ تون پنهنجي هر ملڪيت کان دستبردار ٿي وڃ ۽ هر ڪر ۾ پوري رضا جو اقرار ڪر.

شيخ سهلڪي جو چوڻ آهي: هڪ دفعي بسطام تي ماڪڙ وڏو حملو ڪيو. سموريون زمينون ۽ وڻ ڪارا ٿي ويا. ماڻهو رڙيون ڪري رهيا هئا. شيخ هنن کان (رڙين ڪرڻ جو) سبب پڇيو. مون ماڪڙ جو ذڪر ڪيو. هو ڇت تي چڙهي ويو ۽ آسمان ڏانهن منهن ڪري بيهي رهيو. ماڪڙ ختر ٿيڻ شروع ڪيو. ٻيپهري تائين ماحول صاف ٿي ويو ۽ ڪنهن کي گاھ جي هڪ تيلي جيترو بہ نقصان نہ ٿيو. اللہ بهتر ڄاڻندڙ آهي.

5- حضرت ابوسعيد فضل الله بن محمد مهيني رحہ:

صوفين ۽ محبت وارن جو شهنشاھ هو. سندس همعصر مان هرهڪ هن مان فيض حاصل ڪيو. ڪن ديدار سان. ڪن عقيدي سان ۽ ڪن پنهنجي روحاني جذبن جي ڪري. هو سڀني علمن جو ماهر هو ۽ وڏو دانا<sup>ء</sup> هو. ماڻهن جي دل جي

۔ رازن سمجھڻ ۾ ڪمال حاصل ھئس. سندس آثار، نشانيون ۽ دليل بيشمار آھن. اڄ تائين سندس آثار (نشان) موجود آھن.

ننڍي ڄمار ۾ علم پرائڻ لاءِ مهنا کان سرحنس آيو ۽ حضرت ابو علي ظاهر سان لاڳاپو پيدا ڪيائين. ٽن ڏينهن جو سبق هڪ ڏينهن ۾ پورو ڪري ڇڏيندو هو. ۽ اهي ٽي ڏينهن به عبادت ۾ گذاريندو هو. ان وقت سرحنس جو حاڪر شيخ ابوالفضل هو. هڪ ڏينهن هو سرحنس جي دريا جي ڪناري سان وڃي رهيو هو. حضرت ابوالفضل کيس مليو ۽ چيائين: تنهنجو اهو رستو نہ آهي. پنهنجي رستي سان وڃ. هن ڪوبہ ڌيان نہ ڏنو ۽ پنهنجي جاءِ تي واپس اچي رياضت ۽ مجاهدي ۾ مشغول ٿي ويو. آخرڪار هدايت جو دروازو کليو ۽ کيس وڏو درجو نصيب ٿي ويو.

شيخ ابومسلم فارسيءَ کي ابوسعيد سان اڻبڻت هئي. مون انهيءَ کان ٻڌو، چيائين: هڪ دفعي سندس زيارت لاءِ گهران نڪتس. بدن تي هڪ گودڙي هئي، جيڪا ميري ۽ پُراڻي هجڻ جي ڪري چمڙي وانگر ٿي وئي هئي. سندس خدمت ۾ اچي ڏنر، مصري ڪپڙي جي پوشاڪ پايون تخت تي ويٺو هو. دل ۾ چيم، ته هي ماڻهو دنيا سان لاڳاپي هوندي فقيري دعويٰ ٿو رکي! مون کي جيڪڏهن فقيري جي دعويٰ آهي. تہ پنهنجي سڃائيءَ تي آهي. منهنجو هن ماڻهوءَ سان ڪهڙو لاڳاپو ٿي سگهندو؟ حضرت ابوسعيد منهنجي دل جي حالت سمجهي ويو ۽ چيائين: يا ابا مسلم فني اي ديوان وجدت من ڪان قبله قائما في مشاهدت الحق يقع عليه اسم الفقر: " تو اهو ڪهڙي ڪتاب ۾ ڏٺو آهي. ته فقير جو لفظ فقط اهڙي ماڻهو لاءِ آهي جنهن جي دل مشاهدي ۾ مصروف هجي<sup>\*</sup>. يعني مشاهدي وارا الله سان رهي بي پرواهه ٿيندا آهن ۽ فقير

سندس قول آهي: التصوف قيام القلب مع الله بلا واسطه. " تصوف ڪنهن به واسطي کان سواءِ خدا سان لاڳاپي جو نالو آهي". اهو اشارو صرف مشاهدي ڏانهن آهي. مشاهدو دوستي جي شدت, شوق جي گهڻائي ۽ سونهن جي ديدار ۾ انساني ضرورتن جي ختر ٿيڻ جو نالو آهي. ٻين لفظن ۾ الله جي بقا هيٺ صفتن جي فنا جو نالو آهي. "ڪتاب الحج" ۾ مشاهدي ۾ ان جي وجود تي ڪجھ ٻيو نہ لکندس. انشا<sup>ء</sup> الله تعالئي.

هڪ دفعي نيشاپور کان طوس وڃي رهيو هو. رستي ۾ هڪ تمام سرد وادي آئي. سرديءَ جي ڪري سندس پير ٿڌا ٿي ويا. هڪ درويش گڏ هئس. هن درويش سوچيو تہ ڪمربند ڦاڙي ٻنهي پيرن کي ويڙهي ڇڏي، وري خيال آيس تہ ڪمربند اهڙو سهڻو آهي جنهن کي وڃائڻ نہ گهرجي. طوس پهچڻ تي اهو درويش مجلس ۾ حاضر ٿيو ۽ پڇيائين: وسوسي ۽ الهام ۾ ڪهڙو فرق آهي؟ چيائين ڪمر بند ڦاڙي پيرن ۾ويڙهڻ وارو خيال الهام هو ۽ ان کي روڪڻ واري ڳالهه وسوسو (وهم) هو. اهڙيون ڪيئي ڪرامتون هن ڏانهن منسوب آهن. مگر اسان کي ڪلام ۾ ڊيگه ڪرڻ منظور نہ آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

6- حضرت ابوالفضل محمد بن حسين ختلى رح،:

100

مان طريقت ۾ هن جو پوئلڳ آهيان. هو تفسير ۽ حديث جو استاد هو ۽ حضرت جنيد رح واري مسلڪ جي پيروي ڪندڙ هو. حضرت حصري رح جو مريد هو. ۽ سندس رازن کان واقف هو. ابوعمر رح قزويني ۽ ابوالحسن بن سالب جو همعصر هو. سٺ سالن تائين گوشه نشين رهي دنيا ۽ دنياوارن کان پري رهيو. ماڻهن هن کي وساري ڇڏيو. گهڻو ڪري جبلن ۾ رهندو هو. وڏي عمر تائين زنده رهيو. سندس ڪرامتون، روايتون ۽ دليل بيشمار آهن. صوفين جي لباس ۽ رسمن کان نفرت ڪندو هو. رسم وارن ماڻهن سان سخت هوندو هو. مون هن کان وڌيڪ دبدٻي وارو ماڻهو نہ ڏنو آهي مون هن کي هن طرح چوندي ٻڌو: الدينا يوم النا فيها صوم. "دنيا هڪ ڏينهن آهي ۽ اسان ان ۾ روزي سان آهيون". يعني دنيا مختصر آهي ۽ اسان جو ان ۾ ڪوب حصو ڪونهي. اسان سندس زنجيرن ۾ به جڪڙيل ڏسڻ ۾ اچي رهيا آهيون. اسان ان جي مصيبت ڏسي چڪا آهيون. سندس حقيقت کان واقف آهيون. ۽ ان کان پري آهيون.

هڪ ڏينهن مان کيس وضو ڪرائي رهيو هئس. منهنجي دل ۾ خيال آيو تہ جڏهن هر ڪر تقدير موجب ٿئي ٿو. تڏهن آزاد ماڻهو ڪرامت جي اميد تي پيرن جا غلام بڻجي ڇو ٿا رهن؟ فرمايائون: اي منهنجا پيارا. مان تنهنجي دل جي حالت سمجهي رهيو آهيان توکي معلوم هئڻ گهرجي هر شيءِ لاءِ سبب جي ضرورت آهي. جڏهن الله تعاليٰ چاهيندو آهي تہ ڪنهن شهزادي کي تخت عطا ڪري. تڏهن ان کي توبه جي توفيق عطا ڪندو آهي. ۽ پنهنجي ڪنهن دوست جي خدمت ان جي حوالي ڪندو آهي تہ جيئن اها خدمت سندس ڪرامت حاصل ڪرڻ جو سبب بڻجي وڃي. اهڙيون ڪيئي رمزون هن وٽان ڏهاڙي ظاهر ٿينديون هيون. وفات واري ڏينهن هو "بيت الجن" واري مقام تي هو. اهو هڪڙو ڳوٺ آهي جيڪو بانيا دريا ۽ ۽ دمشق جي وڃ تي هڪ واديءَ جي ڪناري تي آهي. سندس مٿو منهنجي جهولي ۾ هو. مون کي بشري ڪيزورين جي ڪري پنهنجي هڪ دوست لاءِ دل ۾ نفرت هئي. هن فرمايو: "اي پُٽ! مان توکي هڪ عقيدي وارو مسئلو ٿو ٻڌايان. ان تي پورو عمل ڪجانءِ تہ پوءِ تون هر رنج ۽ تڪليف کان حفاظت ۾ رهندين. ياد رک! هر حمين کي بشري ڪيزورين جي يورو عمل ڪجانءِ تہ پوءِ تون هر رنج ۽ تڪليف کان حفاظت ۾ رهندين. ياد رک! هر حمين کي مقام تي نيڪ ۽ بد الله تو يو ترائي نهيندي هيون. وفات واري ڏينهن هو "بيت الجن" واري مقام تي هو. اهو هڪڙو ڳوٺ آهي جيڪو بانيا دريا ۽ چي دمشق جي وڃ تي هڪ واديءَ جي ڪناري تي آهي. سندس مٿو منهنجي جهولي ۾ هو. مون کي بشري ڪيزورين جي پورو عمل ڪره پنهنجي هو دوست لاءِ دل ۾ نفرت هئي. هن فرمايو: "اي پُٽ! مان توکي هڪ عقيدي وارو مسئلو ٿو ٻڌايان. ان تي پورو عمل ڪجانءِ تہ پوءِ تون هر رنج ۽ تڪليف کان حفاظت ۾ رهندين. ياد رک! هر حال ۾ هر مقام تي نيڪ ۽ بد الله

7- حضرت ابوالقاسم عبدالكريم بن هوازن قشيري رحه:

هو پنهنجي زماني جو يگانو ماڻهو هو. سندس درجو مٿانهون ۽ مقام بلند هو. سندس ڪرامتن ۽ روحاني ڪمال کي دنيا اڄ تائين مجي رهي آهي. سندس قول دل ۾ جاءِ جوڙيندڙ ۽ ڪتاب روح کي وڻندڙ آهن. الله تعاليٰ سندس زبان کي واهيات گفتگو کان پاڪ رکيو هو. سندس قول آهي: مثل الصوفي ڪَعلَت البرسام اوله هذيان و آخره سڪوت فَاذا تمڪنت. "صوفي برسام جي مرض وانگر آهي. جنهن جي شروعات وڦلڻ ۽ پڇاڙي چپ هوندي آهي. تصوف جا ٻ پاسا آهن: هڪڙو وجد ۽ ٻيون ڏيکاء. ڏيکاءُ ابتدا وارن لاءِ هوندو آهي ۽ ان جو مطلب وڦلڻ هوندو آهي. وجد وڏن ۽ آزمودگار ماڻهن جو مقام آهي. وجد جي حالت ۾ گفتگو محال آهي. مطلب واري وقت ۾ مٿانهون حوصلو ظاهر ٿيندو آهي. ان جو ماڻهن جو مقام آهي. وجد جي حالت ۾ گفتگو محال آهي. مطلب واري وقت ۾ مٿانهون حوصلو ظاهر ٿيندو آهي. ان جو اظهار وڦلڻ وانگر هوندو آهي. متصد جو موتي هٿا ايندو آهي تر زبان چپ ٿي ويندي آهي ۽ گفتگو جي ضرورت ختمر ٿي ويندي آهي. ان جو مثال هي آهي. تد حضرت موسيٰ مبتدي هو ۽ سندس حوصلو الله تعاليٰ جي ديدار تائين محدود هو. تنهنڪري عرض ڪيائين: "منهنجا موليٰ سامهون اچ توکي ڏسان". اها پڪار مقصد حاصل نه ٿيڻ جو اظهار هي. اسان جا ميندي آهي. ان جو مثال هي آهي. تد حضرت موسيٰ مبتدي هو ۽ سندس حوصلو الله تعاليٰ جي ديدار تائين محدود هو. رسول ﷺ جن بلڪل متمڪن ۽ منتهي (تحصيل ڪيل) هئا. مقصد جي مقام تي پهتا، تي طلب ختم تي وئي ۽ چيائون: ميندي آهي. ان جو مثال هي آهي. تر حضرت موسيٰ مبتدي هو ۽ سندس حوصلو الله تعاليٰ جي ديدار تائين محدود هو. ويندي آهي. ان جو مثال هي آهي. تر حضرت موسيٰ مبتدي هو ۽ سندس حوصلو الله تعاليٰ جي ديدار تائين محدود هو. موندي آهي. ان جو مثال هي آهي. تر حضرت موسيٰ مبتدي هو ۽ سندس حوصلو الله تعاليٰ جي ديدار تائين محدود هو. مندسندي عرض ڪيائين: "منهنجا موليٰ سامهون اچ توکي ڏسان". اها پڪار مقصد حاصل نه تيڻ جو اظهار هو. اسان جا

هو اصول ۽ فروع جي علمن جو امام ۽ هر علم ۾ ڪامل هو. ڪيترن ئي وڏن مشائخن سان ملاقاتون ڪري چڪو هو. وڏن ۽ جيد طريقت وارن ۾ شمار ٿيندو هو. فنا جي طريقي تي لکندو هو. سندس تحرير جو نمونو سخت هو. اها سندس خصوصيت هئي. مون جاهلن جي اهڙي جماعت بہ ڏني، جيڪا سندس تحرير جي پيروي ڪندي هئي ۽ سندس شطحي (ظاهر ۾ شرعيت جي ابتڙ) ڪلام جي پوئلڳ بڻبي هئي. اها سندس ڪلام جي غلط معنيٰ جي تقليد ڪندي هئي. حقيقت ۾ سندس عبارتن تي سوچ ۽ ويچار جي گهڻي ضرورت هئي. مون کي ساڻس گهڻي محبت هئي ۽ هو به مون تي وڏي مهرباني ڪندو هو. ڪن علمن ۾ هو منهنجو استاد هو. شرعيت جي احترام ڪرڻ ۽ هو ماڻهوءَ کان منهن موڙڻ ۾ مون هن ماڻهوءَ کان وڌ ڪنهن کي نہ ڏنو. اصول جي علم ۾ سندس ڏکين عبارتن کي ڪنهن امام يا تحقيق ڪندڙ کان سواءِ ڪوب فائدو حاصل ڪري نہ سگهندو. سندس طبعيت هر وقت دنيا ۽ آخرت کان بي نياز رهندي هئي. هو گهڻو ڪري چئي ڏيندو هو: اشتهي عدماً لاوجود له. "مون کي اهڙي نيستي (نه هجڻ واري حالت) جي ضرورت آهي. جنهن موڙڻ ۾ سواءِ ڪوب فائدو حاصل ڪري نہ سگهندو. سندس طبعيت هر وقت دنيا ۽ آخرت کان بي نياز رهندي هئي. هو گهڻو ڪري چئي ڏيندو هو: اشتهي عدماً لاوجود له. "مون کي اهڙي نيستي (نه هجڻ واري حالت) جي ضرورت آهي. جنهين جو وجود

آن آنست كم مي بايدم كه خداوند تعاليٰ مراد بعدم برد كم هرگز آن عدم را وجود نباشد". "هر ماڻهوء كي كنهن محال شيء جي ضرورت هوندي آهي. مون كي به آهي پورو يقين آهي ته هو كڏهن به پوري نه ٿيندي يعني الله مون كي اهڙي نيستي (عدم) نصيب كري،جنهن جو وجود نه هجي". مقصد اهو آهي ته سمورا مقام ۽ كرامتون فقط حجاب جي حيثيت ركندڙ آهن. جيكو الله تعاليٰ ۽ انسان جي وچ ۾ آهي. انسان كي حجاب ۾ ركڻ وارين شين سان محبت هوندي آهي. ديدار ۾ فنا ٿي وڃڻ حجاب ۾ اٽكڻ كان بهتر آهي. الله تعاليٰ جي هستي كي نيستي (عدم) ناهي. جيكڏهن مان اهڙي طرح بلكل فنا ٿي وڃڻ حجاب ۾ اٽكڻ كان بهتر آهي. الله تعاليٰ جي هستي كي نيستي (عدم) ناهي. جيكڏهن مان اهڙيءَ طرح جنيت اها آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

9- حضرت ابوالقاسم بن علي بن عبدالله كَركَاني رحه:

(دعا آهي تد الله تعاليٰ اسان ۽ سڀني مسلمانن لاءِ سندس عمر وڏي ڪري). پنهنجي زماني ۾ بينظير آهي ۽ ڪوب سندس مَٽ ڪونهي. سندس ابتدا تمام سٺي ۽ پائيدار هئي. هن شرعيت لاءِ وڏا سفر ڪيا آهن. سڀ ماڻهو سندس مشتاق آهن ۽ سمورا طالب کيس مڃيندڙ آهن. مريدن جي دل جي ڳالهين ٻڌائڻ ۾ ڪمال حاصل اٿس. علمي فنن جو به ماهر آهي. هن جا مريد جتي به ويندا آهن اتي مجلسن جي زينت بڻبا آهن. خدا گهريو، ته هو پنهنجي پٺيان به اهڙو جانشين ڇڏيندو. جنهن کي سمورا صوفي سڳورا پنهنجو رهبر ڪري مڃيندا، يعني وقت جي زبان ابوعلي ابوالفضل بن محمد الفارمدي (الله سندس عمر وڏي ڪري)، جنهن جي خدمت جي حق ادا ڪرڻ ۾ ڪا ڪسر نہ ڇڏي آهي. جيڪو پوريءَ طرح دنيا جا ناتا ٽوڙيندڙ آهي. جيڪو پنهنجي خدمت ۽ لاڳاپن لاهڻ جي برڪت سان اهڙي مشائخن جي سردار يعني ابوالقاسر گرگاني جي زبان آهي.

هن ڏينهن مان سندس آڏو پنهنجا احوال ۽ مشاهدا بيان ڪري رهيو هئس. اهو به ان لاءِ تد هو وقت جي نبض شناس هجڻ جي حيثيت سان منهنجي حالات تي نظر ڪندو. هو نهايت خيال ٻڌي رهيو هو. آئون ٻالپڻ جي غرور ۽ جوانيءَ جي زور جي ڪري بيان ۾ ڊيگه ڪري رهيو هئس ۽ دل ۾ چيم تد شايد هي بزرگ انهن منزلن مان لنگهيو آهي. ائين نه هجي ها. تد هو خيال ۽ نيازمندي سان نه ٻڌي ها. هو منهنجي دل جي حالت کي سمجهي ويو ۽ چيائين: اي ٻچڙا! منهنجي نوڙت ۽ نياز تولاءِ يا تنهنجي حال لاءِ ناهن. پر ان ذات لاءِ جيڪا احوال کي پيدا ڪندڙ آهي. اهي شيون هر طالب جي آڏو اينديون آهن. تولاءِ ڪا خصوصيت ناهي. اهو ٻڌي منهنجو هوش اڏامي ويو. هن مون ڏانهن ڏنو. ۽ چيو: ماڻهوءَ کي طريقت سان نقط ايتري قدر واسطو آهي. جو جڏهن هو اُن تي هلندو آهي. تد سمجهندو آهي ته منزل حاصل ڪري ورتي. هو جڏهن پلي ويندو آهي تڏهن پنهنجي تصور کي عبادت ۾ داخل ڪرڻ شروع ڪندو آهي. نئي، اثبات. عدم ۽ وجود سموريون خيالي شيون آهن. ماڻهو ڪڏهن به خيالي بندش کان ٻاهر نڪري نه سمجهندو آهي. نئي، اثبات. عدم ۽ وجود سموريون سر کي جهڪائي مردانگي ۽ فرمانبرداري کان سواءِ هر لاڳاپي کان هٽ کڻي آهي. هن کي گهرجي تد هو الله جي درگاه ۾ سر کي جهڪائي مردانگي ۽ فرمانبرداري کان سواءِ هر لاڳاپي کان هٽ کڻي ڇڏي. ان کان پوءِ به هن سان گهڻيون ئي راز حضرت آبو احمد مظفر بن احمد بن حموان زي تو ڪيان.

هو رياست جي بارگاھ جو بادشاھ هو. الله تعاليٰ هن لاءِ طريقت جو دروازو کولي ڇڏيو ۽ ڪرامت جو ڇٽ مٿي تي رکيو. کيس فنا ۽ بقا جي باري ۾ بيان ڪرڻ جي مهارت حاصل هئي. مشائخن جو شيخ حضرت ابوسعيد چوندو رهندو هو. ته اسان کي الله جي درگاھ مان بندگي عطا ٿي ۽ خواج مظهر کي سڌو سنئون خدا کان فيض حاصل ٿيو. مطلب هي آهي. ته اسان مجاهدي سان مشاهدو ڪيو ۽ هن مشاهدي سان مجاهدو ڪيو. مون ٻڌو آهي، ته هن جي چوڻ موجب، جو ڪجه ٻين کي رڻن پٽن ۾ رُلندي مليو آهي. اهو کيس تخت تي ۽ آرام جي بستري تي عطا ٿيو آهي. ڪره بي عقل ۽ گهٽ نظر وارن ماڻهن هن قول ٻڌائڻ کي تڪبر جو اظهار سڏيو آهي. مگر اهو ظاهر آهي. ته حقيقت جي اظهار کي تڪبر سڏي نٿو

سگهجي. خاص ڪري جڏهن اظهار وارو ماڻهو دل جو صاف هجي. اڄ ڪله شيخ ابو سعيد خواجـه مظفر جو قـابل ۽ وڏي ظرف وارو جانشين آهي.

103

TE LULIAN.

هڪ ڏينهن مان سندس خدمت ۾ حاضر هئس. نيشاپور جي هڪ طريقت جي دعويٰ ڪندڙ چيو: "مان فنا ٿي بقا حاصل ڪندو آهيان". خواجه مظفر چيو: فنا مان بقا ڪيئن حاصل ڪري سگهندين؟ فنا تہ عدم جو ۽ بقا هستي جو عالم آهي. ٻئي متضاد شيون آهن. جيڪڏهن وجود جو عدم نظر ۾ هوندو ته فنا فهم جي ويجهي ٿيندي. جيڪڏهن وجود جو عدم نه هوندو يعني نيستي هستي جو جامو پائيندي ته فنا جي حقيقت ختم ٿي ويندي. ڪنهن به شيء جي ذات فنا نه تيندي آهي. البت صفت ۽ سبب فنا ٿيندا آهن. صفت کان پوءِ موصوف ۽ سبب کان پوءِ مسبب (سببن جو سبب) باقي رهندو آهي. موصوف ۽ مسبب جي ذات فنا نه ٿيندي آهي. مان سمجهان ٿو ته خواج صاحب جو قول مون کي لفظ به لفظ رهندو آهي. مطلب اهو آهي، جيڪو بيان ڪيو اٿر. اڃا ٿوري سمجهاڻي به ڏيان ٿو ته جيئن ڳالهه سهنجي ٿي پوي. اختيار ياد نه آهي. مطلب اهو آهي، جيڪو بيان ڪيو اٿر. اڃا ٿوري سمجهاڻي به ڏيان ٿو ته جيئن ڳالهه سهنجي ٿي پوي. ختيار ماڻهوءَ جي صفت آهي ۽ اهو انهيءَ صفت جي ڪري خدا جي اختيار کان پردي ۾ آهي. سندس صفت هن لاءِ پردو آهي. خدا جو اختيار ازلي آهي ۽ انساني اختيار محدث (فاني) آهي. آزلي شيءِ فنا کان مٿي آهي. حڏه خدا جو اختيار ڪنه خدا جي ويند

هڪ ڏينهن مان هن وٽ حاضر هئس. مون کي ڏاڍو بخار هو. سفر واري لباس ۾ هئس ۽ وار پريشان هئا. چيائين: ڀا ٿو چاهين؟ مون عرض ڪيو: "مون کي سماع (راڳ) جي خواهش آهي". خواجه صاحب هڪدم ڳائڻ وارن جو بندوبست ڪيو. مان نوجوان هئس. طبعيت ۾ جوش ۽ سيکڙاٽ وارو نمونو هو. راڳ ۽ ساز مون کي بيقرار ڪري ڀڏيو. ٿوريءَ دير کان پوءِ جڏهن هن آفت جو زور ۽ غلبو گهٽ ٿيو. ته فرمايائين: "پسند آيو؟" مون عرض ڪيو: "گهڻو مزو حاصل ڪيو اٿر ". چوڻ لڳو: هڪ اهڙو وقت ايندو. جو تولاءِ هي راڳ ۽ ڪانون جي ڪان ڪان هڪ جهڙا هوندا. سماع جي ضرورت ان وقت هوندي آهي. جڏهن مشاهدو حاصل نہ ٿيندو آهي. مشاهدي حاصل ٿيڻ کان پوءِ سماع بيڪار ٿي ويندو آهي. خبردارا هن کي پنهنجي عادت نہ بڻائجانءِ، جيڪا طبعيت ثاني بڻجي وڃي ۽ ان کي ڀڏڻ مشڪل ٿي پوي. الله تعالئي بهتر ٿو ڄاڻي.

## باب تيرهون

## (جدا جدا ملڪن جا پوءِ وارا صوفي سڳورا)

سڀني جي سوانح حيات لکڻ جي جاءِ ڪانهي. جيڪڏهن ڪجهہ ماڻهن جو ذڪر ڇڏي ڏنو ويندو. تہ ڪتاب جي مقصد فوت ٿيڻ جو انديشو آهي. اهوئي ٿي سگهي ٿو. تہ رسر جي صاحبن کان سوءِ انهـن وڏن مشائخن ۽ صوفي سڳورن جا نالا لکي ڇڏيان جيڪي منهنجي وقت ۾ ٿي گذريا آهن يا اڃا جيئرا آهن. 1- **شاھر ۽ عراق:** 

(الف) شيخ زڪي بن علا رحہ: وڏن مشائخن زماني جي سردارن ۾ شامل آهي. مون کيس محبت جي پڄرندڙ ٽانڊن وانگر ڏٺو. عجيب دليلن ۽ نشانين جومالڪ هو.

(ب) ابوجعفر محمد المصباح صيدلائي رحم: طريقت جو رئيس هو. حقيقت جي مضمون تي تمام سٺو بيان ڪندڙ هو. حُسين بن منصور سان خاص ارادت رکندو هو. ان جا ڪيئي ڪتاب مون کيس پڙهي ٻڌايا.

(ت) شيخ ابوالقاسم سدي: مجاهدي ۽ نيڪ حال وارو بزرگ هو. درويشن سان وڏي عقيدت رکندو هو ۽ سندس پوئلڳ هوندو هو.

2- فارس:

(الف) مشائخن جو شيخ ابوالحسن بن سالبه: هي تصوف تي وڏي فصيح زبان وارو. ۽ توحيد تي نهايت بليغ بيان وارو بزرگ هو. سندس قول مشهور آهن.

- (ب) شيخ مرشد ابواسحاق بن شهريار: وڏي مانَ ۽ مرتبي وارو اختيار جو صاحب ٿي گذريو آهي.
   (ت) شيخ طريقت ابوالحسن على بن بڪران: وڏن صوفي بزرگن ۾ شمار ٿيندوهو.
  - (ث) ابومسلم : پنهنجي وقت جي نيڪ بزرگن مان حال جو صاحب هو.
  - (ج) شيخ ابوالفتح: پنهنجي پيءَ وانگر الله تعاليٰ جي رحمت ۾ اميدوار هو.
    - (c) ابوطالب: جيكو الله جي صفتن جي سوچ ۾ هو.
    - (ه.) مان شيخ المشائخ ابواسحاق سان ملي نه سگهيو آهيان.

3- قهستان, آذربائجان, طبرستان ۽ فڪ:

- (ت) وقت جو بادشاھ به خدا ڏانهن لاڙو رکندڙ ۽ نيڪ بندن مان هو.
  - (ث) شيخ ابوعبداالله جنيدي. رفيق ۽ احترام جهڙو هو.
  - (ج) شيخ ابوطاهر مكشوف: پنهنجي زماني جو وڏو صوفي هو.
- (د) خواجه حسن سمنان خدا جي محبت ۾ مست ۽ لطف و ڪرم ۾ اميد رکندڙ هو.
  - (ه.) شيخ سهلكي هك وڏو صوفي فقيرن مان هو.
  - (و) اديب كمندي پنهنجي وقت جي خاص مشائخن مان هو.

4- ڪرمان:

(الف) خواجه علي بن حسين يرڪاني پنهنجي وقت جو وڏو سياح هو ۽ خوب سفر ڪيا هئائين. ان جو پٽ حڪير ب

WW.MAKIADAN.OF2

وڏي مانَ ۽ مرتبي وارو هو. (ب) شيخ محمد بن سلمه وقت جي بزرگن مان هو. ان کاراگ گراء گرا با با با با با با کا گرا آن

انهن کان اڳ ۾ گهڻائي گمنام ۽ لڪل حال وارا ولي سڳورا گذريا آهن.

5- خراسان:

(الف) اڄ ڪله الله جي اقبال جو پاڇو خراسان تي آهي. جتي شيخ مجتهد ابوالعباس سره مغاني بہ رهيو آهي. وڏو زنده دل ۽ سٺي زندگي وارو بزرگ هو.

- (ب) خواجه ابوجعفر محمد بن علي جواري تصوف جي وڏن محققن ۾ شامل آهي.
  - (ت) خواجه ابوجعفر ترشيزي وقت جو پيارو بزرگ هو.
  - (ث) خواجه محمود نيشاپوري وقت جو امام هو. سٺي زبان جو مالڪ هو.

(ج) شيخ محمد معشوق سٺو وقت گذاريندڙ ۽ آزاد ماڻهو هو. جنت جي نور سان روشن هو. هو خوش خلق ۽ سٺي باطن وارو هو.

(د) خواجه رشيد مظفر پٽ شيخ ابوسعيد جي لاءِ اميد ڪئي ٿي وڃي. تہ هڪ ڏينهـن صوفيـن جـو پيشـوا ٿينـدو ۽ دل وارن جي اميد جو قبلو ثابت ٿيندو .

(ه.) خواجه احمد حمادي سرحنسي وقت جي ميدان جو مرد هو. ڪافي وقت منهنجو رفيق رهيو. مـان سندس
 ڪافي ڪرامتون ڏنيون. هو هڪ جوانمرد صوفي هو.

(و) شيخ احمد نجار سمرقندي. مروء ۾ رهندو هو پنهنجي وقت جو حاکر هو.

(ز) شيخ ابوالحسن علي بن ابي طالب لاسود پنهنجي پيءُ جو نيڪ پٽ هو. وقت جو يگانو ماڻهو هو. بلند همٿ. سچائي ۽ دانائي وارو هو. خراسان جي سڀني بزرگن جو ذڪر ڪيو ويندو. ته هي ڪتاب تمام ڊگهو ٿي پوندو. مان گهٽ ۾ گهٽ ٽن سَوَن اهڙن بزرگن سان مليو آهيان. جن مان هر هڪ پنهنجي مسلڪ وارو ۽ اڪيلو ساري دنيا لاءِ ڪافي هو. ان جو سبب اهو آهي. تہ محبت جو سج ۽ طريقت جو اقبال خراسان وارن جي مقدر ۾ آهي. 6- هاورا ' الفهر:

(الف) ابو جعفر محمد بن حسين حرمي وقت جو امام هو. خاص و عام ۾ مقبول هو. وجد جو صاحب ۽ حال وارو هو. وڏي همٿ جو صاحب هو.

(ب) خواجه فقيه. شان جو پتلو ابومحمد بالغزي وقت جو سنو ۽ نيڪ معاملن وارو ماڻهو هو.

- (ت) احمد ايلاني وقت جو شيخ. زماني جو بزرگ, ۽ رسمن ۽ عادتن جو ترڪ ڪندڙ هو.
  - (ث) خواجه عارف وقت جو شيخ. وقت جو يگانو ۽ زماني جو بي مثال ماڻهو هو.
  - (ج) على بن اسحاق زماني جو بزرگ ۽ دبدٻي وارو ماڻهو هو. ڳالهائڻ جو سٺو هو.

اهي نالا انهن ماڻهن جا آهن. جن سان مون ملاقات ڪئي ۽ وٽن پهتس. اهي سڀ تحقيق جا صاحب هئا.

### 7- غزنين:

(الف) عزنين ۽ ان جي باشندن ۾ شيخ عـارف ۽ پنهنجي وقت جو منصف ابوالفضـل بـن اسـدي وڏو پيـر ٿـي گذريـو آهي. ان جا دليل روشن ۽ ڪرامتون ظاهر هيون. محبت جي آگ ۾ جلندڙ شعلو هو. هو اخفا وارن جي مسلڪ مان هو.

 (ب) شيخ مجرد. دنيوي ناتن كان نتل اسماعيل الشاشي وڏي جاھ ۽ جلال وارو بزرگ ھو. ملامتي مسلك وارن مان ھو.

(ت) شيخ سالار طبري تصوف جو عالم ۽ سٺي گذران وارو هو.

(ث) شيخ عيار. رازن جو خزانو ابوعبدالله محمد بن حكيم. جيكو مريد جي نالي سان مشهور هو. أهو الله جي درگاه جو مست هو. هو خلق كان لكل رهند هو. مگر ان جا دليل ۽ نشانيون روشن هئا. سندس ديدار سان سندس صحبت دل ۾ ديرو كرڻ واري هئي.

(ج) عزت وارو ۽ سڀ کان ڀلارو شيخ سعيد بن ابي سعيد عيار پيغمبر ﷺ جن جي حديث جو حافظ هو. وڏي عمر تائين جيئرو رهيو ۽ ڪيترن وڏن مشائخن سان صحبت ڪيائين. خبر جو صاحب ۽ وڏي حال وارو بزرگ هو، مگر لڪل رهندو هو ۽ پنهنجي حقيقت ڪنهن تي بہ ظاهر نہ ڪندو هو.

(د) عزت ۽ آبرو جو پتلو ابوالعلا عبدالرحير بن احمد سعدي طريقت وارن ۾ ڀلارو ۽ وقت جو سردار هو. مون کي ساڻس وڏي عقيدت هئي. سندس روحاني ڪيفيت ثمام مٿانهين آهي. هو تصوف جي سڀني شاخن کان چڱيءَ طرح واقف هو.

(ھ) شيخ اوحد قسورة بن محمد جرديزي طريقت وارن جي پوري عزت ڪندو آھي. سندس دل ۾ سڀني لاءِ جڳھے آھي. ڪيترن وڏن مشائخن سان ملاقات ڪري چڪو آھي.

هن شهر جي سٺي عقيدي ۽ عالمن کي ڏسي اميد ڪري ٿي سگهجي. تہ وقت گذرڻ تي اهڙا ماڻهو پيدا ٿيندا. جيڪي اسان جي عقيدي جا سچا حقدار هوندا. اهي خراب ماڻهو. جيڪي هن شهر ۾ ڪٺا ٿي چڪا آهن ۽ طريقت کي بدنام ڪري رهيا آهن. دور ٿي ويندا ۽ غزنين وري بہ ولين سڳورن جي جڳهہ بڻجي ويندو. هاڻي تصوف جي مختلف مڪتين ۽ سندن اختلاهن جو بيان ڪنداسون. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

# باب چوڏھون

### صوفين جا مختلف مكتب ۽ سندس اختلاف

هن کان اڳ ۾ حضرت ابوالحسن نوري رح جي ذڪر ۾ چئي آيو آهيان تہ صوفين جا ٻارهن فرقا آهن، جن مآن ٻه رد ڪيل ۽ ڏه مڃيل آهن. ڏه فرقا مجاهدي ۾ نيڪ ۽ سٺي رستي وارا آهن. مشاهدي ۾ لطيف طريقا رکندا آهن. سندن معاملن. مجاهدن ۽ رياضتن ۾ اختلاف آهي. مگر شرعيت جي اصول. فروع ۽ توحيد ۾ اتفاق آهي. حضرت ابويزيد فرمايو آهي تہ: تجريد ۽ توحيد کان سواءِ عالمن جو اختلاف رحمت آهي. هن مضمون تي هڪ مشهور حديث به آهي. حقيقت ۾ تصوف جي حقيقت ٻن وڏن مشائخن جي روايتن ۾ آهي ۽ ان جي تقسير به فقط رسمي ۽ مجازي آهي. مان تصوف جي سمجهاڻيءَ لاءِ مختصر نموني سان سندن قولن جي تقسيم ڪندس، تہ جيئن هر فرقي جو بنيادي خيال جو نُڪتو نروار ٿي وڃي. طالب کي علم حاصل ٿئي. عالمن کي قوت. مريدن جي اصلاح، محبت وارن کي ڪاميابي. عاقلن ۽ مروت وارن کي تنبيه ۽ مون کي ٻنهي جهانن جو ثواب حاصل ٿئي. توفيق الله تعاليٰ وٽ آهي.

1- محاسبی

محاسبي. ابوعبدالله حارث بن اسد محاسبي جا پوئلڳ آهن. حارث کي سندس سمورا همعصر مقبول نفس وارو ۽ قتل ٿيل نفس وارو ڪري مجيندا هئا. کيس اصول ۽ فروع جي علم ۽ حقائق تي پورو عبور حاصل هو. تجريد ۽ توحيد تي اظاهري ۽ باطني صحت سان گفتگو ڪندو هو. سندس تعليم جي خصوصيت هيءَ هئي ته هو رضا کي مقام نہ سمجهندو هو. پر احوال ۾ شامل ڪندو هو. هو پهريون صوفي جو، جنهن هن خيال جي مڪتب کي پنهنجو بڻايو ۽ جنهن تي خراسان وارن عقيدو رکيو. هن جي ابتڙ عراق وارن وٽ رضا مقامات ۾ شامل آهي ۽ توڪل جي انتها آهي. اهو اختلاف اڄ تائين ظاهري آهي. هاڻي ان جي سمجهاڻي ڏينداسون. انشاء الله.

### رضا جي حقيقت

سڀ کان اڳ ۾ رضا جي حقيقت کي ثابت ڪرڻ ۽ ان جي قسمن کي قائر ڪرڻ ضروري آهي. ان کان پوءِ حال ۽ مقام ٻنهي جو فرق لکيو ويندو. انشاءُ الله تعالئ.

كتاب ۽ سنت رضا جي معاملي ۾ گهڻو كجھ ظاهر كن ٿا ۽ ان تي اُمت جو اجتماع آهي. تہ الله تعاليٰ فرمايو آهي: رضي الله عنهم ورضوا عنه. الله انهن كان راضي ٿيو ۽ هو الله كان راضي ٿيا. ٻيو فرمان آهي: لقد رضي الله عن المؤمنين اذيبا يـعـُونك تحت الشجرة. تحقيق الله مومنن كان راضي ٿيو جڏهن انهن وڻ هيٺ تنهنجي بيعت كئي. پيغمبر هَرَ جَن فرمايو آهي: ذاق طعم الايمان من رضي باالله ربا. ايمان جو مزو ان چكيو جيكو الله سان سندس رضا تي راضي رهيو.

رضا جون ٻ صورتون آهن: هڪ خدا جو ٻانهي سان راضي هجڻ ۽ ٻيو ٻانهي جو خدا سان راضي هجڻ. خدا جو راضي هجڻ اهو آهي تہ هو ٻانهي جي چڱن ڪمن تي هن کي اجر جي صورت ۾ ڪرامت ۽ عزت عطا ڪري. ٻانهي جو راضي ٿيڻ اهو آهي تہ الله تعاليٰ جي حڪمن آڏو سرجهڪائي ۽ حڪمن جي تعميل ڪري. خدا جو راضي هجڻ مٿي آهي، ڇو تہ جيستائين ان جي رضا نہ هوندي تيستائين ڪوبہ ماڻهو سندس حڪمن بجا آڻڻ جي توفيق نٿو رکي سگهي. انسان جي رضا جو تعلق خدا جي رضا سان آهي پر اها وجود ۾ ئي نٿي اچي سگهي جيستائين ان جي (خدا جي) رضا شامل نہ هوندي. ٻانهي جي رضا خدا جي قضا کي قبول ڪرڻ جو نالو آهي، عطا هجي يا ضبط, حالتن آڏو سر جهڪائڻ کي چوندا آهن. جلال هجي يا جمال. رضا وارن لاءِ ڪاوڙ جي باھ ۾ جلي وڃڻ يا رحم ۽ ڪر جي نور سان چمڪي پوڻ هڪ جهڙو آهي.

غضب هجي يا رحم. هر شيءِ ان جو مظهر آهي ۽ دل ۾ رهندڙ آهي ڇو تہ هن جي خلقيل آهي.

حضرت اميرالمؤمنين حسين بن علي كرم الله وجهه كان حضرت ابوذر غفاري رض جي هن قول متعلق پڇيو ويو: الفقراحب الي من الغني و اسقر احب الي من الصحة. مون كي دولت كان فقيري ۽ صحت كان بيماري پياري آهي. حضرت حسين عه جواب ڏنو: رحمالله ابا ذراما انا فا قول من اشرف علي حسن اختيار الله له لر يتمن غير ما اختيار الله له. خدا ابوذر تي رحم فرمائي. مان چوان تو ته موليٰ جي رضا تي رهڻ وارو فقط اها شيء چاهيندو آهي جيكا ان لاءٍ موليٰ پسند كندو آهي. ماڻهو جڏهن موليٰ جي مرضي كي سمجهي وئندو آهي تڏهن پنهنجي مرضي تان هت كڻي ويندو آهي ۽ هر مصيبت كان چوٽكارو حاصل كندو آهي. اها شيء پرپٺ (غيبت) نه پر حاضري سان حاصل ٿيندي آهي. ڇو ته لان الرضا للاحزان نافية و للغفلة معالجة شافعية. رضا غم كي مٽائي ڇڏيندي آهي ۽ غفلت جي چنبي كان آزاد كندي آهي. دل

عمل جي لحاظ کان رضا خدا جي علر مطابق انسان جي سهڻي هلت آهي ۽ هن ڳالهہ کي مڃڻ ضروري آهي تہ سندس پاڪ ذات هر حال ۾ ڏسڻ واري آهي. هن حقيقت کي سمجهڻ وارن جا چار فرقا آهن: پهريون اهي ماڻهو جيڪي الله تعاليٰ جي عطا تي راضي آهن. اها معرفت آهي. ٻيا اهي ماڻهو جيڪي نعمتن تي راضي آهن. اها دنيا آهي. ٽيان اهي ماڻهو آهن. جيڪي مصيبت ۾ راضي آهن، اها سڀني تڪليفن جي جاءِ آهي. چوٿان اهي ماڻهو آهن. جيڪي مٿانهين درجي ملڻ تي راضي آهن. اهي محبت آهي.

جيڪي ماڻهو عطا ڪرڻ واري عطا کي ڏسندو آهي. اهو ان کي جان دل سان قبول ڪندو آهي ۽ تڪليف کان حفاظت ۾ رهندو آهي. جيڪو عطيي سان عطا ڪرڻ واري کي ڏسندو آهي. اهو عطيي ۾ ڦاسي ويندو آهي. ۽ رضا واري ڪوشش سان حاصل ڪيل معرفت پردي ۾ ۽ پابند هوندي آهي. حقيقي معرفت جو مدار ڪشف تي آهي. تڪلف ۽ ڪوشش سان حاصل ڪيل معرفت پردي ۾ ۽ پابند هوندي آهي. اهڙي معرفت اڻ ڄاڻائپ، اهڙي نعمت عذاب ۽ اهڙي عطا حجاب هوندي آهي. جيڪو ماڻهو دنيا ۾ رضا تي راضي رهڻ واري مقام تي رڪجي وڃي ٿو. اهو نقصان ۾ آهي. ڇو ته انهيءَ طرح سان سندس زندگي هڪ جاءِ تي بيهي رهي ٿي. اهو پنهنجي دل جي باھ ۾ سڙڻ وانگر آهي. ڇو ته سببن وارو عالم ڪنهن به طرح سان ان لائق ناهي جو ڪو خدا جي ولي مقس مهرياني جي نظر ڪري يا سندس ڪو خيال دل ۾ اچڻ عالم ڪنهن به طرح سان ان لائق ناهي جو ڪو خدا جي ولي مٿس مهرياني جي نظر ڪري يا سندس ڪو خيال دل ۾ اچڻ ڏئي. خوشي فقط اها خوشي آهي جيڪا خوشي ڪرڻ واري تي نظر رکندو آهي ۽ سندس نالي جي ڪليف ۾ رضا تي راضي رهڻ وارو هر شيء جي پيدا ڪرڻ واري تي نظر رکندو آهي ۽ سيڪره پندي آهي. تڪليف ۾

مٿانهين درجي ملڻ تي راضي رهڻ وارو الله جي ذات جو محب هوندو آهي. اهڙن ماڻهن جي پنهنجي ذات رضا ۽ تڪليف ٻنهي حالتن ۾ بي حقيقت هوندي آهي. سندن دل الله تعاليٰ صفائي سان ڀريل ۽ الله جي محبت سان مالا مال هوندي آهي. اهي ماڻهو حاضر نظر ايندا آهن. مگر هوندا غائب آهن. اهڙا ماڻهو زمين تي رهندڙ مگر عرش تي پهتل. خاڪ جا پتلا مگر روحاني فطرت وارا، الله جي هيڪڙائي کي مڃيندڙ، مخلوق کان منهن موڙيندڙ، درجن ۽ احوال جي قيد کان آزاد. موجودات کان پري ٿيندڙ، الله جي دوستن لاءِ تيار ۽ دوست جا منتظر هوندا آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: لايملڪون لائفسهر ضرأ و لا نفعا ولا يملڪون موتا و لاحياة و لائشورا. "اهي پنهنجن نفسن لاءِ نفعي ۽ نقصان جي طاقت نہ رکندا آهن ۽ نہ وري زندگي. مون ۽ حشر تي ڪو اختيار اٿن".

الله کان سواءِ ڪنهن ٻئي تي راضي رهڻ نقصان جو ۽ الله جي رضا تي راضي رهڻ الله جي رضا جو سبب هوندو آهي. ان جي رضا بادشاهي ۽ چڱائي جو منڍ هوندي آهي. رسول ڪرير ﷺ جن فرمايو آهي: من لم يرض بالله و بقضائـه شغل قلبه و تعب بدنه. جيڪو ماڻهو الله تعاليٰ ۽ ان جي قضا (حڪر) تي راضي نٿو رهي اهو دنيا جي سببن ۽ نصيب جو طالب آهي. ان جو جسم مصيبتن جو شڪار آهي.

www.makiaban.org

108

(فصل)

حكايت آهي. تد حضرت موسيٰ چيو: دُلني عليٰ عمل اذا عمل رضيت عني فقال الله تعاليٰ انك لا تطيق ذلك يا موسيٰ عليه السلام ساجداً متضرعا ً فاوحي الله اليه يا ابن عمران ان رضائي في رضاك بقضائي. "اي منهنجا موليٰ! مون كي اهڙو كم بداء جيكو مان كري سگهان ۽ تنهنجي رضا به حاصل كري سگهان. حكم تيو: اي موسيٰ اهو تو لاءِ ممكن ناهي. موسيٰ عليه السلام سجدي ۾ كري پيو، زاري كيائين. وحي نازل تيو. ته اي عمران جا پٽ! منهنجي رضا ان ۾ آهي. ته تون منهنجي حكم كي خوشي سان مڃ". مطلب هي آهي. ته جڏهن ماڻهو رضا تي راضي ٿيندو آهي تڏهن الله تعاليٰ جي ذات به ان كان راضي تي ويندي آهي.

حضرت بشر حافي حضرت فضيل بن عياض کان پڇيو. تہ زهد وڌيڪ آهي يا رضا؟ فضيل جواب ڏنو: الرضا افضل من الزهد لأن الراضي لايتمني فوقَ منزلته. "رضا زهد کان وڌيڪ آهي ڇو تہ رضا واري جي دل ۾ ڪابہ تمنا نہ رهندي آهي". زاهد کي تمنا هوندي آهي. يعني زهد جي منزل کان مٿي به هڪ منزل هوندي آهي ۽ زاهد کي ان جي تمنا هوندي آهي. رضا کان مٿي ڪابہ منزل نہ هوندي آهي. جنهن جي رضا وارو تمنا ڪري. اهو درجو هر حالت ۾ الله جي بارگاهہ ۾ بهتر هوندو آهي.

انهيءَ حکايت مان محاسبي مکتب جي تائيد ٿئي ٿي. تہ رضا احوال واري درجي ۾ شامل آهي. ۽ الله جو انعام آهي. اها تڪلف سان هٿ آيل مقامن ۾ شامل ناهي. اهو بہ امڪان آهي. تہ رضا وارو تمنا بہ رکي سگھندو آهي. پيغمبر ﷺ جن پنهنجين دعائن ۾ فرمايو آهي: اسئلڪ الرضاء بعد القضاء. "منهنجا موليٰ مان قضا کان پوءِ رضا گهران ٿو". يعني مون کي اهڙي حالت ۾ رک, جو جڏهن بہ تنهنجو حڪر ٿئي. تڏهن مان رضا ۾ راضي هجان. ان مان ثابت ٿيو تہ رضا جو سوال قضا کان پوءِ پيدا ٿو ٿئي، ڇو تہ جيڪڏهن رضا اڳ ۾ هجي تہ فقط رضا جو ارادو ٿي سگهي ٿو ۽ فقط ارادو رضا سدّجي نتو سكهي. حضرت ابوالعباس بن عطا فرمائي تو: الرضا نظر القلب الي قديم اختيار الله للعبد. "رضا قدم خدا جي ساري اختيار کي دل ۽ جان سان مڃڻ جو نالو آهي". يعني جو ڪجھ به ظاهر ٿئي تہ انسان کي اهو سمجھڻ گھرجي تہ اهو خدا تعاليٰ جي قدير ارادي اڳئين حڪر موجب آهي. خوش رهي ۽ پريشان نہ ٿئي. هن مڪتب شروع ڪرڻ واري حارث محاسبي جو چوڻ آهي: الرضا سكون القلب تحت مجاري الاحكام . "رضا خدا جي جاري ٿيندڙ حكمن تي قلب جي تسکين جو نالو آهي". هي قول پختو آهي. ڇو تہ دل جو سکون انسان جي کوشش سان حاصل نہ ٿيندو آهي. اهو صرف خدا تعاليٰ جو انعام آهي. هن ڳاله جي ثابت ڪرڻ لاءِ تہ رضا احوال آهي مقام ناهي. عتبة الغلام جو واقعو بيان ڪيو رجي ٿو. هو هڪ رات نہ سُتو ۽ صبح تائين پڪاريندو رهيو. ان تعذبني فانا لڪ محب و ان ترحمني فانا لڪ محب. "مون كي عذاب ۾ مبتلا كر يا رحمت جي نوازش كر. مان هر حال ۾ تو سان محبت ٿو كريان". يعنى عذاب جي تكليف ۽ نعمت جي راحت بدن کي حاصل ٿيندي آهي. محبت دل جو معاملو آهي. هيءَ ڳاله به محاسبي جي مڪتب جي تائيد ٿي ڪري. ڇو تہ رضا محبت جو نتيجو آهي. محبوب جو ڪجھ بہ ڪندو تہ محب راضي ٿيندو. عذاب يا نعمت دوستي جا حجاب بتُجي نٿا سگهن. فقط الله تعاليٰ جي اختيار جي مقابلي ۾ پنهنجو اختيار بيڪار سمجهڻ گهرجي.

حضرت ابو عثمان حيري فرمائي ٿو: منذ اربعين سنة ما اقامني الله في حال فكرهتة وما نقلني اليٰ غيره فسخنة. "چاليه سال گذري ويا، الله تعاليٰ مون كي جنهن حال ۾ ركيو. مان ان كي مكروه نه سمجهيو. منهنجي حال ۾ اهڙي كاب تبديلي نه آئي جنهن مان سمجهيو وڃي، ته مان كنهن به حال ۾ راضي نه رهيو آهيان". اهو رضا جي هميشه رهڻ واري حالت ۽ محبت جي كمال ڏانهن اشارو آهي. چون تا، ته هك درويش دجله دريا ۽ ۾ كري پيو. هو ترڻ نه ڄاڻندو هو. كناري تان كنهن پكاري پڇيس: "كنهن كي مدد لاءٍ سڏي وٺان؟" درويش وجله دريا ۽ ۾ وري سڏڻ واري پڇيو: "تون چاهڻ جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي".

مشائخن رضا بابت گهڻو ڪجه چيو آهي ۽ اهو مبارتن جي اختلاف سان آهي. مگر اصول موجب اهي ئي ٻـ شيون آهن. جيڪي هتي بيان ڪيون ويون آهن. هاڻي ضروري آهي ته احوال ۽ مقام جو فرق بيان ڪيو وڃي ۽ انهن جي حد مقرر ڪجي تہ جيئن توکي ۽ ٻين پڙهندڙن کي هن حقيقت سمجهڻ ۾ سولائي پيدا ٿي وڃي. انشاء الله عزوجل.

حال ۾ مقام جو ورق

صوفي عام طور تي حال ۽ مقام جا لفظ استعمال ڪندا آهن ۽ اهڙيون عبارتون گهڻو ڪري سامهون اينديون آهن. تحقيق وارا علمن جي تفسير ۾ گهڻو ڪري انهن ئي لفظن تي ڀاڙيندا آهن. اهوئي سبب آهي جو تصوف جي علم جي طالبن لاڀ ان جو مطلب سمجهڻ ضروري آهي. هي باب حدن جي تفصيل جي مناسب جڳه ناهي تـڏهن بـ ان جي سمجهاڻي لازمي آهي. سڀ توفيق. همٿ ۽ پاڪبازي الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

معلوم هئڻ گهرجي تہ مقام لفظ ميم جي پيش سان اقامت کي چوندا آهن ۽ مقام ميم جي زير سان اقامت جي جاء کي سڏيندا آهن. اهو تفصيل ۽ معنيٰ مقام جي لفظ متعلق غلط آهن، ڇو تہ عربي قاعدي موجب مير جي ہش سان مقام اقامت ۽ اقامت جي جاءِ کي سڏيندا آهن. مقام مان مراد الله جي راھ ۾ بيهڻ آهي ۽ان مقام سان تعدر رکندڙ فرضن کي پورو ڪرڻ آهي. ايتري قدر جو انسان کي پنهنجي وس آهر يقين ٿي وڃي تہ هن کي ڪمال جو درجو حاصل ٿي چڪو آهي. اهو جائز ناهي ته تڪميل ڪرڻ کانسواءِ ڪنهن مقام تان لنگهي وڃي. پهريون مقام توبه جو، ٻيو انابت جو، ٽيون زهد جو ۽ چوٿون توڪل جو آهي. هي نٿو ٿي سگهي تہ توبھ ڪرڻ کان سواءِ ڪو انابت (الله ڏانهن موٽڻ) جي دعويٰ ڪري سگهي يا وري انابت کان سواءِ زهد جي ۽ زهد کان سواءِ توڪل جي مدعي بڻجي سگهي. الله تعاليٰ جبرئيل جي وسيلي خبر ڏني آهي. ورا منا الاله مقام معلوم . "سان مان ڪوب آهي جنهن لاءِ ڪو مقام مقرر نه هي گي آهي.

حال اها ڪينيت آهي. جيڪا الله تعاليٰ جي طرفان دل تي وارد ٿيندي آهي. اهو انساني ظاقت کان ٻاهر آهي. تہ هن ڪينيت جي نازل ٿيڻ کان روڪي سگهي يا ڪوشش ڪري سگهي. مقام مان مراد طالب جو رستي ۾ رلڻ. ڪوشش ڪرڻ الله جي درگا<sup>ء</sup> ۾ وس آهر قدم رکڻ آهي. هر هڪ درجي جو نالو مقام آهي. ان جي ابتڙ حال الله تعاليٰ جو فضل ۽ ڪرم آهي جيڪو محنت ۽ مجاهدي کانسواءِ ماڻهوءَ جي قلت تي طاري ٿيندو آهي. مقام عمل ۽ ڪسب (محنت) آهي. حال فضل ۽ عطا آهي. مقام وارو مجاهدي سان برقرار هوندو آهي ۽ حال وارو پنهنجي ذات کان به بيخبر پنهنجي حال ۾ مست رهندو آهي جو مٿس الله جي درگاھ مان عطا ٿيل هوندو آهي ۽ حال وارو پنهنجي ذات کان به بيخبر پنهنجي حال ۾ مست سندس دليل اهو آهي. تمام وارو مجاهدي سان برقرار هوندو آهي ۽ حال وارو پنهنجي ذات کان به بيخبر پنهنجي حال ۾ مست معيشه هجڻ جو قائل آهي ۽ ٻي جماعت اها ڳالهه نٿي مڃي. حضرت حارث محاسبيءَ جي خيال ۾ حال دائمي شيءِ آهي. سندس دليل اهو آهي. تہ محبت. شوق، دل جو قبض ٿيڻ. کلڻ سموريون شيون حال جي هيٺ هونديون آهن. جيڪڏهن حال دائمي نه هجي جو قائل آهي ۽ ٻي جماعت اها ڳالهه نٿي مڃي. حضرت حارث محاسبيءَ جي خيال ۾ حال دائمي شيءِ آهي. ماندس دليل اهو آهي. تہ محبت. شوق، دل جو قبض ٿيڻ. کلڻ سموريون شيون حال جي هيٺ هونديون آهن. جيڪڏهن حال ماندس دائي نه هجي. ته محبت بشوق، دل جو قبض ٿيڻ. کلڻ سموريون شيون حال جي هيٺ هونديون آهن. جيڪڏهن حال ماندس دائمي نه هجي. ته محبت بشوق، دل جو قبض ٿيڻ. کلڻ سموريون شيون حال جي هيٺ هونديون آهن. جيڪڏهن حال ماڻهي نه هجي. ته محب ۽ مشتاق مشتاق رهي نٿو سگهي. جيستائين انسان جي صفت حال نه هوندو تيستائين حال ماندس دائمي نه هجي. ته محب ۽ مشتاق مشتاق رهي نٿو سگهي. جيستائين انسان جي صفت حال نه هوندو تيستائين حال ما مانقي نه هجي. ته محب ۽ مشتاق مشتاق رهي نٿو سگهي. جيستائين انسان جي صفت حال نه هوندو تيستائين حال

كجه بيا مشائخ حال جي دائمي هجڻ جا منكر آهن. حضرت جنيد جو قول آهي: الاحوال كالبروق و ان يبقي فحديث النفس. "اجوال بجلي وانگر ٿيندا آهن. انهن كي دائمي سڏڻ جو تصور نفس جي پيداوار آهي. ڇو تر جيكر نظر اچي ٿو اهو بيهي نٿو ۽ جيكو باقي رهي ٿو اهو حال ناهي". اهڙيءَ طرح ٻين جو چوڻ آهي: الاحوال كا سمها يعني انها كما تحل بالقلب. "احوال جي حيثيت نالي كان وڌيك ناهي" يعني اهو دل تي وارد ٿيندا آهن. ۽ هو ختم ٿي ويندا آهن. جو ڪجهه باقي رهندو آهي. اهو صفت آهي. صفت لاءِ موصوف جي ضرورت هوندي آهي، ۽ موصوف كي صفت كان وڌيك وقار هئڻ گهرجي. ان طرح سان سوجيو ويندو، تر حال جي دائمي هجڻ واري حيثيت بي معنيٰ نظر ايندي. مان حال ۽ مقام جو فرق ان لاءِ بيان ڪري رهيو آهيان تر جتي به صوفين جي عبارتن يا هن ڪتاب ۾ اهي لفظ استعمال ٿيل هجڻ. تر سندن معنيٰ نظر

جي سامهون هجي. مختصر ڳاله آهي. تہ رضا مقامات جي انتها ۽ احوال جي ابتدا آهي. هيءَ هڪ اهڙي جاءِ آهي جنهن جو هڪ پاسو رياضت ۽ مجاهدي ڏانهن ۽ ٻيون پاسو محبت ۽ سڪ ڏانهن آهي. هن کان پوءِ ٻيو ڪوبہ مقام ڪونهي. هتي پهچي مجاهدو ختم ٿي ويندو آهي يعني منڍ ۽ مجاهدي سان ۽ پڇاڙي خدا تعاليٰ جي انعامن سان آهي. هن کي مقام سڏيو يا حال. ڪوبه فرق نٿو پوي.

اهو محاسبي مڪتب جو خيال آهي. عملي طور تي اسد محاسبي ڪابہ خصوصيت بيان نٿو ڪري. هن پنهنجن پوئلڳن کي هيءَ تنبيه ضرور ڪئي هئي. تہ عمل يا قول سان ڪابہ اهڙي ڳالهہ نہ ڪيو. جيڪا ٺيڪ نہ هجي پر اُن ۾ برائي جو شڪ به ڪري سگهجي. مثلاً هڪ ڏينهن حضرت محاسبي جو مريد ابو حضره وٽس آيو. هن وٽ هڪ وڏو ڪڪڙ هو. جيڪو ٻانگون ڏيندو هو. ڪڪڙ ان ڏينهن بہ ٻانگ ڏني ۽ ابوحمزہ نعرو هنيو. جنهن تي حارث محاسبي اٿي کڙو ٿيو ۽ چيائين: تون ڪافر ٿي وئين. ائين چئي، ڇري کڻي هن کي ڪُهڻ لاءِ وڌيو. ٻيا مريد منٿون ڪري پيرين پوڻ لڳا ۽ ابوحمزه كي بچائي ورتائون حارث محاسبي چيس: "اي مردود مسلمان تي وج". ماڻهن چيو: يا حضرت هي ته الله تعاليٰ جو ولي ۽ پڪو موحد آهي. اوهان هن تي جو ناراض ٿيا آهيو؟ هن جواب ڏنو: مان ناراض نٿو ٿيان. هي مشاهدي جو صاحب آهي سندس اندر توحيد ۾ غرق آهي. مگر هن کان ڪا اهڙي شيءِ ٿيڻ نہ گهرجي جيڪا حلُول جي عقيدي وارن وانگر هجي. ڪڪڙ هڪ بي عقل جانور آهي ۽ پنهنجي عادت موجب بانگ ڏيندو آهي. هن ائيـن ڇـو سمجهيـو. تــ ان ۾ الله جـو آواز آهي؟ خدا ورهائجي نہ سگھندو آهي ۽ سندس قديم ذات ڪنھن بہ شيءِ ۾ حُلول (گھڙي وڃڻ) ڪري نہ ڪندي آهي. ابوحمزه مرشد جو مطلب سمجھيو ۽ چيو: "مان پنھنجي عقيدي موجب نيڪ آھيان مگر منھنجو اھو ڪر مرتد ماڻھن جي ڪر سان ملندڙ جُـلندڙ آهي. تنهنڪري توبهہ ٿو ڪريان". هن طريقي متعلق ٻيون بہ گهڻيون ڳالهيون آهن مگر مان اختصار کان ڪر وٺي رهيو آهيان. اهوئي رستو سلامتي وارو. تعريف جهڙو ۽ هوش لاءِ نقصانڪار ناهي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي. من كان منكر يومن با الله و اليوم ال آخر فلا يقضن مواقف التهم. "جو ماڻهو الله تعاليٰ تي ايمان ٿو ركي ۽ قيامت جي ڏينهن کي مڃي ٿو. ان کي گهرجي تہ هر انهيءَ جاءِ تان پري رهي جتي تهمت لڳڻ جو انديشو هجي". مان هميشه اها دعا گهرندو آهيان. تہ مون کي اهڙي توفيق عطا ٿئي. هن زماني برظاهر وارن ماڻهن جي صحبت ۾ وڏي مشڪل آهي. جيڪڏهن فريب ۽ خراب ڪمن ۾ هنن سان مخالفت ڪبي تہ دشمني تي تيار ٿي ويندا. الله تعاليٰ جهالت کان يناه ۾ رکندو. (آمين). الله بهتر ٿو ڄاڻي.

#### (2- قصارى)

قصاري جماعت جا ماڻهو ابو صالح حمدون بن عمارة القصار رح جي پيروي ڪندا آهن. هر بزرگ پنهنجي زماني جو تمام وڏو عالم ۽ طريقت جو سردار هو. "ملامت" جي ظاهر ڪرڻ ۽ ان کي مشهوري ڏيڻ جو عقيدو رکندو هو. معاملات ۾ سندس ڪلام تمام بلند هو. هن جو قول آهي: "خدا تعاليٰ توکي مخلوق کان وڌيڪ ڄاڻندڙ آهي". يعني اڪيلاگپ ۾ تنهنجو معاملو الله تعاليٰ سان ان معاملي کان بهتر هڻڻ گهرجي جيڪو عام ماڻهن ۾ مخلوق سان روا رکندو آهين. مخلوق سان تنهنجو تعلق تنهنجي ۽ تنهنجي خدا جي وچ ۾ وڏو پردو آهي. ڪتاب جي منڍ ۾ ملامت واري باب ۾ ان متعلق ڪجھ احوال ۽ حڪايتون بيان ڪري چڪو آهيان مگر اهو احوال مختصر طور تي ڏنو اٿم. تہ ڪتاب ڊگهو ٿي نہ وڃي. هڪ تعام نازڪ ۽ خاص ڳالھ هي آهي، تہ هن جو قول آهي: مان هڪ ڏينهن نيشاپور جي آس پاس حيره دريا ۽ جي ڪي سان وڃي رهيو هئس. مون کي نوح عيار مليو جيڪو نيشاپور جي سڀني عيارن جو سردار هو. سخاوت ۽ جوانمرديءَ ۾ مشهور هو. مون پچيو: "اي نوح! جوانمردي ڪهڙي شيءِ آهي؟ نوح چيو: "منهنجي جوانمردي يا تنهنجي ؟ پنهي جي ٿي نوح جواب ڏنو: منهنجي جوانمردي ڪهڙي شيءِ آهي؟ نوح چيو: "منهنجي جوانمردي يا تهي ڪري ۽ چيون ۽ جوانمرديءَ ۾ ڪتاب ڏنو: منهنجي ۽ تنهنجي جوانمردي ڪهڙي شيءِ آهي؟ نوح چيو: "منهنجي جو انمردي يا تهي ندو آهين. مخلوق مين مشهور هو. مون پڇيو: "اي نوح! جوانمردي ڪهڙي شيءِ آهي؟ نوح چيو: "منهنجي جو انمردي يا تنهنجي؟ چيمر: "بنهي جي ٿي نوح جواب ڏنو: منهنجي جوانمردي هي آهي. تہ مان چوغو ڇڏي گوڌڙي پائيندو آهيان ۽ آهي ڪر ڪندو آهيان.

112 طريقت جي باطني حفاظت آهي. اها ڳالھ اصول موجب ڏاڍي پختي آهي. 3- طيفوري

اهي ماڻهو حضرت ابويزيد طيفور بن عيسيٰ بن سروشان بسطامي جا پوئلڳ آهن. هو رئيس ۽ طريقت جي وڏن بزرگن مان هو. سندس طريقو غلبي ۽ مستي وارو هو. الله تعالئ جي شوق جو غلبو ۽ سندس دوستيءَ ۾ پاڻ کان پري ٿيڻ انساني وس کان ٻاهر آهي. ڪنهن ناممڪن شيءِ جي دعويٰ هميشه ڪوڙي هوندي آهي ۽ ان جي پيروي بہ محال ٿيندي آهي. هوش واري لاءِ مستى صفت ناهي ۽ انسان مستى كي جذب ڪرڻ جي طاقت نٿو ركي. مست ازخود پاڻ كان ٻاهر هوندو آهي ۽ مخلوق کان بي نياز رهندو آهي. اهو ٿني نٿو سگهي. تہ هو ڪوشش ڪري ڪا صفت پيدا ڪري سگهي. وڏن مشائخن جو هن ڳاله تي اتفاق آهي تہ فقط اهو ماڻهو پيرويءَ جي لائق هوندو آهي. جيڪو ثابت قدم وارو ۽ جملي احوال کان آزاد هجي. تڏهن بہ ڪن جو خيال آهي. تہ مستي ۽ پاڻ کان ٻاهر ٿيڻ راھ بہ ڪوشش سان طئي ٿي سگھي ٿي. ڇو تہ پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: ابكوا فان لر تبكُون فتبا كوا. "روڄ كريو. جيكڏهن روئي نٿا سگهو تہ روئڻ وارن جي شکل اختیار کریو". ان جون به صورتون آهن. ریاکاريءَ سان کنهن جو نقل کرڻ سڌو سنئون شرک آهي. مگر جيڪڏهن نقل جو مقصد اهو هجي تہ من اللہ تعالئ پنھنجو ڪرم ڪري. انھن وانگر بڻائي. جن جو نقل ڪيو وڃي ٿو. اھو عين حديث نبوي جي مطابق آهي: من تشبيه بقوم فهو منهر. "جو ماڻهو ڪنهن قوم جي شڪل اختيار ڪندو. اهو ان قوم مان آهي". شرط اهو آهي تہ جنھن مجاهديءَ جي ضرورت سامھون اچي. ان کي پورو ڪجي ۽ اللہ تعاليٰ جي درگاھ ۾ اميد ركجي. ته الله تعالىٰ تحقيق ۽ معنىٰ جا دروازا كوليندو. ڪنهن شيخ جو قول آهي: المشاهدات مواريث المجاهدات. "مجاهدا مشاهدن جا وسيلا بثبا آهن". مان چوان ٿو، تہ هر حال ۾ مجاهدا سٺا آهن. مگر غلبو ۽ مستى ڪڏهن بہ ڪسب (محنت) هيٺ نہ هوندا آهن ۽ مجاهدن سان ظاهر نہ ٿيندا آهن. مجاهدا ڪنهن بہ حالت ۾ غلبي ۽ مستى جو سبب بڻجي نٿا سگهن.

هاڻي مان سڪر ۽ صحو (مستي ۽ هوشياري) متعلق وڏن مشائخن جا مختلف خيال لکندس. تہ انهن جي سچي ڪيفيت سامهون اچي وڃي ۽ وهر دور ٿي وڃي. انشاءُلله تعالئ.

سڪر ۽ صحو

معنيٰ جا صاحب "سڪر" جو لفظ الله جي محبت جي غلبي لاءِ استعمال ڪندا آهن ۽ "صحو" مراد حاصل ڪرڻ لاءِ ڪر آڻندا آهن. هونئن سڪر معنيٰ نشو يا بيهوشي ۽ صحو معنيٰ هوش. هن معاملي تي گهڻو ڪج لکيو ويو آهي. ڪي ماڻهو سڪر کي صحو کان ڀلو سمجندا آهن ۽ ڪجھ ماڻهو صحو کي سڪر کان سٺو چوندا آهن. حضرت ابويزيد ۽ سندس پوئلڳ سڪر کي وڌيڪ سمجهندا آهن. سندن خيال ۾ صحو جو بنياد آدميت جي صفت جي ثابت قدمي تي هوندو آهي ۽ آدميت جي صفت وڏي ۾ وڏو حجاب آهي. ان جي ابتڙ سڪر آدميت جي صفتن جي زوال ۽ نقصان تي مراد رکندو آهي. جڏهن انسان جو تدبر، اختيار، قبضو ۽ خوديءَ جي فنا ٿئي، تڏهن سڪر ظاهر ٿيندو آهي. ۽ فقط اهي قوتون ڪر لاءِ رهجي وينديون آهن. جيڪي آدميت کان مٿي هونديون آهن. اهي قوتون وڌ ۾ وڌ ڪامل هونديون آهن. حضرت دائود عليه برهجي وينديون آهن. جيڪي آدميت کان مٿي هونديون آهن. اهي قوتون وڌ ۾ وڌ ڪامل هونديون آهن. حضرت دائود عليه السلام صحو ۾ هو. جيڪو بہ ڪر ان کان ظاهر ٿيو. الله تعاليٰ ان کي ساڻس نسبت ڏيئي ڇڏي. ۽ فرمايو: تحتَّلُ دائود جي الله تعاليٰ ان کي پاڻ سان نسبت ڏئي. ۽ چيو: وَمارَمَيت از رُميت ولڪن الله رميٰ. "جڏهن پٿريون اڇليون آهن. جيڪا تو تي آهي هونديون آهن. اهي قوتون وڌ ۾ وڌ ڪامل هونديون آهن. حضرت دائود عليه چي راله تعاليٰ ان کي پاڻ سان نسبت ڏئي. ۽ چيو: وَمارَمَيت از رُميت ولڪن الله رميٰ. "جڏهن پٿريون اڇليون تي تو نہ چي الله تعاليٰ ان کي پاڻ سان نسبت ڏئي. ۽ چيو: وَمارَمَيت از رُميت ولڪن الله رميٰ. "جڏهن پٿريون اڇليون تي تو نه پنهنجو نو له ان ڏانهن منسوب ڪيو ويو ۽ جيڪو الله جي ڏات ۾ قائم ۽ صفات ۾ ثابت هي ڪرامت جي نو نو خو کي ان جو فعل ان خو انه جو خو آهي. جو پنهنجي ذات ۾ قائم ۽ صفات ۾ خاني هو. ان جو فعل ڪيون پنهنجو فعل ان خانهن منسوب ڪيو ڏاله جي وان جان خام پنهنجي صفر جو مفات ۾ ثابت هو. ڪرامت جي خوي ان جو فعل ڪيون پر انه جي ڪي ڪي ۽ مونات ۾ خان جو ورن آهي. جو پنهنجي خان خام

منسوب هجي. جڏهن الله جو فعل بندي سان منسوب ٿيندو. تڏهن بندو بشري صفتن ۾ قائر هوندو ۽ جڏهن بندي جو فعل الله سان منسوب ٿيندو. تڏهن بندو الله جي ذات سان قائر هوندو. بشري صفات ۾ قائر هجڻ سان اهو ٿيو. جو حضرت دائود عليهالسلام جي نظر دستور جي خلاف اوريا جي عورت تي وڃي پئي ۽ پيغمبر ﷺ جن جي نظر به اهڙيءَ طرح پئي ۽ اها عورت حضرت زيد لاءِ حرام ٿي وئي. ڇو تہ پاڻ سڪر جي عالم ۾ هئا ۽ حضرت دائود عليه السلام صحو جي حالت ۾ هئا.

صحو کي سڪر کان وڌيڪ سمجهڻ وارا حضرت جنيد رح ۽ سندس پوئلڳ آهن. سندن نظر ۾ سڪر آفت جي جاءِ آهي. ڇو تہ ان جو مطلب پريشان حالي، صحت جي فنا، ۽ پاڻ کان ٻاهر ٿيڻ آهي. طالب جي طلب فنا کان يا بقا کان ٿيندي آهي. محويت کان ٿيندي آهي يا ثبوت کان ٿيندي آهي. جيڪڏهن انسان نيڪ حال سان نہ هوندو تہ تحقيق ۽ طلب بيڪار ٿيندي. الله وارن جي دل تمام موجودات کان اڪيلي هئڻ گهرجي. اکين بند ڪرڻ سان شين جي عالم جي بنڌڻ کان آزاد ٿي نٿو سگهجي. جيڪي ماڻهو عام شين جي دل فريبين ۾ اٽڪي پوندا آهن، اهي اصل ۾ ڪنهن شيءِ کي سندس اصلي رنگ ۾ نہ ڏسندا آهن. جيڪڏهن ڏسن ها تہ اٽڪڻ کان محفوظ رهن ها. ڏسڻ جون ٻ صورتون آهن: ڏسڻ وارو يا تہ بقا جي رنگ ۾ نه ڏسندو آهي يا فنا جي لحاظ کان. بقا جي لحاظ کان ڪائنات جي هر شيءِ پنهنجي بقا جي آڏو اڻ پوري ڏسبي آهي، ڇو تہ ڪاب شيءِ پنهنجو پاڻ باقي ناهي. فنا جي لحاظ کان ڪائنات جي هر شيءِ پنهنجي بقا جي آڏو اڻ پوري ڏسبي آهي، ڀو تہ ڪان قري ويندو آهي. ان ڪري يغمبر ڪ جن دعا ۾ فرمايو آهي، ناهي آهي. نهي آهي. بهرحال هو ڪي هر شيءِ ان جي ملحاظ کان. بقا جي لحاظ کان ڪائنات جي هر شيءِ پنهنجي بقا جي آڏو اڻ پوري ڏسبي آهي، ڀو تہ ڪاب شيءِ پنهنجو پاڻ باقي ناهي. فنا جي لحاظ کان ڪائنات جي هر شيءِ نهي نهي تي جي آهي. بهرحال هو وارا؛ عبرت حاصل ڪريو. " اهو سڀ صحو کان سواءِ قر فرمايو آهي: اللهم ارنا الاشياءَ ڪماهي. "اي موليا؛ اسان کي هر شيءِ ان جي اصلي روپ ۾ ڏيکار ". اها معنيٰ الله جي انهيءَ فرمان مطابق آهي: فاعتبروا يا اولي الابصار. "اي اکين ڪي هر شيءِ ان جي حالت ۾ هو. هڪ جلوي جو تاب سهي نہ سگهيو ۽ بيهوش تي ويو. اسان جا رسول ڪي. حضرت موسيٰ عليه السلام سڪر جي حالت ۾ هو. هڪ جلوي جو تاب سهي نہ سگهيو ۽ بيهوش تي ويو. اسان جا رسول ڪي جي جس ما مي صحو جي حالت ۾ هئا. مڪي کان قاب قوسين تائين تجلين ۾ هوشيار ۽ بيدار رهيا. الله بهتر ڄاڻي آهي. هن جي حرب هو مي ۽ س

"مون پيالي تي پيالو پيتو. نہ شراب گهٽ ٿيو ۽ نہ مون ڍؤ ڪيو".

منهنجي طريقت جو پير، جنيدي مڪتب سان واسطو رکندو هو. ان چيو، تر سڪر ٻارن جو کيل آهي ۽ صحو مردن جي جنگ جو ميدان آهي. مان بـ سندس پيروي ۾ چوان ٿو تر سڪر واري حال جو ڪمال صحو آهي. صحو جو سڀ کان هيٺيون درجو انسان جي بيوسي جو ادراڪ آهي. تنهنڪري جيڪو صحو ظاهر ۾ آفت معلوم ٿئي. اهو اُن سڪرکان بهتر آهي. جيڪو سريسر آفت آهي. حضرت ابوعثمان مغربي لاءِ مشهور آهي. تر منڍ ۾ ويه سال بيابانن ۾ اڪيلو رهيو. جتي هن انسان جو آواز بر نر ٻڌو. اتي سندس جسم ڳري ويو ۽ اکيون ڏرا ڏئي ويون ۽ ٽاٽ سبڻ واري سُوئي جي ٽنگ وانگر وجي ٿيون. انساني شڪل شباهت بدلجي وئي. ويهن سالن کان پوءِ انساني صحبت جو حڪر مليس. دل ۾ سوچيائين. تر ان جي ابتدا الله وارن ۽ خدا جي گهر (ڪعبي) جي معاورن سان ڪرڻ گهرجي. ان ڪري مڪي شريف جو ارادو ڪيائين. تر مشائخن کي روحاني طور تي ان جي اچڻ جي خبر پئجي وئي. استقبال لاءِ نڪتا. ڏئائون ته سندس صورت بدلجي چڪي هي ۽ پيدائشي قوتن ۾ ذري جي سگھ به ڪانه هئي. مشائخن هن کان پيچيو: تو ويه سال ڪيئن گذاريا آهن؟ آدم ۽ ان جي اولاد حيرت ۾ آهي. ٻڌاءِ تون جو وئين. ڀا ڏنئي. عاحل ڪرڻ گهرجي. ان ڪري مڪي شريف جو ارادو ڪيائين. تر مشائخن کي روحاني طور تي ان جي ايڻ جي خبر پئجي وئي. استقبال لاءِ نڪتا. ڏنائون ته سندس صورت بدلجي چڪي هئي ۽ پيدائشي قوتن ۾ ذري جي سگھ به ڪانه هئي. مشائخن هن کان پيچيو: تو ويه سال ڪيئن گذاريا آهن؟ آدم ۽ ان جي اولاد حيرت ۾ آهي. ٻڌاء تون جو وئين، ڀا ڏنئي. ڀا حاصل ڪيئي؟ ۽ هاڻي واپس ڀو آئين؟ فرمايائين: سڪر جي ڪي اولاد حيرت ۾ آهي. ٻڌاء تون جو وئين، ڀا ڏنئي. ڀا حاصل ڪيئي ۽ عاجزي بڻجي واپس ايخو پيو. مشائخن

سڪر اصل ۾ پنهنجي ذات جي فنا جو غلط احساس ٿيندو آهي. ان ۾ بشري حالتون بہ موجود هونديون آهن. اهو هڪ حجاب آهي، ان جي ابتڙ صحو بقا جو ديدار هوندو آهي، جتي بشري صفتون ختر تي وينديون آهن. اهو سراسر غلط

آهي. تـ مڪر فنا جي ويجهو آهي. ڇو تـ سڪر صحو جي صفت تي هڪ وڌيڪ صفت آهي ۽ جيستائين انساني صفتون ترقي ڪنديون رهنديون آهن. تيستائين انسان انهـن کان بيخبر هونـدو آهي. مگر جڏهن انسـان بشريت جي صفتن کان دستبردار ٿيندو آهي. تڏهن الله وارن ان جي احوال کي اميد جهڙو سمجهندا آهن. صحو ۽ سڪر جو مقصد بـ اهوئي آهي.

ابويزيد متعلق مشهور آهي. کيس غلبي جي حالت ۾ يحييٰ بن معاذ کيس خط لکي پڇيو: "تنهنجو ان ماڻهوءَ متعلق ڪهڙو خيال آهي. جيڪو محبت جي دريا مان هڪ قطرو پي سرشار ٿي وڃي؟ " ابويزيد پڇيو: تون ان ماڻهوءَ جي باري ۾ ڇا چوندين. جنهن لاءِ سڄو جهان محبت جو شراب ٿي وڃي ۽ هو سڀ پي اُڃايل رهي؟ شراب مستي جو هٿيار ۽ هوشياري جو دشمن آهي. سڪر کي ان شيءِ جي ضرورت آهي. جيڪا ان جهڙي هجي. يعني شراب، ۽ صحو يعني هوش کي شراب (مستي) سان ڪوبه واسطو ڪونهي.

سڪر جا ٻہ قسر ٿي سگهن ٿا: هڪڙو مودت جي ڪري. ۽ ٻيو محبت جي ڪري. پهرئين قسر جو سڪر نعمت جي ڪري ظاهر ٿيندو آهي ۽ ٻئي قسر جي سڪر لاءِ سبب جي ضرورت نہ هوندي آهي. اهو نعمت عطا ڪندڙ جي مهربانيءَ سان پيدا ٿيندو آهي. نعمت تي نظر رکڻ وارو پنهنجي شخصي لحاظ سان ڏسندو آهي. مگر نعمت عطا ڪندڙ (منعر) کي نظر ۾ رکڻ وارو نعمت عطا ڪندڙ ۾ گر ٿي ويندو آهي ۽ پنهنجي ذات کي وساري ڇڏيندو آهي. جڻ تہ سڪر وارو رهي بہ صحو وارو ٿيندو آهي.

صحو جا بر ٻر قسر ٿي سگهن ٿا: هڪڙو غفلت جي ڪري. ۽ ٻيو محبت جي ڪري. پهريون قسر وڏي ۾ وڏو حجاب ۽ ٻئي قسر ۾ عين مشاهدو آهي. غفلت وارو فقط سڪر هوندو آهي. جيڪو صحو محبت کان ٿيندو آهي. اهوسڪر کان گهٽ نه هوندو آهي. اصليت قابو هوندي آهي. تنهنڪري صحو ۽ سڪر ۾ فرق نه رهندو آهي. جيڪڏهن اصليت قابو نه رهي. تر ٻيئي بيڪار آهن. طريقت جي سالڪن جي راهه ۾ سڪر ۽ صحو ٻيئي اختلاف جي ڪري آهن. جڏهن حقيقت جو بادشاه ظاهر ٿيندو آهي. تڏهن ٻيئي شيون طُفيلي بڻجي وينديون آهن. ٻنهي جون حدون هڪ ٻئي سان ملنديون آهن. هڪڙي جو منڍ ٻئي جي پڇاڙي هوندو آهي. منڍ ۽ پڇاڙي ٻنهي جي وچ ۾ فرق ظاهر ڪندا آهن. اهو فرق صرف هڪ ٻئي جي نسبت جو هوندو آهي. ميلاپ هر تفرقي جو انڪار ڪندو آهي. شاعر جي قول موجب: اذا طلع الصباح بنحر راح تساوي فيه سڪران وصاح

"جڏهن پيالي جو سج اُڀرندو آهي. تڏهن مست ۽ هوشيار جو فرق نہ رهندو آهي".

سرحنس ۾ طريقت جا ٻ پير لقمان ۽ ابوالنضل رهندا هئا. هڪ ڏينهن لقمان ابوالفضل وٽ آيو ۽ ڏنائين تہ هو هڪ مسودو (ڪتاب جو خاڪو) سامهون رکي پڙهي رهيو هو. پڇيائين: "اي ابوالفضل! انهيءَ ڪاغذ ۾ ڇا ڳولهي رهيو آهين؟" هن جواب ڏنو: "اهو جيڪو تون ڪاغذ کان سواءِ ڳولي رهيو آهين". لقمان چيو: پوءِ هي فرقي بندي ڇا جي آهي؟" جواب ڏنائين: "اها فرقي بندي توکي پنهنجي سوال جي ڪري نظر اچي رهي آهي. سڪر مان نڪري صحو ۾ اچ ۽ پوءِ صحو کي ب ڇڏي ڏي تہ اهو تفرقو ختر ٿي ويندو ۽ معلوم ٿي ويندو تہ مان ۽ تون ڇا ڳولي رهيو تہ مان ۽ تون آهيون؟

اهو تصوف جي طيفوريه ۽ جنيديه مڪتبن جو فرق هو. جيڪو مون بيان ڪيو. معاملت ۾ يزيد ترڪ صحبت ۾ گوشه نشيني جو قائل هو ۽ پنهنجن مريدن کي بـ اها ئي هدايت ڪندو هو. جيڪڏهن هٿ اچي وڃي تـم اهو طريقو ساراه جهڙو آهي.

-4 - cinc

هن مڪتب جا ماڻهوابوالقاسم جنيد بن محمد جا پوئلڳ آهن. حضرت جنيد پنهنجي زماني ۾ طائوس العلما (عالمن ۾ مور) مشهور هوندو هو. هو هن جماعت جو سردار ۽ امامن جو امام هو. سندس تعليم صحو واري آهي. طيفوريه مڪتب جي ابتڙ آهي، جيڪي سڪر جا قائل آهن. جنيدي مڪتب وڌ ۾ وڌ مقبول ۽ مشهور ليکيو ويندو آهي. سڀ مشائخ اهو عقيدو رکندا آهن. ان هوندي بہ ظاهر ۾ سندن قول گهڻي قدر مختلف آهن. مون ڊيگهہ جي خوف کان

اختصار كان كر ورتو آهي. جيكڏهن پڙهندڙن كي هن كان وڏيك ضرورت هجي تہ كو ٻيو كتاب ڏسي سگهن ٿا. حكايتن ۾ آيو آهي. تہ جڏهن حسين بن منصور حال جي غلبي هيٺ عمر بن عثمان كي ڇڏي جنيد رح وٽ آيو. ته هن كان پڇيو: "ڇو آيو آهين؟" هن چيو ته صحبت جي فيض لاءٍ. فرمايائين: چرين جو اسان وٽ كو كر كونهي. مجلس لاءٍ صحت جي ضرورت آهي. توكي صحت حاصل ٿئي ته تون اهو كر كندين جيكو سهل بن عبدالله تستري ۽ عمرو سان كيئي. حسين بن منصور چيو: ايها الشيخ الصحو والسكر صفتان للعبد و ما دام العبد محجو با عن ربه حتيٰ فني اوصافه. "اي مرشد! سكر ۽ صحو به انساني صفتون آهن. جيستائين اهي فنا نه تينديون, انسان الله تعاليٰ كان پردي ۾ رهندو". جنيد رح چيو: يا ابن منصور اخطات في الصحو في السكر. "اي منصور جا پٽا تون غلط چئي رهيو آهين. صحو اوصافه. "ي مرشد! سكر ۽ صحو به انساني صفتون آهن. جيستائين اهي فنا نه تينديون, انسان الله تعاليٰ كان پردي ۾ رهندو". جنيد رح چيو: يا ابن منصور اخطات في الصحو في السكر. "اي منصور جا پٽا تون غلط چئي رهيو آهين. صحو الله تعاليٰ جي آڏو حال جي صحت جو نالو آهي ۽ سكر گهڻي شوق ۽ محبت جي شدت جو نالو آهي. آهي بئي شيون انساني صفتن ۾ شامل نه آهن ۽ كوشش سان حاصل ٿي نه سگهنديون. تنهنجو كلام اجو غلي آهي. آهي بئي شيون

#### -5 - 19(1-5

نوري مڪتب وارا ابوالحسن احمد بن محمد نوري جا پوئلڳ آهن. جيڪو تصوف جي عالمن ۾ مشهور ۽ معروف سردار هو. سندس تعريفون روشن ۽ دليل پختا آهن. سندس تصوف جو مڪتب ساراهيل آهي. هو تصوف کي فقر کان ڀلو سمجهندو هو. سندس فڪر جي مڪتب جي خاص ۽ قيمتي شيءِ هيءَ آهي تہ مجلس ۾ صحبتي جي حق کي بهتر ڄاڻڻ گهرجي. هو ايثار کان سواءِ مجلس کي حرام سمجهندو هو. ۽ چوندو هو تہ مجلس درويشن تي فرض آهي. ۽ گرشه نشيني گرفت جهڙي آهي. پر مجلس ۾ ايثار جو هجڻ فرض جي حيثيت رکندڙ آهي. سندس قول آهي: ايا ڪر و العُزلة فان العُزلة مقارنَة الشيطان و عليڪر بالصحبة فان في الصُحبَة رضاءَ الرحمني. "اڪيلائي کان پرهيز ڪريو. ڇو تہ اها ابليس سان هر نشيني آهي. مجلس کي لازم سمجهو، ڇو تہ ان ۾ خُدا تعاليٰ جي خوشودي آهي.

هاڻي مان ايثار جي حقيقت جي سمجهاڻي ڏيندس. مجلس ۽ اڪيلائي واري باب ۾ ان باري ۾ ڪجهہ رمزون ٻڌائيندس. تہ جيئن سڀ فائدو وٺي سگهن. انشاء اللہ عزوجل.

ايتار

الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَيُوثروُنَ عليٰ أَنَفُسهم ولَوكَانَ بِهم خَصَاصَة. "ڪنهن به سامان نه هجڻ جي باوجود هو ٻين کي پاڻ کان وڌيڪ ٿا سمجهن". اها آيت خاص طور تي غريب اصحابن سڳورن جي شان ۾ لَتي آهي. اهي پاڻ محتاج هوندا هئا. تڏهن به ايثار ڪندا هئا. ايثار جي حقيقي معنيٰ هي آهي (پاڻ سان) مجلس ڪندڙ جو حق تسليم ڪيو وڃي. ۽ پنهنجي مطلب کي دوست کان هيٺ رکيو وڃي. ۽ تڪليف سهي به هن جي خوشي پوري ڪئي وڃي. ايثار ٻين جي مدد ڪرڻ جو نالو آهي ۽ ان جي حڪر جي تعميل ڪرڻي آهي. جيڪو الله تعاليٰ پيغمبر الله جن کي ڏنو: خُد العفو و امر بالمعروف و آعرض عن الجاهلين. "معاف ڪيو. امر معروف جو حڪر ڏيو ۽ جاهلن کان دُور رهو". ايثار جون ٻه صورتون آهن: هڪڙو مجلس جو ايثار ۽ ٻيون محبت جو ايثار. مجلس واري سان ايثار جي ڪوش تڪلف گهرندي آهي. مگر معبوب سان ايثار سراسر خوشي هوندو آهي.

چون ٿا تہ غلام الخليل صوفين تي سختي ڪئي ۽ هر هڪ کي پنهنجي ظلم جو نشانو بڻايو. تہ حضرت نوري. رقام ۽ ابوحمزه گرفتارٿي خلافت جي درٻار ۾ پيش ٿيا. غلام الخليل الزام هنيو. تہ اهي ماڻهو بي دينن ۾ شامل آهن ۽ أنهُن جا ليڊر آهن. انهن کي قتل ڪيو ويندو. تہ بي ديني جي پاڙ پٽجي ويندي. جيڪو هي چڱو ڪر پورو ڪندو مان ان لاءِ آجر عظيم جو ضامن آهيان. خليفي يڪدم انهن کي قتل ڪرڻ جو حڪم ڏنو. جلاد سڀني جا هٿ ٻڌا ۽ تلوار کڻي رقام ڏانهن وڌيو. نوري يڪدم کلندو رقام جي جاءِ تي پهچي ويو. ماڻهو حيران هئا. جلاد پڇيو: اي جوان مرد! هي تلوار اهڙي شيءِ

ناهي جو تون کلندو هن جي وار هيٺان اچين. اڃا تنهنجو وارو به نہ آيو آهي. نوري جواب ڏنو: "منهنجو مسلڪ ايثار (قرباني) آهي. دنيا ۾ پياري ۾ پياري شيء زندگي آهي ۽ مان چاهيان ٿو تہ باقي بچيل ڪجه دَمَ ڀائرن جي ڪر اچي وڃن. مان سمجهان ٿو تہ هن دنيا جي زندگي جي هڪڙي گهڙي، ٻي دنيا جي هزار سالن کان سٺي آهي. ڇو ته هتي خدمت جو مقام آهي. هوء دنيا ويجهڙائي جي مقام ۽ خدمت جي ويجهڙائي سان حاصل ٿيندي آهي. قاصد خليفي کي اها ڳالهم ٻڌائي ۽ هو نوريءَ جي ڪلام جي نرمي ۽ نزاڪت کان حيرت ۾ پئجي ويو. مٿس اهڙو اثر ٿيو جو سندس قتل جو حڪر رد ڪيائين ۽ اهو معاملو تحقيق لاءِ قاضيءَ جي حوالي ڪيائين. قاضي التضاۃ (چيف جسٽس) ابوالعباس بن علي سڀني کي پنهنجي گهر وٺي ويو. شرعيت ۽ طريقت متعلق انهن کان سوال پڇيائين. سڀني کي هر لحاظ کان ڪامل ڄاتائين ۽ پنهنجي غفلت تي شرمسار ٿيو. نوري چيو: "اي قاضي صاحبا اوهان جو ڪجه پڇيو اهو نہ پڇڻ جي برابر آهي. خدا تعاليٰ جن کي بزرگي عطا ڪندو آهي. اهي خدا لاءِ کائيندا ۽ خدا لاءِ پيئندا آهن. ان لاءِ ويهندا ۽ ان لاءِ ڳالهائيندا آهن. محروم ٿين تہ جيڪر بيترار ٿيو. نوري چيو: "اي قاضي صاحبا اوهان جو ڪجه پڇيو اهو نه پڇڻ جي برابر آهي. خدا نهن جي چُرپر ۽ هر شيءِ ان لاءِ هوندي آهي. هو سندس مشاهدي ۾ رهندا آهن. ان لاءِ ويهندا ۽ ان لاءِ ڳالهائيندا آهن. نهين جي چي خدي هو ڪيو ۽ تي نوري چيو: "اي قاضي صاحبا اوهان جو ڪجه پڇيو اهو نه پڇڻ جي برابر آهي. خدا نهن جي پي نديا ۾ ڪيو ويو. شرعيت ۽ طريقت متعلق انهن کان سوال پيئندا آهن. ان لاءِ ويهندا ۽ ان لاءِ ڳالهائيندا آهن. ينهن جي خبري ۽ هر شيءِ ان لاءِ هوندي آهي. هو سندس مشاهدي ۾ رهندا آهن. اون بر جيڪڏهن هي ماڻهو ملحد (بي نهن جي چرو ٿين تہ جيڪر بيترار ٿي وڃن<sup>\*</sup>. قاضي ڏاڍو حيران ٿيو ۽ خليفي کي لکيائين. تہ جيڪڏهن اهي ماڻهو ملحد (بي درين) آهن تہ پوءِ دنيا ۾ ڪوب موحد ڪونهي. خليفي سڀني کي درٻار ۾ گهرايو ۽ چيو: ڪانهي شي هي مي مي خليو مي خليو اي مله ڪائي آهي. وي خليفي ڪي مي زور ديو ڪي شرور تهي ۽ خليفي کي درپار ۽ ڪيو ڪار يو دين شيء جي ضرورت هي جي ضرور مي ڪي خلوب هي تي خور ني جي خليو دي تر مور درگاھ مان تڙيل سمجهو. ڇ تہ اسان لاءِ اوهان جي ويجهڙائي ۽ دوري هڪ جهڙيون آهن". خليفي اکين ۾ پاڻي آندو ۽ توري درگاھ مان تڙيل سمجهو. ڇ تہ اسان لاءِ اولون جي ويجهڙائي ۽ دوري هڪ جهڙيون آهن". خليفي اکين ۾ پاڻي آندو ۽

نافع جي روايت آهي. تہ هڪ ڏينهن ابن عمرو کي مڇي جي خواهش ٿي. سڄي شهر ۾ ڳولا ڪئي وئي. مگر هٿ نہ آئي. ڪيترن ڏينهن بعد مون کي هٿ آئي. مون ڪباب بڻائي پيش ڪيو. مڇيءَ کي ڏسي عمرو ڏاڍو خوش ٿيو. ان وقت دروازي تي ڪو سائل آيو. حڪر ڪيائين، تہ اها مڇي سائل کي ڏيو. غلام چيو: حضور، ايترن ڏينهن کان پوءِ مڇي هٿ آئي آهي، اها ڇو ڏئي رهيا آهيو؟ ان جي بدران سائل کي ڪا ٻي شيءِ ڏيون. چيائين: نه اها مون تي حرام آهي ۽ منهنجي دل تان لهي چڪي آهي. مون پيغمبر ﷺ جن کان ٻڌو آهي: ايما امري يشتهي شهوت فرد شهرت و آثر عليٰ نفسه غفرله. "جنهن ڪنهن شيء جي آرزو ڪئي ۽ اها کيس هٿ آئي پر هن ڪنهن ٻئي جي خواهش کي پنهنجي خواهش کان مٿي سمجهي اها شيء ان کي ڏئي ڇڏي ته اهو يقين سان بخشش جي لائق آهي".

چون ٿا، تہ ڏھ درويش ھڪ بيابان ۾ سفر ڪري رھيا ھئا. مٿن اُڄ جو غلبو ٿيو. پاڻي جو فقط ھڪ پيالو ھو. اھو ھڪ ٻئي تان قربان (ايثار) ڪندا رھيا ۽ ڪنھن بہ پاڻي نہ پيتو. انھن مان نَـوَ ڄڻا مري ويا. ڏھين جڏھن ڏنو. تہ ھو اڪيلو آھي. تڏھن اھو پيالو پيتائين ۽ سلامتي سان واپس اچي ويو. ڪنھن کيس چيو: "بھتر اھو ھو تہ تون بہ نہ پئين ھا". درويش جواب ڏنو:" توھان شرعيت کان بيخبر آھيو. جيڪڏھن مان نہ پيان ھا. تہ خودڪشيء جو ڏوھي ٿيان ھا ۽ عذاب ۾ گرفتار ٿيان ھا". ان ماڻھو وري پڇيو: ان جو مطلب اھو ٿيو تہ انھن نَـوَن درويشن خودڪشي ڪئيي؟ درويش ٻڌايو: "ھرگز نہ. ھو ھڪ ٻئي لاءِ ايثار ڪري رھيا ھئا. مان جڏھن اڪيلو بچيس شرعيت موجب پاڻي پيئڻ ھون تي فرض ٿي ويو".

جڏهن خضرت علي ڪرم الله وجهه حضور ﷺ جن جي بستر تي ليٽي پيا ۽ حضور ﷺ جن حضرت ابوبڪر رح سان گڏجي مڪي شريف مان نڪري غار ۾ آيا. تڏهن مڪي جي ڪافرن حضور ﷺ جن جي قتل جو ارادو ڪيو هو. الله تعاليٰ جبرئيل ۽ ميڪائيل کي چيو: توهان ٻنهي ۾ ڀائيچارو آهي. هڪ جي عمر ٻئي کان وڏي آهي. توهان مان ڪهڙو ٻئي کي وڌيڪ سمجهي موت لاءِ تيار ٿيندو؟ ٻنهي مان ڪوبه تيار نہ ٿيو. الله تعاليٰ فرمايو: عليءَ جو مقام ڏسو. هن ۽ منهنجي رسول ۾ برادري آهي. قرباني لاءِ جان پيش ڪيائين ۽ زندگي جو ايثار ڪيائين. اوهان ٻيئي زمين تي وڃو ۽ دشمن کان سندس حفاظت ڪريو. حڪر موجب ٻيئي زمين تي آيا ۽ حضرت علي جي مٿي ۽ پيراندي کان ويهي رهيا. جبرئيل چيو: بخ بخ من مثلڪ يا ابن ابي طالب ان الله تعاليٰ بيا هي بڪ عليٰ ملائڪته. "توکي مبارڪ هجي اي ابي طالب جا ٻچڙا؛

116

توسان ڪير برابر ٿي سگهندو. الله تعاليٰ تنهنجي فضيلت فرشتن سان بيان ڪري رهيو آهي ۽ تون مٺي ننڊ ۾ سُتو پيو آهين". ان وقت هي آيت سندس شان ۾ نازل ٿي: وَمــنَالناس مَــن يَــشري نَـفسَــهُ ابتـــغاءَ مَـرضَـات الله وَ الله رَئُــوف بـالعـبَاد. ماڻهن مان ڪي اهڙا آهن جيڪي خدا جي خوشنودي لاءِ پنهنجي جان جو سودو ڪندا آهن. ۽ الله تعاليٰ ٻانـَـهن تي مهربان آهي.

جڏهن احد واري اسلامي جنگ (غزوه) ۾ مومنن جي آزمائش تي رهي هئي ته انصارن جي صالح عورتن مان هڪڙي ارادو ڪيو ته پاڻ جنگ جي ميدان ۾ وڃي سرفروش مجاهدن کي پاڻي پياري. هڪڙو صحابي زخمن کان حُور ٿي مري رهيو هو. هن پاڻي گهريو. جڏهن کيس پاڻي ڏنو پئي ويو ته هڪ ٻئي زخمي چيو: اهو پاڻي مون کي ڏيو. پهرئين زخمي پاڻي پيئڻ کان انڪار ڪيو ۽ چيائين: اهو پاڻي ٻئي کي ڏيو. جڏهن هوءَ پاڻي کڻي ٻئي زخمين کي ڏانهن وئي ته ٽئين پاڻي جي گهر ڪئي. ٻئي به پاڻي نہ پيتو ۽ چيو: اهو ٽئين زخمي کي وڃي ڏيو. اهڙيءَ طرح زخمين کي پاڻي پيش ٿيندو رهيو. نيٺ ستين زخمي پاڻي پيئڻ چاهيو ۽ مري ويو. واپس ٿي ته باقي ڇهه به مري ويا. ان وقت هي آيت نازل ٿي: ويُوثرون عليٰ اندسهم ولم ڪان بهم خصاصه. هو پنهنجي بي سروساماني جي باوجود ٻين کي پاڻ تي ترجيح ڏيندا آهن.

بني اسرائيل ۾ هڪ عابد (عبادت ڪندڙ) چار سؤ سالن تائين عبادت ڪندو رهيو. هڪ ڏينهن سندس زبان مان نڪري ويو: "اي منهنجا مولي! جيڪڏهن تون جبل نر بڻائين ها تہ تنهنجن ٻانهن لاءِ سير ۽ سفر سهنجو تي پوي ها". وقت جي پيغمبر کي حڪر ٿيو. تہ انهيءَ عابد کي چئو تہ خدائي ۾ دخل ڏيڻ تنهنجو ڪر ناهي. هن دخل ڏيڻ جي خيال جو ڏوه ڪيو آهي. تنهنڪري اسان سندس نالو نيڪ ٻانهن جي لسٽ مان ڪڍي ڇڏيو آهي ۽ شقي ماڻهن جي لسٽ ۾ داخل ڪري ڇڏيو آهي. عابد جي دل باغ باغ تي وئي ۽ شڪر جو سجدو ڏنائين. وقت جي پيغمبر چيو: شڪر جو سجدو واجب ناهي. عابد جي دل باغ باغ تي وئي ۽ شڪر جو سجدو ڏنائين. وقت جي پيغمبر چيو: شڪر جو سجدو واجب ناهي. عابد جواب ڏنو: منهنجو سجدو شقي بڻجڻ جي ڪري ناهي، پر مون کي ان ڳاله جي خوشي آهي جو نيٺ منهنجو نالو ڪنهن نہ ڪنهن لسٽ ۾ موجود تہ آهي. پوءِ چيائين: منهنجو هڪ عرض آهي. پيغمبر پڇيو: "ڪهڙو؟" هن چيو: اوهان خدا تعاليٰ کي عرض ڪيو تہ جيڪڏهن مون لاءِ جهنم آهي تہ سڄو جهنم منهنجي مقدر ۾ لکيو وڃي تہ جيئن مانو ڪنهن نہ ڪنهن لسٽ ۾ موجود تہ آهي. پوءِ چيائين: منهنجو هڪ عرض آهي. پيغمبر پڇيو: "ڪهڙو؟" هن چيو: اوهان خدا تعاليٰ کي عرض ڪيو تہ جيڪڏهن مون لاءِ جهنم آهي تہ سڄو جهنم منهنجي مقدر ۾ لکيو وڃي تہ جيئن ڪنهن موحد گنهگار لاءِ جڳه باقي نہ بچي ۽ مون کان سوءِ سڀ بهشت ۾ هليا وڃن. خدا جو ڪر آيو: هن ٻانهي کي چئو ته او فقط امتحان هو. ڌڪار نظر ۾ نہ هئي. تون دنيا ۽ آخرت ۾ جنهن جي به شفاعت ڪندين، اهو بهشت ۾ ويندو.

مون احمد بن حماد سرحنسي کان پڇيو: "اوهان جي توبھ جي ابتدا ڪيئن ٿي هئي؟" فرمايائين: "مان سرحنس جي جهنگ ۾ اُٺ چاريندو هئس. هڪ رات جهنگ ۾ رهي پيس. منهنجي هميشه اها خواهش هوندي هئي تہ جيڪر بکيو رهان ۽ پنهنجو حصو ٻين کي ڏيان. منهنجي آڏو جو اهو فرمان هوندو هو. وَ يُـوثرُون عليٰ انفسهر ولوڪان بهر خصاصة. "هو پنهنجي بي سرو سامانيءَ جي باوجود ٻين کي پاڻ تي ترجيح ڏيندا آهن". مون کي طريقت وارن سان عقيدت هئي. هڪ ڏينهن هڪ بکيو شينهن آيو ۽ منهنجو اُٺ ماري وڌائين. ان کان پوءِ هڪ مٿانهين جاءِ تي چڙهي ويو ۽ زور سان گجگوڙ ڪيائين. جهنگ جا چيريندڙ جانور سندس آواز ٻڌي اچي گڏ ٿيا. شينهن هيٺ لهي اچي اُٺ کي ٽڪر ٽڪر ڪيو. سڀني چيريندڙ جانور سندس آواز ٻڌي پيٽ ڀري کاڌو. جڏهن اهي سڀ هليا ويا ته شينهن بي چه کائڻ جو ارادو ڪيو. ان وقت هڪ منڊي لومڙي پري کان ڏسڻ آئي. شينهن وري مٿي چڙهي ويو. لومڙي بي خوف ٿي ڪجھ کائڻ جو ارادو ڪيو. ان وقت شينهن وري به هيٺ لهي. ڪجھ به کاڌو. مون سڀ ڪجھ ڏنو. واپس موٽڻ وقت شينهن پخي ۽ صاف زبان ۾ چيو. اي شينهن وري به هيٺ لهي. ڪجھ به کاڌو. مون سڀ ڪجھ ڏنو. واپس موٽڻ وقت شينهن چي ۽ عاف زبان ۾ چيو. اي شينهن وري به هيٺ لهي. ڪجھ به کاڌو. مون سڀ ڪجھ ڏنو. واپس موٽڻ وقت شينهن چي ۽ صاف زبان ۾ چيو. او مون سينهن وري به هيٺ لهي. ڪجھ به کاڌو. مون سڀ ڪجھ ڏنو. واپس موٽڻ وقت شينهن پخي ۽ صاف زبان ۾ چيو. او مينهن وري به هيٺ په ور پر هي ڪرين ۽ مون پي ڪري آي پُو پر وي مي خون تي ڪجھ کائڻ جو ارادو ڪيو. اي شينهن وري به هيٺ لهي. ڪجھ به کاڌو. مون سڀ ڪجھ ڏنو. واپس موٽڻ وقت شينهن پخي ۽ مولين هي وي پر سي هي شينهن وري به هيٺ پهي. ڪي به کاڌو. مون سڀ ڪجھ ڏنو. واپ س موٽڻ وقت شينهن چي ۽ ۽ واپس هلي وي سان هينهن وري به هيٺ لهي. ڪي هو. هي هي هو. هو مون يو ڪرن ۽ زندگي جو ايٺار ڪندا آهن . اهو چٽو دليل ڏسي مون سڀ

ابوجعفر بيان ٿو ڪري: "هڪ ڏينهن ابوالحسن نوري اڪيلائپ ۾ مناجات ڪري رهيو هو. مون دل ۾ چيو. تہ ڪن ويجهو ڪري ٻڌان. مناجات ۾ زبان جي وڏي صفائي (فصاحت) هئي. چئي رهيو هو: اي منهنجا موليٰ! ڇا تون جهنمر وارن کي عذاب ڏيندين؟ ساري مخلوق تنهنجي آهي. تنهنجي قديمر علمر. قدرت. ۽ ارادي سان وجود ۾ آئي آهي. جيڪڏهن

جهنر کي ڀرڻو آهي. تد تنهنجي ڪامل قدرت کان پري نہ آهي. تہ فقط منهنجي وجود سان سارو جهنم ۽ ان جا طبقا ڀري ڇڏين ۽ ٻين سڀني کي بهشت ۾ موڪلي ڏئين". ابوجعفر چيو: مون کي ڏاڍي حيرت لڳي. ان رات خواب ۾ غيبي آواز سان مون کي حڪر ٿيو تہ ابوالحسن نوريءَ کي خوشخبري ڏي. کيس انهيءَ شفقت ۽ احترام جي صدقي بخشيو ويو آهي. جيڪو سندس دل ۾ خدا جي ٻانهن لاءِ موجود آهي.

ابوالحسن نوري رح کي نوري ان لاءِ سڏيو ويندو آهي. جو هو جڏهن ڳالهائيندو هو تڏهن اونده واري گهر ۾ نور پکڙجي ويندو هو. انهي الله جي نور جي وسيلي مريدن جي رازن کان واقف ٿي ويندو هو. اهوئي سبب آهي جو جنيد رحـ کيس جاسوسي القلب سڏيندو هو. سندس تصوف جي مڪتب جي اها خصوصيت هئي. بصيرت وارن لاءِ ان جو بنياد مضبوط ۽ تعظير وارو آهي.

روحاني قرباني ۽ پنهنجي محبت جي مقصد تان هٿ کڻڻ کان مشڪل ٻيو ڪوب ڪر ڪرنهي. الله تعاليٰ سڀني خوبين جو ڪنجي برداران کي ڪيو آهي. جيڪو پنهنجون پياري ۾ پياريون شيون ٻين لاءِ قربان ڪري. الله جو فرمان آهي. لن تنالوا البر حتيٰ تنفقوا مما تحبون. "اوهان تيستائين نيڪي حاصل ڪري نٿا سگهو، جيستائين پنهنجون پياريون شيون خدا جي راھ ۾ خرچ ڪريو". جو ماڻهو پنهنجي جان قربان ڪري ٿو. ان جي نظر ۾ مال. حال. لباس. ۽ طعام جي ڪهڙي حيثيت آهي؟ اهو طريقت جو بنياد آهي.

هڪ ماڻهو رويم رح وٽ آيو ۽ وصيت لاءِ عرض ڪيائين. رويم رح چيو: پُٽ؛ اهو ڪم جان قربان ڪرڻ کان سواءِ ڪجھ بہ نہ آهي. جيڪڏهن همٿ ناهي تہ پوءِ صوفين جي اجاين ڳالهين ۾ پاڻ کي نہ ڦاساءِ. ان کان سواءِ جو ڪجھہ آهي. اهو واهيات آهي.

الله تعاليٰ جو فرمان آهي: لاتحسبن الذين قتلوا في سبيل الله امواتا بل احياء عند ربهم يرزقون. "جيكي ماڻهو الله جي راه ۾ قتل ٿيا آهن. تن کي مئل نہ سمجهو. اهي جيئرا آهن ۽ انهن کي الله رزق پهچائي ٿو". ٻئي هنڌ فرمايو آهي. ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله بل احياء." جيكي الله جي راه ۾ قتل ٿيا آهن. تن کي مئل نہ سڏيو. هو جيئرا آهن". جان قربان ڪرڻ. پنهنجو حصو ڇڏڻ ۽ الله جي دوستن جي پيروي ڪرڻ سان ئي دائمي قرب حاصل ٿيندو آهي. جيڪڏهن الله کان دوري آهي تہ پوءِ ايثار ۽ اختيار تفرقو آهي. الله جي ويجهڙائي حاصل آهي تہ پوء ايثار سچو ايثار آهي ۽ پنهنجي نصيب تان هٿ کڻڻ به اصل ۾ پنهنجو نصيب آهي. جيستائين طالب جي هلت اڪتسابي ڪوشش تائين محدود آهي. تيستائين اها سندس هلاڪت جو سبب هوندي آهي. حستائين طالب جي هلت اڪتسابي ڪوشش تائين محدود آهي. ۽ ظاهر ڪرڻ جي مجال نہ ٿيندي آهي. نہ کيس ڪو ڪر ڏئي سگهبو آهي. ۽ ان کي سمجهائي سگهبو آهي، ۽ ريئدا آهن. چيستائين اها سندس هلاڪت جو سبب هوندي آهي. حضرت شبلي جي حالت ۾ سندس سمورا ڪر هيٺ مٿي تي ويندا آهن. من ڪنهن شيء ڏانهن نسبت ڏئي سگهبي آهي. حضرت شبلي جي قول موجب: غبت عـَني فعا أحس بنفسي وريئار آهن. حسن ڪنهن شيء ڏانهن نسبت ڏئي سگهبي آهي. حضرت شبلي جي قول موجب: غبت عـَني فعا أحس بنفسي وريئا صفاتي الموصوفة فانا ليور غائب عن جميع. ليس الا العبارة الملهوفة. "ون مون کان دُور ٿئين. مون کي پنهنجي حبر د

6- سهيليم

هن مڪتب جا ماڻهو حضرت سهيل تستري جا پوئلڳ آهن. هو هڪ بزرگ ۽ احترام وارو صوفي ٿي گذريو آهي. هن جو اڳ ۾ به بيان ٿي چڪو آهي. هو پنهنجي وقت جو بادشاھ هو، ۽ طريقت ۾ ٻڏ- ڇوڙ جو مالڪ هو. سندس ڪيئي ڪرامتون مشهور آهن. جن کي عقل سمجهي نه سگهندو. هن جو طريقو اجتهاد. نفس جو مجاهدو، ۽ رياضت هو. پنهنجن مريدن کي مجاهدي سان ڪمال تي پهچائي ڇڏيندو هو. مشهور آهي ته پنهنجي هڪ مريد کي حڪم ڏنائين. ته سارو ڏينهن " الله الله " ڪندو رهي. ٻئي ۽ ٽئين ڏينهن به اهو حڪر ڏنائين، پوءِ چيائين ته راتيون به (ذڪر ۾ ) شامل ڪيون وڃن. مريد حڪر جي تعميل ڪئي. ايتري قدر جو هو سمهندي به الله الله جو ذڪر جاري رکڻ لڳو. ان کان پوءِ حڪر

ڏنائين: "هاڻي ظاهري ذڪر ڇڏي ڏي ۽ صرف ياد رک". نتيجو اهو نڪتو جو مريد سراسر ذڪر بڻجي ويو. هڪ ڏينهن پنهنجي گهر ويٺو هو تہ هڪ ڪاٺي ڪري سندس مٿي تي لڳي، رت وهڻ لڳو، مگر رت جو جيڪو ڦڙو زمين تي ڪريو پئي، اهو الله جو لفظ بڻجي ٿي ويو. سهيلي مڪتب موجب مريدن جي سکيا مجاهدي ۽ رياضت سان ڏني ويندي هئي. سندس سکيا ۾ درويشن جي خدمت، حمدونين جي طريقي جو احترام ۽ جنيدي طريقي موجب باطن جو مراقبو به شامل هو. مجاهدو ۽ رياضت اصل ۾ نفس جي خلاف هلڻ جو نالو آهي. رياضت ۽ مجاهدي کي ڪا اهميت ناهي، جيستائين نفس جي معرفت حاصل نہ ٿئي. هاڻي مان نفس جي معرفت ۽ ان جي حقيقت جو بيان ڪندس. ان کان پوءِ مجاهدن جون

رمض جي معرفت خاصل نہ لئي. هائي مان نفس جي معرفت ۽ ان جي عينت جو بين مصلحان جي طور ۽ انهن جا حق پرو . مختلف صورتون ۽ انهن جا حڪر لکندس تہ طالب کي پوريءَ طرح علم حاصل ٿئي توفيق اللہ تعاليٰ جي طرف کان آهي.

### نفس جي حقيقت ۽ هوا جي معنيٰ

نفس جي لغوي معنيٰ ڪنهن شيء جي حقيقت ۽ اصليت آهي. عام زبان ۾ هي لفظ ڪيترين ئي مختلف معنائن ۾ استعمال ٿيندو آهي. مثلاً: روح. انسانيت، جسر، خون وغيره. صوفين وٽ انهن مان ڪاب نفس جي معنيٰ نيڪ ناهي. ان ڳالهُ تي اتفاق اٿن تد نفس شر جو پتلو ۽ برائيءَ جو رهبر آهي. هڪ جماعت جو خيال آهي تد نفس بدن ۾ روح وانگر هڪ امانت آهي. ٻي جماعت جو چوڻ آهي تد نفس انساني خاڪي جي هڪ صفت آهي. جيئن زندگي. اهو به سڀ مڃن ٿا ته بُرن لڇڻن ۽ خراب خيالن جو سبب نفس آهي. خراب خيالن جون ٻه صورتون آهن: هڪ گناه ۽ ٻيو بُرا لڇڻ. مثلاً: غرور، حسد. بخل ڪينو. ڪاوڙ وغيره، جيڪي شرعي ۽ عقلي طرح ڌڪاريل آهن. اهي شيون رياضت سان دور ٿي سگهنديون آهن، جيئن توبهه سان گناه. گناه ظاهري صفتن ۾ شامل آهي ۽ مٿي ذڪر ڪيل خراب شيون باطني حيثيت رکندڙ آهن. وينديون آهن ۽ ظاهري گناه باطني صفتن ۾ شامل آهي ۽ مٿي ذڪر ڪيل خراب شيون باطني حيثيت رکندڙ آهن. وينديون آهن ۽ ظاهري گناه باطني صفت يعني توبه سان دور ٿي وينديون آهن. انساني قالب ۾ نفس ۽ روح ٻئي نهايت وينديون آهن ۽ ظاهري گناه باطني صفت يعني توبه سان دور ٿي وينديون آهن. انساني قالب ۾ نفس ۽ روح بئي نهايت نازڪ شيون آهن ۽ ظاهري گناه باطني صفت يعني توبه سان دور ٿي وينديون آهن. انساني قالب ۾ نفس ۽ روح بئي نهايت وينديون آهن ۽ ظاهري گناه باطني صفت يعني توبه سان دور ٿي وينديون آهن. انساني قالب ۾ نفس ۽ روح بئي نهايت وينديون آهن ۽ طاهري گناه باطني صفت يعني توبه سان دور ٿي وينديون آهن. انساني قالب ۾ نفس ۽ روح بئي نهايت وينديون آهن. اهي هڙيءَ طرح موجود آهن، جهڙيءَ طرح ڪائنات ۾ شيطان، ملائي. بهشت ۽ دوزخ، پر هڪ شر جي نازڪ شيون آهن. اهي هڙيءَ طرح موجود آهن، جهڙيءَ طرح ڪائنات ۾ شيطان، ملائڪ، بهشت ۽ دوزخ، پر هڪ شر جي جاءِ آهي ۽ ٻي خير جي. جيئن اک نظر جي. ڪن ٻڌڻ جي ۽ زبان سواد جي يا ٻيون صفتون يعني جوهر ۽ عرض، جي نه ان.

نفس جي خلاف هلڻ سڀني عادتن کان مٿي آهي ۽ سڀني مجاهدن جي ڪمال جو نُڪتو آهي. نفس جي مخالفت کان سواءِ الله جي راه هت نه ايندي آهي. نفس سان موافق رهڻ هلاڪت جو سبب ۽ ان جي مخالفت ڪرڻ ڇوٽڪاري جو سبب آهي. الله تعاليٰ نفس جي مخالفت جو حڪر ڏنو آهي. نفس جي مخالفن جي تعريف ۽ ساٿ ڏيڻ وارن جي مذمت ڪئي آهي. فرمان آهي: ونهيَ النفس عن الهوا فان الجنه هي الماوي. "جن نفساني خواهشن کي رد ڪيو. انهن جي جاءِ جنت پر آهي ". وري فرمايائين: افَڪُلما جائڪر رسول بما لانهويٰ انفسڪر استڪبرتر. "جڏهن اوهان وٽ ڪو رسول آيو ۽ توهان جي خواهش مطابق، نه هليو ته اوهان ان جي خلاف ٿيا ۽ تڪبر سان پيش آيا ". حضرت يوسف عليه السلام چيو: وَمَا اُبَرِيُ نفسي ان النفس الامارة بالسوءِ الا ما رَحرَ رَبي. "مان پنهنجي نفس کي بري نٿو سمجهان. ڇو ته نفس بُرائي ڏانهن مائل ڪُندو آهي. جيستائين منهنجي ربَ جو رحم شامل نه رهندو آهي ". پيغمبر هي جن فرمايو آيو، يو ته مائل آهي الاما رَحرَ رَبي. "مان پنهنجي نفس کي بري نٿو سمجهان. ڇو ته نفس بُرائي اَبَريُ نفسي ان النفس الامارة بالسوءِ الا ما رَحرَ رَبي. "مان پنهنجي نفس کي بَري نٿو سمجهان. ڇو ته نفس بُرائي نهيد خيرا بصره بعيوب نفسه. "جڏهن الله تعاليٰ کي ڪنهن بنهي بي پيغمبر هي جن فرمايو آهي. الاه الاه الله رائين خل

اهي سڀ وصفون آهن ۽ هر وصف لاءِ موصوف جي ضرورت هوندي آهي. ڇو تہ وصف پنهنجو پاڻ قائم رهي نٿي سگهي. وصف کي سمجهڻ لاءِ پوري قالب کي سمجهڻ جي ضرورت آهي. ان جو طريقو اهو آهي. تہ انساني جبلت ۽ ان جي عجيب حالتن کي سمجهيو وڃي. اللہ جي طالبن لاءِ اهو ضروري آهي. ڇو تہ پنهنجي ذات کي سمجهڻ وارو ٻئي ڇا سمجهي سگهندو؟ جڏهن انسان کي خدا جي معرفت کي حاصل ڪرڻو آهي. تڏهن اڳ ۾ کيس پنهنجي معرفت حاصل ڪرڻ گهرجي،

جيئن پاڻ کي حادث ڏسي. الله تعاليٰ کي قديم سمجھي سگھي. ۽ پنھنجي فنا مان ان جي بقا کي سمجھي سگھي. ان لاءِ قرآن جي نص شاهدي آهي. الله تعالىٰ ڪافرن کي پنهنجي ذات جي جهالت ۾ مبتلا ڪيو ۽ فرمايو: ومن ترغب عن ملت ابراهيم الا من نفسه. "جيكو پنهنجي نفس كان بي خبر هوندو آهي. اهوئي (حضرت) ابراهيم جي ملت كان منهن موڙيندو آهي". هڪ طريقت جي پيرَ جو فرمان آهي: من جهل نفسه فهو بالغير اجهل. "جيڪو پنهنجي نفس کان بي خبر آهي اهو هر شيءِ كان بي خبر آهي". حضور ﷺ جن فرمايو آهي: من عرف نفسه فقد عرف رب اي من عرف الفناءِ فقد عرف رب بالبقاء وبقال من عرف نفسه بالذل فقد عرف ربه بالعز ويقال من عرف نفسه بالعبودية فقد عرف ربه بالربويية. "جنهن پنهنجي نفس کي فاني ڄاتو. تنهن ڄڻ پنهنجي رب کي باقي ڄاتو. ڪي چون ٿا. تہ جنهن ڀاڻ کي حقير (ڌڪاريل) جاتو. تنهن ڄڻ پنهنجي رب کي عزيز ڄاتو. ڪي چَون ٿا. تہ جنهن پنهنجي نفس کي ٻانهپ لائق سمجهيو. تنهن ڄڻ خدا جي ربوبيت کي سمجھيو ". مطلب تہ جيڪو پاڻ کي نٿو سمجھي. اھو ڪنھن بہ شيءِ کي سمجھڻ جي لائق نہ ٿو رھي. سمجھڻ گهرجي. ته هن ڪلام ۾ نفس جي معرفت مان مراد انساني جبلت (انسانيت) جي معرفت آهي. قبلي وارن (مسلمانن) جي هڪ جماعت سمجهي ٿي. تہ انسان روح کان سواءِ ڪجھ بہ ناهي ۽ بدن فقط زرھ يا هيڪل جي حيثيت ٿو رکي. جيڪو ان مقام ۽ پناھ جي جاءِ آهي. جنهن ۾ هو ڪائنات جي طبعي اثرن کان حفاظت هيٺ رهي ٿو. احساس ۽ عقل سندس صفتيون آهن. حقيقت ۾ اهو نظريو غلط آهي. ڇو تہ لفظ انسان جي روح جي جدا ٿيڻ کان پوءِ بہ قائر هوندو آهي. انسان ۾ ساه هوندو آهي. تہ کيس جيئرو انسان ۾ ساھ نڪرڻ کان پوءِ مئل انسان سڏيو ويندو آهي. ان کانسواءِ ڏاند جي جسم ۾ بہ جان امانت رکي وئي آهي. مگر انسان ڏاند کي انسان نہ چوندا آهيون. جيڪڏهن انسانيت رڳو روح جو نالو هجي ها. تہ يقين سان روح وارو (جانور) انسان سڏجي ها. اهو هن نظريي جي غلط هجڻ لاءِ ڪافي دليل آهي. جيڪڏهن چير وڃي. تہ هي لفظ يعني انسان روح ۽ جسم ٻنهي لاءِ آهي. جيستائين ٻئي گڏ آهن. جيڪڏهن هڪ ٻئي کان جدا ٿيا. تہ يوءِ هي لفظ نہ ايندو. جيئن اڇو ۽ ڪارو ٻئي رنگ گهوڙي ۾ موجود هوندا آهن. تہ کيس ابلق سڏيندا آهن. جدا جدا هجڻ جي حالت ۾ هڪڙي کي اڇو ۽ ٻئي کي ڪارو سڏيندا آهن. ۽ ابلق جو لفظ ختم ٿي ويندو. حقيقت ۾ اها ڳاڻھ به غلط آهي. ڇو تہ الله تعاليٰ جو فرمان آهي: هل اتيٰ عليٰ الانسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً. "چا انسان تي اهڙو وقت نہ گذريو آهي جڏهن هو ذڪر ڪرڻ جي لائق بہ نہ هو؟" هتي انسان جي بي جان مٽي کي انسان جي لفظ سان سڏيو ويو آهي. حالانڪ اڃا تائين منجهس جان بر نه پئي هئي.

بي جماعت جو چوڻ آهي. تر انسان اهڙي شيءِ آهي. جنهن جو تجزيو ڪري نٿو سگهجي. دل ان جو مقام ۽ انساني صفتن جو بنياد آهي. هي شيء به غلط آهي. جيڪڏهن ڪنهن کي ماري. ان جي دل جدا ڪري ڇڏجي. تـ بـ ان تي انسان جو لفظ دستور موجب پوندو رهندو. اهو سيئي مڃن ٿا. تـ انسان جي قالب ۾ دل روح کان اڳ ۾ نـ هئي. تصوف جي ڪجھ دعوا ڪندڙ هن ڳاله ۾ ڌوڪو کاڌو آهي. هنن جو چوڻ آهي. تـ انسان هرو ڀرو اها شيءِ ناهي. جيڪا کائيندي. پيئندي بيمار ٿيندي ۽ فنا ٿيندي آهي. پر انسان الله جو ڳجھ آهي. هي جسم جيڪو لباس ۾ آهي جسم روح طبعيت جي پيئندي بيمار ٿيندي ۽ فنا ٿيندي آهي. پر انسان الله جو ڳجھ آهي. هي جسم جيڪو لباس ۾ آهي جسم روح طبعيت جي مزاج ۾ ويڙهيل آهي. مان چوان ٿو. تـ سمورا عاقل. چريا. ڪافر. فاسق ۽ جاهل انسان سڏرائيندا آهن. انهن ۾ ڪرب اهڙو الله جو ڳجھ موجود نـ هوندو آهي. سڀني ۾ تبديلي ايندي رهندي آهي. سڀ کائيندا ۽ پيئندا آهن. جسم ۾ اندر ڪاب الله جو ڳجھ موجود نـ هوندو آهي. سڀني ۾ تبديلي ايندي رهندي آهي. سڀ کائيندا ۽ پيئندا آهن. جسم ۾ اندر ڪاب هڙي شيءِ ڪاند آهي. جنهن کي انسان سڏيو وڃي. جسم جيئرو هجي يا مئل. الله تعاليٰ انهن سڀني ماهيتن کي انسان سڏيو آهي. جن سان اسان جا جسم گڏيل (مرڪر) آهن. سواءِ انهن شين جي جيڪي ڪجھ ماڻهن ۾ بلڪل ختر ٿي ويل هجن. قرآن جو فرمان آهي: ولقد خلقنا الانسان من سُرلايه شين جي جيڪي ڪجھ ماڻهن ۾ بلڪل ختر ٿي ويل علي مندي آهي. جن سان اسان جا جسم گڏيل (مرڪر) آهن. سواءِ انهن شين جي جيڪي ڪجھ ماڻهن ۾ بلڪل ختر ٿي ويل سڏيو آهي. جن سان اسان جو خشر گڏيل (مرڪر) آهن. سواءِ انهن شين جي جيڪي ڪجھ ماڻهن ۾ بلڪل ختر ٿي ويل علي مندي قرآن جو فرمان آهي: ولقد خلقنا الانسان من سُرلام من طين شر جي جيڪي ڪجھ ماڻهن ۾ بلڪل ختر ٿي ويل علقي ، فخلقنا العلقه مضغة فخلقنا الانسان من سُرلام من طين شر جي جيڪي ڪجھ ماڻهن ۾ بلڪل ختر جي ويل علقي من خو نرون جي ذامون تو خلي الائيان من سُرلام من طين شر جي جيڪي ڪي ماڻهن ۾ من خلقنا النطقة علقي ، فخلقنا العلقه مضغة فخلقنا المنڪن عظاما فڪسُون العظام لحما ثر انشالله خلقنا آخر قي آهي رکيو. پوءِ علقي کي خون جو ٽڪرو ڪيو، پوء خون جي ٽڪري مان بڻايو. پوءِ کي منيءَ جو قطرو بڻائي هڪ جاء تي رکيو، پوءِ نطني کي مني خون جي خون جي ندي کي من وي پي رئي ۽ مي پي خون جو خري ۾ ندي پي رکيو وي خون جي تي رکيون رويون.

پوءِ ان کي شڪل ڏني. بيشڪ! الله تعاليٰ وڏو بزرگ ۽ تمام سھڻو پيدا ڪرڻ وارو آهي". الله تعاليٰ جو فرمان سڀني سچن کان سچو آهي. ان فرمان موجب، هي پتلو خاص مٽيءَ مان مختلف تبديلين ۽ شڪلين جي باوجود انسان آهي. اهل سنت والجماعت جي هڪ گروھ جو قول آهي: انسان هڪ جاندار شيءِ آهي جنهن جي خاص پُـتلي تي انسانيت جي صفت اهڙيءَ طرح مقرر آهي. جو موت بہ ان صفت کي جدا ڪري نٿو سگهي. ان کي ظاهر ۾ انسانيت جو هڪ خاص پتلو ۽ باطن ۾ کيس مقرر ٿيل صفتن (آلات مقرره) سان سينگاريو ويو آهي. اهو خاص پتلو تندرست يا بيمار هجڻ جي صلاحيت رکندو آهي. آلات مقرره چريائي ۽ هوش سان تعلق رکندا آهن. اها ڳالهہ مڃيل آهي تہ جا شيءِ ٺيڪ ۽ تندرست هوندي. اها فطرت موجب به پوري (مڪمل) هوندي. طريقت وارن جي خيال موجب انسان ڪامل ٽن شين مان ٺهيل آهي: روح, نفس ۽ بدن. انهن مان هرهڪ جزي جي هڪ صفت آهي. جيڪا پنهنجي موصوف سان قائر آهي. روح جي صفت عقل. نفس جي هوا، ۽ جسم جي حس (احساس). انسان سڄي عالم جو تت آهي. عالم مان مراد ٻ جهان آهن. انسان ۾ ٻنهي جهانن جا نشان موجود آهن. هن جهان جا چار عنصر يعنى: پاڻي، مٽي. هوا ۽ باھ ۽ انهن سان لاڳاپو رکندڙ خـ لطون يعني بلغر. خون. صفرا. ۽ سودا. ۽ ٻئي جهان جا نشان: بهشت. دوزخ ۽ حشر جو ميدان آهن. جان لطافت جي ڪري بهشت جو نشان. نفس آفت ۽ وحشت جي ڪري جهند جو نشان. ۽ جسم حشر جي ميدان جو نشان آهي. بهشت ۽ دوزخ جي حقيقت دوستي ۽ قهر سان واسطو رکي ٿي. بهشت الله تعاليٰ جي رضا ۽ جهنر ان جي غضب جو نتيجو آحي. مومن جو روح معرفت جي حقيقت سان ترقي ڪندو آهي. نفس گمراهي ۽ حجاب جي ڪري خراب ٿيندو آهي. حشر ۾ جيستائين مومن کي دوزخ کان ڇوٽڪارو حاصل نہ ٿيندو. تيستائين هو بهشت ۾ داخل نہ ٿيندو. الله جي ديدار جي حقيقت کان واقف نہ ٿيندو ۽ محبت جي صفائيءَ کان فائدو وٺي نہ سگھندو. اھڙيءَ طرح جيستائين ٻانھو دنيا ۾ نفس ۽ ان جي خواھشن جي چنبي کان نہ نڪرندو. اهو حقيقي ارادت جي لائق نہ ٿيندو. ويجهڙائي ۽ معرفت جي حقيقت سان مٿانهين درجي تي نہ ايندو. جيڪو ماڻهو هن دنيا ۾ معرفت حاصل ڪندو ۽ شرعيت جي راھ تي هلندو. اهو قيامت جي ڏينهن جهنمر ۽ پلصراط تـان حفاظت سان هلندو. مطلب تہ روح ايمان وارن کي بهشت جي دعوت ڏيندو آهي ۽ نفس دوزخ ڏانهن سڏيندو آهي. ڇو تہ روح ۽ نفس بهشت ۽ دوزخ جو نمونو آهن. بهشت لاءِ ڪامل عقل مدبر ۽ جهنر لاءِ لوڀ ۽ لالج ناقص رهبر آهن. ڪامل عقل جي تدبير ٺيڪ ۽ ناقص لالج جي رهبري خطا واري آهي. الله جي درگاھ جي طالبن لاءِ لازم آهي تہ نفس جي هلت جي ابتڙ رستو اختيار ڪن. جيئن روح ۽ عقل کي مدد ملي. اهو خدا جي ڳجھ جو مقام آهي.

فصل

مشائخن نفس جي باري ۾ گهڻو ڪجھ چيو آهي. حضرت رح ذوالنون مصري چيو آهي: "سڀ کان وڏو حجاب نفس ۽ سندس مڪاريون آهن". اصل ۾ نفس جي پيروي الله جي مخالفت آهي. الله جي مخالفت سڀني کان وڏو حجاب آهي. ابويزيد بسطامي رح جو قول آهي: النفس صفة لانسڪن الا بالباطل. "نفس کي باطل کان سواءِ ڪنهن بـ شيءِ سان تسڪين حاصل نـ ٿيندي آهي". يعني هو ڪڏهن بـ الله جو رستو اختيار نـ ڪندو آهي. محمد بن علي رح ترمذي فرمائي ٿو: تريد ان تعرف الحق مع بقاءِ نفسڪ فيڪ و نفسڪ لا تعرف نفسها فڪيف تعرف غيرها." تون چاهين ٿو. تـ توکي نفس جي باوجود الله جي معرفت حاصل ٿئي. حالاتڪ تنهنجو نفسها فڪيف تعرف غيرها." تون چاهين ٿو. تـ توکي نفس جي باوجود الله جي معرفت حاصل ٿئي. حالاتڪ تنهنجو نفس پنهنجي معرفت کان بـ معذور آهي. غير جي معرفت تـ پنهنجي جاءِ تي، يعني نفس پنهنجي بقا جي عالم ۾ پنهنجو پاڻ کان حجاب ۾ آهي. تـ پوءِ ان کي الله جو ڪشف ڪيئن انسان پنهنجي جاءِ تي، يعني نفس پنهنجي بقا جي عالم ۾ پنهنجو پاڻ کان حجاب ۾ آهي. تـ پوءِ ان کي الله جو ڪشف ڪيئن انسان پنهنجي جاءِ تي، يعني نفس جي اجي وقي آهي: اساس الڪثر قيامڪ عليٰ مراد نفسڪ. "ڪثر جو بنيادا هو آهي. ته انسان پنهنجي مي معرفت حاصل ٿئي. حالاتڪ تنهنجو پاڻ کان حجاب ۾ آهي. تـ پوءِ ان کي الله جو ڪشف ڪيئن پنهينجي جاءِ تي، يعني نفس پنهنجي بقا جي عالم ۾ پنهنجو پاڻ کان حجاب ۾ آهي. تـ پوءِ ان کي الله جو ڪشف ڪيئن ايسان پنهنجي باي سگهندو؟ حضرت جنيد رح جو قول آهي: اساس الڪثر قيامڪ عليٰ مراد نفسڪ. "ڪثر جو بنيادا هو آهي. تا انسان پنهنجي نفس جي سانچي ۾ اچي وڃي". نفس جو اسلام جي حقيقت سان پري جو بـ واسطو ڪونهي. تنهنڪري هو ايسان پنهنجي نفس جي منانچي ۾ اچي وڃي". نفس جو اسلام جي حقيقت سان پري جو بـ واسطو ڪونهي. تنهنڪري هو ايسان پنهنجي نفس جي منانچي هر اچي وڃي". نفس جي اس طي ڪرفي جي بيگانو هوندو آهي. خضرت ابوسلمان درانيءَ ايسان پنهنجي نفس خاند مانعة و افض الاعمال خلاهها. "نفس خيات ڪندو آهي ۽ الله جي راه کان روڪيني جي پرابر آهي. جو قول آهي: النفس خائنة مانعة و افضل الاعمال خلاهها. "نفس خيانت ڪندو آهي ۽ الله جي راه کان روڪيني جي پرابر آهي.

هن باري ۾ تصوف جا بيشمار قول آهن. جي سمورا بيان ڪري نٿا سگهجن.

هاڻي مان نفس جي مجاهدي جي درستي. رياضت ۽ ان جي طريقن جو بيان ڪندس. جيئن منهنجي لکڻ جو مقصد ۽ تصوف جي سهيلي طريقي جي حقيقت معلوم ٿي وڃي.

نفس جو مجاهدو

الله تعاليٰ فرمايو آهي: والذين جاهدوا فينا لنهدينهر سُبُلنا . "جيكي اسان لاءٍ جهاد كنداآهن. اسان انهن كي پنهنجو (هدايت جو) رستو ڏيكاريندا آهيون". پيغمبر ﷺ جن فرمايو: المجاهد من نفسه في الله. "مجاهد اهو آهي، جنهن الله جي راه ۾ پنهنجي نفس سان جهاد كيو". يعني الله جي رضا حاصل كرڻ لاءِ نفس جي خواهشن كي روكيو. حضور ﷺ جن هي به فرمايو آهي: رجعنا من الجهاد الاصغر الي الجهاد الاكبر. "اسان جهاد اصغر كان جهاد اكبر ڏانهن رجوع كيو. حضور ﷺ جن كان پڇيو ويو. تر جهاد الاصغر الي الجهاد الاكبر. "سان جهاد اصغر كان جهاد اكبر ڏانهن رجوع جن نفس جي مجاهدي كي كان پڇيو ويو. تر جهاد اكبر ڇا آهي؟ پاڻ فرمايائون. تر نفس جو مجاهدو. ظاهر آهي تر حضور جن نفس جي مجاهدي كي كافرن سان جهاد كان وڏو درجو ڏنو آهي. ڇو تہ نفس جو مجاهدو وڌيك تكليف جو سبب

الله تعاليٰ توکي ڀلارو ڪري. هي نفس جي مجاهدي جو طريقو آهي. ان جي عظمت چــٽي ۽ ساراه جوڳي آهي. هر مذهب ۽ ملت جا ماڻهو ان ڳالهہ تي متفق آهن. خاص ڪري تصوف وارا ان جا قائل ۽ اُن تي عمل ڪندڙ آهن. وڏن مشائخن هن باري ۾ ڪافي رمزون ۽ نُڪتا بيان ڪيا آهن. سهل بن عبدالله رح تستري هن معاملي ۾ غـُـلبو (مبالغو) ڪيو آهي. هن مجاهدن تي گهڻا دليل ڏنا آهن. سندس قول آهي تہ هو پندرهين ڏينهن کاڏو کائيندو هو ۽ ان جي عمر بہ تمام وڏي هئي. ڇو تہ سندس خوراڪ تمام گهٽ هئي.

سمورن محققن مجاهدي جي برتري ثابت ڪئي آهي ۽ ان کي مشاهدي جو سبب چيو آهي. هڪ بزرگ بہ مجاهدي کي مشاهدي جو ذريعو قرار ڏنو آهي ۽ طالب لاءِ حق جي حاصل ڪرڻ لاءِ ان جو گهڻو تاثير بيان ڪيو آهي ۽ آخرت جي ڪاميابي لاءِ دنيا ۾ مجاهدي کي فضيلت ڏني آهي. ڇو تہ عاقبت دنيا جو ميوو آهي ۽ ميوو رياضت ۽ عبادت کان سواءِ حاصل نہ ٿيندو آهي. تنهنڪري لازمي طور تي مراد حاصل ڪرڻ لاءِ رياضت ۽ ڪوشش جي ضرورت آهي. جيئن خدا جو لطف حاصل كرڻ گهرجي. ٻيا ماڻهو چون ٿا. تہ اللہ جي مشاهدي لاءِ سبب (علت) جي ضرورت ناهي. اللہ جو مشاهدو خدا جي فضل آهي ۽ خدا جي فضل لاءِ سبب ۽ افعال لازم آهن. مجاهدو نفس جي تهذيب جو ذريعو آهي. اصلي قرب جو ذريعو ناهي. ڇو تہ مجاهدو انساني روش ۽ مشاهدو اللہ تعاليٰ جو انعام آهي. اهو غلط آهي تہ مجاهدو ڪنهن بہ صورت ۾ اللہ جي مشاهدي جو ذريعو يا سبب بثجي سگهي ٿو. حضرت سهيل رحه جو دليل الله تعالئ جي قول موجب آهي: والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سُبُلُناً. "جيكي اسان لاءِ جهاد كندا آهن. اسان انهن كي پنهنجو رستو ڏيكاريندا آهيون". نبين جو اچڻ، شرعيت جو نازل ٿيڻ. آسماني ڪتابن جو لهڻ. ۽ عبادتن جا حڪر سڀ مجاهدي لاءِ دليل آهن. جيڪڏهن مجاهدو مشاهدي جو سبب نہ هجي ها. تہ هي سارو تڪلف بيڪار هجي ها. دنيا ۽ آخرت جا سمورا احوال حڪير ۽ علت جا تابعدار آهن. جيڪڏهن علت يا سبب کي حڪر کان ڌار ڪيو وڃي. تہ جيڪر سموريون شرعي ۽ رسمي ضرورتون ختـر ٿي وڃن. نہ اصول ۾. نہ فروع ۾ تڪليف جي ضرورت رهي. نہ طعام کي پيٽ ڀرڻ جو. نہ لباس کي سردي کان بچڻ جو ذريعو سمجهيو وڃي. مطلب تہ علت ۽ ان جي معلول کي تسليم ڪرڻ توحيد جو ثبوت آهي ۽ انڪار ان کي ڇڏي ڏيڻ جي برابر آهي. ان لاءٍ چٽا دليل موجود آهن ۽ انهن جي ترديد مشاهدي کان ڦرڻ. ۽ اجائي بحث کان سواءِ ڪجھ بہ ناهي. اسان ڏسو تہ رياضت سان گھوڙو ھڪ حيوان ھجڻ جي باوجود انساني صفتن وارو بڻجي ويندو آھي. ان جي حيواني جبلت بدلجي ويندي آهي. هو لڪڻ کڻي مالڪ کي ڏيندو آهي. کينهون اڇلائيندو آهي وغيره. ڪر عقل عجمي ٻار رياضت سان عربي زبان ڄاڻي ويندو آهي. ۽ سندس طبعيت عجمي نہ رهندي آهي. وحشي جانور کي رياضت سان ايترو هيرايو ويندو آهي جو

هن کي ڇڏبو آهي. تہ هليو ويندو آهي ۽ سڏڻ تي واپس ايندو آهي. هن لاءِ قيد جي تڪليف آزادي کان بهتر معلوم ٿيندي آهي. پليد ڪُتي کي محنت سان اهڙو ڪيو ويندو آهي. جو سندس شڪار ڪيل جانور حلال ٿيندو آهي. ان جي ابتڙ مجاهدي کان سواءِ ۽ رياضت کان اڻ واقف ماڻهوءَ جو شڪار حرام هوندو آهي. ۽ اهڙي نموني سان سوچي سگهجي ٿو.

شرع ۽ رسر جو سارو مدار ڪوشش تي آهي. حضور ﷺ جن کي (خدا جو) پورو پورو قرب حاصل هو. سندن پاڪدامني. سلامتي ۽ عاقبت جي ڪامراني مڃيل هي. تڏهن به رياضت يعني گهڻي بک، لڳاتار روزا رکڻ ۽ رات جي جاڳڻ جي اها حالت هئي جو الله تعاليٰ کين فرمايو؛ طف ما آنزلنا علَيَڪ القُرآن لتَقيٰ. "اي طف، اسان قرآن ان لاءِ نازل نه ڪيو آهي ته جيئن توهان کي هلاڪ ڪريون. حضرت ابوهريره رح کان روايت آهي. ته مسجد خاهڻ وقت حضور ﷺ جن سرون کڻي رهيا هئا ۽ مان کين ڏسي رهيو هئس. ته کين تڪليف اچي رهي هئي. مون کين عرض ڪيو: "يارسول الله هو: مون کي اجازت ڏيو. سرون مان ٿو کثان. اوهان جو تڪليف اچي رهي هئي. مون کين عرض ڪيو: "يارسول الله تون ٻيون سرون کڻي راحت ٻي دنيا ۾ آهي. هتي تڪليف ئي تڪليف آهي."

حيان بن حارث بيان ٿو ڪري. تہ هيڪوار هن حضرت عبدالله بن عمر کان پڇيو. ته اوهان غزوه (اسلامي جنگ) متعلق ڇا ٿا فرمايو؟ جواب ڏنائين: ابدا بنفسڪ فجاهد ها و ابدا بنفسڪ فاغرها فانڪ ان قتلت فازا بعثڪ الله فارا و ان قتلت مرائيا بعثڪ الله مرئيا و ان قتلت صابراً محتسباً بعثڪ الله صابراً محتسباً. " پنهنجي نفس سان ابتدا ڪر ۽ ان کي رياضت (محنت) جي عادت وجه. وري به پنهنجي نفس سان شروع ڪر ۽ کيس لڙائيءَ لائق بڻاءِ. جيڪڏهن منهن قيري ڀڄندي مارجي وئين. تہ تنهنجو حشر ڀڄڻ وارن سان ٿيندو. جيڪڏهن ثابت قدم رهي مارجي وئين. تہ صبر ڪرڻ وارن ۾ شمار ٿيندئين. جيڪڏهن ڏيکاءُ ڪندي مارجي وئين. تہ تنهنجو حشر ڏيکاءَ ڪرڻ وارن سان ٿيندو."

مطلب ۽ معنيٰ بيان ڪرڻ ۾ گڏ ڪرڻ ۽ لکڻ جي رٿا کي وڏو دخل آهي. اهڙيءَ طرح نفس جي مجاهدي جي رٿا ۽ ترتيب (آراستگي ۽ پيراستگي) کي حقيقت حاصل ڪرڻ کي وڏو دخل آهي. تحرير جي خوبي کانسواءِ بيان بي معنيٰ هوندو ۽ نفس جي مجاهدي کانسواءِ حقيقت جو حاصل ٿيڻ محال آهي. جيڪو ان جي معرفت جو دليل آهي. نفس جي معرفت ۽ نفس جو مجاهدو سندس ميلاپ جو نشان آهي.

هاڻي مختلف جماعت جو خيال ڏسڻ گهرجي. هن جماعت جو خيال آهي. تہ قرآن جي نص جي تفسير ۾ اڳ ۽ پٺ جو سوال هوندو آهي. يعني جن بہ اسان جي راھ ۾ ڪوشش ڪئي. اسان انهن کي هدايت جي راه ڏيکاري يا جن کي اسان هدايت جي راھ ڏيکاري. انهن اسان جي راھ ۾ ڪوشش ڪئي. (والذين جاهدوا فينا لنهدينهر سُبُلنا اي والذين هديناهر جاهدوا فينا). حضور ﷺ جن فرمايو آهي: لن ينجو احدڪر بعمله. "اوهان مان ڪوبه فقط عملن جي وسيلي چوٽڪاري (نجات) جو حقدار آهي. " ماڻهن پچيو: قيل ولا انت يا رسول الله "چا اوهان بـ؟ فرمايائون: ولا انا الا ان يتغمد ني الله برحمته. "هاڻي مان به جيستائين الله تعاليٰ جي ڪامل رحمت شامل حال نہ هوندي." مجاهدو انساني فعل آهي ۽ اهو مشڪل آهي. تہ انسان جو فعل سندس چوٽڪاري جو سبب بڻجي. چوٽڪاري جو مدار سندس مرضيءَ تي آهي، مجاهدي مشڪل آهي. ته انسان جو فعل سندس چوٽڪاري جو سبب بڻجي. چوٽڪاري جو مدار سندس مرضيءَ تي آهي، مجاهدي حَرَحًا. "الله تعاليٰ فرمايو آهي: فعن يردالله يهديه يشرح صدر، للاسلار رمن يردان يضله يجعل صدره صيفا حَرَحًا. "الله تعاليٰ فرمايو آهي: فعن يردالله يهديه يشرح صدر، للاسلار ومن يردان يضله يجعل صدره صيف آهي. ان خو سينو تنگ تي ويندو آهي، ۽ هو پنهنجو نقصان محسوس ڪندو آهي. " خدا تعاليٰ جو بيو فرمان آهي: توٽي آهي. ان ڪري الله تعاليٰ فرمايو آهي: قمن يردالله يهديه يشرح صدر، يا سلام لاء کولي چڏيندو آهي ۽ جنهن کي گمراھ رهڻو حَرحًا. "الله تعاليٰ جنهن کي هدايت ڏيڻ چاهيندو آهي. ان جو سينو اسلام لاء کولي ڇڏيندو آهي ۽ جنهن کي گمراھ رهڻو آهي. ان ڪري الله تعاليٰ فرمايو آهي، ۽ هو پنهنجو نقصان محسوس ڪندو آهي. " خدا تعاليٰ جو بيو فرمان آهي: توٽي عُرحًا. "الله تعاليٰ جنهن کي هدايت ڏيڻ چاهيندو آهي. ان جو سينو اسلام لاء کولي ڇڏيندو آهي ۽ جنهن کي گمراھ رهڻو عُامي. ان ڪري الملڪ من تشاءُ "الله تعاليٰ جنهن کي چاهيندو آهي. آهي من جي نصان ڪرو جليو آهي ۽ جنهن کي عُرحًا. سينو تنگ ٿي ويندو آهي، ۽ هو پنهنهو نقصان محسوس ڪندو آهي. ان کي ملڪ عطا ڪندو آهي ۽ توٽي چاهيدو آهي. ان کان ملڪ کسي وندو آهي. " ظاهر آهي تہ سڄي دنيا جي رياخت الله تعاليٰ جي رضا تهي آدو آهي ۽ تو نهن کي چاهي جيڪرهن صرف مجاهدو حاصل جو ذريعو هجي ها ته ابليس درگاھ مان نه ڌڪارجي ها. ۽ جنهن کي هن ڪاهي جو جيڪ مي آدو ڪرهن عاليٰ جي رضا جي آڏو مجه ب ناهي. جيڪنڻ صرف مجاهدو حاصل جو ذريعو هجي ها ته ابليس

اهو ٿيندو آهي، جنهن تي (الله جي) رحمت هوندي آهي. خانقاه جو عبادت ڪندڙ الله کان پري ۽ خرابات جو گنهگار ويجهو ٿي سگهندو آهي. غير مڪلف يعني نابالغ ٻار جنهن کي ايمان هجي اهو وڌيڪ عزت وارو ٿيندو آهي. ساڳي طرح سان ايمان وارو چريو به وڌيڪ عزت جي لائق هوندو آهي، جيڪڏهن عزت سان ايمان، مجاهدي کانسواءِ حاصل ٿي سگهندو آهي ته ان کان گهٽ شيءِ لاءِ مجاهدي کي ذريعو سمجهي نٿو سگهجي.

منهنجي نظر ۾ انهيءَ اختلاف جون ٻه صورتون آهن. جماعت جي چوڻ موجب: من طلب وجد. "جنهن طلب ڪئي. انهي حاصل ڪيو. " ٻي جماعت جو چوڻ آهي: من وَجَد طلب. "جنهن حاصل ڪيو. انهي طلب ڪئي. " حاصل ڪرڻ طلب ۽ ظلب لاءٍ حاصل ڪرڻ ضروري ٿيندو. هڪڙو مشاهدي لاءِ مجاهدو ڪري ٿو ۽ ٻيو مجاهدي لاءِ مشاهدو ڪري ٿو. حقيقت ۾ مشاهدي جي سلسلي ۾ مجاهدي جي اُهائي حيثيت آهي جيڪا عبادت جي معاملي ۾ توفيق جي آهي. توفيق الله تعاليٰ کان ملندي آهي. عبادت جو حاصل ڪرڻ توفيق کانسواءِ ممڪن ناهي. ۽ توفيق عبادت کانسواءِ حاصل نہ ٿيندي آهي. اهڙي طرح مجاهدي جي طاقت بہ مشاهدي کانسواءِ حاصل نہ ٿيندي آهي. ۽ مشاهدي جي دولت مجاهدي کانسواءِ هٿ نہ ايندي آهي. الله جي حسن جو هڪڙو جلوو مجاهدي لاءِ اُڀاريندو آهي. اهوئي جلوو ڳالهہ جو دليل آهي تہ مشاهدي کي اوليت جو درجو حاصل آهي. حضرت سهيل رح ۽ سندس پوئلڳن جو دليل هي آهي تہ جيڪو ماڻهو مجاهدي تي عمل نٿوڪري. اهو سڀني نبين ۽ شرعي ڪتابن جي نازل ٿيڻ جو منڪر آهي. ڇو تہ شرعيت جي تڪليف جو مدار مجاهدي تي آهي. اصل ۾ اهو دليل بہ ڪنهن حد تائين ٺيڪ ٺاهي. تڪليف جو مدار الله تعاليٰ جي هدايت تي آهي. مجاهدو فقط حجت جي ثـابتي لاءٍ أهي ۽ مراد جي حاصل ڪرڻ لاءِ ناهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: وَلَـو أَننا نَـزَلنا اليهم الملائڪة و عَـلمُ هُـم الموتيٰ و حَشُرنا عليهم كُل شيء تُبُلاً ما كانوا ليومنوا الا انَّ يشاء الله ولاكن اكترهم يجهلون. "جيكڏهن اسان فرشتن كي موڪليون ها. انهن سان مثل بہ ڳالهيون ڪن ها. ۽ انهن کان اڳ ۾ گذاري ويلن جو حشر بہ ٿئي ها. تڏهن بـ اهي ماڻهو اسان جي مرضى كانسواءِ ايمان نه آڻن ها. انهن مان گهڻا جاهل آهن. " ايمان جو بنياد الله تعاليٰ جي مرضي تي آهي. ماڻهن جي دليلن ۽ مجاهديءَ تي ناهي. الله تعاليٰ فرمائي ٿو: ان الذين ڪفروا سواءٌ عليهم أنذَرتهم ام لم تنذرهم لايومنون. ڪافرن کي ڊيڄارڻ يا نہ ڊيڄارڻ هڪجهڙو آهي. اهي ايمان نہ آڻيندا. اهي ازل کان وٺي ايمان وارن مان نڪتل آهن. انهن جي دلين تي مُهرون لڳل آهن. حقيقت ۾ نبين جو اچڻ. ڪتابن جو نازل ٿيڻ ۽ شرعيت جو ثابت رهڻ مراد حاصل ڪرڻ جا سبب آهن. اهي مراد حاصل ڪرڻ جي علت ناهن. جيستائين حڪمن جي تڪليف جو تعلق آهي. حضرت ابوبڪر رضہ ۽ ابوجهل هڪجهڙا ها. مگر عدل ۽ فضل جي ڪري حضرت ابوبڪر رضہ مقصد جي منزل حاصل ڪري ويو. ۽ ابوجهـل فضل كانسواءِ عدل جي نيا ڳ ۾ گمراھ ٿي ويو. ابوجھل جو فضل كان محروم ھجڻ واري عدل لاءِ ھن ڳالھ جي ضرورت ھئي. ت هن لاءِ مراد حاصل ڪرڻ جو وسيلو ئي. عين مراد بڻجي وڃي. مراد جي مطلب ڪرڻ جو ڪهڙو ذڪر ڪجي؟ جيڪڏهن طالب ۽ مطلوب ٻيئي هڪ ٿي وڃن تہ طالب ڪامياب ٿي ويندو ۽ طالب نہ رهندو. ڇو تہ مقصد حاصل ڪرڻ وارو راحت ۾ هوندو آهي ۽ راحت طالب لاءِ نيڪ نہ هوندي آهي.

پيغمبر ﷺ جن جو فرمان آهي: من استويٰ ير ماه فهو مغبون. "جو ماڻهو ٻ ڏينهن هڪڙي حالت ۾ رهيو اهو زيان ڪار آهي". يعني الله جي طالبن مان جنهن بہ ٻ ڏينهن هڪڙي درجي ۾ گذاريا، اهو نقصان ۾ آهي. بهتر آهي تہ ڏهاڙي طلب جي ميدان ۾ قدم اڳتي وڌندو رهي. اهو طالب جو مقام آهي. پيغمبر ﷺ جن جو فرمان آهي: استقيموا ولن تحصوا. " ثابت قدمي اختيار ڪريو پر هڪ ئي مقام تي رهڻ ڪافي ناهي". مختصر هيءُ تہ مجاهدي کي سبب بڻائڻ، يا سبب کي ثابت ڪرڻ وري الله جي انعامن حاصل ڪرڻ لاءِ سبب جو انڪار آهي.

اڳ ۾ چيو ويو آهي. تــ محنت سان گهـوڙي جون حيواني صفتـون انساني صفتـن ۾ بدلائي ٿيـون سگهجن. ان جو مطلب فقط اهو-آهي تـ گهوڙي ۾ هڪ لڪل صفت هوندي آهي. جنهن کي محنت سان ظاهر ڪريو آهي. جيستائين محنت ڪئي ويندي. اها صفت ڪر نہ ڪندي. گڏھ ۾ اها صفت لڪل ناهي. هن کي ڪڏهن بـ گهـوڙي جي درجي تي آڻي نٿـو

124

سگهجي. ۽ نه وري محنت سان گهوڙي کي گڏه بڻائي ٿو سگهجي. اها حقيقت آهي. ته محنت سان گڏه کي گهوڙو ڪري نٿو سگهجي. اهو جبلت کي تبديل ڪرڻ وانگر آهي ۽ ناممڪن آهي. جيڪا شيءِ جبلت کي بدلائي نٿي سگهي اها الله وٽ ثابت تي نٿي سگهي.

طريقت جو پير حضرت سهيل رح تستري مجاهدي ۾ قابو به هو ۽ آزاد به هو. عين مجاهدي ۾ به سندس ڪيفيت بيان ڪري نٿي سگهيو. اها شيء انهن ماڻهن کان بالڪل مختلف آهي. جيڪي مجاهدي متعلق وڏيون ڳالهيون ڪندا آهن مگر عملي طور تي ڪررا هوندا آهن. اهو ڪيڏو نه غضب آهي، جو جيڪا شيء عمل ڪرڻ جهڙي آهي اها رڳو گفتگو ۾ آندي ٿي وڃي. بهرحال وڏا مشائخ مجاهدي ۽ نفس جي تهذيب جي معاملي ۾ متفق آهن. مگر رڳو اهي شيون نظر ۾ رکڻ غلط آهن. ٻين لفظن ۾ جيڪي ماڻهو نفس جي مجاهدي جو انڪار ڪندا آهن. انهن جو مطلب مجاهدي جو انڪار ن هوندو آهي مگر مجاهدي جي غرور جي ترديد هوندي آهي. مجاهدو انساني ڪوشش آهي ۽ مشاهدو الله جو انعام آهي. خط تعاليٰ جو انعام نه هوندو ته انساني ڪوشش مان ڪرم به حاصل ٿي نه سگريدي آهي ۽ مشاهدو الله جو انعام آهي.

اوهان زندگيءَ کان لاڳاپو نہ لاٿو آهي. پنهنجي ٺاھ ٺوھ ۾ ايڏو مصروف آهيو. جو خدا جي فضل ۽ ڪرم تي نظر نٿا رکو. پنهنجي ڪوشش جون ڊاڙون ٿا هڻو. الله تعاليٰ جي دوستن جو مجاهدو به خدا جو انعام هوندو آهي. اهو سندس اختيار کان ٻاهر هوندو آهي. طاري ٿيندو آهي ۽ کين پاڻ ڏانهن کڻي ويندو آهي. ان جي ابتڙ غافلن جو مجاهدو. سندس پنهنجو فعل هوندو آهي. ۽ سندن اختيار ۾ هوندو آهي. اهڙن ماڻهن کي ان مجاهدي مان پريشاني ۽ پشيماني کان سواءِ ڪجھ به حاصل نہ ٿيندو آهي. پنهنجي ڪمن ۾ معاهدن جي ڳالهه نہ ڪي ان مجاهدي مان پريشاني ۽ پشيماني کان سواءِ ڪوشش نہ ڪيو. هي اُڌاري حياتي هڪ حجاب آهي. عام حالتن هيٺ جيڪڏهن هڪ شيءِ حجاب بڻجي وڃي. تہ شايد ٻي شيءِ ان حجاب کي دور ڪري سگهي، مگر هتي. تہ سڄي زندگي دائمي حجاب آهي. مڪمل فنا حاصل ڪرڻ کان سواءِ بقا جو درجو حاصل ٿي نٿو سگهي. نفس هڪ باغي ڪتو آهي. جنهن جي چمڙي رڱڻ کان سواءِ بي ڪرهن پر سنڌي آهي. جو محافظ جي

چون ٿا، تہ هڪ دفعي حسين بن منصور ڪوفي ۾ محمد بن حسين علوي جي گهر مهمان هو. ابراهير خواص بہ ڪوفي آيو ۽ حسين بن منصور جي خبر ٻڌي ان وٽ آيو. حسين چيو: اي ابراهيم ! تون چاليهه سال طريقت ۾ رهين. ڇا حاصل ڪيئي؟ جن جواب ڏنو: مون توڪل جو طريقو اختيار ڪيو. حسين چيو: پنهنجي عمر باطن جي پاڪائي ۾ گذاريئي. (ٻڌاءِ تہ) توحيد ۾ فنا ٿيڻ جو ڇا ٿيو؟ الله تعاليٰ تي معاملن ڇڏي ڏيڻ جو نالو توڪل آهي. ۽ باطن جي صفائي خدا تي ڀروسي رکڻ جو نالو آهي. باطن جي علاج تي ايتري عمر گذارڻ کان پوءِ ايتري ٻي عمر ظاهر جي علاج لاءِ به گهرجي. ٻ عمريون ضايع ٿين ۽ الله جو نشان اڃا به رهيل هجي.

شيخ ابوعلي سياھ مروزي لاءِ مشھور آھي. تہ ھن فرمايو: مون پنھنجي نفس کي ڏنو. بالڪل مون واري شڪل ھئس. ڪنھن کيس وارن کان پڪڙي منھنجي حوالي ڪيـو. مون کيس ھڪ وڻ سان ٻڌي قتـل ڪرڻ جو ارادو ڪيـو. ھن چيو: پريشان نہ ٿيءُ منھنجي حيثيت اللہ جي لشڪر واري آھي. مان گھٽ ٿي نہ سگھندس.

محمد عليان نسوي حضرت جنيد رح جي وڏن دوستن ۾ شامل هو. سندس قول آهي: منڍ ۾ مون کي جڏهن نفس جي آفتن ۽ سندس مڪر ۽ فريب جو پتو پيو تڏهن منهنجي دل ۾ سندس دشمني جو جذبو پيدا ٿيو. هڪ ڏينهن منهنجي گهٽيءَ ۾ لومڙي جي ٻچي جهڙي ڪا شيءِ اچي ڪري. مون خدا جي مهرباني سان سمجهيو. تہ اهو منهنجو نفس آهي. مون کيس پيرن ۾ پرزا ڪرڻ جي ڪوشش ڪئي مگر هُر ڌڪ تي اها شيءِ وڏي ٿيندي ٿي وڃين؟ نفس جواب ڏنو: منهنجي فطرت اهڙي آهي. جيڪا شيءِ ٻين لاءِ تڪليف جو سبب هوندي آهي. اها مون لاءِ راحت بڻبي آهي. ۽ جنهن شيءِ ۾ ٻين کي راحت نظر ايندي آهي. ان مان مون کي تڪليف ٿيندي آهي.

پنهنجي وقت جو اُمام حضرت ابوالعباس چوي ٿو: "مان هڪ ڏينهن گهر موٽڻ تـي ڏٺو تـ هڪ سائو ڪتو منهنجي جاءِ تي ستو پيو آهي. مون سمجهيو تہ پاڙي وارن جو ڪتو هوندو. ماري ڀڄائڻ جي ڪوشش ڪيم. مگر هو منهنجي دامن

۾ اچي غائب ٿي ويو. پنهنجي وقت جو قطب ۽ وڏو عالم حضرت ابوالقاسر گرگاني (خدا سندس عمر وڏي ڪري) فرمائي ٿو: مون پنهنجي نفس کي نانگ جي شڪل ۾ ڏٺو.

هڪ درويش پنهنجي نفس کي ڪُتي جي شڪل ۾ ڏٺو. ان کان پڇيائين: تون ڪير آهين؟ ڪُتي جواب ڏنو: مان غافلن جو موت آهيان. انهن جي فساد ۽ خراب ڪمن جو مرڪز آهيان. الله جي دوستن لاء ڀوٽڪاري جي مُسوڙي آهيان. جيڪڏهن کين منهنجي آفتن جو علم نہ هجي تہ جيڪر پنهنجي پاڪائيءتي مغرور ٿين ۽ پنهنجن ڪمن تي تڪبر ڪن. جڏهن سندن نظر پنهنجي دل جي پاڪائي. قلب جي صفائي. پنهنجي ولايت جي نور. پنهنجي ثابت قدمي ۽ عبادت تي پوي. تڪبر ۾ لچي وڃن. مگر هو مون کي ٻنهي طرفن جي وچ ۾ محسوس ڪندا آهن ۽ سڀني عيبن کان پاڪ رهندا آهن. اهي سڀ حقيقتون ان ڳالهہ جو دليل آهن تہ نفس هڪ عيني شيء آهي. صفتن واري ناهي ۽ ان جون وصفون چـٽيون نظر اينديون آهن. پيغمبر ٢٠ جن فرمايو آهي: اعدا عدوڪ نفسڪ التي بين جنبيڪ. "تنهنجو سڀ کان وڏو دشمن نفس آهي. جيڪو تنهنجو ٻن پاسن جي وڃ ۾ آهي. اعدا عدوڪ نفسڪ التي بين جنبيڪ. "تنهنجو سڀ کان وڏو دشمن نفس آهي. غلبو حاصل ڪري سگهندين. مگر ان جي اصليت فنا ٿي نہ سگهندي. نفس جي معرفت ٿي وڃي. تہ تون رياضت سان مٿس نينديون آهن. پيغمبر آهي در آهي جي ماليت نوکي پنهنجي نفس جي معرفت ٿي وڃي. تہ تون رياضت سان مٿس اينديون آهن. پيغمبر آهي دي فرمايو آهي: اعدا عدوڪ نفسڪ التي بين جنبيڪ. "تنهنجو سڀ کان وڏو دشمن نفس آهي. غلبو حاصل ڪري سگهندين. مگر ان جي اصليت فنا ٿي نہ سگهندي. نفس جي معرفت ٿي وڃي. ته تون رياضت سان مٿس پن ڪر منهنجو ٻن پاسن جي وڃ ۾ آهي ٿ جيڪڏهن توکي پنهنجي نفس جي معرفت ٿي وڃي. ته تون رياضت سان مٿس علبو حاصل ڪري سگهندين. مگر ان جي اصليت فنا ٿي نہ سگهندي. نفس جي معرفت ٿي وڃي. ان ابت وي رياضت سان مٿس پن و مالڪ هوندو ۽ کيس نفس جي مقليت فنا ٿي نہ سگهندي. نفس چي معرفت ٿي وڃي. ان دي کي هيراڻڻ کان پوء چي رو ٽ رکڻ نيڪ آهي. نفس جو مجاهدو به نفس جي صفتن کي مٽائڻ لاءِ ڪبو آهي. ان کي هيراڻڻ کان پوء ڪبو آهي. هن متعلق وڏن مشائخن گهڻو ڪيمه چيو آهي. مگره کي مٽائڻ لاءِ ڪبو آهي. انه جي ذات کي مٽائڻ لاءِ نه ڪرو آهي. هن متعلق وڏن مشائخن گهڻو ڪي جي صغي کي مڱائڻ لاءِ ڪبو آهي. هن منه يو نه کي تي لکجي. هاڻي هوا (لالع) ڪبو آهي. هن متعلق وڏن مشائخن گهڻو ڪي جي جي ڪي ڪي مگره الله عزوجل. سڀ توفيق الله جي طرف کان آهي.

هوا جي حقيقت

خدا توکي عزت ۽ آبرو عطا ڪري. هڪ جماعت هوا کي نفس جي صفت سمجهندي آهي. هڪ ٻي جماعت جي خيال ۾ هوا طبعيت جي ارادت جو نالز آهي. جنهن جي نفس تي اختيار هوندو آهي ۽ جا نفس جي مدبر آهي. اهڙيءَ طرح جهڙيءَ طرح عقل تي روح جو اختيار هوندو آهي. اهو روح جنهن جي بنياد ۾ عقل ناهي. اهو ناقص هوندو آهي. هرهڪ نفس جنهن جي پالنا هوا سان نٿي ٿئي. اهو به ناقص آهي. روح جو ناقص هجڻ ويجهڙائي حاصل ڪري نٿو سگهي ۽ نفس جو ناقص هجڻ عين ويجهڙائيءَ جو سبب هوندو آهي. انسان کي ٻن طرفن مان دعوت ملندي آهي. هڪڙي عقل جي طرفان ۽ ٻي هوا جي طرفان. عقل جي دعوت قبول ڪندڙ ايمان جي دولت حاصل ڪندو آهي ۽ هوا جو پيارو ڪفر ۽ گمراهيءَ ۾ مبتلا هوندو آهي. مطلب ته هوا حجاب ۽ گمراهي آهي. مريدن کي مٿي ٿيڻ لاءِ آڀاريندڙ آهي ۽ الله جي طالبن لاءِ نفرت جي لائق آهي. آدمي لاءِ هن جي مخالفت جو حڪر آهي ۽ هن سان ويجهي ٿيڻ لاءِ آڀاريندڙ آهي ۽ الله جي طالبن لاءِ نفرت جي لائق مندي اختيار ڪيو. اهو هلاڪ ٿيو ۽ جنهن هن جي مخالت ڪئي. اهو حاڪر بڻيو. خدا تعاليٰ جو فرمان آهي؛ جنهن مقام ريه و نهي النفس عن الهوا. "جو خدا آهي ۽ هن سان ويجهي ٿيڻ کان منع ٿيل آهي. خدا تعاليٰ جو فرمان آهي؛ جنهن مقام ريه و نهي النفس عن الهوا. "جو خدا جي خون ۾ بيهجي ويو ۽ هوا جو پوئلڳل نه ٿيو. ان جي جگهه بهشت آهي. پيغمبر ڪ جن جي جن جو فرمان آهي: اخون ما اخاف عليٰ امتي اتباع الهوا وطول الامل. زياده خوفناڪ شيءِ جنهن ۾ منهن جي مخالت ڪئي. هو حاڪر بڻيو. خدا جو قول آهي؛ واما من خاف منام ريه و نهي النفس عن الهوا. "جو خدا جي خون ۾ بيهجي ويو ۽ هوا جو پوئلڳل نه ٿيو. ان جي جگهه بهشت آهي. پيغمبر ڪ جن جو فرمان آهي: اخوف ما اخاف عليٰ امتي اتباع الهوا وطول الامل. زياده خوفناڪ شيءِ جنهن ۾ منهنجي پر منه خو من خدا جي هن قول جي تفسين ۾ هيو: آفر آيت من اتخذ النهيه هواه. ڇا تو ان شخص کي ڏني جنهن يو منهي بي بي سيء جنهن هي جنهن مي خله هي بي خو مي جي جو ان جي پندي جن هي. جنهن ۾ منهنجي معن خدا جي هن قول جي تفسير ۾ چيو: آفر آيت من اتخذ النهنه هواه. ڇا تو ان شخص کي ڏني. جنهن نفس جي خواهش

نفسائي خواهش (هوا) جا ٻ قسر آهن: هڪ لذت ۽ شهوت جي خواهش، ٻي مان مرتبي ۽ حڪومت جي خواهش. لذت چاهيندڙ، خرابين تائين محدود هوندو آهي ۽ عام ماڻهو سندس شر کان محفوظ رهندا آهن. شان ۽ حڪومت جي چاه رکڻ وارو خانقاهن ۽ عبادت جي جڳهن ۾ رلندو رهندو آهي ۽ فٽنو ۽ خرابي پيدا ڪندو آهي. هو سڏي رستي تان دور ڦرندو آهي ۽ ماڻهن کي گمراهيءَ جي دعوت ڏيندو آهي. نفساني خواهش کان خدا جي پناھ گهرڻ گهرجي. جيڪو نفساني خواهش ۾ ڦاسندو آهي ۽ ان جو پوئلڳ بڻبو آهي. اهو الله جي رستي کان هٽي ويندو آهي. هو پاڻ کي آسمان تي اُڏامندو

126

محسوس ڪندو آهي. جيڪو نفساني خواهشن کان ڇوٽڪارو حاصل ڪندو آهي ۽ ان جي پيروي کان نفرت ڪندو آهي. اهو الله تعاليٰ کي ويجهو ٿيندو آهي. پوءِ هو خراب جاءِ تي ڇو نہ هجي.

127

حضرت ابراهير<sup>7</sup> جو چوڻ آهي: من ٻڏو تہ هڪ ماڻهو ستر سالن کان رهبان بڻيو. هڪ مڙهيءَ ۾ ويٺو هو. مون سوچيو رهبائيت جو شرط وڌ ۾ وڌ چاليه سال هوندو. هي ڪهڙي قسر جو ماڻهو آهي، جو ستر سالن کان مڙهيءَ ۾ ويٺو آهي. هن کي ڏسڻ گهرجي. مان هن وٽ پهتس: هن دُري کولي چيو: ابراهير مون کي خبر آهي. تد تون ڇو آيو آهين؟ مان هتي ستر سالن کان رهبائيت جي ڪري ٺٿو رهان. مون وٽ هڪ ڪتو آهي، جيڪو نفساني خواهش ۾ چريو ٿي پيو آهي. مان هتي انهيءَ ڪتي کي روڪيون ويٺو آهيان. تہ جيئن مخلوق هن جي نقصان کان امان ۾ رهي. مون اهو ٻڌي چيو آ منهينجا موليٰ! تون بيشڪ وڏي قدرت وارو آهين. عين گمراهيءَ ۾ به سڌو رستو ڏيکارڻ وارو آهين. مڙهي واري مون کي وري چيو: اي ابراهير ! ماڻهن جي ڳولا ڇڏي پنهنجي تلاش ڪر. جڏهن پاڻ کي حاصل ڪرين، تڏهن ان جي سنيال ڪر. ياد رک نفساني خواهش ڏهاڙي ٽي سؤ سٺ خدائي لباس پائي گمراهي جي دعوت ڏيندي آهي. جيستائين بانهي جي دل ۾ رک نفساني خواهش ڏهاڙي ٽي سؤ سٺ خدائي لباس پائي گمراهي جي دعوت ڏيندي آهي. جي ستائين بانهي جي دل ۾ رک نفساني خواهش ڏهاڙي ٽي سؤ سٺ خدائي لباس پائي گمراهي جي دعوت ڏيندي آهي. جي ستائين بانهي جي دل ۾ ترک نفساني خواهن ڏهاڙي ٽي سؤ سٺ خدائي لباس پائي گمراهي جي دعوت ڏيندي آهي. جي ستائين بانهي جي دل ۾ حمو شري ٿي شيطان ان کي سينگاري پيش ڪندو آهي. ان کي "وسوسو " چوندا آهن. ان جي اينداني خواهش سان ٿيندي آهي ۽ ابتدا جي ڏميدار شيء سڀ کان وڌيڪ خطرناڪ ٿيندي آهي. جڏهن ايليس چيو هو: "مان سڀني کي گمراه ڪندس"، تڏهن الله تعاليٰ فرمايو هو: ان عبادي ليس لڪ عليهر سلطان. "ترکي منهنجن بانهن تي ڪري قبض يي گيراه ڪندس"، ترهن الله تعاليٰ فرمايو هو: ان عبادي ليس لڪ عليهر سلطان. "ترکي منهنجن بانهن تي ڪري قبض ان ڪري هي مواه سان خدس"، ترهن الله تعاليٰ فرمايو هو: ان عبادي ليس لڪ عليهر سلطان. "ترکي منهنجن بانهن تي ڪري قبض (تسلط) ڪندس"، ترهن الله تعاليٰ فرمايو هو: ان عبادي ليس آهي. پيغمبر ڪ جن فرمايو آهي: مان سڀني کي گمراه غلبه شيطانه الا عمر الله غلبَ شيطانه. "ڪرئي به مي کي مي عمر کان سواءِ ايليس کي معلوب ڪيو هجي ۽ جنبن تي ايلي سي خواهن ان غلب شيطانه. "ڪرئي بي ماڻي مي مي کان سواءِ ايليس کي معلوب ڪيو هجي ۽

انساني فطرت ۾ نفساني خواهش (هوا) شامل آهي ۽ اها آدم جي ٻچڙن لاءِ روح جي راحت آهي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: الهوا و الشهوت معجونة بَطينة ابن آدم . "هوا ۽ شهوت انساني خَميبر ۾ ڳوهيا ويا آهن". نفساني خواهش جي ترڪ ڪرڻ سان آدمي وڏي مرتبي وارو ٿيندو آهي ۽ ان ۾ ڦاسائڻ سان قيدي بڻجي ويندو آهي. زليخا نفساني خواهش ۾ گرفتار ٿي ۽ يوسف عليه السلام نفساني خواهش کي ترڪ ڪيو ۽ وڏو مرتبو حاصل ڪيو.

حضرت جنيد رح کان ماڻهن پڇيو: "وصل ڇا آهي؟" فرمايائين: "نفساني خواهش (هوا) کي ترڪ ڪرڻ" الله جي وصل حاصل ڪرڻ جي طالب لاءِ نفساني خواهش کي ترڪ ڪرڻ کان وڌ ڪاب عبادت ناهي. مگر ياد رکڻ گهرجي ته ننهن (ناخن) سان پهاڙ کوٽڻ آسان ۽ نفساني خواهش جي مخالفت مشڪل آهي. حضرت ذوالنون رح مصري هڪ ماڻهوءَ کي هوا ۾ اڏامندي ڏنو. پڇيائين: تو اهو مقام ڪيئن حاصل ڪيو؟ هن جواب ڏنو: مون پنهنجي نفساني خواهشن کي پيرن هيٺيان چٿي ڇڏيو ۽ مون کي هوا جي ڪلهي تي جاءِ ملي ويئي.

محمد بن فضل بلخي چيو: مون کي ان ماڻهو تي عجب ٿو لڳي ، جيڪو نفس جي خواهشن هجڻ سان گڏ ڪعبي جو ارادو ٿو رکي، ۽ زيارت جي تمنا دل ۾ ٿو رکي. سڌي ڳالهہ هيءُ آهي. تہ هو پنهنجي نفساني خواهشن کي نابود ڪري ۽ پوءِ ڪعبي ڏانهن اچي، ۽ ان جي زيارت ڪري.

انساني نفس جي ظاهري صفت شهرت آهي. جيڪا انسان جي سڀني عضون تي قبضو ڪندڙ آهي ۽ حواسن سان پلندي آهي. ان لحاظ کان انسان کي سڀني حواسن جي حفاظت ڪرڻ جو حڪر آهي ۽ هر هڪ جي فعل لاءِ کيس جواب ڏيڻر پوندو. اک جي شهوت ڏسڻ. ڪن جي ٻڌڻ, نڪ جي سنگهڻ. زبان جي ڳالهائڻ. تاروُنءَ جي چکڻ، جسر جي ڇُهڻ ۽ ذهن جي سوچڻ آهي. الله جي طالب کي گهرجي، تہ هو پنهنجو پاڻ حاڪر بڻجي ۽ رات ڏينهن انهن شين تي نظر رکي. جيڪڏهن حواسن ۾ ٿورڙي نفساني خواهش پيدا ٿئي. تہ يڪدر ان کي ختر ڪري ۽ دعا گهري تہ الله تعاليٰ کيس شهرت وارين ڳالهين کان پناھ ۾ رکي. هو جڏهن نفساني خواهش جي درياءَ ۾ غرق ٿيندو آهي. تڏهن هن جو حڪر کان محجوب

ٿيندو آهي. وري به وڏي ڪوشش سان تمام گهڻي وقت کان پوءِ ڇوٽڪارو حاصل ڪري سگهندو آهي. ڇو ته اهي شهوتون پيچ در پيچ پکڙبيون وينديون آهن. صحيح مسلڪ تسليم آهي ۽ مراد حاصل ڪرڻ جو اهوئي رستو آهي.

حضرت ابوعلي سياھ مروزي ڪنهن حمام ۾ غسل ڪري رهيو هو ۽ سنت جي طريقي موجب هيٺيان وار صفا ڪري رهيو هو. دل ۾ سوچيائين: جيڪو عضوو شهوتن جو مرڪز آهي ۽ ايترن آفتن ۾ مبتلا ڪرڻ جو باعث آهي. تنهنڪري ان کي ڇو نہ ڪپي ڇڏجي. غيب کان آواز آيو: اي ابو علي! اسان جي زندگي واري نظام ۾ دخل نہ ڏي. اسان وٽ سڀ عضوا هڪجهڙا آهن. اسان کي پنهنجي عزت جو قسم آهي تہ جيڪڏهن تون اهو عضوو ڪاٽيندين تہ تنهنجي بدن جي هر هڪ وار ۾ هن کان به وڌيڪ شهوت پيدا ڪنداسون. هن باري ۾ شعر آهي:

منيتنى الاحسان دع احسانك اترك يخشى الله باذنجانك

"انسان جسماني ترغيب بدلائڻ تي قدرت نٿو رکي. جسماني صفتن کي خدا جي توفيق سان ۽ رضا اختيار ڪرڻ سان. پنهنجي طاقت ۽ قوت کان عاجز بڻجي بدلائي سگهي ٿو. حقيقت هيءُ آهي. تہ رضا جو مسلك اختيار ڪرڻ سان پاڪبازي حاصل ٿيندي ۽ پاڪبازي جي تائيد سان شهوت وارين آفتن کان بچڻ مجاهدي کان سهنجو آهي. هن قول موجب تہ مک کي پري ڪرڻ لاءِ لٺ جي بدران هڪلڻ وڌيڪ ڪر وارو آهي.

اللہ تعاليٰ جي عطا ڪيل پاڪبازي سڀني آفتن کان بچائيندي آهي ۽ سڀني سببن (علل) کي ختر ڪندي آهي. انسان کي اللہ تعاليٰ سان ڪابہ شرڪت ناهي. سندس بادشاهيءَ جي حڪر کان سواءِ ڪربہ دخل ڏيئي نہ سگهندو. جيستائين الله تعاليٰ جي تائيد جي عصمت حاصل نہ ٿيندي، تيستائين ڪربہ ماڻهو پنهنجي ڪرشش سان ڪنهن شر کان بچي نہ سگهندو. ڪرشش بيشڪ ڪرشش هوندي آهي, پر جيستائين خدا جو احسان نہ ٿيندو. تيستائين ڪرشش بيڪار هوندي ۽ بندگيءَ جي طاقت بہ کسجي ويندي. هر هڪ ڪرشش جا ٻه پاسا آهن: هڪڙي ڪرشش هوندي آهي، تہ الله تي تقدير بدلجي وڃي. اهي ٻئي ڪرشش هوندي، تہ تقدير جي خلاف ڪر ڪامياب هٿيار حاصل ٿي وڃي. آهي ٻئي ڳالهيون ناجائز آهن. تقدير ڪرشش سان بدلجي نہ سگهندي، ۽ ڪابه شيءِ تقدير کان سواءِ ظاهر نه ٿيندي. چون ٿا، تہ هڪ دفعي حضرت شبلي رح بيمار ٿي پيو. وٽس طبيب آيو ۽ چيائينس تہ پرهيز ڪري. هن پيهيوء : "ڪهڙي شيءَ جي پرهيز ڪريان؟ پنهنجي مقرر ٿيل روزيءَ جي يا ان شيءِ جي، جيڪا منهنجي روزيءَ ۾ شامل ناهي؟ پنهنجي روزيءَ کان پرهيز سي معنيٰ پنهنجي مقرر ٿيل روزيءَ جي يا ان شيءِ جي، جيڪا منهنجي روزيءَ ۾ شامل ناهي؟ پنهنجي روزيءَ کان پرهيز سي معنيٰ پنهنجي مقرر ٿيل روزيءَ جي يا ان شيءَ جي، جيڪا منهنجي روزيءَ ۾ شامل ناهي؟ پنهنجي روزيءَ کان پرهيز سي معنيٰ پنهنجي مقرر ٿيل روزيءَ جي يا ان شيءَ جي، جيڪا منهنجي روزيءَ ۾ شامل ناهي؟ پنهنجي روزيءَ کان پرهيز سي معنيٰ پنهنجي مقرر ٿيل روزيءَ جي يا ان شيءَ جي، جيڪا منهنجي روزيءَ ۾ شامل ناهي؟ پنهنجي روزيءَ کان پرهيز جي معنيٰ پنهنجي مقرر ٿيل روزيءَ هي ان هيءَ آها مون کي ملي بر نهيندي. تنهن ڪري پرهيز جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. جيڪا شيءِ سامهون هوندي آهي. ان لاءِ ڪوشش نہ ڪئي ويندي آهي. احتياط طور هن مسئلي کي ٻي جاءِ تي به بيان ڪندس.

حڪيميہ مڪبت جا ماڻھو ابوعبداللہ محمد بن علي حڪير ترمذي جا پوئلڳ آھن. ھو پنھنجي وقت جو امام ھو. ظاھري ۽ باطني علمن سان سينگاريل ھو. سندس ڪيتريون ئي تصنيفون آھن. سندس طريقي ۽ تحرير جو بنياد ان ولايت تي ھو، جنھن جي حقيقت بيان ڪندو ھو. ھو ولين جي درجن ۽ خصوصيتن جو ذڪر بہ ڪندو ھو. جيڪو عجيب ڳالھين جو ھڪ وڏو سمنڊ آھي.

-12.50

هن مڪتب کي سمجهڻ لاءِ اڳ ۾ آهو ڄاڻڻ ضروري آهي تہ الله تعاليٰ وليـن سڳورن کي ٻي مخلوق کان مٿانهون درجو عطا ڪيو آهي ۽ کين زندگي جي لاڳاپن کان بي نياز ڪري نفس جي وڏائي ۽ خواهش کان حفاظت ۾ رکيو آهي. هر وليءَ لاءِ هڪ مقرر درجو رکيو ويو آهي ۽ ان تي حقيقت جا دروازا کوليا ويا آهن.

هن مضمون لاءِ گهڻو ڪجھ بيان ڪري ٿو سگھجي. مان فقط ڪجھ بنيادي شين جي سمجھاڻي ڏيندس. هاڻي مختصر طور تي هن متعلق تحقيق ٿيل شيون ظاهر ٿو ڪريان ۽ انهن جي سببن ۽ وصفن تي ماڻھـن جـا قـول لکـان ٿو. انشاء اللہ تعالئ.

## (ولايت جو ثبوت)

تصوف جي طريقت ۽ معرفت جو بنياد ولايت ۽ ان جي ثبوت تي آهي. جيڪي وڏا مشائخ ولايث جي ثبوت تي متفق آهن. انهن مان هر ڪنهن پنهنجي عقيدي جو اظهار مختلف نمونن سان ڪيو آهي. محمد بن علي طريقت جي حقيقت لا هن لفظ جي باري ۾ خاص طرح سان ذڪر جي لائق آهي. ولايت جو لفظ (واو جي زير سان) لغت جي لحاظ کان تصوف جي معنيٰ جي ڪر ايندو آهي ۽ ولايت (واو زبر سان ) اميري (امارت) جي معنيٰ ۾ ڪر ايندو آهي. بئي لفظ فعل وليت جا مصدر به ٿي سگهندا آهن ۽ اهو مڃيو وڃي. تہ پوءِ دَلالت ۽ دلالت جي انداز سان ٻنهي نمونن سان پڙهي سگهجي ٿو. ولايت ربوبيت جي معنيٰ ۾ به استعمال ٿيو آهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: هنالـڪَ الولايت الله الحق. هتي ولايت فقط الله لا جائز آهي، جيئن ڪافر به سندس سهارو ڳولين، ان جا ٿي وڃن ۽ پنهنجن ڪُوڙن خدائن کان بيزاري جو اظهار ڪن. ولايت بائز آهي، جيئن ڪافر به سندس سهارو ڳولين، ان جا ٿي وڃن ۽ پنهنجن ڪُوڙن خدائن کان بيزاري جو اظهار ڪن. ولايت قلظ محبت جي معنيٰ ۾ به ڪر ايندو آهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: هنالـڪَ الولايت الله الحق. هتي ولايت فقط الله لا معنظ محبت جي معنيٰ ۾ به ڪر ايندو آهي. اله تعاليٰ جو فرمان آهي ته ينهنجن ڪُوڙن خدائن کان بيزاري جو اظهار ڪن. ولايت جائز آهي، جيئن ڪافر به سندس سهارو ڳولين، ان جا ٿي وڃن ۽ پنهنجن ڪُوڙن خدائن کان بيزاري جو اظهار ڪن. ولايت حفظ محبت جي معنيٰ ۾ به ڪر ايندو آهي. اه و بر روا آهي تہ ولي فعيل مفعول جي معنيٰ ۾ هجي الله تعاليٰ فرمايو آهي: وهو يتلو الصالحين. "هو نيڪ ٻانهن جو دوست آهي". خدا پنهنجن کي ڪمن ۽ وصفن ۾ غلطان نٿو ڇڏي پر پنهنجي پناه ۽ دفاظت ۾ رکي ٿو. اهو روا آهي تہ ٻانهو فاعل جي سامهون فعيل (مبالغي جي صيغي سان) هجي ۽ ان جي اطاعت ۾ مشخول دهن هر عو هينه ان جي حقن جو خيال رکي ۽ الله کان سوءِ ٻين کان پري رهي. هڪڙو درجو مريد جو ۽ ٻيو مراد جو آهي.

اهي سموريون معنائون جائز آهن. پوءِ کڻي خدا سان انسان جو تعلق زير بحث هجي يا خدا جو انسان سان. چو تہ الله تعالىٰ پنهنجن دوستن جو مددگار آهي. جهڙي طرح پيغمبر جي اصحاب لاءِ مدد جو واعدو آهي: ألا ان فصر الله قريب. "بيشك الله جي مدد ويجهى آهي". اهو به فرمان آهي: وَ أن الكافرين لاموليٰ لهم. اي لاتاصر لهم. "كافرن لاءِ كوبه مولئ يا مدد گار كونهي". سندس پاك ذات كافرن جي مدد گار ناهي. تنهنكري ظاهر آهي. ته هوء ايمان وارن جي مددگار آهي. الله سندس ادراڪ جي مدد ٿو ڪري. تہ جيئن هو آيتن کي دليل سان سمجھي سگھن سندن دلين لاءِ معني جا راز کلي پون. شيطان جي مخالفت ۾ ڪامياب ٿين ۽ خدا جي حڪمن جي بجا آوري ڪن. اهو بہ جائز آهي تہ هن جي پاڪ ذات هنن کي سندن دوستيءَ جي ڪري خاص درجا عطا ڪري ۽ شيطان جي دشمنيءَ کان پناھ ۾ رکي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: يُحبكُم وَ يُحبُو نَـ "الله هنن سان محبت تو كري ۽ هو الله سان محبت تا كن". هو سندس محبت ۾ شرسار آهن ۽ هن سان محبت ڪن. ۽ دنيا کان منهن موڙي . هن ڏانهن رجوع ڪندا آهن. هو سندن دوست آهي ۽ اهي سندس دوست آهن. اهو به روا آهي. ته هو ڪنهن کي بندگي ۾ ثابت قدميءَ جي ڪري وڌي. مخالفت کان پرهيز ڪري ۽ شيطان هن کان پري رهي. اهو بہ روا آهي تہ ڪنهن کي ولايت عطا ۽ دل بند ٿيڻ ۽ کلڻ (بست و ڪشاد) کي هن جي قبضي ۾ رکي. هن جون دعائون قبول ڪري ۽ هن جو هر هڪ دم قبول فرمائي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: رب اشعت اغبر ذي طمرين لايؤ به به لو أقسر على الله لا بره. "كَهْثَائي پريشان شكل وارا ماڻهو پرواھ نتّا كن. حالاتك جيكڏهن هو خدا جو قسم کثن. ته خدا انهن جو قسم پورو کری". مشهور آهي. ته حضرت عمر رضه جي وقت ۾ نيل دريا ۽ پنهنجي عادت موجب سُڪي ويو. جهالت واري دؤر ۾ هر سال هڪ سهڻي عورت سينگاري. دريا ۽ ۾ اڇليندا هئا، تہ جيئن پاڻي جاري ٿئي. حضرت عمر رضہ هڪ ڪاغذ جي ٽڪري تي لکيو. تہ "اي دريا ؟! جيڪڏهن تون پاڻ بيهجي ويو آهين تہ اهو ٺيڪ ناهي. پر جيڪڏهن خدا جي حڪر سان چُپ آهين. تہ پوءِ عمر رض حڪر ٿو ڏي. تہ جاري ٿي وڃ ". اهو خط دريا ۽ ۾ وڌو وي تہ پاڻي جاري ٿي ويو. اها سچي امارت (اميري)هئي. ولايت جي ثبوت مان منهنجو مطلب هيءُ آهي. تہ ڳالهہ ظاهر ڪريان تہ وليءَ جو لفظ ان ماڻهوءَ لاءِ هوندو آهي. جيڪو ذڪر ڪيل معنيٰ مطابق هجي. حال جو صاحب هجي ۽ قال سان واسطو نه رکندو هجي. هن کان اڳ ۾ وڏن مشائخن هن مضمون تي ڪتاب لکيا آهن. پر اهو پيارو سرمايو وڃائجي ويو. هاڻي هن ڪراڙي پير يعني هن مڪتب جي بانيءَ جون عبارتون لکان ٿو. تہ توکي ۽ الله جي ان طالب کي. جنهن کي هن ڪتاب پڙهڻ جي نيڪي نصيب ٿئي. ان کي پورو فائدو حاصل ٿي سگهي. مون کي انهن عبارتن لاءِ گهڻي عقيدت آهي. انشاء الله تعالى.

خدا توكي طاقت عطا كري. هي لفظ (ولايت) عام طور تي استعمال ٿيندو آهي. كتاب ۽ سنت ۾ بـ ايندو آهي. خدا تعالىٰ فرمايو آهي: ألا أن أوليا الله لاخوف عَلَيهم و لا هُم يَحزَّنُونَ." تحقيق! الله جا ولى اهرًا آهن. جن كي نه خوف آهي نه ملال". بئي هنذ آيو آهي: نحن اوليائكم في الحياة الدنيا و في الاخرة. "اسان دنيا ۽ آخرت ۾ اوهان جا دوست أهيون". هك بي جاءٍ تي فرمان أهي: الله ولي الذين أمنوا. "الله تعالىٰ إيمان وارن جو دوست أهي". ييغمبر ﷺ جن ونّان آيل آهي: أن من عباد الله لعبادا يتخبطهم الأنبياء والشهدا عيل منهم يا رسول الله صفهم لنا نحبهم قال قوم تحابوا بروح الله من غير اموال والا كستاب وجوههم نور على منا بر من نور لايخافون اذا خاف الناس و لا يحزنون اذا حزن الناس ثر تلا ألا أن أوليا الله لا خوف عليهم ولاهر يحزنون. "الله جي بانهن مان كي أهرًا آهن. جن تي نبي ۽ شهيد به ريس كن ٿا. پڇيو ويو؛ حضور, اهي ڪير آهن؟ انهن جون نشانيون بيان فرمايو. ته اسان انهن سان محبت ڪريون. فرمايائون: "اهي ماڻهو الله جي روح سان محبت ڪندا آهن. اها بہ ڪنهن مال متاع کان سواءِ. انهن جا چهرا نور سان چمڪندا آهن. اهي نور جي بلندين تي آهن. هو ماڻهن جي ڊيڄارڻ تي خوف نہ کائيندا آهن ۽ ماڻهن جي غمگين ڪرڻ تي غمگين نہ ٿيندا آهن. ماڻهو گهٻرائيندو آهن. مگر هنن کي گهبراهٽ نہ ٿيندي آهي. تحقيق الله جا دوست (اوليا الله) نہ خوف کائيندا آهن ۽ نہ وري گهېرائيندا آهن". بي جاءِ تي پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: من أذي لي ولياً فقد استحل محارتبي. "جنهن به منهنجي دوست کي ايذاءَ پهچايو. اهو مون سان وڙهڻ لاءِ تيار ٿيو ". مطلب هيءُ آهي. تہ خدا تعاليٰ جا ولي اهي آهن. جن کي دوستي ۽ ولايت سان نوازيو ويو آهي. جيڪي هن ملڪ جا حاڪر آهن. بـزرگ آهن. طبعي آفتن کان پـاڪ آهن. خدائي ڪمن جي اظهار جو ذريعو آهن. مختلف ڪرامتن جي طاقت رکندڙ آهن. نفس جي پيروي کان پري آهن. جن جي همت الله جي مرضيءَ کان سواءِ ناهي ۽ جن جي روشني الله جي رستي کان سواءِ ناهي. اڳ ۾ اوليا ۽ ٿي گذريا آهن. اڄ به آهن ۽ قيامت تائين رهندا. ڇو تہ اللہ تعالىٰ محمد ﷺ جن جي اُمت کي اهو شرف عطا ڪيو آهي ۽ ضمانت ڏني آهي. تہ انهيءَ شرعيت جي سنڀال ٿيندي رهندي. جهڙيءَ طرح عالمن وٽ خبري ۽ عقلي دليل موجود آهن. اهڙيءَ طرح ولين ۽ الله جي خاص ٻانهن وٽ غيبي دليل جو هجڻ به لازمي آهي.

هن موضوع تي اسان جي مخالفت ۾ ٻ جماعتون آهن: هڪ معتزله ۽ ٻي حشويه. معتزله الله جي طالبن مان هڪ کي ٻئي ڏانهن وڌيڪ سمجهڻ (خاص هجڻ) جو انڪار ڪندا آهن. حالائڪ ولي جي وڌيڪ هجڻ کان انڪار نبوت جي انڪار ڪرڻ جهڙو آهي ۽ ڪفر آهي. حشويه جماعت جا ماڻهو الله جي خاص ٻانهن جو انڪار تہ نہ ڪندا آهن. پر چوندا آهن تہ خاص ٻانها گذاري ويا آهن ۽ هاڻي موجود ناهن. هو ان ڳالهہ سمجهڻ کان قاصر آهن. تہ ماضي ۽ مستقبل جو انڪار هڪ جهڙو آهي. انڪار جي هڪڙي صورت ٻي صورت کان سخت نہ هوندي آهي.

الله تعاليٰ نبوت جي دليلن کي دائمي حيثيت بخشي آهي ۽ ولين کي ان جي اظهار جو وسيلو بڻايو آهي. هو هميشه حضور ﷺ جن جي آيتن، دليلن ۽ سچائيءَ کي ظاهر ڪندا رهندا آهن، جو ڄڻ تہ عالم جا والي آهن ۽ سندن ئي ذات جا فرمانبردار آهن، ۽ نفس جي پيرويءَ کان بہ آزاد آهن. انهن جي برڪت سان آسمان مان مينهن وسندو آهي. انهن جي باطن جي صفائيءَ جي صدقي زمين مان نباتات نڪرندا آهن ۽ انهن جي ڌيان ڏيڻ سان مسلمان ڪافرن تي فتح حاصل ڪندا آهن.

انهن ولين مان چار هزار روپوش آهن. اهي هڪ ٻئي کان واقف نہ آهن ۽ پنهنجي باطن جي خوبيءَ کان بہ واقف نہ آهن. هو هر حال ۾ لڪل رهندا آهن. انهن لاءِ نبوي حديثون به موجود آهن. ولين سڳورن جا قول به لڳاتار موجود آهن. الله تعاليٰ جو شڪر آهي. جو مون کي هن معاملي ۾ چٽي خبر آهي. بست ۽ ڪشاد جا صاحب ۽ الله جي درگاهه جا پهريدار ٽي سؤ آهن. ۽ "اخيار" سڏبا آهن. چاليهہ ٻيا آهن. جن کي "ابدال" سڏبو آهي. ست ٻيا آهن. جيڪي "ابرار "مشهور آهن. چار ٻيا آهن جن کي "اوتاد" سڏيندا آهن. ٽي ٻيا آهن جيڪي "نقيب" سڏبو آهن. ۽ هڪ ٻيو آهي جنهن کي "قطب يا غوث"

سڏبو آهي. اهي سڀ هڪ ٻئي کي سڃاڻندا آهن ۽ ڪاروبار ۾ هڪ ٻئي جي اجازت جا محتاج هوندا آهن. هن باري ۾ ڪافي حديثون ۽ روايتون آهن. حقيقت وارا هن ڳاله جي سچائيءَ تي متفق آهن. هتي مقصد اهو ناهي، تہ ان ڳاله جي ڊگهي سمجهاڻي ڏني وڃي. عام اعتراض اهو آهي، تہ جڏهن هو هڪ ٻئي کي ڄاڻندا سڃاڻندا آهن ۽ انهن مان هرهڪ ولي آهي. تہ هنن سڀني کي پنهنجي پڇاڙيءَ کان مطمئن ۽ بي نياز هئڻ گهرجي، ليڪن اها ڳالهہ محال آهي، تہ ولايت جي پڇاڙي کان اطمينان ڏياري ڇڏي. جيڪڏهن اهو نيڪ آهي تہ مومن کي پنهنجي ايمان جي خبر هوندي آهي، پر هو مطمئن ۽ بي نياز نہ هوندو آهي. اهو به روا آهي تہ ولي کي پنهنجي ولايت جو پتو هوندو آهي ۽ هو مطمئن ۽ بي نياز نہ هوندو آهي. اهو تي سگهي ٿو. تہ الله تعاليٰ ڪرامت جي ڪري ولايت جو پتو هوندو آهي ۽ هو مطمئن ۽ بي نياز نہ هوندو آهي. اهو تي سگهي ٿو. تہ الله تعاليٰ ڪرامت جي ڪري وليت جو پنج هوندو آهي ۽ هو مطمئن ۽ بي نياز نہ هوندو تائين ان جي صورتحال ۽ مخالفت کان بچڻ جو سوال آهي. تيستائين مشائخن ۾ به اختلاف آهي. ۽ مون اختلاف جو سبب

هڪ جماعت انهن چار هزار روپوشن ولين جي باري ۾ ولايت جي معرفت کي روا نٿي سمجهي. ٻي جماعت ولايت جي معرفت جي قائل آهي. فقه ۽ ڪلام وارن ۾ ب ڪجه قائل آهن ۽ ڪجه ناهن. ابو اسحاق سفرائني ۽ ڪجه اڳين درويشن جي جماعت جو هي عقيدو آهي. تر وليءَ کي پنهنجي ولايت جو پتو نه هوندو آهي. استاد ابوبڪر بن فورڪ ۽ ڪجه اڳين درويشن جو خيال آهي تر ولي پاڻ کي ولي سمجهندو آهي. مان چوان ٿو. تر جيڪڏهن ولي پاڻ کي ولي ڄاڻندو. تر ان ۾ ڪهڙو نقصان يا مصيبت آهي؟ هن جماعت جو قول آهي. تر پاڻ کي ولي سمجهي. غرور ۾ گرفتار ٿي سگهي ٿو. ۽ ولايت جو شرط حق جي حفاظت آهي ۽ جڏهن ڪو آفت کان محفوظ رهندو. تر ولايت جي لائي نه ٿي سگهي ٿو. عام ڳاله آهي. اها ڪهڙي ڳاله آهي جو ڪو ولي هجي. ان کي ڪرامتون ۽ نه ٿيڻ جهڙيون ڳالهيون ظاهر ٿين ۽ هو پاڻ ڪرامت کان بي خبر هجي. ڪي ماڻهو هڪ جماعت جي ۽ ڪي ماڻهو ٻي جماعت جي پيروي ڪانهيون آهن. انهن جي ڪ

معتزله ڪنهن ٻانهي جو خاص هجڻ يا ڪرامت جا منڍ کان ٿي منڪر آهن. ولايت جو بنياد ئي ڪرامت ۽ خصوصيت واري ڳاله تي آهي. هو چوندا آهن. تہ جيڪڏهن مسلمان خدا جي حڪمن جي پيروي ڪندا. تہ سڀ اوليا <sup>ع</sup> ٿيندا. جيڪو خدا جي حڪمن مطابق ايمان قائر ڪري. خدائي صفتن ۽ الله تعاليٰ جي ديدار جو منڪر هجي. مومن لاءِ دوزخ ۾ داخل ٿيڻ کي جائز سمجهي. شرعيت کي ڪتابن جي نازل ٿيڻ جي واسطي کان سواءِ عقل جي ڪسوٽي تي پرکي. اهو ولي هوندو آهي. اهو نيڪ آهي. تہ سڀني مسلمانن وٽ هو ولي نہ هوندو آهي پر شيطان جو ولي هوندو آهي. معتزله چون ٿا. تہ جيڪڏهن ولايت لاءِ ڪرامت واجب هجي ها. تہ هر هڪ مومن کان ڪرامت ظاهر ٿئي ها. ڀو تہ سڀ مسلمان ايمان ۾ شريڪ آهن. جيڪڏهن اصول جو اشتراڪ موجود آهي تہ فروع جو اشتراڪ به موجود هئڻ گهرجي. وري چون ٿا، تہ موندو آهي. يا ڪرامت واجب هجي ها. تہ هر هڪ مومن کان ڪرامت ظاهر ٿئي ها. ڀو تہ سڀ مسلمان ايمان ۾ شريڪ آهن. جيڪڏهن اصول جو اشتراڪ موجود آهي ته فروع جو اشتراڪ به موجود هئڻ گهرجي. وري چون ٿا، تہ مومن ۽ ڪافر ٻنهي لاءِ ڪرامت روا آهي. مثلاً جيڪڏهن سفر ۾ ڪو بکيو آهي ۽ ان لاءِ ڪو ميزبان (کارائيندڙ) سامهون لچي وڃي، يا ڪرئي ٿيڪر ماندو آهي. ۽ ان کي ڪو سواري جو جانور ملي وڃي. جيڪڏهن ممڪن هجي. تہ سفر هڪ رات ڪنجي وڃي ته پيغمبر ﷺ جي مئدو آهي ۽ ان کي ڪو سواري جو جانور ملي وڃي. جيڪڏهن ممڪن هجي. ته سفر هڪ رات ڪنجي وڃي ته پيغمبر ﷺ جي ماندو آهي. ۽ ان کي ڪو سواري جو جانور ملي وڃي. جيڪڏهن ممڪن هجي. ته سفر هڪ رات ڪندي وڃي تو پيغمبر ﷺ جي ماندو آهي. ۽ ان کي ڪو سواري جو جانور ملي وڃي. جيڪڏهن ممڪن هجي. ته سفر هڪ رات ڪنهي وڃي ته پيغمبر ﷺ جي مندو آهي ۽ ان کي ڪو سواري جو جانور ملي وڃي. جيڪڏهن ممڪن هجي. ته سفر هن پا پي ڪرڻي تي سگهر ڪنهي وڃي تو پيغمبر آه جي مندي جي اردي جي موقعي تي خدا پاڪ آهو نہ چوي ها: و تحمل اثقالڪر الئي بلدلَس

معتزله ڪُوڙا آهن، ڇو تہ خدا تعاليٰ جو فرمان آهي: سبحان الذي اسرايٰ بعبده ليلاً من المسجد الحرام الي مسجد الاقصي الذي بَارَڪنا حَولَــهُ. "اها ذات پاڪ آهي جنهن پنهنجي ٻانهي کي رات جي وقت سير ڪرايو. بيت الحرام (ڪعبي) کان مسجد اقصيٰ تائين. جنهن جو ماحول برڪت سان ڀريل آهي". بار کڻڻ ۽ مڪي کان وڃن لاءِ اصحابن جي گڏ ٿيڻ جو مطلب هي هو. تر هيءَ هڪ خاص ڪرامت هئي. عام ڪرامت نہ هئي. جيڪڏهن ڪرامت سان سمورا مڪي وڃن ها. تر عام تي وڃي ها ۽ غيب وارو ايمان عيني ايمان تي وڃي ها. ۽ غيبي ايمان جا سمورا حڪر لهي وڃن ها.

ايمان عام هوندو آهي. ان ۾ تابعدار ۽ گنهگار سڀ شامل هوندا آهن. ولايت هڪ خاص شيءِ آهي. الله تعاليٰ جو حڪر عام هو. تنهنڪري پيغمبر کي جن کي سڀني سان گڏ بار کڻڻ جو حڪم ڏنو. جڏهن خاص حڪر جو وقت آيو. تڏهن پنهنجي پيغمبر کي هڪ رات ۾ مڪي کان بيت المقدس تائين پهچايو ۽ اُتان قاب قوسين جي مقام تي آندو. ۽ دنيا جي ڪنڊ ڪرڇ ڏيکاري ڇڏي. جڏهن واپس آيا ٿڏهن ڪافي رات باقي هئي. مطلب تد ايمان جو مقام عام آهي ۽ ولايت جو خاص خصوصيت جو انڪار اجائي بحث آهي. شاهي درٻار ۾ چوڪيدار. دربان. اردلي ۽ وزير سڀ هوندا آهن. نوڪر هجڻ جي حيثيت ۾ سڀ برابر هوندا آهن. مگر درجو سڀني جو الڳ هوندو آهي. اهڙيءَ طرح حقيقت ۾ سڀ مومن هڪ جهڙا هوندا آهن. پر ڪي گنهگار. ڪي عبادت ڪندڙ. ڪجھ عالم عابد ۽ ڪجھ جاهل ۽ سست هوندا آهن. ظاهر آهي. تر خصوصيت جو انڪار، هر شيءَ جي منڪر هجڻ وانگر آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

(فصل -2)

مشائخ سڳورن ولايت جي حقيقت جون ڪجھ رمزون بيان ڪيون آهن. مان انھن جو تت (اختصار) بيان ڪريان ٿي. جيئن پڙهڻ وارا فائدو وٺي سگھن. انشاءُ الله تعالئي.

حضرت ابو علي جرحاني فرمايو: الولي هو الفاني في حاله و الباقي في مشاهدة الحق كر يكن له عن نفسه اخبار ولامع غير الله قرار. "ولي اهو آهي جيكو پنهنجي حال ۾ فنا هجي ۽ الله جي مشاهدي ۾ باقي رهي. كيس پنهنجي ذات جي خبر به نه هجي ۽ هو خدا جي ذات كان سواءِ كنهن به شيءِ سان قلب جو قرار حاصل كري نه سگهي". بانهو هميشه پنهنجي ذات جي باري ۾ گفتگو كندو آهي. پنهنجي ذات فنا ٿيڻ جي حالت ۾ پنهنجي متعلق ذكر كرڻ جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. غير الله سان نسبت ركي دل جو حال بيان كرڻ دوست جي راز فاش كرڻ وانگر آهي. دوست جو راز كنهن ٻئي جي حوالي كري نٿو سگهجي. ان كان سواءِ الله جي مشاهدي واري حالت ۾ پنهنجي متعلق ذكر كرڻ جو سوال ئي غير ڏانهن نظر به كچي نه سگهجي دان كان سواءِ الله جي مشاهدي واري حالت ۾ غير ڏانهن نظر كڻي نٿي سگهجي. جڏهن غير ڏانهن نظر به كچي نه سگهي ته پوءِ غير كان قلب جو قرار ڳولڻ بي معنيٰ آهي.

حضرت جنيد رح جو قول آهي: الولي ان لايكون لـه خوف لأن الخوف ترقب مكروه يحل في المستقبل و انتظار محبوب يفوت في المستانف و الوالي ابن وقته ليس له وقت مستقبل فيخاف شيئاً كاما لاخوف لـه رجاءً لـه. لأن الرجاء انتظار محبوب يحصل أو مكروه يكشف وذالك في الثاني من الوقت و كذالك لايحز لان الحزن من حزوف الوقت من كان في ضيا الرضا و روضة الموافقة فان يكون له حزن قال الله تعالى ألا إن اوليا الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون. ولي أهو آهي جنهن کي ڪوبہ خوف نہ هجي. ڇو تہ خوف ان شيءِ کان ٿيندو آهي. جنهن کان دل ۾ ڪراهت هجي يا ان خيال کان ٿيندو آهي جو محبوب جيڪو سامهون آهي. اهو جدائي جي غير ۾ گرفتار ڪري نہ وڃي. ولي وقت جو صاحب هوندو آهي. هن لاءِ ڪوبہ مستقبل هراس جو سبب نہ بڻبو آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي. تہ الله جي ولين لاءِ ڪوبہ خوف ۽ ملال نہ ہوندو آهي". خوف وانگر اللہ جو ولي اميد ۾ بہ گرفتار نہ ٿيندو آهي. اميد مستقبل ۾ محبوب جي ميـلاپ جو نـالو آهي يا اها تہ مڪروہ شيءِ دور ٿي ويندي. ولي وٽ ڪوبہ اندوھ نہ ھوندو آھي ڇو تہ اندوھہ وقت جي ڪدورت مان پيدا ٿيندو آهي. جنهن جي جڳھ رضا جي جنت ۽ موافقت جو گلشن هوندي آهي. اهڙي ماڻهو لاءِ اندوه ڪٿان ايندو؟ عام ماڻهن جو خيال آهي تہ جڏهن خوف. اميد ۽ اندوھ نہ هوندا تڏهن امن هوندو. اها ڳالهہ بہ غلط آهي. ڇو تہ امن غيب جي جلوي کان محرومي ۽ وقت کان پري ڀڄڻ جو نالو آهي. اها شيءِ يعني امن جو نہ هجڻ انهن ماڻهن لاءِ فخر جو سبب هوندو آهي. جيڪي پنهنجي بشريت کان بي نياز هوندا آهن ۽ صفتن کان مطمئن نہ رهندا آهن. خوف. اميد. امن ۽ اندوه جو لإڳاپو انساني نفس سان آهي. جڏهن اهي فنا ٿي ويندا. تڏهن انسپاني رضا صفت بڻجي ويندي. رضا حاصل ٿي وڃڻ تي سالڪ ثابت قدمي واري حال ۾ اچي حالتن جي پيدا ڪندڙ (محول) ۾ فنا ٿي ويندو آهي ۽ حالتن کان منهن مـوڙي ڇڏيندو آهي. ان وقت ولايت جو ڪشف ٿيندو آهي ۽ ان جي حقيقت وليءَ جي باطن تي ظاهر ٿيندي آهي.

حضرت ابو عثمان مغربي جو قول آهي: الولي قد يكون مشهوراً ولايكون مفتوناً." ولي دنيا ۾ مشهور هوندو آهي.

مگر هو دنيا سان محبت نہ ڪندو آهي". هڪ ٻي بزرگ چيو آهي: قد يڪون مستوراً ولا يڪون مشهوراً." ولي مستور (لڪل) هوندو آهي، مشهور نہ هوندو". مطلب هيءُ آهي، تہ ولي اهو هوندو آهي، جيڪو شهرت کان پرهيز ڪندو آهي، ۽ اهو ان لاءِ جو شهرت فتنو پيدا ڪندي آهي. حضرت ابو عثمان جي قول موجب جيڪڏهن فتني جو سبب نہ بڻجي تہ شهرت روا آهي. فتني جو بنياد ڪوڙ تي آهي. الله جو ولي ڪوڙ کان پاڪ هوندو آهي ۽ پنهنجي ولايت ۾ سچو هوندو آهي. ولي ۽ جو لفظ ڪوڙي سان لڳي نٿو سگهي. ڪوڙي کان ڪرامت ظاهر نہ ٿي سگهندي آهي، ۽ فتنو ڪوڙي جي زندگيءَ مان نڪري نہ سگهندو آهي. حاصل ڪلام اهو ئي اختلاف وارو نُڪتو آهي تہ وليءَ کي پنهنجي ولايت جو علم هوندو آهي ۽ پنه علم هجڻ جي حالت ۾ هو مشهور آهي ۽ علم نہ هجڻ جي حالت ۾ مفتون آهي. تو انهيءَ جي سمجهاڻي تمام ڊگهي آهي.

چون ٿا، تہ هيڪوار حضرت ابرهير اڌم هڪ ماڻهوءَ کان پڇيو: "ڇا تون الله جو ولي بنجڻ چاهين ٿو؟ "هن جواب ڏنو: "هائو". پاڻ فرمايائين: "دنيا ۽ آخرت جي ڪنهن شيءِ سان واسطو نړ رک. پنهنجي نفس کي آجو ڪر، ۽ الله جي پاڪ ذات کي پنهنجي آڏو رک". الله تعاليٰ کان منهن موڙي. دنيا سان واسطو رکڻ فاني شيءِ ۾ ڦاسڻ جي برابر آهي. آخرت جي تمنا وري الله کان سواءِ ٻين شين کان منهن موڙڻ جي برابر آهي. فاني شيءِ فنا تي ويندي آهي، ۽ ان کان منهن موڙڻ بر ختم ٿي ويندو آهي. باقي شيءَ کان منهن موڙڻ جي برابر آهي. فاني شيءِ فنا تي ويندي آهي. ۽ ان کان منهن موڙڻ بر ناهي. وڌيڪ چيائين تي پنهنجي ذات کي خدا جي دوستيءَ لاءِ واندو ڪر. دنيا ۽ آخرت جي لام کان منهن موڙڻ ۾ به فنا ناهي. وڌيڪ چيائين تر پنهنجي ذات کي خدا جي دوستيءَ لاءِ واندو ڪر. دنيا ۽ آخرت جي لام کان پاڪ ٿي وڃ ۽ دل و جان سان خدا ڏانهن لاڙو رک. جيڪڏهن تو ۾ اهي وصفون موجود آهن. تي پوءِ ولايت جو مقام ڪري پاڪ پري ناهي.

حضرت ابو يزيد بسطامي رح کان پڇيو ويو، تہ ولي ڪير هوندو آهي؟ هن فرمايو: " ولي ان کي چوندا آهن. جيڪو الله تعاليٰ جي حڪمن تي هلي ۽ منع ڪيل شين کان منهن موڙي ". الله تعاليٰ جي دوستي نصيب ٿئي. تہ سندس حڪمن جي تعظيم دل ۾ زياده هوندي آهي ۽ منع ڪيل شين کان بدن وڌيڪ پري رهندو آهي. حضرت ابويزيد کي ڪن ماڻهن ٻڌايو. تہ فلاڻي شهر ۾ هڪ خدا جو ولي آهي. هن اُن جي زيارت جو ارادو ڪيو. جڏهن ان جي مسجد ۾ پهتو. تڏهن اهو ماڻهو گهر مان نڪري مسجد ۾ آيو. ۽ اچڻ سانَ ٿُڪ اڇليائين. هو (ابوزيد) کيس سلام ڪرڻ کانسواءِ واپس موٽي آيو. ۽ چيائين تہ ولي شرعيت جو خيال رکندو آهي. جيئن الله تعاليٰ سندس مقام برقرار رکي. جيڪڏهن اهو ماڻهو واقعي ولي چيائين تہ ولي شرعيت جو خيال رکندو آهي. جيئن الله تعاليٰ سندس مقام برقرار رکي. جيڪڏهن اهو ماڻهو واقعي ولي يويائين ته ولي شرعيت جو خيال رکندو آهي. جيئن الله تعاليٰ سندس مقام برقرار رکي. جيڪڏهن اهو ماڻهو واقعي ولي تموني سان ڪرامت جي لائق هجي ها. ان رات پيغمبر ڪ جن کي خواب ۾ ڏنائين. جن فرمايس: "اي ابويزيد، جو ڪجهـ نموني سان ڪرامت جي لائق هجي ها. ان رات پيغمبر ڪ جن کي خواب ۾ ڏنائين. جن فرمايس: "اي ابويزيد، جو ڪريه تو ڪيو. خلا توکي پنهنجي برڪتن سان نوازيندو. " ابويزيد جو چوڻ آهي ته ٻئي ڏينهن تي مون کي اهو ماڻو. جي جي نه نمان تي تي تو ڪيه ماڻي جي مي مي تي مي مي مي تي ايو مي آيو. جو تو ڪيو تي تي مي موني تي هي مي مي تو تو ڪي هو تو تو تو خيال رکي ها. پنهنجي درجي جو حق ادا ڪري ها. ۽ نيڪ

چون ٿا. تہ هڪ ماڻهو حضرت ابوسعيد وٽ آيو. هن اڳ ۾ پنهنجو کٻو پير مسجد ۾ رکيو. شيخ کيس اتان هٽائي ڪڍيو ۽ چيو تہ: "جيڪو ماڻهو دوست جي گهر ۾ داخل ٿيڻ جا آداب نٿو ڄاڻي. اهو اسان جي مجلس جي لائق ناهي."

ملحدن (بي دينن) جي هڪ جماعت صوفي سڳورن سان شامل تي وئي آهي. هن جماعت جي ماڻهن جو چوڻ آهي. تہ ايتري خدمت ڪريو. جو ولايت حاصل ٿي وڃي. جڏهن ولايت حاصل ٿي وئي. تڏهن خدمت جي ضرورت نہ سمجھيائون. اها چٽي گمراهي آهي. الله جي راھ ۾ ڪوبہ مقام اهڙو ناهي، جتي خدمت (عبادت) جو ڪوبہ رڪن خطا ٿي وڃي. هن ڳالھہ جو خدا گھريو تہ مناسب جاءِ تي پورو پورو ذڪر ڪيو ويندو.

ڪرامت جو ثبوت

ڪرامت هڪ عادت جي خلاف صفت آهي. جيڪا شرعي تڪليف جي دائري ۾ رهي وليءَ جي هٿان ظاهر ٿيندي آهي. اهو خدا جو مرد بہ ولي هوندو آهي. جو خدا جي عطا ڪيل علم جي وسيلي. دليلن سان سچ کي ڪوڙ کان جدا ڪري سگهي. ڪن اهل سنت و الجماعت جي ماڻهن جو خيال آهي. تہ ڪرامت ٿي سگهي تي مگر معجزي جي حد تي نٿي پهچي. مثلاً هو چون ٿا. تہ عادت جي ابتڙ دعائن جو قبول ٿيڻ وغيره ڪرامت جي حد کان ٻاهر آهي. مان چوان ٿو. تہ

جيڪڏهن ڪنهن وليءَ جي هٿان. شرعيت جي دائري ۾ رهندي. عادت جي ابتڙ ڪا ڪرامت ظاهر ٿئي. تد ان ۾ ڪهڙي شيء اعتراض جهڙي آهي؟ جيڪڏهن ان جو اهو جواب ڏين. تد ڪرامتون بيشڪ هندن کان ظاهر ٿينديون آهن ۽ تقدير جي مطابق هونديون آهن مگر اها ڳالهي نبوت جي درجي ۾ دخل اندازي آهي ۽ نبين جي خصوصيتن جو انڪار آهي. ظاهر آهي. تد اهو دليل به غلط آهي. ولي ولي هوندو آهي ۽ نبي نبي. ان ۾ ڪنهن به مشابهت جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي جنهن کان پرهيز ڪئي وڃي. پيغمبرن جو مان ۽ مرتبو سندن عالي همتي ۽ وڏي پاڪبازي جي ڪري هوندو آهي. اهو معجزي. ڪرامت يا عادت جي ابتڙ ڪر ڪرڻ جي ڪري نہ هوندو آهي. بنيادي طور تي سڀ معجزا هڪ جهڙا هوندا آهن ۽ درجن ۾ هڪڙي کي ٻئي تي فضيلت حاصل تي سگهي ٿي. جيڪڏهن عادتن جي ابتڙ ٿيندڙ ڪمن ۾ هڪجهڙائي آهي تڏهن ب نبين ۾ درجي جو فرق موجود آهي. پوءِ ولين جي ڪرامتن جو ظاهر ٿيڻ روا ڇو نه سمجهيو وڃي؟ نبين جو مرتبو ولين کان وڌيڪ آهي. جڏهن معجزو يا عادت جي ابتڙ ڪر. نبين لاءِ خصوصيت ۽ مرتبي جو سبب ناهي ته ولين جي هو نزلي کان يو ظاهر ٿيڻ نبين جي مقابلي ۾ سندن خصوصيت جو ظاهر ٿيڻ روا ڇو نه سمجهيو وڃي؟ نبين جو مرتبو ولين کان بهين ۾ درجي جو فرق موجود آهي. پوءِ ولين جي ڪرامتن جو ظاهر ٿيڻ روا ڇو نه سمجهيو وڃي؟ نبين جو مرتبو ولين کان وڌيڪ آهي. جڏهن معجزو يا عادت جي ابتڙ ڪر. نبين لاءِ خصوصيت ۽ مرتبي جو سبب ناهي ته ولين جي هان ڪرامتن سگهندا؟ جيڪو به عقل وارو هن دليل کي سمجهنو. ان جي دل مان يتين سان هر شڪ شبهو دور ٿي ويندو. جيڪڏهن ڪنهن جي خل بين جي مقابلي ۾ سندن خصوصيت جو سبب ڪيئن بڻجي سگهندو؟ هو نبين جي برابري ڪيئن ڪري سگهندا؟ جيڪو به عقل وارو هن دليل کي سمجهندو. ان جي دل مان يتين سان هر شڪ شبهو دور ٿي ويندو. جيڪڏهن ڪنهن جي دل ۾ اهو خيال آيو. تہ ولي ڪرامتن ڏيکارڻ سان نبوت جي دعوا به ڪري ٿو سگهي. ته اها ڳالهه محال آهي. ڪنهن جي وي ني جو شرط سچو آهي. حقيت جي خلاف دعوا ڪرڻ سراس ڪرڙ آهي ۽ ڪرڙو ولي نه ٿيندو آهي. وليء لاءِ نبوت جي دور هي معرو پر دست اندازي ڪرڻ وانگر آهي ۽ اهو ڪر آهي ۽ ڪرڙو ولي نه ٿيندو آهي. وليء لاءِ نبوت

ڪرامت ڪنهن فرمانبردار مومن کان سواءِ ظاهر ن ٿيندي آهي. ڪوڙ عبادت نه پر گناهه هوندو آهي. انهيءَ لحاظ کان ڏنو ويو. ته الله جي وليءَ جي ڪرامت نبوت جي حجت جي ثبوت مطابق هوندي آهي. فقط نڪته چيني سان معجزي ۽ ڪرامت ۾ شڪ ڪرڻ ثابت نه ٿيندو. پيغمبر که جن معجزن سان نبوت کي ثابت ڪيو. الله جو وليءُ ڪرامت سان نبوت جي ثابتي سان گڏ پنهنجي ولايت کي به ثابت ڪندو آهي. وليءُ ولايت جي نالي ۾ اهوئي چوندو آهي جيڪو نبوت جي زور سان نبي چوندو آهي. وليءَ جي ڪرامت نبيءَ جي عين معجزي مطابق هوندي آهي. وليءَ ڪرامت سان نبوت نبيءَ جي صداقت تي پڪو ٿيندو آهي ۽ شڪ شبهي جي گنجائش نه رهندي آهي. وليءَ جي ڪرامت ڏسي مومن جو ايمان

نبي ۽ ولي جي دعوت ۾ ڪاب شيءِ متضاد نہ ٿيندي آهي. جيڪا هڪ جو انڪار ڪري حقيقت ۾ ولايت نبوت جي تائيد هوندي آهي. جهڙي طرح شرعيت ۾ ورثي جي معاملي ۾ هڪ جماعت جا سڀ ماڻهو گڏجي يڪرا ۽ دعوا ڪندا آهن. تڏهن هڪ ماڻهوءَ جي حجت جو ثبوت سڀني تي هڪجهڙو ٿيندو آهي. جيڪڏهن دعوا متضاد هوندي آهي تہ هڪ فيصلو ٻئي لاءِ حجت بغجي نہ سگهندو آهي. معجزي جي دليل سان نبي نبوت جي دعوا ڪندو آهي. ۽ ولي ڪرامت جي بنياد تي ان جي تصديق ڪندو آهي. بنهي ۾ ڪوبه شڪ شبهو ڪونهي. والله اعلم بالصواب.

#### معجزي ۽ ڪرامت جو فرق

اهو ثابت تي چڪو آهي. تر ڪُوڙا دعوا ڪندڙ مئجزو يا ڪرامت ظاهر ڪري نٿا سگهن. هاڻي انهن ٻنهي جو فرق بيان ڪرڻ ضروري آهي جيئن ڳاله صاف ۽ چٽي تي وڃي. معجزي جو خاص شرط اهو آهي تہ ظاهر هجي. ڪرامت لاء وري لازمي آهي تہ لڪل هجي. ڇو تہ معجزي جو نتيجو ٻين لاءِ هوندو آهي ۽ ڪرامت جو نتيجو وري ڪرامت واري لاء هوندو آهي. ان کانسواء معجزي ڏيکارڻ واري کي معجزي جي خبر هوندي آهي . ولي کي اها خبر نه هوندي آهي تہ ظاهر ٿيڻ وارو ڪر ڪرامت آهي يا استدراج. نبي خدا جي حڪر سان شرعيت ۾ دخل اندازي ڪندو آهي ۽ خدا جي حڪر سان ئي ان کي ترتيب ڏيڻ سان استدراج. نبي خدا جي حڪر سان شرعيت ۾ دخل اندازي ڪندو آهي ۽ خدا جي حڪر سان ڪوئي حيلو نه هوندو آهي. ڇو تہ ولي جي ڪرامت ڪنهن به حالت ۾ نبي جي شرعيت جي ابتڙ نه ٿي سگهندي آهي. ڪوئي حيلو نه هوندو آهي. ڇو تہ ولي جي ڪرامت ڪنهن به حالت ۾ نبي جي شرعيت جي ابتڙ نه ٿي سگهندي آهي. ويڪڏهن ڪوئي چوي. تہ اوهان جي قول موجب معجزو عادت جي ابتڙ آهي ۽ نبي جي سرعيت جي ايتر نه ٿي هوندي آهي. پره

معجزي جي حقيقت جي ثابتي. ڪرامت جي حقيقت جي دليل کي خودبخود ڪاٽي ڇڏيندي آهي. مان چوان ٿو. تہ هي معاملو اهڙو نہ آهي. ولي جي ڪرامت نبيءَ جي معجزي وانگر (همشڪل) هوندي آهي. ٻيئي ساڳيءَ طرح هڪ نہ ٿيندڙ ڪر (اعجاز) ظاهر ڪندا آهن. ۽ اعجاز ڪڏهن بہ اعجاز جي ابتڙ نہ ٿيندو آهي. يعني انڪار نہ ڪندو آهي.

جڏهن '(سڳوري صحابي) حضرت خبيب کي مڪي جا ڪافر سوليءِ تي لٽڪائي رهيا هئا. تڏهن پيغمبر ﷺ جن (مديني ۾) مسجد نبوي ۾ ويٺي کيس ڏسي ورتو، ۽ اصحاب سڳورن کي به ٻڌايو. الله تعاليٰ حضرت خبيب رض جي اکين تان پردا لاهي ڇڏيا ۽ حضور ﷺ جن کي اُتان ڏسي سلام ڪيائين. حضور ﷺ جن سلام ورتو ۽ خير جي دعا ڪئي. حضرت خبيب رض ڪعبي جي پاسي ڏي منهن ڪيو. ان وقت حضور ﷺ جن مديني ۾ هئا. ۽ حضرت خبيب رض کي ڏنائون. اهو عادت جي ابتڙ معجزو هو. حضرت خبيب رض حضور ﷺ جن کي مڪي مان ڏنو. هيءَ سندس ڪرامت هئي. اهو غيب وارو ديدار به عادت جي ابتڙ هو. مڪان يا وقت (زمان) جي پري هجڻ ۾ ڪوب فرق ڪري نٿو سگهجي. حضرت خبيب رض جي ڪرامت اهڙي حالت ۾ ظاهر ٿي. جڏهن هو مڪان جي پري هجڻ ۾ ڪوب فرق ڪري نٿو سگهجي. حضرت خبيب رض جي ڪرامت اهڙي حالت ۾ ظاهر ٿي، جڏهن هو مڪان جي لحاظ کان حضور ﷺ جن کان پري هو. ان کان پوءِ ڪن بزرگن جي هٿان اهڙيون ڪرامتون ظاهر ٿيون آهن. جيڪي وقت (زمان) جي لحاظ کان حضور ﷺ جن کان پري هو. ان کان پوءِ ڪن بزرگن جي آهي ۽ ظاهر دليل آهي. تر ڪرامت پيغمبر جي معجزي جي تصديق تر ڪري. تيستائين کيس ڪرامت ئي نہ چئي سگهبو. جيڪڏهن ڪرامت اهڙي ماڻهوءَ جي هٿان ظاهر ٿئي. جيڪو وقت (زمان) جي لحاظ کان به حضور ﷺ جن کان پري هئا. اهو فرق چٽو آهي ۽ ظاهر دليل آهي. تر ڪرامت پيغمبر جي معجزي جي تصديق تر ڪري. تيستائين کيس ڪرامت ئي نہ چئي سگهبو. سگهبو. حقيقت ۾ ڪرامت اهڙي جي هٿان ظاهر ٿئي. جيڪو عبادت ڪندڙ ۽ ايماندار نه هجي تر ان کي پر ڪرامت سڏي نه مي عبي ني ني مي منهوءَ جي هٿان ظاهر ٿئي. جيڪو عبادت ڪندڙ ۽ ايماندار نه هجي تر ان کي به چرامت سڏي نه معهبو. حقيقت ۾ ڪرامت اهڙي آهي. ولي مي حو هو غير معمولي معجزو آهي. سندن شرعيت دائمي آهي ۽ جي معادن ني نه جي سگهبو

هتي حضرت ابراهير خواص رح جو هڪ واقعو ذڪر ڪرڻ جي لائق آهي. سندس چوڻ آهي: "مان پنهنجي عادت موجب اکیلائپ اختیار کرڻ جي لحاظ کان جهنگ ۾ ويس. جهنگ جي کنڊ مان هڪ ماڻهو ظاهر ٿيو ۽ مون سان کچهري کرن چاهيائين. مون کيس ڏٺو منهنجي دل ۾ کراهت پيدا ٿي". هن چيو: "اي ابراهيم پريشان نہ ٿي. مان هڪ عيسائي راهب آهيان ۽ روم جي پسگردائي وارن ڳوٺن کان آيو آهيان. مون کي فقط تنهنجي ڪچهـري جو خواهش آهي". جڏهن اها خبر پئي تہ هو ڌاريو آهي. تڏهن منهنجي دل کي ڪجهہ تسڪين آئي ۽ ساڻس ڪچهري ڪرڻ جو بـار هلڪو ٿيو. مون چيس ته اي راهب. مون وٽ کاڌو پيٽو ڪونهي. توکي تڪليف ٿيندي. هن جواب ڏنو: اي ابراهيم. افسوس آهي تون دنيا ۾ ايترو مشهور آهين پر اڃا تائين توکي کاڌي پيتي جي ڳڻتي آهي. ابراهير راهب جي عقل واري ڳالهائڻ ۽ سٺي ڪلام تي تعجب کاڌو ۽ آزمائش طور ساڻس ڪچهري ڪرڻ تي راضي ٿيو. تہ جيئن سندس دل ڪشادگي ۽ درجو ڏسي سگهي. ست ڏينهن ۽ راتيون پنڌ ڪرڻ کان پوءِ راهب تي اڇ جو غلبو ٿيو. هو بيهي رهيو ۽ چيائين: اي ابراهيم. دنيا ۾ تنهنجي نالي جو ايڏو ڍنڍورو آهي. توکي خدا تعالئ جي درگاه ۾ جيڪا حيثيت آهي ان کي ڪبر ۾ آڻي ڪجهہ ڪر. مان اچ جي تڪليف سهي نٿو سگهان. ابراهيم سجدي ۾ مٿو رکي دعا گهري: منهنجا مولئ مون کي هن ڪافر آڏو ذليل ٿيڻ کان بچاءِ. هن کي ڌارئي هجڻ جي باوجود مون لاءِ سٺو عقيدو (خوش فهمي) آهي. منهنجا مولئ هن جي انهيءَ عقيدي ۾ فرق نہ اچڻ ڏي. انهيءَ دعا گهرڻ کان پوءِ ابراهيم سجدي مان مٿو کنيو تہ سندس آڏو هڪ ٿالهہ پيو هو جنهـن ۾ . ٻ مانيون ۽ شربت جا ٻ پيالا رکيا هئا. ٻيئي ڄڻا کائي پي اڳتي هليا. ست ڏينهن ۽ راتيون گذري ويا. ابراهير خيال ڪيو ته هاڻي انهي عيسائي جي آزمائش وٺڻ گهرجي تہ جيئن کيس پنهنجي منزل نه هجڻ جو احساس ٿئي. ۽ هو ٻيهر امتحان وٺڻ جو ارادو نہ ڪري. کيس چيائين: اي عيسائي راهب. هاڻي تنهنجو وارو آهي. تون پنهنجي رياضت جو ڦل ڏيکار. هن به زمين تي مٿو رکيو ۽ ڪجھ چيو: هڪ ٿاله آڏو آيو. جنهن ۾ چار مانيون ۽ شربت جا چار پيالا رکيل هئا. ابراهيم عجب ۾ پئجي ويو ۽ ڏاڍو پريشان ٿيو. پنهنجي حال کان نا اميدي جي حالت ۾ چيائين: "مان نه کائيندس. اهو کاڌو هڪ ڪافر جي هٿان ظاهر ٿيو آهي. جيڪو منهنجي مدد لاءِ پيش ڪري رهيو آهي". راهب بہ کائڻ لاءِ زور ڀريو. ابراهيم چيو:

"مان اهو کاڌو کائي نٿو سگهان. حقيقت ۾ اها ڳالهہ تنهنجي وس کان ٻاهر آهي. مون کي حيرت آهي. مان ان کي ڪرامت تسليم نٿو ڪريان. ڇو تہ ڪرامت ڪافر جي هٿان ظاهر ٿي نہ سگهندي آهي. جيڪڏهن تنهنجي طرف کان امداد سمجهي قبول ڪندس تہ پوءِ پاڻ کي سچ جي دعوا ڪندڙ ڪيئن سمجھندس؟" راھب وري چيو: تون اھو کاڌو کاءً. مان توکي ٻن شين جي خوشخبري ٿو ڏيان. هڪ تہ مان مسلمان ٿو ٿيان (شهادت جو ڪلمو پڙهيائين) ۽ ٻي اها تہ اللہ جي درگاھ ۾ توكي وڏو درجو حاصل آهي". هن پڇيو تہ اهو ڪيئن؟ جواب ڏنائين: "اسان واقعي اهڙيون شيون (كرامتون) كري نٿا سگهون. مان توکان شرم محسوس ڪري. سجدو ڪيو هو ۽ دعا گهري هئي تہ اي الله پاڪ جيڪڏهن حضرت محمد ﷺ جن جو دين سچو ۽ تو وٽ پسند ڪيل آهي. تہ مون کي ٻہ مانيون ۽ شربت جا ٻہ پيالا عطا ڪر ۽ جيڪڏهن ابراهيم خواص بہ سچ پچ ولي آهي تہ ٻيون ٻہ مانيون ۽ شربت جا ٻہ پيالا هن لاءِ بہ عطا فرماءِ. سجدي مان مٿو کنيم تہ اهو تالهہ موجود ڏٺر ". ابراهيم اهو کاڌو نوش کيو. راهب نوجوان هو ۽ دين جي بزرگن وارو درجو حاصل کيائين. حقيقت ۾ اهو هڪ خاص معجزو هو. جيڪو ڪرامت جي صورت ۾ ظاهر ٿيو. اهو ناممڪن آهي جو هڪ نبيءَ جي غير حاضري ۾ ڪو عام ماڻهو نبوت جو دليل پيش ڪري سگهي ۽ وليءَ جي غير حاضري ۾ ڪوئي غير ولي ڪرامت جو حقدار بڻجي وڃي. حقيقت ۾ ولايت جي انتها نبوت جي ابتدا جي برابر آهي. اهو راهب فرعون جي جادوگرن وانگر مخفي طور تي ايمان وارو هو. ابراهيم نبوت جي اعجاز (معجزه) جي سچائي ثابت ڪئي. راهب بـ نبوت جي سچائي ۽ ولايت جي عزت چاهيندڙ هو. خدا تعالىٰ كيس به مقصد جي دولت عطا كئي. اهوئي وليءَ جي كرامت جي نبيءَ جي معجزي ۾ فرق آهي. هن باري ۾ گهڻو ڪجه لکي ٿو سگهجي مگر ڪتاب ۾ گنجائش ناهي. ان کان سواءِ اوليائن لاءِ ڪرامت جو ظاهر ڪرڻ ب ڪرامت آهي ۽ ان لاءِ اخفا (مخفي رکڻ) شرط آهي. ان کي ظاهر ڪرڻ روا ناهي. منهنجي مرشد جو قول آهي. تہ جيڪڏهن کو ولي ولايت کي ظاهر ڪري ۽ دعويدار ٿئي، تہ اها ڳالھہ ان جي حال جي صحت لاءِ نقصانڪار آهي. اهو اظهار ڪرڻ تكبر ۾ به شامل آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

# خدائی دعوا کندڙن جا معجزا

وڏن مشائخن ۾ اهل سنت والجماعت جي سڀني ماڻهن جو انهيءَ ڳالهہ تي اتفاق آهي. تہ عادت جي ابتڙ معجزا ۽ ڪرامتون ڪافرن جي هٿان بہ ظاهر ٿي سگهن ٿيون. جيئن شڪ شبهي جا سبب ختر ٿي وڃن ۽ انهن جي ڪوڙي هجڻ لاءِ ڪو شڪ نہ رهي. انهن ڳالهين جو ظاهر ٿيڻ ئي ڪوڙ کي ثابت ڪندو آهي. مثلاً فرعون کي چار سؤ سال عمر ملي ۽ ان ساري عرصي ۾ کيس ڪابہ بيماري نہ ٿي. پاڻي سندس پٺيان مٿي چڙهي ويندو هو ۽ هو بيهندو هو تہ پاڻي بہ هيٺ ٿي بيهي زهندو هو. پاڻي سندس رفتار موجب هلندو هو. انهن سڀني ڳالهين جي باوجود ڪنهن بہ عقل واري لاءِ سندس خدائي جي دعوا هجڻ ۾ ڪو شڪ ناهي. ڇو تہ هوش وارا ڄاڻن ٿا تہ خدا تعاليٰ جي پاڪ ذات مجسم (جسم واري) ۽ مرڪب (گَذَيل) ٿي نٿي سگهي. اهڙيءَ طرح شداد (ارَم واري) ۽ نمرود جي باري ۾ عقل کي حيرت ۾ وجهندڙ ڳالهيون مشهور آهن. پختين روايتن موجب اهو به چئي سگهجي ٿو. ته قيامت جي ويجهڙائي ۾ دجال ظاهر ٿيندو ۽ خدائيءَ دعوا ڪندو. سندس بنهي هٿن تي ٻ جبل هوندا. هڪڙو سڄي هٿ تي ٻيو کٻي هٿ تي. جيڪو سڄي هٿ تي هوندو. اهو نعمتن جي جڳه هوندو ۽ جيڪو کٻي هٿ تي هوندو اهو. سزا ۽ عذاب جي جڳه هوندو. هو ماڻهن کي پنهنجي خدائي جي دعوت ڏيندو. جيڪو کيس نہ مڃيندو. ان کي عذاب ڏيندو. ۽ کين ماري جيئرو ڪندو. سڄي دنيا ۾ پنهنجو حڪر جاري ڪندو. جيكڏهن انهن كان وڌيك سوين كر عادت جي ابتڙ ظاهر كندو تڏهن به عقل وارا كيس كوڙو سمجهندا. عقبل وارن كي خبر آهي. تہ خدا تعاليٰ انڌو نہ هوندو آهي نہ وري گڏھ جي سواري ڪندو آهي. اهي سموريون شيون استدراج ۾ هونديون آهن. اهڙيءَ طرح نبوت جي ڪوڙي دعوا ڪندڙ بہ غير معمولي ڪمن جي نمائش نہ ڪري سگهندو آهي. مگر سندس نمائش ئي سندس ڪوڙ ثابت ڪندي آهي. جيئن سچي نبيءَ جا معجزا سندس سچائيءَ جا دليل هوندا آهن. مگر ياد رکڻ گهرجي. تہ حقيقي معنيٰ ۾ عادتن جي ابتڙ ڳالهيون ظاهر نہ ٿينديون آهن. اهي فقط اهڙي حالت ۾ ظاهر ٿينديون آهن.

136

جڏهن شڪ جو احتمال ٿيندو آهي. سچ ۽ ڪوڙ ۾ تميز ڪرڻ ۾ دقت ٿيندي آهي. اهڙي صورت نہ هجڻ جي حالت ۾ يقين سان بيعت جي اصول تي حرف ايندو. ڇو تہ طالب نہ سمجھي سگھندو آهي تہ ڪھڙو کرو ۽ ڪھڙو کوٽو آهي؟

اهو روا آهي ته ولايت جي دعوا ڪندڙ جي هٿان ڪرامت جهڙي ڪا ڳاله ظاهر تئي ۽ ظاهر ۾ ان ماڻهوءَ جا معاملا نيڪ نه هجن، ڇو ته سندس ڪرامت ظاهر ٿيڻ سان نبوت جي سچائي ثابت ٿئي ٿي ۽ الله تعاليٰ جو فضل ۽ مهرباني ظاهر ٿين ٿا. جيڪي کيس خدا جي طرفان عطا ٿيا آهن. انهيءَ ماڻهوءَ کي پنهنجي طاقت ۽ قدرت جو مظاهرو ڪرڻو نه هوندو آهي. جيڪو ماڻهو عادت جي ابتڙ ڪنهن ڳاله ظاهر ڪرڻ کان سواءِ. ايمان جي معاملي ۾ سچو هوندو. اهو عادت جي ابتڙ ڳاله ظاهر ڪرڻ سان ولايت جي معاملي ۾ به سچو هوندو، ڇو ته سندس عقيدو ولي جي عقيدي جهڙو هوندو آهي. توڙي سندس ظاهر ڪر هن عقيدي وانگر نه هوندا آهن. سندس عملن جي خرابي سندس ايمان جو انڪارڪرائيندي آهي. حقيقت ۾ ولايت ۽ ڪرامت خدا جون نعمتون آهن. اهي انسان کي محنت سان نه ملنديون آهن. انساني محنت هدايت جي حقيقت ۾ دي جي خري آهن. هوندا آهن. انهي محنت سان نه ملنديون آهن. انساني محنت هدايت جي

مان اڳ ۾ ئي چئي چڪو آهيان تہ ولي گناهن کان پاڪ نہ هوندو آهي. گناهن کان پاڪ ٿيڻ فقط نبوت جو شرط آهي. ان هوندي به خدا جا ولي اهڙي هر مصيبت کان بچي نڪرندا آهن، جنهن سان ولايت جو انڪار ٿي سگهي. ولايت گناه سان به پر، ايمان جي ٽٽڻ ۽ مرتد (بيدين) بڻجڻ سان ئي کسجي ويندي آهي. اهو محمد جن علي، حڪير ترمذي، جنيد, ابوالحسن نوري ۽ حارث محاسبي وارن جو عقيدو آهي. معاملات وارن بزرگن مثلاً سهيل بن عبدالله تستري، ابوسلمان دراني ۽ ابو حمدون قصا وارن جي عقيدي موجب ولايت جو شرط دائمي اطاعت آهي. ڪبيره گناه ڪرڻ سان به ولايت کسجي ويندي آهي.

مان اڳ ۾ ئي بيان ڪري آيو آهيان. تہ سڀني امامن سڳورن جو ان ڳالھ تي اتفاق آهي. تہ گناهن جي ڪري ماڻھوءَ مان ايمان نڪري نہ ويندو آهي. هڪ ولايت ٻي ولايت کان وڌيڪ نہ هوندي آهي. جڏهن سڀني ڪرامتن جو مرڪز يعني معرفت جي ولايت گناهن جي ڪري نہ کسبي آهي. تڏهن اها ڳالهہ بہ محال آهي تہ شرف ۽ برڪت ۾ گهٽ شيءِ. گناهن سان كسجي وجي. هن باري ۾ وڏن مشائخن وٽ وڏا اختلاف آهن. مان سمورا هتي آڻڻ نٿو چاهيان. هن باري ۾ تمام اهم شيءِ هي آهي. تہ يقين سان هن ڳالھ جي خبر هجي تہ ولايتِ واري کان ڪرامت ڪهڙي حالت ۾ ظاهر ٿي. صحو يا سڪر جي حالت ۾ غلبي يا تمڪين جي حالت ۾؟ صحو ۽ سڪر جي حالت جي پوري پوري سمجهاڻي حضرت ابو يزيد جي مڪتب هيٺ ڏني وئي آهي. ابو يزيد. ذالنون مصري. محمد بن حنيف. حسين بن منصور. يحييٰ بن معاذ رازي. ۽ انهن سان گڏ هڪ جماعت جو خيال آهي. تہ ولي جي ڪرامت سڪر جي حالت ۾ ظاهر ٿيندي آهي. صحو جي حالت ۾ صرف نبي جو معجزو ظاهر ٿيندو آهي. انهن ماڻهن جي خيال ۾ ڪرامت ۽ معجزي ۾ اهو فرق هوندو آهي. تہ ولي ڪرامت ظاهر ٿيڻ وقت سڪر جي حالت ۾ هوندو آهي. حال جي قبضي ۾ هجڻ سبب دعوت نہ ڏيئي سگهندو آهي. نبي جو معجزو صحو جي حالت ۾ ظاهر ٿيندو آهي. هو پنهنجي حالت تي غالب هوندو آهي ۽ ماڻهن کي دعوت ڏيندو آهي. کيس معجزي جي اظهار ڪرڻ يا مخفي رکڻ جو اختيار هوندو آهي. ولين سڳورن کي اهو مقام نہ ملندو آهي ۽ کين ڪرامت تي بہ اختيار حاصل نہ هوندو آهي. ڪڏهن ڪڏهن هو ڪرامت ظاهر ڪرڻ چاهيندا آهن. مگر ظاهر نہ ٿيندي آهي. ڪڏهن وري ڪرامت نہ چاھيندا آھن. پر ظاھر ٿي پوندي آھي. وليءَ لاءِ دعوت ضروري نہ ھوندي آھي. جيئن سندس وصفون قائم رھن. ھو لڪل رهندو آهي ۽ ان جي سچي حالت اها هوندي آهي تہ سندس وصفون فڻا پڏير هجن. پيغمبر شرعيت جو صاحب هوندو آهي ۽ ولي دل جو صاحب هوندو آهي. تنهنڪري وليءَ کان تيستائين ڪرامت ظاهر نه ٿيندي آهي. جيستائين مٿس بيخودي طاري نہ ٿيندي آهي ۽ هو پوريءَ طرح الله جي قبضي (تصوف) ۾ نہ هوندو آهي. اهڙي حالت ۾ سندس سموريوگفتگو ڄڻ تہ الله جي طرفان هوندو آهي. آدميت واري صفت ڪنهن راند روند ۾ وقت وڃائيندڙ (لاهي) يا خدا جي ياد ۾ غفلت ڪندڙ (ساهي) يا خذا جي عام ماڻهن ۾ برقرار هوندي آهي. نبي نہ لاهي هوندو آهي نہ ساهي. اها بہ حقيقت آهي تہ نبين

سڳورن کان سواءِ خدا جو مطلق ٻانهو ٻيو نہ تيندو آهي. جيستائين ولين جي بشريت قائر هوندي آهي. تيستائين هو محبوب (پردي ۾) هوندا آهن. ڪشف واري حالت ۾ وري مدهوش هوندا آهن. خدا تعاليٰ جي مهربانيءَ سان ڪشف جي حالت کان سواءِ ڪرامت جو ظاهر ٿيڻ نيڪ نہ هوندو آهي. ڇو تہ اهو وڏي ويجهڙائيءَ جو مقام آهي ۽ اهو تڏهن عطا ٿيندو آهي. جڏهن دل لاءِ پٿر ۽ سون هڪ جهڙا هوندا آهن. حقيقت ۾ اهو مقام صرف نبين سڳورن جو آهي. ٻين کي ٿوري وقت لاءِ عطا ٿيندو آهي ۽ اهو به سڪر جي حالت ۾. هڪ دفعي حضرت حارث هن دنيا کان لاڳاپا لاهي، ٻي دنيا ڏسي رهيو هو. هن چيو: مون پاڻ کي هن دنيا کان دور ڪري ڇڏيو. مون لاء ان جا پٿر. سون. چاندي ۽ مٽي هڪ جهڙا آهن. ٻئي هو. هن چيو: مون پاڻ کي هن دنيا کان دور ڪري ڇڏيو. مون لاء ان جا پٿر. سون. چاندي ۽ مٽي هڪ جهڙا آهن. ٻئي مصروف آهيان. ان کان سواءِ ڪو وسيلو ڪونهي. اڳئين مقام جي هو ۽ هي مقام جي ڪريو آهي. مظلم ۽ مصروف آهيان. ان کان سواءِ ڪو وسيلو ڪونهي. اڳئين مقام جي هوءَ ۽ هي مقام جي ڪريو آهي. مطلب تہ صحو ولين لاءِ هڪ عام ڪينيت آهي ۽ انهن جو سڪر نبين جو مقام آهي. هو سڪر جي حالت ۾ الله ڏانهن رجوع ڪندا آهن ۽ ولين لاءِ هڪ عام ڪينيت آهي ۽ انهن جو سڪر نبين جو مقام آهي. هو سڪر جي حالت ۾ الله ڏانهن رجوع ڪندا آهن ۽ جڏهن ان حالت کان موٽين آهي ۽ نهن جو سڪر نبين جو مقام آهي. هو سڪر جي حالت ۾ الله ڏانهن رجوع ڪندا آهن ۽ آهن. هن لاءِ سبحي دنيا سون هي جو سڪر نبين جو مقام آهي. هو سڪر جي حالت ۾ الله ڏانهن رجوع ڪندا آهن ۽ آهن. هن لاءِ سبحي دنيا سون هوندي آهي. حضرت شايم ۽ هو قول آهي. ذهب اينما ذهبنا و درحيثما درنا وفضة في النصاء.

استاد ابوالقاسم قشيري کان روايت آهي، تہ هڪ دفعي حضرت طائراني کان پنهنجي ابتدائي حال متعلق پڇا ڪئي وئي. حضرت طائراني چيو: "مون کي هڪ پٿر جي ضرورت هئي. سرحنس ۾ دريا ۽ جي واديءَ ۾ ڳولا ڪري رهيو هئس. جنهن پٿر کي کنيم ٿي اهو موتي بڻجي ٿي ويو ". ان جو سبب اهو هو، تہ سندس نظر ۾ پٿر ۽ موتي هڪ جهڙا هئا. اڃا بہ موتي هن لاءِ گهٽ هئا. ڇو تہ کيس انهن جي ضرورت نہ هئي.

هڪ دفعي سرحنس ۾ مون کي امام خوارزمي ٻڌايو: " ننڍي هوندي ريشم جي ڪيڙن لاءِ تُوتن جا پن ڳوليندي جهنگ ۾ ويس ۽ هڪ وڻ تي چڙهي پَن پٽڻ لڳس. شيخ ابوالفضل بن حسين اتان لنگهيو. مان توت جي وڻ تي هئس. هن مون کي نہ ڏٺو. مون ڄاتو تہ هو پاڻ کان غائب ۽ الله تعاليٰ ۾ مشغول هو. هن خوشيءَ جي حالت ۾ مٿو مٿي ڪيو ۽ چيو: "اي منهنجا موليٰ! مون کي هڪ سال کان وڌيڪ ٿيو آهي جو وارن ڪترائڻ لاءِ چانديءَ جو هڪ سڪو به عطا نہ ٿيو آهي. چا دوستن سان به ائين ئي ڪبو آهي؟" مون ڏٺو ته وڻن جا سڀ پن. ٽاريون ۽ ٿو سونا بڻجي ويا. شيخ ابوالفضل چيو: "واهر واهر. اسان جيڪڏهن اشاري سان به ڪجه چئون تہ ڄڻ وفا جي رستي هٽي وياسون. اوهان وٽ دل جي ڪشش لاءِ به زبان کلي نٿي سگهي".

حضرت شبلي متعلق مشهور آهي. تـ هن چار هزار دينار دجلا دريا ۽ ۾ اُڇلي ڇڏيا. ماڻهن پڇيس تـ اهو ڇا ڪيئي؟ هن جواب ڏنو: " پٿر کي پاڻيءَ ۾ ئي وجهڻ گهرجي". ماڻهن چيو: اوهان ڪنهن ٻئي کي ڏيو ها. فرمايائين: " خدا کان پناهـ گهرو. اهو حجاب وارو سامان جيڪو مان پاڻ لاءِ گوارا نٿو ڪريان اهو اسلامي ڀائرن جي دلين تي ڇو اڇلايان؟ خدا کي ڪهڙو جواب ڏيندس؟ ڪنهن بـ مسلمان ڀاءُ کي پاڻ کان گهٽ ڄاڻڻ اسلام ۾ روا ناهي". اهو سمورو سڪر جي حالت جو معاملو آهي ۽ ان جي سمجهاڻي اچي چڪي آهي. هتي ڪرامت جي ثابتي نظر ۾ آهي.

جنيد. ابوالعباس سياري. ابوبڪر وسطي ۽ محمد بن علي ترمذي سڀني بزرگن جو خيال آهي. تہ ڪرامت صحو ۽ تمڪين جي حالت ۾ ظاهر ٿيندي آهي. هن سڪر کي ڪوب دخل ناهي. هو چون ٿا. تہ اوليا سڳورا وقت جا حاڪر هوندا آهن. الله تعاليٰ کين دنيا کي هلائيندڙ ۽ والي بڻايو آهي. دنيا جو بندوبست سندن هٿ ۾ آهي. زندگي جي لاڳاپن جومدار سندن همٿ تي هوندو آهي. تنهنڪري اهو لازم آهي. تہ سندس راءِ کان پڪي ۽ پختي هوندي آهي. سندس دلين ۾ سڀني دلين کان وڌيڪ مهرباني جو مادو هوندو آهي. هو ڪمال جي درجي تي پهتل هوندا آهن. سندن شر ۽ مستي منڍ ۾ ظاهر ٿيندي آهي. ڪمال حاصل ڪرڻ کان پوءِ شور ۽ غوغا مانو ٿي آرام ۾ اچي ويندو آهي ۽ هو نيڪ نيڪ نموني سان ولايت جي درجي تي پهچي ويندا آهن.

صوفين ۾ مشهور آهي تہ اوتادن کي هر رات دنيا جي چوڌاري چڪر لڳائڻو پوندو آهي. جيڪڏهن ڪا جڳه نظر کان بچي ويندي آهي، تہ اتي خلل پئجي ويندو آهي. هو اهڙو اطلاع (وقت جي) قطب کي ڏيندا آهن تہ هو پاڻ توجه ڏئي سندس برڪت سان خلل يا فساد دور ٿي وڃي. عام طور تي چيو ويندو آهي، تہ هنن جي نظر ۾ سون ۽ مٽي هڪ جهڙا آهن. اها سڪر جي نشاني آهي، ۽ نظر جي ڪوتاهيءَ جو سبب آهي. ان جي ڪا اهميت ڪانهي. عزت ۽ اهميت ان ۾ آهي تہ سون کي سون ۽ مٽيءَ کي مٽي ڄاتو وڃي ۽ انهن جي شر کان پوريءَ طرح سان واقف هجي. هن قول موجب: "اي زرد اي سفيد، مون کان سواءِ ڪنهن ٻئي کي ڌوڪو ڏي". يعني اي زرد زر، سفيد چاندي. ڪنهن ٻئي کي ڌوڪو ڏيو. مان اوهان مفيد، مون کان سواءِ ڪنهن ٻئي کي ڌوڪو ڏي". يعني اي زرد زر، سفيد چاندي. ڪنهن ٻئي کي ڌوڪو ڏيو. مان اوهان کي ڏسي تڪر ۾ اچي نٿو سگهان، ڇو تہ اوهان جي شر جو مون کي پتو آهي. جيڪو سون ۽ چاندي جي بُرائيءَ کان واقف ٿيندو آهي. اهو ٻنهي کي هڪ پردو (حجاب) سمَجهندو آهي ۽ ٻنهي کي ترڪ ڪرڻ جي تلدي جي بُرائيءَ کان حقدار ٿيندو آهي. اهو ٻنهي کي هڪ پردو (حجاب) سمَجهندو آهي ۽ ٻنهي کي ترڪ ڪرڻ جي تلدي جي بُرائيءَ کان حقدار ٿيندو آهي. اهو ٻنهي کي هو تر اوهان جي شر جو مون کي پتو آهي. جيڪو سون ۽ چاندي جي بُرائيءَ کان مارث رض سڪر جي حالت ۾ چيو هو تہ سون، پٿر، چاندي ۽ مٽي سڀ هڪجهڙا آهن. حضرت ابوبڪر صديق رضي الله حقدار ٿيندو آهي. اهو ٻنهي کي هي دو تر اوهان جي نير بوندو، اهو مٽيءَ کي ترڪ ڪرڻ جي دعوت ڏيئي. ثواب جو عارث رض سڪر جي حالت ۾ چيو هو تہ سون، پٿر، چاندي ۽ مٽي سڀ هڪجهڙا آهن. حضرت ابوبڪر صديق رضي الله عدار ثيندو آهي. جي مان جي مين جي مي مان متاع ميڙڻ جي مصيبت کان واقف هو. کيس صحيح حالت جي خبر هئي. جڏهن پيغمبر ﷺ جن هن کان پڇيو: "پنهنجي ٻارن پچن لاءِ ڇا بچائي آيو آهين؟ "عرض ڪيائين تہ: "خدا ۽ خدا جو رسول

حضرت ابوبڪر دراق ترمذيء جو چوڻ آهي. تہ هڪ ڏينهن مون کي محمد بن علي چيو: "اي ابوبڪرا اڄ توکي هڪ جاءِ تي وٺي وڃبو". مون عرض ڪيو: "جيڪا سائين جي مرضي". اسان اُٿي هلياوياسون. ٿوريءَ دير کان پوءِ اسان جي سامهون هڪ ويران جهنگ هو. ڏنوسون تہ هڪ سرسبز وڻ هيٺان هڪ تخت وڃايل هو. ان جي ڀرسان هڪ پاڻيءَ جو چشمو هو. هڪ ماڻهو تخت تي ويٺو هو. حضرت محمد بن علي جي ويجهي اچڻ تي اهو ماڻهو اٿي بيٺو ۽ هن لاءِ تخت خالي ڪيائين. ٿوري ئي وقت ۾ چئني طرفن کان ماڻهن اچڻ شروع ڪيو. جڏهن چاليه. کن گڏ ٿيا تہ هن آسمان ڏانهن اشارو مگر سمجه ۾ ڪجه به نہ آيو. اسان سڀني گڏجي کاڌو. محمد بن علي ڪو سوال پڇيو. انهيءَ بزر گ جواب ۾ گهڻو ڪجه چيو. مگر سمجه ۾ ڪجه به نہ آيو. ٿوري وقت کان پوءِ اڄازت طلب ڪئي وئي. مون کي چيائين: "وڃ، توکي نيڪي نصيب تي آهي". ترمذ واپس پهچڻ تي مون کان پڃا ڪئي: "اي شيخ! اها ڪهڙي جاءِ هئي ۽ ماڻهو ڪير هو؟" فرمايائين؛ "اهو بني اسرائيل جو جهنگ هو ۽ اهو ماڻهو قطب مدار عليه هو". مون کي پيچائين: "وڃ، توکي نيڪي نصيب بني اسرائيل جو جهنگ هو ۽ اهو ماڻهو قطب مدار عليه هو". مون ٻيهر پڃا ڪئي: "اي شيخ. اسان ايتري ٿوري عرصي ۾ پني اسرائيل جو جهنگ هو ۽ اهو ماڻهو قطب مدار عليه هو". مون ٻيهر پڃا ڪئي: "اي شيخ. اسان ايتري ٿوري عرصي ۾ سرڪر جو ڪريد ذهينگ هو ۽ اهو ماڻهو قطب مدار عليه هو". مون ٻيهر پڃا ڪئي: "اي شيخ. اسان ايتري ٿوري عرصي ۾ بني اسرائيل جو جهنگ هو ۽ اهي ماڻهي قطب مدار عليه هو". عون ٻيهر پڃا ڪئي: "اي شيخ. اسان ايتري ٿوري عرصي ۾ پني اسرائيل جي جهنگ هو ۽ اهو ماڻهو قطب مدار عليه هو". عون ٻيهر پڃا ڪئي: "اي شيخ. اسان ايتري ٿوري عرصي ۾ ڪهڙو واسطو آهي؟ ۽ اهڙي ڪيئيت معلوم ڪرڻ جو ڇا مطلب آهي "؟ اهي حال جي سلامتيءَ جون نشائيون آهن. هن ۾ سرڪر جو ڪريد ذهي نهي ماڻبيان کي ننڍو (مختصر) ڪندس، ڇو تہ جيڪي هن سڀه ڪين سي ڪي خون آهن نه ۽ جو ڪي پي ڪئي. تو ڪي سائي ڏهن ۽ هن ۽ مي ويند ۽ مولي جي ڪي ۽ جو ڪي نشائيون آهن. هن ۾ سڪر جو ڪريد ذهن نهي ۽ عار ماڻ بيان کي نڍيو (مختصر) ڪندس، ڇو تہ جيڪي ڪي حيام هو نهي ۽ جي ڪي ويند جي ڪرهن سي درمن ۽ مڪي ۽ عار ماڻ بيان کي نڍيو (مختصر) ڪندس، جو تهن ڪتاب سان واسطو آهي ۽ جيڪي ڪر جي ڪري ۽ عالمن ۽ عالم جي ايڙا ورندڙ، جين مريدن کي واقنيت حاصل ٿئي. عالمن جي راحت، تحقيق ڪندڙ جي يادور ۽ عالم تين ٻي مان جي ڏهين ۾ راخانو ايوي، ۽ شڪ شبهي جي جاء ن

### (ولين سڳورن جون ڪرامتون)

ڪرامتن جي صحت عقلي دليلن سان ثابت ٿي چُڪي ۽ منطق جو ثبوت به پيش ڪيو ويو. هاڻي ضروري آهي. تم ڪتابي دليل به سامهون آندا وڃن. اهڙيون ڳالهيون به بيان ڪيون وڃن جيڪي صحيح حديثن يرموجود آهن. ڪرامتن ۽ ولايت وارن کان عادت جي ابتڙ ڳالهين ظاهر ٿيڻ لاءِ قرآن ۽ حديثن ير دليل آيل آهن. انهن جو انڪار قرآن جي نص جي انڪار وانگر آهي. پهرين ڳالهه هي آهي. ته خدا تعاليٰ قرآن ير فرمايو آهي: وَ ظَللَنا عليَڪُرُ الغَصَار َ وَ اَنزَلنا علَيَڪُرُ المَنَ والسَلويٰ: "اسان اوهان لاءِ بادلن جو پاڇو ڪيو ۽ اوهان لاءِ من ۽ سلويٰ کي نازل ڪيو". جيڪڏهن ڪو منڪر چوي. ته اهو حضرت موسيٰ عليه السلام جو معجزو هو. ته اسان چونداسون. ته اهو بلڪل نيڪ آهي. ولين سڳورن

جون ڪرامتون بہ محمد ڪرير ﷺ جن جا معجزا آهن. حضور ﷺ جن موجود نہ آهن. تنهنڪري ڪابہ ڪرامت سندن معجزو بتُنجي نہ سگهي. اسان جو چوڻ آهي. تہ جڏهن حضرت موسيٰ موجود نہ هو تہ طُور تي هليو ويو. تہ ڪڪر ۽ من و سلويٰ جو سلسلو بہ دستور موجب قائم هو. جڳھ ۽ وقت ۾ غائب هجڻ سان ڪوبہ فرق نٿو پـوي. جيڪڏهن مڪان ۾ موجود نہ هجڻ جي حالت ۾ معجزو روا نہ هو تہ وقت ۾ موجود بہ هجڻ واري حالت بہ نا رَوا ٿي نٿو سگهي.

اسان کي حضرت آصف برخيا جي ڪرامت جي خبر آهي. حضرت سليمان عليه السلام چاهيو ٿي، تر بلتيس جي اچڻ کان اڳ ۾ سندس تخت اچي وڃي. الله تعاليٰ جي مرضي به اها هئي، تہ علم وارن تي آصف جي عزت ظاهر ٿي وڃي، ۽ ماڻهو سمجهن. ته ولين سڳورن جي ڪرامت کي ظاهر ڪرڻ جائز آهي. حضرت سليمان چيو: "ڪير آهي؟ جيڪو بلتيس جو تخت سندس اچڻ کان اڳ هتي حاضر ڪري سگهندو". الله تعاليٰ فرمايو: قال عفريت من الجن آنا آتيڪَ به قبل ان تقوم َ من مفامڪَ. عفريت چيو: مان اوهان کي پنهنجي جڳه تان اُٿڻ کان به اڳ حاضر ڪري ڏيندس. حضرت سليمان چيو. "ان کان به اڳ ۾ ". آصف چيو: "اوهان کي پنهنجي جڳه تان اُٿڻ کان به اڳ حاضر ڪري ڏيندس. حضرت سليمان پريشان نه بٿيو ۽ انڪار نه ڪيائين. ۽ انهيءَ شيء کي محال به نه ڄاتي اي هر معجزو نه هو. ڇو ته آصف پيغمبر نه هو. هر حالت ۾ اها هڪ ڪرامت هئي، جيڪا آصف جي هٿان ظاهر ٿي. جيڪڏهن معجزو نه هو. ڇو ته آصف پيغمبر نه هو.

اسان کي قرآن اهو به بدائي تو، ته حضرت زڪريا جڏهن حضرت مرير وٽ آيو تي، تڏهن وٽس گهر ۾ سياري جا ۽ سياري ۾ اونهاري جا ميوا موجود هئا. پڇا ڪيائين، ته اي مريم ! اهي تولاءِ ڪٿان آيا؟ حضرت مرير جواب ڏنو هو، ته اهي الله تعاليٰ وٽان آيا آهن. اها ڳاله مڃيل آهي، ته حضرت مريم پيغمبر نه هئي. تڏهن به هن لاءِ الله تعاليٰ چٽن لفظن چيو آهي: وَ هُرَي الَيڪ بجذع النَحلَة تُساقط عَلَيَک رُطباً جَنياً. "کجيءَ جي وڻ کي لوڏو ڏي، ته تو لاءِ تازيون کارڪون ڇڻن". ان کان سُواءِ اَصحاب ڪهف واري واقعي ۾ ڪتي جو ڳالهائڻ، اصحاب ڪهف جو سمهڻ ۽ سڄي کپي پاسي بدلائڻ وغيره و نُقَلبُهُر ذاتَ اليمين وَ ذَات الشمال وَ ڪَلَبُهُم بَاسط ذراعيه الآية. "اسان سڄي کپي تي سندن پاسا بدلائيندا آهيون ۽ سندن ڪُتو چائئڻ تي بيئل آهي".

اهي سموريون ڳالهيون عادتن جي ابتڙ آهن. اهي معجزي ۾ شامل ٿي نہ ٿيون سگهن. تنهنڪري هر صورت ۾ کين ڪرامتون سڏبو. نہ ٿيڻ جهڙن ڪمن لاءِ دعا جو قبول ٿيڻ بہ ڪرامت جي هڪ شڪل آهي. وڏي مسافري اک ڇنڀَ ۾ پوري ڪرڻ. اڻ ڄاتل جاءِ تان کاڌو نازل ٿيڻ. ماڻهن جي دل جي رازن کان واقف ٿيڻ وغيره ڪرامتن ۾ شامل آهن. صحيح حديثن ۾ غار واري حديث بہ غور ڪرڻ جي لائق آهي.

هڪ دفعي اصحابن سڳرون پيغمبر ﷺ جن کي عرض ڪيو: "يا رسول الله! گذريل پيغمبرن جو ڪو عجيب واقعو بيان فرمايو ". حضور ﷺ جن فرمايو : "ڪنهن زماني ۾ ڪي ٽي ماڻهو سفر تي وڃي رهيا هئا . رات آئي تہ سمهڻ لاءِ هڪ غار ۾ هليا ويا . ٿوري رات بعد وڏو پٿر رڙهي اچي غار جي منهن تي پيو . ٽيئي ڄڻا ڏاڍا پريشان ٿيا ۽ هڪ ٻئي کي چوڻ لڳا تہ انهيءَ غار مان نڪرڻ ناممڪن آهي . اچو تہ پنهنجو ڪو چڱو ڪر خدا تعاليٰ جي آڏو پيش ڪريون. هڪڙو چوڻ لڳو : "منهنجا ماءُ ۽ پيءَ جيئرا هئا . موٽ وٽ فقط هڪ ٻڪري هئي . جنهن جو کير ماءُ – پيءُ کي پياريندو هئس . روزانو ڪاٺين جي ڀري ڪري ايندو هئس ۽ انهن کي وڪڻي . سندن طعام جو بندوبست ڪندو هئس . هڪ رات مون کي دير ٿي ويئي - ٻڪري ڏهي . انهن لاءُ کاڏو تيار ڪيم . ايتريءَ دير ۾ هو سمهي پيا . مان کير جو پيالو ۽ ماني کنيو بيٺو رهيس. معج جو هُو جاڳيا ۽ ماني کاڏائون . مان پوءِ ويٺس ". اهو بيان ڪري اُن دعا گهري : "اي منهنجا موليا ۽ جيڪڏهن مون اها پاڻه . بچري ڪئي آهي . تهن لاءُ کاڏو تيار ڪيم . ايتريءَ دير ۾ هو سمهي پيا . مان کير جو پيالو ۽ ماني کنيو بيٺو رهيس. معج جو هُو جاڳيا ۽ ماني کاڏائون . مان پوءِ ويٺس ". اهو بيان ڪري اُن دعا گهري : "اي منهنجا موليا ۽ جيڪڏهن مون اها پاڻي - بخوي ڪئي آهي . تر غار جي منهن وٽان اهو پٿر هٽاءِ ". پيغمبر ﷺ جن فرمايو تر پٿر هي هئي مائي هئي ۽ تورڙو

رات جي ملاقات جو سوال ڪير. هوءَ جڏهن مون وٽ آئي. تڏهن منهنجي دل تي خدا جو خوف طاري ٿي ويو. مان هن کان پري ٿي ويس ۽ پئسا به وٽس ئي رهڻ ڏنمر ". اهو بيان ڪري هن به دعا گهري: "اي منهنجا موليٰ! جيڪڏهن منهنجو اهو واقعو سچو آهي ته غار جي انهيءَ سوراخ کي وڌيڪ ويڪرو ڪر ". پيغمبر ﷺ جن فرمايو ته پٿر ۾ اوجتو چُر پُر ٿي ۽ سوراخ ڪجه وڏو ٿي پيو. مگر ايترو نہ جو هو ٻاهر نڪري سگهن. ٽئين ماڻهوءَ ڳالهه ڪئي: "مون وٽ ڪجهه مزدور ڪر ڪري رهيا هئا. سڀني پنهنجي مزدوري ورتي. پر هڪڙو گر ٿي ويو. مون سندس مزدوريءَ جي رقر مان هڪ ٻڪري خريد ڪئي. ٻئي سال ٻه ۽ ٽئين سال چار ٻڪريون ٿي ويون. اهڙيءَ طرح سال بسال وڌنديون رهيون. ٿورن ئي سالن ۾ هڪ وڏو ڌَڻ ٿي ويو. نيٺ اهو مزدور آيو ۽ پنهنجي مزدوريءَ جي گهُرَ ڪيائين. مون کيس ٻڌايو ته اهي سڀ ٻڪريون سندس ملڪيت ۾ هيون هن مذات سمجهي. مگر اهي سڀ ٻڪريون کيس ڏيئي ڀٽري سال بيان ڪرڻ کان پوءِ ان ماڻهوءَ دعا ملڪيت ۾ هيون هن مذات سمجهي. مگر اهي سڀ ٻڪريون کيس ڏيئي ڀڏيون". ائين بيان ڪرڻ کان پوءِ ان ماڻهوءَ دعا گهري: "منهنجا موليٰ جيڪڏهن مون هن واقعي متعلق سڀ ٻڪريون کيس ڏيئي ڀڏيون . ائين بيان ڪرڻ کان پوءِ ان ماڻهوءَ دعا قرمايو ته ان وقت اهو پٿر غار جي مُنهن کان هٽي ويو ۽ ٽيئي مسافر ٻاهر نڪري آين بيان ڪرڻ کان پوءِ ان ماڻهوءَ دعا قرمايو ته ان وقت اهو پٿر غار جي مُنهن کان هٽي ويو ۽ ٽيئي مسافر ٻاهر نڪري آيا. اها ڳالهه به عادت جي ابتڙ عادت) هئي.

جريح راهب جي باري ۾ حضور ﷺ جن جي هڪ مشهور حديث آهي. حضرت ابو هُريره روايت ٿو ڪري. تہ پيغمبر ٣ جن فرمايو: بالپڻ جي پينگهي ۾ فقط ٽن شخصن گفتگو ڪيو: هڪڙو حضرت عيسيٰ عليه السلام جنهن جي اوهان کي خبر آهي، ٻيو هڪ يهودي راهب جريح نالي. جيڪو هڪ مجتهد هو. سندس ماءُ هڪ پرديدار عورت هئي. هڪ ڏينهن پنهنجي پٽ سان ملڻ آئي. هو عبادت ۾ مشغول هو. تنهنڪري هُن هيڪل جو دروازو نه کوليو. بئي ڏينهن تي وري آئي ۽ ساڳيءَ طرح ٿيو. ٽئين ۽ چوٿين ڏينهن تي بہ ساڳي حالت رهي. آخرڪار ماڻس دعا گهري: "اي منهنجا موليٰ! منهنجي پٽ کي خوار ڪر ۽ منهنجي ڪري کيس گرفت (پڪڙ) ۾ آڻ. ان زماني ۾ هڪ خراب (فاحشه) عورت هئي. جريح هن ڏانهن ڪئي هئي تہ هوءَ جريح کي گمراه ڪري سگهندي. هوءَ هڪ ڏينهن سندس عبادت واري جاءِ ۾ ويئي. جريح هن ڏانهن ڪرب ڏيان نہ ڏنو. واپس ويندي هڪ ڌنار سان صحبت ڪيائين ۽ کيس پيٽ ٿي ويو. هن شهر ۾ مشهور ڪري ڇڏيو. ته کيس جريح مان پيٽ ٿيو آهي. بار ڄڻڻ کان پوءِ جريح وٽ کڻي وئي. جريح کي شاهي دربار ۾ پيش ڪيو ويو. هن بار سان مخاطب ٿي پڇيو: " تنهنجو پيءَ ڪير آهي؟ "بار جواب ڏنو: "اي جريح! منهنجي ماءِ توتي تهمت لڳائي رهي آهي. منه

هڪ ٻي عورت ٻار کي جهوليءَ ۾ کنيو ويٺي هئي. هڪ سٺي پوشاڪ وارو سهڻو سوار هن جي ڀرسان لنگهيو. عورت چيو: "منهنجا موليٰ! منهنجي ٻار کي هن جهڙو جوان ڪر". ٻار چيو: "اي منهنجا موليٰ! مون کي اهڙو نہ ڪريو". توري دير کانپوءِ هڪ بدنام عورت أتان لنگهي. انهيءَ عورت چيو: "اي منهنجا موليٰ! منهنجي پچڙي کي انهيءَ عورت جهڙو نہ ڪر". ٻار وري چيو: "اي منهنجا موليٰ! مون کي انهيءَ عورت جهڙو ڪر". عورت کي عجب لڳو ۽ پڇيائين: "پچڙا ڇا چئي رهيو آهين؟" ٻار جواب ڏنو: "اهو جوان ظالم ۽ هيءَ عورت جهڙو ڪر". عورت کي عجب لڳو ۽ پڇيائين: "پچڙا سڃاڻندا آهن. مان ظالمن ۾ شمار ٿيڻ نٿو چاهيان. مون کي چڱن ۾ شامل ٿيڻ گهرجي". حضرت عمر رض جن جي هڪ ڪنيز (ٻائهي) زائده جي باري ۾ روايت آهي. تہ هوءَ هورت نيڪ آهي. ماڻهو کيس خراب سڏيندا آهن ۽ کيس نه ڪنيز (ٻائهي) زائده جي باري ۾ روايت آهي. تر هوءَ هڪ ڏينهن حضور آهي دوٽ آئي ۽ سلام ڪيائين. پاڻ فرمايائون: "يا رائدا! تون ايتري وقت کان پوءِ ڇو آئي آهين. تون هڪ نيڪ عورت ۽ اسان کي ڏاڍي پياري آهين. زائده عرض ڪيو: "يا رسول الله. اڄ هڪ عجيب قسر جو واقعو ٻڌائڻ آئي آهيان". پڇيائون: "ڪپڙو" جواب ڏنائين. صبح ڪائين ڪرڻ لاءِ پاهر ويس. ڪائين جي ڀري ٻڌي. کڻڻ لاءِ هڪ پٿر تي رکير تو ۽ اسان کي ڏاڍي پياري آهين. زائده عرض ڪيو: "يا رسول الله. اڄ هڪ عجيب قسر جو واقعو ٻڌائڻ آئي آهيان". پڇيائون: "ڪپڙو" جواب ڏنائين: صبح ڪائين ڪرڻ لاءِ پاهر ويس. ڪائين جي ڀري ٻڌي. کڻڻ لاءِ هڪ پٿر تي رکير ته ڇا ٿي ڏسان جو هڪ سوار آسمان کان زمين تي لٿو. مون سندن امت مان ٽي جماعتون ٿينديون. هڪڙي جماعت حساب ڪتاب کان سواءِ بهشت ۾ ويندي. ٻي جماعت جو حساب

ڏنائين. مان ڀري کڻڻ جي ڪوشش ٿي ڪئي پر کڻي نٿي سگهيس. سوار چيو: اي زائده اها ڀري پٿر تي رکي ڇڏ. پٿر کي چيائين. تد اها ڀري زائده سان گڏجي ضرت عمر جي گهر پهچاءِ. پٿر پنهنجي جڳه تان هٽيو. ۽ ڪنيز سان گڏجي ضرت عمر رض جن جي گهر تائين ڀري کڻي آيو. پيغمبر ﷺ جن ٻين اصحابن سان گڏجي اُٿيا ۽ حضرت عمر رض جن جي دروازي تائين آيا ۽ پٿر جي اچڻ جا نشان ڏٺائون. حضور ﷺ جن فرمايو: الحمداللها دنيا ڇڏڻ کان اڳ مون کي رضوان جي طرفان خوشخبري ملي آهي. تد منهنجي امت بخشبي ۽ الله تعاليٰ ان مان هڪ عورت کي مرير عہ جو درجو عطا ڪيو آهي.

مشهور آهي تہ حضور ﷺ جن حضرت علا المحزرمي رضہ کي هڪ لڙائي تي موڪليو. رستي ۾ اهڪ دريا ' جو وڏو حصو هو. سڀئي پائيءَ تي هلڻ لڳا ۽ پار پهچي ويا. ڪنهن جا پير آلا نہ ٿيا.

حضرت عبدالله بن عمر لاءِ مشهور آهي. تہ هو ڪيڏانهن وڃي رهيو هو. ڏٺائين. تہ ڪيترائي ماڻهو سڙڪ جي ڪناري تي گڏ ٿيا بيٺا آهن. هڪ شينهن سندن رستو روڪي بيٺو آهي. حضرت عبدالله بن عمر اڳٽي وڌي چيو: "اي ڪتا؛ جيڪڏهن خدا جو حڪر آهي. تہ پورو ڪر. ٻي حالت ۾ پنهنجو رستو وٺ". شينهن رستو ڇڏيو ۽ هليو ويو.

حضرت ابراهيم نخفي رح هڪ ماڻهوءَ کي هوا ۾ بيٺل ڏٺو. پڇيائين: "اي خدا جا مرد! اهو مقام ڪيئن حاصل ڪيئي؟" جواب ڏٺو: تمام معمولي ڳالھ جي ڪري دنيا کان منهن مٽي. الله جو رستو اختيار ڪيم. مون کان پڇيو ويو. تہ منهنجي ڪهڙي خواهش آهي؟ مون چيو. تہ مون کي هوا ڀرجڳھ ملڻ گهرجي جيئن منهنجي دل دنيا کان ڪٽجي وڃي.

هڪ عجمي نوجوان حضرت عمر رض جن جي قتل ڪرڻ جي ارادي سان مديني ۾ آيو. کيس پٽو پيو. تہ حضرت عمر رض ڪنهن جهنگ ۾ سُتل هوندا. ٿوري ڳولا کان پوءِ ڏنائين تہ هو مٽيءَ تي مٿي هيٺيان ڪَوڙو رکيو ستا پيا آهن. خيال ڪيائين. تہ انهيءَ ماڻهوءَ جو ڪري سڄيءَ دنيا ۾ فٽنو برپا ٿيو آهي. هن وقت هن کي مارڻ سولو آهي. تلوار ڪڍيائين. اوچتو ٻ شينهن ظاهر ٿيا ۽ هن تي حملو ڪرڻ لڳا. هن رڙيون ڪيون ۽ حضرت عمر رض جن جاڳي پيا. عجمي جوان سارو قصو ٻڌايو ۽ مسلمان ٿيو.

حضرت ابويڪر صديق رض جن جي خلافت واري زماني ۾ عراق کان آيل تحفن ۾ حضرت خالد بن وليد ڏانهن هڪ دٻي آئي. کيس ٻڌايو ويو. تہ ان دٻيءَ ۾ قاتل زهر آهي ۽ اهڙو زهر ڪنهن بہ وقت جي بادشاھ جي خزاني ۾ ڪونهي. حضرت خالد ان دٻيءَ کي کوليو. زهر ڪڍي تريءَ تي رکيو ۽ بسر الله ڪري وات ۾ وڌائين. کيس ڪاب تڪليف نہ ٿي. ماڻهو حيرت ۾ پئجي ويا ۽ گهڻائي هدايت جي رستي تي اچي ويا.

خواجه حسن بصري بيان ڪيو آهي. تہ عبادان ۾ هڪ دهقاني حبشي هو. هڪ ڏينهن مون بازار مان ڪجه خريد ڪيو. ۽ ان وٽ کڻي ويس. هن پڇيو. تہ ڇا آهي؟ مون چيس: "تنهنجي کائڻ لاءِ ڪجهہ کڻي آيو آهيان. شايد توکي ضرورت هجي. هو مون تي کليو ۽ هٿ سان اشارو ڪيائين. صحرا (رڻ) جا سمورا پٿر ۽ ٺڪر سون بڻجي ويا. مان سخت شرمندو ٿيس ۽ سڀڪجه ڇڏي خوف ۾ ڀڄي ويس".

حضرت ابراهير اڏهر جو چوڻ آهي: مان هڪ گودڙيءَ واري سان مليس. مون کي اُڃ هئي ۽ پـاڻي گهريـر. هن چيو: "مون وٽ پاڻي بـ آهي ۽ کير بـ". مون چيو: "مون کي پاڻيءَ جي ضرورت آهي". هو اُٿيو ۽ هڪ پٿر کي لٺ هنيائين. پٿر مان صاف ۽ مٺو پاڻي جاري ٿيو. مون کي عجب لڳو. گودڙيءَ واري چيو. تـ عجب کائڻ نـ گهرجي. ٻانهو فرمانبردار هوندو تـ سڄو جهان ان جو فرمانبردار ٿيندو.

چون ٿا. تہ هڪ دفعي حضرت ابو درداءِ ۽ حضرت سلمان فارسي ويٺا هٿا ۽ گڏجي ماني کائي رهيا هٿا. سندن پيالي مان تسبيح جو آواز اچي رهيو هو.

حضرت ابو سعيد خراز بيان ٿو ڪري: "ڪنهن وقت مان ٽن ڏينهن ۾ هڪ دفعو ماني کائيندو هئس. بيابان (صحرا) ۾ رهندو هئس. هڪ دفعي ٽئين ڏينهن بک محسوس ڪيم. طبعيت کي عادت موجب طلب ٿي مگر کائڻ لاءِ ڪجھ بہ نہ

www.makiaban.org

مليو. مجبور ٿي هڪ جاءِ تي ويهي رهيس. خدائي آواز آيو: اي ابو سعيد! توکي ضعيفي جي دُور ٿيڻ جي ضرورت آهي. يا مانيءَ جي. يا قوت جي؟ عرض ڪير تہ مون کي قوت گهرجي. ايتري ۾ قوت محسوس ڪير ۽ ٻارهن منزلون ماني کان سواءِ پنڌ ڪري ويس\*.

اهو مشهور آهي. تـ اڄڪلهـ تستر ۾ حضرت سهيل بن عبدالله جي گهر کي "بيت السباع" سڏيندا آهن. تستر جي ماڻهن جو پورو يقين آهي. تـ انهيءَ بيت السباع (چيريندڙ جانور جو گهر) ۾ دَرندا ۽ شينهن ايندا آهن ۽ حضرت سهيل کين کارائيندو آهي ۽ سندن رکوالي ڪندو آهي.

حضرت ابوالقاسر مروزي جو بيان آهي: مان هڪ ڏينهن ابوسعيد خرازي سان وڃي رهيو هئس. دريا ۽ جي ڪپ تي هڪ گودڙيءَ وارو جوان نظر آيو. ان جي هٿ ۾ پيالو هو ۽ پيالي ۾ لٽڪيل هڪ مس ڪپڙي هئي. حضرت ابو سعيد چيو. ته ان ماڻهوءَ جي پيشاني عابدن جهڙي آهي. ۽ معاملي جو صاحب معلوم ٿئي ٿو. ظاهر ۾ به هڪ پهتل ماڻهونظر ٿو اچي. مگر مس ڪپڙي کي ڏسي معلوم ٿئي ٿو ته. اڃا طلب جي مقام تي آهي. اچو ته هن کان پُےون. خراز اڳتي وڌي پڇيو: خدا وٽ پهچڻ جو رستو ڪهڙو آهي؟ جواب ڏنائين: به رستا آهن: هڪڙو عام ماڻهن لاءِ ۽ ٻيو خاص ماڻهن لاءِ. خاص ماڻهن واري رستي جي توکي خبر ناهي. عام ماڻهن جو رستو اهو آهي ته وڌدا هلو. پنهنجي معاملي کي الله جي ملڻ جو رستو سمجهو، ۽ مس ڪپڙي کي حجاب جو هٿيار نہ سمجهو.

حضرت ذالنون مصري بيان ڪيو آهي: "مان هڪ دفعي ٻيڙيءَ ۾ مصرکان جدي وڃي رهيو هئس, هڪ گودڙي وارو جوان ٻيڙيءَ ۾ هو، مون کي ساڻس ملاقات جو چاھ ٿيو. مگر سندس رعب ايترو هو. جو ساڻس ڳالهائڻ جي جرائت نہ ٿي. هو وقت جو صاحب هو، ۽ ڪنهن بہ حالت ۾ عبادت کان واندو نظر نٿي آيو. هڪ ڏينهن ڪنهن ماڻهوءَ جي جواهرن جي تيلهي گر ٿي ويئي. مالڪ انهيءَ درويش تي تهمت هنئي. ماڻهو کيس سزا ڏيڻ لاءِ تيار ٿيا. مون چيو تہ مٿس سختي نہ ڪريو، مون کي پڃڻ ڏيو. هن جي ويجهو ويس ۽ نرميءَ سان چير، تہ هي ماڻهو منجهس چوريءَ جو گمان ٿا رکن ۽ سختي ڪرڻ ٿا چاهين. مون کين روڪيو آهي، ٻڏايو تہ ڇا ڪجي؟ " درويش آسمان ڏانهن منهن ڪري هوريان ڪجهہ چيو. مون ڪرڻ ٿا چاهين. مون کين روڪيو آهي، ٻڏايو تہ ڇا ڪجي؟ " درويش آسمان ڏانهن منهن ڪري هوريان ڪجهہ چيو. مون ڪرڻ ٿا چاهين. مون کين روڪيو آهي، بڌايو تہ ڇا ڪجي؟ تو تو شمان ڏانهن منهن ڪري هوريان ڪجهہ چيو. مون ماڻهوءَ کي ڏنو. ماڻهو اهو ڏسي رهيا هئا، تہ هو يون. هر هڪ جي وات ۾ هڪ موتي هو. درويش هڪڙو موتي وٺي، ان ماڻهوءَ کي ڏنو. ماڻهو اهو ڏسي رهيا هئا، تہ هو بيڙيءَ مان لهي پاڻيءَ تي هلڻ لڳو ۽ پري هليو ويو. ٿيلهي چورائڻ وارو

حضرت ابراهير رقي جو چوڻ آهي: "مان شروعات ۾ حضرت مسلم مغربي جي زيارت جو ارادو ڪيو. مسجد ۾ پهتس، تہ هو نماز پڙهائي رهيو هو. سندس سورة فاتحه (الحمد) جي قرا<sup>ع</sup>ت (پڙهڻي) غلط هئي. مون کي پنهنجي محنت ۽ تڪليف جو احساس ٿيو. اها رات اتي گذاريم . ٻئي ڏينهن طهارت لاءِ فرات دريا ۽ ڏانهن وڃي رهيو هئس تہ رستي ۾ هڪ شينهن ستل نظر آيو. واپس موٽي آيس. مگر ٻيو شينهن منهنجي پٺيان لڳي پيو. مون زور سان رڙيون ڪيون. حضرت مسلم پنهنجي عبادت گاه کان ٻاهر آيو. شينهن ان کي ڏسي ڪنڌ جهڪائي ڇڏيو. هن ٻنهي شينهن جي ڪن -مهٽ ڪئي ۽ چيو: اي خدائي ڪتئو. مون توهان کي ڪيترا دفعا چيو آهي. تہ منهنجي مهمانن کي تنگ نہ ڪندا ڪريو. وري مون ڏانهن منهن ڪري چيائين: اوهان ماڻهو مخلوق جي ظاهري حالت ئيڪ ڪرڻ ۾ مشغول آهيو. تنهنڪري مخلوق کان ڊڄندا آهيو. اسان خدا جي نالي سان باطن ٺيڪ ڪندا آهي. تنهنڪري محلوق اسان کان ڊڄندي آهيو.

هن دفعي مان پنهنجي مرشد سان بيت الجن کان دمشق وڃي رهيو هئس. ڏاڍي برسات وسي رهي هئي. گپ جي ڪري مشڪل سان هلي ٿي سگهياسون. مون ڏنو ته مرشد جي جتي ۽ ڪپڙا سڪل آهن. مون پڇيو ته ٻڌايائون: "مون پنهنجي همت جي بدران توڪل تي ڀروسو ڪيو ۽ باطن کي لوڀ لالج کان پاڪ ڪيو. منهنجي مولا مون کي گپ کان حفاظت ۾ رکيو".

مون کي هيڪر مشڪل پيش آئي. ان جو حل ڪرڻ مون لاءِ محال هو. مان شيخ ابوالقاسم ڪرماني جي زيارت لاءِ

طُوس پهٽس. کيس پنهنجي گهر واري مسجد ۾ ڏٺر. هو اڪيلائپ ۾ هڪ ٿنڀي سان منهنجو حال بيان ڪري رهيوهو. مون کي سوال ڪرڻ کان سواءِ جواب ملي ويو. مون پڇيو: "اي شيخ! اوهان ڪنهن سان ڳالهائي رهيا آهيو؟" فرمايائين تے: هاڻي هاڻي الله تعاليٰ هن ٿنڀي کي زبا<mark>ن</mark> عطا ڪئي. جنهن مون کان اهو سوال پڇيو".

فرغانه جي هڪ ڳوٺ شلائڪ ۾ اوتاد مان هڪ ڪراڙو بزرگ رهندو هو. ماڻهو کيس " باب عمر" سڏيندا هئا. ان علائقي ۾ سمورا ماڻهو وڏي بزرگ کي "باب" چوندا هئا. سندس گهر واري هڪ پاَڪ دامان عورت فاطمه جي نالي سان هئي. مان سندس زيارت لاءِ اتي ويس. ويجهڙو ٿيس تہ چيائين: ڇو آيو آهين؟" عرض ڪير تد: "شيخ صاحب جي زيارت لاءِ انهيءَ اميد تي آيو آهيان تہ مهرباني جي نظر ٿئي. چيائين ته: " پاڻ فلاڻي ڏينهن کان تنهنجي انتظار ۾ هئس تہ توکي ڏسي وٺان. جيئن تون هيڏي هوڏي ٿي نه وڃين". مون حساب ڪيو تہ اهو ڏينهن منهنجي توبهہ جي ابتدا وارو هو. پوء چيائين: "سفر ٻاراڻو کيل نہ آهي. ٻيهر اچين تہ همت (تصور) سان اچجاءِ. ڪنهن به شيخ جي زيارت مان ڪجهہ حاصل نے تيندو آهي. حضور اشباع (جسماني ويجهڙائي) بيڪار شيءِ آهي". پوءِ چيائين: "اي فاطمه، جو ڪيه موجود هجي. اهو کڻي اچ تہ هي درويش کائي". هوءَ هڪ ٿالهيءَ ۾ تازا انگور ۽ کارڪون کڻي آڻي ۽ منهنجي سامهون رکيائين (اها انگررن جي مند نہ هئي ۽ فرغانه ۾ کجيءَ جا وڻ ڪين آهن).

هڪ دفعي جي ڳالهہ آهي تہ دستور موجب مهنا ۾ حضرت ابو سعيد جي مزار تي اڪيلو ويٺو هئس. هڪ سفيد ڪبوتر آيو ۽ قبر جي غلاف (پَڙَ) ۾ اندر هليو ويو. مون سمجهيو، تہ ڪنهن جو پاليل ڪبوتر هليو ويو آهي. غلاف مٿي ڪري ڏٺر، تہ اتي ڪجھ بہ نہ هو. ٻئي ٽئين ڏينهن تي بہ ساڳيو ئي واقعو پيش آيو. مون کي سخت تعجب ٿيو. هڪ رات مون کي خواب ۾ شيخ نظر آيو. مون پڇيو، تہ جواب مليو: "ڪبوتر منهنجي معاملنٰ جي صفائي آهي، جيڪا ڏهاڙي مون سان گڏ ويهڻ لاءٍ قبر ۾ ايندي آهي".

حضرت ابوبڪر وراق جو چوڻ آهي: هڪ ڏينهن محمد بن علي حڪام ترمذي پنهنجي تصنيفن مان ڪجھ پنا ڪڍي مون کي ڏنا ۽ چيو. تہ اهي دريا ۾ اُڇلي اچان. مون ٻاهر اچي ڏنو. تہ هڪ عجيب و غريب لکيت هئي. انهن کي دريا ۽ ۾ اڀطڻ تي دل نہ ٿي. مون اهي پنا پنهنجي گھر ۾ اچي رکي ڀڏيا ۽ واپس موٽي اچي چير تہ: دريا ۽ ۾ وجھي آيو آهيان. هن پڀيو: "ڀا ڏنئي؟ " مون چيو تہ ڪجھ بہ نہ ڏنم. چيائين تہ: تو اهي دريا ۽ ۾ اڀليا آهن، وڃ ۽ وجھي اچ. مون چيو. تہ ٻن مصيبتن ۾ ڦاٿس: هڪڙي هيءَ تہ هو پاڻيءَ ۾ وجھڻ لاءِ ڀو ٿو چوي؟ ۽ ٻي اها تہ پاڻي ۾ وجھڻ سان ڇا ظاهر ٿيندو؟ مان مجبوراً واپس ٿيس. اهي پنا کڻي دريا ۽ اُڇلير. پاڻيءَ مان اوچتو هڪ صندوق ظاهر ٿي. جنهن جو مٿيون پُڙ لٿل هو. پنا اُن ۾ هليا ويا ۽ پڙ بند ٿي ويو. پاڻي اصلي صورت ۾ اچي ويو. مان حڪير ترمذي وٽ واپس آيس ۽ سارو واقعو بيان ڪير. چيائين تہ: هاڻي برابر پنا دريا ۽ ۾ اڇليا ويا آهن. مون چيو: حضرت, خدا جي واسطي ٻڌايو تہ اهو ڪپڙو راز آهي؟ چيائين: مون تصوف تي هڪ ڪتاب لکيو هي ان کي سمجھڻ هر ماڻهوءَ جو ڪر نہ هو. اهو ڪتاب مون کان حضرت خضر چيائين: مون تصوف تي هڪ ڪتاب لکيو هي ان کي سمجھڻ هر ماڻهوءَ جو ڪر نہ هو. آهو ڪندا جي واسطي ٻڌايو تہ اهو ڪيان چيائين: مون تصوف تي هڪ ڪتاب لکيو هي ان کي سمجھڻ هو ماڻهوءَ جو ڪر نہ هو. هو ڪتاب مون کان حضرت خضر عليه السلام گهريو هو. سندس حڪر سان هڪ مڇي اها صندوق کڻي آئي. الله تعاليٰ پاڻيءَ کي حڪر ڏنو. تہ اها صندوق

اهڙيون شيون ٻيون به ڪيٽريون ٿي ڳالهيون لکان تہ جيڪر طبعيت جو ڍئو نہ ٿئي. هُـونئن بہ هن ڪتاب مان منهنجي مراد تصوف کي ثابت ڪرڻ آهي. فروعن ۽ ٻين معاملن جي باري ۾ ٻين نقل ڪندڙ گهڻو ڪجهہ لکي ڇڏيو آهي ۽ ماڻهو ممبر تي چڙهي بيان ڪندا آهن. هاڻي ٻين فصلن ۾ اهڙين ڳالهين جي سمجهاڻي ڏيندس، جيڪي هن مضمون سان واسطو رکندڙ آهن. تہ جيئن ٻيهر بيان ڪرڻ جي ضرورت نہ پوي.

## ولين تي نبين جي فضيلت

صوفين جا مشائخ ان ڳالهہ تي متفق آهن. تہ اوليا ؓ هر لحاظ کان نبين جي پيروي ڪندڙ آهن ۽ سندن دعوت جي تصديق ڪندڙ هوندا آهن. پيغمبر ولين کان وڌيڪ هوندا آهن. ولايت جي انتها. نبوت جي ابتدا ٿيندي آهي. هر نبي ولي

144

هوندو آهي. مگر ولين ۾ ڪوب نبي نه هوندو آهي. نبي انساني ڪمزورين کان دائمي طرح تي پاڪ هوندا آهن. اوليا<sup>ع</sup> جو مقام نبين لاءِ حجاب جي حيثيت رکندو آهي. اهو صوفي سڳورن ۽ اهل سنت جو مڃيل فيصلو آهي. حشوبه فرقي وارن جي هڪ جماعت جيڪا خراسان ۾ آهي. اها انهيءَ خيال جي خلاف آهي. اهي متڪلمين مان آهن ۽ توحيد جي اصول جي ابتڙ آهن. اهي طريقت جي بنياد کي به نٿا سمجهن، ۽ پاڻ کي ولي ٿا سڏرائين. انهيءَ ۾ شڪ ناهي ته هو ولي آهن. مگر شيطان جا ولي آهن. هنن جي خيال موجب ولي نبين کان افضل ٿيندا آهن. اهو سندن گمراهي جو نتيجو آهي. جو هو ه جاهل کي حضور هي کان وڌيڪ سمجهي رهيا آهن. هڪ ٻي جماعت به انهيءَ طريقي تي هلندڙ آهي. اهي الله تعاليٰ جو حلول ۽ نزول يعني منتقل ٿيڻ جي معنيٰ کي جائز سمجهندا آهن. اهي بنهيءَ طريقي تي هلندڙ آهي. اهي الله تعاليٰ جو ڪرڻ لاءِ مان واعدو ڪيو هو. ته هن ڪتاب ۾ بيان ڪندس. (انشاء الله تعاليٰ) اهي جماعتن جا عقيدا آهن. جن جي ذڪر آهن. ۽ برهمڻن جون هر خيال آهن. نين حيان ڪندس. (انشاء الله تعاليٰ) اهي جماعتن جا عقيدا آهن. جي ديون

نبي سڳورا دعوت ڏيندڙ ۽ امام هوندا آهن. ولي سندن پٺيان هوندا آهن. اهو محال آهي جو پٺيان ايندڙ (مقتدي) امام کان بهتر هجي. مطلب تہ جيڪڏهن سمورن ولين سڳورن جا احوال. دَمَ ۽ سندن حياتيون هڪ جاءِ تي رکجن ۽ سندن مقابلو نبيءَ جي هڪ قدر سان ڪيو وڃي. تہ يقيناً اهي سڀئي احوال ۽ در خسيس نظر اچن. ڇو تہ ولي طلب جي رستي تي هلندا آهن. ۽ نبي منزل تي پهچي مقصد جا موتي حاصل ڪري چڪا هوندا آهن. ۽ ان کان پوءِ دعوت ڏئي ماڻهن کي حق جو رستو ڏيکاريندا آهن. جيڪڏهن انهن بي دينن مان ڪو چوي. تہ قاعدو هي آهي تہ ڪنهن ملڪ مان موڪليل سفير ٢٠ کان وڌيڪ نہ هوندو آهي. جنهن ڏانهن موڪليو ويندو آهي. جبرائيل پيغمبرن ڏانهن ايندو آهي. مگر پيغمبرن جو مقام هن کان مٿانهون آهي. انهن ماڻهن جو اهو خيال غلط آهي. اسان جو چوڻ آهي. تہ جيڪڏهن ڪنهن ماڻهو ڏانهن سفير موڪليو وڃي. تہ بيشڪ هو بهتر هوندو جنهن ڏانهن سفير موڪليو ويو. جبرائيـل هر هڪ پيغمبر ڏانهـن آيـو. هر پيغمبر جبرائيل کان بهتر هو. ليڪن جڏهن ڪو رسول ڪنهن جماعت يا قوم ڏانهن موڪليو ويندو. تہ اهو انهيءَ قوم کان بهتر هوندو آهي. جهڙيءَ طرح هر پيغمبر پنهنجي امت کان بهتر هوندو آهي. هن معاملي ۾ ڪوبہ عقل وارو غلطي نہ ڪندو. نبيءَ جو هڪڙو دم بہ وليءَ جي زندگي کان وڌيڪ هوندو آهي. ولي جڏهن پنهنجي باطني مجاهدي ۽ ظاهري عبادت سان ڪمال جي ذرجي تي پهچندو آهي. تڏهن مشاهدي جو مقام ماڻيندو ۽ بشريت جي حجاب کان ڇوٽڪارو حاصل کندو آهي. حالائک حقيقت ۾ هو خاص بشريت ۾ گرفتار هوندو آهي. ان جي ابتڙ رسول جو پهريون قدم ئي مشاهدو هوندو آهي. رسول جي ابتدا وليءَ جي انتها ٿيندي آهي تنهنڪري هڪ سان ٻئي جو تصور ڪري نٿو سگهجي. توهان ڄاڻو ٿا. تہ حق جا سمورا طالب هڪ راءِ سان چون ٿا. تہ ولايت جو ڪمال ڌار ڌار رهڻ واري حالت تمان هٽي گڏ ٿيڻ واري درجي تي ايندو آهي. ان جي صورت اها هوندي آهي جو ٻانهو ان مقام تي پهچي ويندو آهي. جتي دوستيءَ جي غلبي کان عقل جي نظر جو دستور باطل ٿي ويندو آهي ۽ هر شيءِ ۾ فاعل ڪُل سڀني ڪمن جو ڪندڙ يعني خالق نظر ايندو آهي. حضرت ابو على رود باري جي قول موجب: جيكڏهن اسان سندس ديدار (رويت) كان محروم ٿي ويدون. تہ جيكر اسان جي عبادت بيڪار ٿي وڃي. ڇو تہ سندس عبادت جو شرف سندس ديدار سان ئي حاصل ٿيندو آهي. نبين لاءِ اها حقيقت حال جي ابتدا هوندي آهي ۽ سندن زندگي ۾ ڪوبہ فرق نٿو اچي. نفي. اثبات. مسلك. لاڳاپن لاهڻ واري حالت. قبول ڪرڻ يا پري ڪرڻ واري حالت. ابتدا ۽ انتها سڀ مجموعي طور (گڏيل) تي هوندا آهن. حضرت ابراهيم عليه السلام جن اڳ ۾ سج کي ڏسي چيو. تہ اهو منهنجو رب آهي. جڏهن چنڊ ۽ تارن کي ڏٺائين تڏهن بہ چيائين. تہ اهو منهنجو رب آهي. ڇو تہ سندن دل الله تعالىٰ جي غلبي هيٺ آيل هئي. پاڻ عين جمع واري مقام تي هئا. سندن نظر ڪنهن ب غير شيءِ تي نہ پئي. جيڪڏهن ڏٺائون تڏهن بہ جمع جي نظر سان ڏٺائون. الله جي عين ديدار ۾ محو ٿي. ديدار جي تـاب کان بيزاري جي حالت ۾ چيائون: "مان گر ٿي وڃڻ وارن سان محبت نہ ڪندو آهيان". ابتدا توڙي انتها ۾ جمع واري نظر هئي. ولايت لاءِ ابتدا به آهي، ته انتها به آهي. نبوت لاءِ اهي ڳالهيون نه آهن. نبي جيستائين هئا، تيستائين نبوت جي

درجي تي هئا. جيستائين کين رهڻو هو. تيستائين کين نبوت جي درجي تي رهڻو پيو. نبوت جي ظاهري ٿيڻ کان اڳ ۾ به الله تعاليٰ جي علم ۽ ارادي موجب هو نبوت جا صاحب هئا.

حضرت ابو يزيد رح کان پچيو ويو. تہ هو نبين جي باري ۾ ڇاٿا فرمائين؟ فرمايائين: خدا ائين نہ ڪري. اسان نبيـن جي باري ۾ فيصلا ڏيئي نٿا سگهون. انهن جي باري ۾ اسان تصور. اسان جي ذاتي حيثيت موجب. الله تعاليٰ سندن نفي ۽ اثبات کی اهڙي مقام تي رکيو آهي. جتي انساني نظر پهچي نہ سگهندي آهي. ولين جو مرتبو ماڻهن جي نظر کان مخني هوندو آهي. اهڙيءَ طرح نبين جو مقام ولين جي دخل اندازي کان مٿڀرو هوندو آهي. زماني جي حجت حضرت ابويزيد فرمايو آهي: ما صرت الى الوحدانية فصرت طيراً جسمه من الاحدية وجناحه من الديمومية فلمر ازل الطير في هواء الهوية حتى الى هواء التنزية ثر اشرف على ميدان الازلية روايت شجر الاخدية فنظرت فعلمت ان هنذا كله حد غيره. مون ذنو. تہ منھنجي روح کي آسمان تي وٺي ويا. ان ڪيڏانھن بہ ڌيان نہ ڏنو. توڙي بھشت ۽ دوزخ سندس آڏو آندا ويا. اھو حادثن ۽ حجابن کان پاڪ هو. پوءِ مان هڪ پکي بڻجي ويس. جنهن جو جسم وحدانيت ۽ بازو ابديت (هميشه رهڻ واري حالت) هئا. مانُ هوا ۾ اڏامندو رهيس. ايتري قدر جو ازل واري ماحول ۾ داخل ٿي ويس ۽ احديت واري وڻ کي ڏٺر. غور ڪري ڏنر. تہ سڀ کجهہ مان هئس. مون دانهن کري چيو: منهنجا مولئ. جيستائين منهنجي اُنا (هستي) موجود آهي. تيستائين تو ڏانهن رستو ملڻ محال آهي. مون کي اُنا کان ڇوٽڪارو نٿو ملي. مان ڇا ڪريان؟ حڪم ٿيو: "اي ابو يزيد! أنا کي ڇوٽڪاري لاءِ اسان جي دوستن جي پيرويءَ جي ضرورت آهي. سندن قدمن جي خاڪ کي اکين جو سرمو بڻاءِ ۽ سندن فرمانبردار ٿي ره". اهو هڪ ڊگهو داستان آهي. طريقت وارا ان کي ابو يزيد جو معراج سڏيندا آهن. معراج مان مراد ويجهڙائي (قرب) آهي. نبين جو معراج جسماني طور تي ظاهر ٿيندو آهي. ولين جو معراج همٿ ۽ روح سان واسطو رکندڙ آهي. نبين جو جسم پاڪ ۽ صاف ۽ ويجهڙائيءَ واري معاملي ۾ ولين جي دل ۽ روح وانگر ٿيندوآهي. اهو ظاهري فضيلت جو دليل آهي. ٿيندو هيئن آهي تہ ولي سڪر واري حالت ۾ پاڻ کان پري ٿي ويندو آهي ۽ روحاني درجن کـان لنگهي. الله جي ويجهڙائيءَ واري مقام تي پهچندو آهي. جڏهن صحو واري حالت ۾ واپس ٿيندو آهي. تڏهن سمورا دليل سندس دل تي اُتارجي ويندا آهن. ۽ کيس انهن جو علم حاصل ٿيندو آهي. ظاهر آهي. تہ جسماني معراج ۽ انهي فڪر واري معراج ۾ زمين ۽ آسمان جو فرق هوندو آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

# نبين ۽ ولين جي فرشتن تي فضيلت

سڀني سُنين ۽ طريقت مشائخن جو يڪراءِ فيصلو آهي تد نبي ۽ سمورا ولي (جيڪي آفتن کان محفوظ آهن) فرشتن کان بهتر آهن. فقط معتزله فرشتن کي نبين کان وڏيڪ سمجهندا آهن. سندن چوڻ آهي، تہ فرشتن جو درجو مٿانهون آهي ۽ هو پيدائشي طور تي لطيف (ميراڻ کان پاڪ) آهن. خاص طور تي الله تعاليٰ جي زياده فرمانبرداري ڪندا آهن. تنهنڪري سندن مقام مٿانهون آهي. مان چوان ٿو، تہ حقيقت ان ڳالھ جي بلڪل ابتڙ آهي. جسماني فرمانبرداري، درجي جي بلندي ۽ پيدائشي لطافت خدا تعاليٰ جي مهرباني جو مقرر ٿيل سبب (علت) ناهي. اهي سموريون شيون ابليس ۾ ب موجود هيون، مگر سڀني جو عقيدو آهي، تم هو لعنت ڪيل ۽ ذليل آهي. خدا جو فضل اُن لاءِ هوندو آهي، جنهن کي الله تعاليٰ چاهي ۽ جنهن کي خدائي رحمت پاڻ چونڊي. نبين جي فضيلت جو دليل اهو آهي. تد الله تعاليٰ فرشتن کي حڪر ڏنو تعاليٰ چاهي ۽ جنهن کي خدائي رحمت پاڻ چونڊي. نبين جي فضيلت جو دليل اهو آهي. تر الله تعاليٰ فرشتن کي حڪر ڏنو جيڪڏهن هن ڳالھ جي برخلاق اهو چيو وڃي تہ ڪنو جي پار وو جي، اهو سجدي ڪندڙ کان بهتر هوندو آهي. جيڪڏهن هن ڳالھ جي برخلاق اهو چيو وڃي تہ ڪيل ۽ خليل آهي. خدا جو فضل اُن لاءِ هوندو آهي، جنهن کي الله جيڪڏهن هن ڳالھ جي برخلاق اهو چيو وڃي تہ ڪي ۽ خليل آهي. مو وڃي، اهو سجدي ڪندڙ کان بهتر هوندو آهي. ميدا ڪندو آهي. اهڙيءَ طرح فرشتا آدم کي سجدو ڪيو وڃي، اهو سجدي ڪندڙ کان بهتر هوندو آهي. سجدا ڪندو آهي. اهڙيءَ طرح فرشتا آدم کي سجدي ڪرڻ جي باوجود مرتبي ۾ مٿانها آهن. مان چوندس. ته هر هڪ عقل مورو سمجهي ٿو. تہ مومن ڀت، پٿر يا محراب کي سجدو ڪيو آهي. سجدو فقط الله کي ڪبو آهي. اسان اهو بر ڄاڻو ٿا، وارو سمجهي ٿو. تہ مومن ڀت، پٿر يا محراب کي سجدو ڪيو آهي. سجدو فقط الله کي ڪبو آهي. اس اه و بر ڄاڻو ٿا، سجدي مندي فقط آدم کي سجدو ڪيو. الله تعاليٰ فرمايو آهي: اسجدوا لادم " يعني آدم کي سجدو ڪيو ". مومن جي ته فرشتن فقط آدم کي سجدو ڪيو. الله تعاليٰ فرمايو آهي: اسجدوا لادم " يعني آدم کي سجدو ڪيو ". مومن جي

نٿو سگهي. ڪوبہ ماڻهو جڏهن نماز پڙهندو آهي. تڏهن سندس منهن هرو ڀرو ڪعبي ڏانهن نہ هوندو آهي. هن کي عذر هوندو آهي. جڏهن ڪنهن جهنگ ۾ ڪعبي جو طرف معلوم نہ ٿئي. تڏهن جنهن طرف بہ منهن ڪبو. تہ نماز ٿي ويندي. فرشتن تي آدم جي سامهون سجدي ڪرڻ ۾ ڪوبہ عذر نہ هو. هڪڙي. بهاني سان عذر بڻايو. تہ لعنتي ۽ ذليل بڻجي ويو. عذر وارن لاءِ اهي دليل چٽا ۽ روشن آهن.

ان کان سواءِ فرشتا فقط ان ڳالهہ تي وڌيڪ ڪيئن ٿي سگهندا تہ هو الله جي معرفت ۾ مٿانهان آهن؟ هنن جي تہ فطرت (جبلت) ئي اهڙي آهي. هو شهوت کان خالي هوندا آهن ۽ سندن دليون لالج ۽ مصيبت کان اڻ واقف هونديون آهن. سندن طبعيت مڪر ۽ فريب کان پاڪ ٿيندي آهي. سندن غذا خدا جي فرمانبرداري ۽ مشرب خدا جي حڪمن جي پوٿواري هوندي آهي. ان جي ابترَّ انساني فطرت شهوتن جو مرڪب هوندي آهي. گناهن ۾ ڦاسڻ انساني ڪمزوري آهي. حرص ۽ حوسَ سدس خصوصي عادت هوندي آهي. شيطان جو مٿس ايترو قبضو آهي. جو هو سندس رڳ رڳ ۾ سمـايل آهي ۽ رت وانگر بدن ۾ چڪر هڻندو ٿو رهي. سڀني خرابين جو مرڪز اماره نفس ساڻس ڪَٺو آهي. جنهن جي وجود ۾ اهي سموريون شيون هجن ۽ اهو شهوتن جي غلبي جي باوجود فحش ڳالهين کان بچي. حرص هوَس جي هوندي. دنيا سان ناتا ٽوڙي. شيطاني وسوسن هوندي. گناهن کان پرهيز ڪري. نفس جي آفتن کان پري رهي. عبادت. فرمانبرداري. نفس جي مجاهدي. ۽ شيطان جي مخالفت ۾ مشغول رهي. اهو يقين سان اهڙي مخلوق کان افضل آهي. جنهن جي طبعيت ۾ شهوتن جي ڪشمڪش نہ هجي. جيڪا غذا جي ضرورت ۾ لذت نہ ڄاڻندي هتي ابقيٰ جو لفظ مبالغي (وڌاءَ) طور استعمال ٿيو آهي. ٻٿي جهان ۾ عمر جي بقا لاءِ فنا ڪانهي. بهرحال فنا ۽ بقا کي هن طرح سمجهڻ گهرجي. تہ جڏهن جهالت فنا ٿيندي آهي تڏهن علم کي بقا ملندي آهي. جڏهن گنهگاري فنا ٿيندي آهي تڏهن فرمانبرداري بقا جو جامو پائيندي آهي. انسان جڏهن فرمانبرداري ۽ علم حاصل ڪندو آهي تڏهن الله جي ذڪر کان غفلت فنا ٿي ويندي آهي. ٻين لفظن ۾ جڏهن انسان کي الله جي معرفت نصيب ٿيندي آهي ۽ هو الله جي معرفت ۾ بٽما حاصل ڪندو آهي تڏهن سندس غفلت فنا ٿي وينـدي آهي. يعني هو ڪنهن به حالت ۾ الله کان غافل نہ رهندو آهي. ۽ اها غفلت واري فنا الله جي ذڪر ۾ بقا جو سبب بغبي آهي. خراب صفتن تان هٿ کڻي سهڻيون صفتون اختيار ڪرڻيون پونديون آهن.

تصوف جي خاص ماڻهن کي هن ڳاله ۾ اختلاف آهي. اهي فنا ۽ بقا کي علم يا حال سان نسبت نہ ڏيندا آهن. اهي ٻنهي لفظن کي ولايت جي ڪمال واري درجي ۾ استعمال ڪندا آهن. اها حالت انهن ولين سڳورن جي آهي، جيڪي مجاهدي جي تڪليف کان فارغ تي چڪا آهن. مقامن ۽ حال جي تبديلين کان آزاد آهن. جن طلب جي ميدان ۾ مقصد جو مقام حاصل ڪيو آهي. جن هر ڏسڻ جهڙي شيءِ ڏسي ڇڏي آهي، ۽ حاصل ڪرڻ کان پوءِ ان جي ڪجه به نه هجڻ واري حالت ڏني آهي. جيڪي هر ڳاله کان منهن موڙي چڪا آهن. پنهنجي مراد پوري ڪرڻ لاءِ پنهنجي ارادي کان هٿ کڻي حيڪا آهن. هلندڙ ۽ هر دعوا کان بيزار آهن. اصل کان ڪٽجي چڪا آهن. ڪرامتن کي حجاب سمجهندڙ آهن. جن جي نظر مان هر مقام گذري چڪو آهي. جيڪي آفت واري لباس ۾ آهن ۽ عراد کي پهچي نامراد رهن ٿا، هر مشرب کان پر آهن. هر مقام گذري چڪو آهي. جيڪي آفت واري لباس ۾ آهن ۽ مراد کي پهچي نامراد رهن ٿا، هر مشرب کان پر ۽ هر لاڳاپي کان دور رهن ٿا. ڪنهن چيو آهي: ليئهلڪ من هلڪ جن بينة ويحيي من جي عن بينه "جيڪو هلاڪ ٿيو اهو مشاهدي سان ٿيو ۽ جيڪو جيئرو رهيو آهي: ليئهلي من هن جيئرو رهيو"، مون به من جي عن بينه تي ڪره. جي آهي. هر مشاهدي سان ٿيو ۽ جيڪو جيئرو رهيو آهي: ليئهليڪ من هلڪ جن بينة ويحيي من جي عن بينه "جيڪو هلاڪ ٿيو اهو مشاهدي سان ٿيو ۽ جيڪو جيئرو رهيو اهو بَ مشآهدي سان جيئرو رهيو"، مون به هن باري ۾ شعر چيوآهي؛

"مون پنهنجي خواهش کي مٽائي فنا کي فنا ڪيو. منهنجي هر خواهش تنهنجي ٿي وئي جڏهن ڪنهن پنهنجين ذاتي وصفن کي فنا ڪيو تڏهن ڄڻ تہ هن کي ڪامل بقا حاصل ٿي ويئي".

ماڻهو جڏهن وجود جي عالم ۾ ذاتي وصفن کي فنا ڪندو آهي تڏهن پنهنجي مراد جي فنا ٿيڻ سان مراد جي بقا حاصل ڪندو آهي. پوءِ نہ دوري رهندي آهي نہ ويجهڙائي. نہ وحشت. نہ پيار. نہ صحو نہ سڪر. نہ ميلاپ نہ جدائي. نہ هلاڪت نہ پاڙ پٽجڻ. نہ نالو نہ نشان. نہ ڪو طرف نہ تحرير. مشائخن مان ڪنهن جو شعر آهي:

| فلست ادري في الوقف قربا ولا بعدا     | وضاع مقامي و الرسوم كلهما                        |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------|
| فهدذا ظهور الحق عندالفنا قصدا        | فنيت به عني فبان الي الهدي                       |
| ڪابہ ويجھڙائي ۽ دوري نہ رہي.         | "من <mark>ھ ن</mark> جو مقام ۽ رسمون فنا ٿي ويون |
| مون كي هدايت ملي. اهو الله جو ظهور   | مان پنهنجي ذات سان هن ۾ فنا ٿي ويس               |
| آهي جيڪو فنا جي ارادي سان ظاهر ٿيو". |                                                  |

ڪنهن بہ شيءِ سان صحيح نموني سان فنا ٿيڻ اهو آهي جو ان شيءِ جي ناقص هجڻ جو پوريءَ طرح سان احساس ٿي وڃي ۽ ان جي ڪاب خواهش باقي نہ رهي. فقط اهو ڪافي ناهي. تہ ڪنهن شيءِ ڏانهن لاڙو هجي ۽ ماڻهو چوي ته "مان ان شيءِ سان باقي آهيان". يا وري ڪنهن شيءِ سان نفرت هجي ۽ ماڻهو چئي ته: "مان ان شيءِ سان فاني آهيان". رغبت ۽ نفرت اهڙيون شيون آهن جيڪي اهڙن ماڻهن کان ٿينديون آهن. جيڪي اڃا منزل جي تلاش ۾ هوندا آهن. فنا ۾ ڪابہ رغبت ۽ نفرت نہ ٿيندي آهي. بقا ۾ وري ميلاپ ۽ جدائي جو فرق نہ هوندو آهي.

كجه ماڻهو غلطيءَ كان سمجهندا آهن. تد فنا ذات جي گر ٿيڻ ۽ وجود جي نابود ڪرڻ جو نالو آهي ۽ بقا اها آهي. تر ٻانهي سان الله تعاليٰ جي بقا ملي وڃي. اهي ٻيئي حالتون محال آهن. هندستان ۾ مون کي هڪ اهڙي ماڻهوءَ سان واسطو پيو. جيڪو تفسير وغيره جي علم ۾ ڪامل ڄاتو ويندو هو. مون کيس ڏٺو معلوم ٿيو. تد هو فنا ۽ بقا جي حقيقت سمجهي نٿي سگهيو. قديم ۽ حادث (جلدي فنا ٿيندڙ) جي فرق کان به اڻ واقف هو. گهڻائي جاهل صوفي ڪل جي فنا جا قائل آهن. اها هڪ چٽي غلطي آهي ڇو تر ترڪيبي (فطرتي) جزن جو فنا ٿيڻ ۽ انهن جو جدا تي وڃڻ محال آهي. مان انهن غلطيءَ ۾ . پيل جاهلن کان پيچان ٿو. تر انهيءَ فنا مان سندن مراد ڇا آهي؟ جيڪڏهن سندن مطلب ذات جي ننا آهي تاه اهو محال آهي. جيڪڏهن چون. تر سندن مراد وصف جي فنا آهي. تر اسان ان کي جائز سمجهنداسون. ڇو تر فنا هڪ تر تي تر صفت آهي ۽ بقا به نرالي صفت آهي. ٻانهو انهن ٻنهي صفتن سان ٻَڌل آهي. اهو به محال آهي. تو بنا هڪ زبرلي صفت آهي ۽ عنه برالي صفت آهي. ٻانهو انهن ٻنهي صفتن سان ٻَڌل آهي. اهو به محال آهي. تو بانه وي تر مايو ڪل خان سواء صفت آهي ۽ بقا به نرالي صفت آهي. ڀانهو انهن ٻنهي صفتن سان ٻَڌل آهي. اهو به محال آهي. ترابلي عرب عنهو پاڻ کان سواء صفت آهي ۽ بقا به نرالي صفت آهي. ڀانهو انهن ٻنهي صفتن سان ٻَڌل آهي. اهو به صحال آهي. تو بانه وي تر بان سواء صفت آهي ۽ بقا به نرالي صفت آهي. ڀانهو انهن ٻنهي صفتن سان ٻَڌل آهي. اهو به محال آهي. جو الله تعاليٰ جي بقا سان سان ناسوتي صفتن کي فنا ڪري لاهوتي بقا سان قائر ٿي وئي. ۽ اهڙي بقا حاصل ڪيائين، جو الله تعاليٰ جي بقا سان سان ناسوتي صفتن کي فنا ڪري لاهوتي بقا سان قائر ٿي وئي. ۽ اهڙي بقا حاصل ڪيائين، جو الله تعاليٰ جي بقا سان سان ناسوتي صفتن کي فنا ڪري لاهوتي بقا سان قائر ٿي وئي. ۽ هڙي بقا حاصل ڪيائين، جو الله تعاليٰ جي بقا سان ناسوتي صفتن کي ونا ڪري لاهوتي بقا سان قائر آهي. هو مخرت عيسيٰ جي ترڪيمي (فطرتي) جزن جو بنياد، انسان سان ناسوتي صفتن کي بند ڪري عليه السلام ان جو نتيجو آهي. حضرت عيسيٰ جي ترڪيمي (فطرتي) جزن جو بنياد، انسان جي ولي. حضرت عيسيٰ عليه السلام ان جو نتيجو آهي. حضرت عيسيٰ جي ترڪيمي (فطرتي) جزن جو بنياد، انسان والده ۽ الله تعاليٰ هڪري بقا ۾ شامل آهن. يعني قديم بقا ۾ جيڪي صرف خدا جي صفت آهي. حقيقت ۾ هو سڀندر آه ڪري خله ڪي آهي. حقي من ڪي ڪي جي ڪي مي مارف خان آهي.

مان اهڙي عقيدي ۾ گرفتار ٿيل ماڻهن کان پڇان ٿو. تہ قدير جي حادث هجڻ ۽ حادث جي قدير هجڻ ۾ ڪهڙو فرق آهي؟ يا ان ۾ ڪهڙو تفاوت آهي. تہ قدير حادث جي صفتن سان سينگاريل آهي ۽ حادث ۾ قدير جون صفتون شامل آهن. حقيقت ۾ اهو عقيدو دهريت (ڪنر) وارن جو آهي. ۽ دنيا جي حادث هجڻ جو انڪار ٿو ڪري. انهي عقيدي رکڻ سان اهو مڃڻو پوندو تہ مخلوق (حادث) ۽ خالق (قدير) ۾ ڪوب فرق ڪونهي. ٻئي قدير آهن يا وري ٻئي حادث آهن. يا وري اهو مڃڻو پوندو تہ مخلوق (حادث) ۽ خالق (قدير) ۾ ڪوب فرق ڪونهي. ٻئي قدير آهن يا وري ٻئي حادث آهن. يا ناهي. تہ اهڙو اجايو عقيدو کين ڇو ٿو وڻي؟ قدير کي حادث چوڻ يا وري نامخلوق مخلوق ۾ حلول (دخل) ڪندو آهي. پتو ناهي. ته اهڙو اجايو عقيدو کين ڇو ٿو وڻي؟ قدير کي حادث چوڻ يا حادث کي قدير سڏڻ ٻنهي صورتن ۾ مڃڻو پوندو. ته ان جي صانع ٻئي قدير آهن يا دليل لاءِ جيڪڏهن صفت حادث آهي. تہ ان جو صانع (ٺاهيندڙ) بہ حادث ٿيندو. ڇو تہ هو شيء جي ذات ان شيء وانگر هوندي آهي. اهڙيءَ طرح لازمي ٿيندو. تہ حادث کي قدير سڏڻ بنهي صورتن ۾ مڃڻو پوندو. شيء جي ذات ان شيء وانگر هوندي آهي. اهڙيءَ طرح لازمي ٿيندو. تہ حادث کي قدير سڏي ايم دي وي ڪري خادث جاتو هي بي هي په په تي مليل لاءِ جيڪڏهن صفت حادث آهي. ته ان جو صانع (ٺاهيندڙ) به حادث ٿيندو. چو تہ هر شيء جي ذات ان شيء وانگر هوندي آهي. اهڙيءَ طرح لازمي ٿيندو. تہ حادث کي قدير سڏيو وڃي يا قدير کي حادث جاتو هي بي هي په په هو ندي آهي. اسان ڄي ته ڪري شيدو، ته حادث کي قدير سڏيو وڃي يا قدير کي حادث جاتو شيء جي ذات ان شيء وانگر هوندي آهي. اهڙيءَ طرح لازمي ٿيندو. ته حادث کي قدير سڏيو وڃي يا قدير کي حادث جاتو تي هي په ملي جل په مي مي آهن.

اسان جي وصفن ۾ شامل آهن. اها ڳاله ٻنهي ۾ شريڪ آهي. فنا ڪنهن هڪ وصف جي فنا آهي جو ڪنهن بي وصف جي بقا سان پيدا ٿيندي آهي. بقا کان سواءِ فنا ۽ فنا کان سواءِ بقا بہ ٿي سگهنديون آهن. انهيءَ لحاظ کان فنا مان مراد غير جي ذڪر جي فنا آهي ۽ بقا جو مطلب الله جي ذڪر جي بقا آهي. من فنا من المراد بقي بالمراد. "جيڪو ماڻهو پنهنجي مراد کان فاني ٿيو. اهو الله جي مراد سان باقي ٿيو". ڇو ته انساني مراد فاني آهي. ۽ الله جي مراد باقي آهي. انسان پنهنجي فاني مراد تي قائم رهندو. ته سندس قيامت فنا تي ٿيندي. جيڪڏهن الله جي مراد تي رهندو. ته جڻ باقي مراد تي رهندو ۽ سندس قيامت بقا تي ٿيندي. اهو مثال هن طرح سمجهڻ گهرجي: جيڪا شيء ڀڙڪندڙ آهي. ته جڏهن باه جي طاقت پاڻ وٽ آيل شيءِ جي وصف بدلائي سگهندي آهي. ته الله جي ارادي جي ڀڙڪندڙ آهي. ته جڏهن باه جي اهو ياد رکڻ گهرجي ته باه جو قبضو (دخل اندازي) فقط لوه جي وصف تائين محدود آهي. ان جي ذات نقي بدلجي يعني لوه ڪڏهن به باه بڻجي نه سگهندو آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

هن موضوع تي ڪن وڏن مشائخن تمام باريڪ رمزون بيان ڪيون آهن. هن مڪتب جو امام حضرت ابو سعيد خراز فرمائي ٿو: الفناءُ فناءُ العبد عن روية العبودية والبقاءُ العبد بمشاهدة الا لاهية. "فنا اها آهي. تہ ٻانهو پنهنجي ٻانهپ جي ديدار سان فنا ٿئي ۽ بقا اها آهي. تہ ٻانهو الاهي ديدار سان باقي هجي. ان جو مطلب اهو آهي. تہ پانهو پنهنجي ٻانهپ جي رکڻ. ڪچي هجڻ جو دليل آهي. ٻانهپ جو صحيح مقام ان وقت حاصل ٿيندو آهي. جڏهن انسان پنهنجي ڪارگذاريءَ کي وساري ڇڏي ۽ ان جي طرف کان پاڻ کي فاني سمجهي. فقط خدا تعاليٰ جي ڪر تي نظر رکي ۽ پاڻ کي باقي سمجهي. پنهنجي معاملي کي پاڻ نه، پر سندس ذات سان نسبت ڏياري. ڇو تہ هر انساني شيءِ ناقص هوندي آهي ۽ هي اها شيء جيڪا اللہ تعاليٰ کان حاصل ٿئي. سا ڪامل هوندي آهي. مطلب ته انسان پنهنجن سيني لاڳاپن کان فاني ٿي. خدا جي جمال سان باقي رهي سگهي ٿو.

حضرت ابو اسحاق نهرجوري فرمائي ٿو: صحت العبودية في الفنا ُ البقا ُ . "سچي ٻانهپ فنا ۽ بقـا ۾ آهي ؓ . يعني. جيستائين ٻانهو پنهنجي سموري موڙي کان بيزار نــ ٿيندو. تيستائين صحيح ۽ خلوص واري بندگي جي قـابل نــ ٿيندو. مطلب هي آهي. تـ آدميت جي هر شيءِ کان هٿ کڻڻ ۾ فنا آهي. ۽ ٻانهپ ۾ مخلص ٿيڻ ۾ بقا آهي.

حضرت ابراهير بن شيبان جو قول آهي: الفنا<sup>ء</sup> والبقا<sup>ء</sup> يدور علي الاخلاص والوحدانية و صحة وما كان غير هنذا فهو المغاليظ والزندقة. " فنا ۽ بقا جي علر جو بنياد خلوص. وحدانيت ۽ صحيح ٻانهپ تي آهي. باقي سڀ ڪجھ خطا ۽ الحاد (بي ديني) آهي". انسان جڏهن خدا جي توحيد جو اقرار ڪندو آهي. تڏهن پاڻ کي خدا جي حڪر آڏو فرمانبردار سمجهندو آهي. مغلوب هميشه غالب جي آڏو فاني هوندو آهي. هو پنهنجي فنا کي نيڪ سمجهي، پنهنجي نوڙت جو احساس رکندو آهي ۽ کيس بندگيءَ کان سواءِ ٻيو ڪوب چارو نظر نه ايندو آهي ۽ هو رضا وارو رستو اختيار ڪندو آهي. فنا ۽ بقا جي معنيٰ هيءَ آهي، ته جيڪو به هن جي خلاف چوندو آهي. يعني هي چوندو آهي، ته فنا جو مطلوب ذات جي فنا ۽ بقا جي معنيٰ خدا تعاليٰ جي بقا آهي. اهو بي دين (زنديق) ۽ عيسائيت جو علمبردار آهي. جيئن مٿي بيان ٿي چڪو آهي.

مان چوان ٿو. تہ اهي سمورا قول معنيٰ جي لحاظ کان هڪ جهڙا آهن. جيتوڻيڪ عبارت جي لحاظ کان مختلف نظر اچن ٿا. مختصر طور تي مطلب هيءُ آهي. تہ فنا خدا جي جلال جي ديدار ۽ ان جي وڏائي جي ظاهر ٿيڻ جو نالو آهي. ايتري قدر جو ٻانهو سندس جلال غلبي آڏو دنيا ۽ آخرت کي وساري ٿو ڇڏي. احوال ۽ مقام سندس همٿ آڏو حقير ٿي ويندا آهن. ڪرامتن جي ڪابہ حيثيت نہ رهندي آهي. هو عقل ۽ نفس کان فاني ٿي ويندو آهي. ايتري قدر جو هو فنا کان به فاني ٿي ويندو آهي ۽ اهڙي حقيقي فنا ۾ فنا واري زبان سان حق جو اعلان ڪندو آهي. سندس تن ۽ من سراسر فرمانبرداري ۽ خدا جو خوف بڻجي ويندا آهن. اهو بلڪل اهڙيءَ طرح جيئن آدم جي اولاد سندس پٺيءَ مان پاڪ ۽ صاف نڪتي هئي ۽ نئين

<sup>(</sup>فصل - 3)

کان چوٽيءَ تائين ٻانهپ جو پتلو هئي. مشائخن مان هڪڙي بزرگ چيو آهي:

الاكنت اذ كنت ادري كيف السبيل اليكا

أفننيتي عن جميعي فصرت ابكي عليكا

"جيڪڏهن مون کي تنهنجي ذات تائين پهچڻ جو رستو معلوم هجي ها، تـ مان پنهنجي ذات ۾ فنا ٿي. تنهنجي ذڪر ۾ روئندو رهان ها".

> هڪ ٻئي بزرگ جو شعر آهي: فسف فسائي فنا فسائي وفي فنائي وُجدت انت مَحَوت اسمي و رسر جسمي سُئِلتُ عَني فقَلتُ انت

"منهنجي فنا ۾ منهنجي فنا جي فنا آهي. مون پنهنجي فنا کي فائدي وارو سمجهيو. مون پنهنجو نالو نشان مٽائي ڇڏيو. تو پڇيو: تون ڪير آهين؟ مون چيو: تون ئي تون آهين".

تصوف ۽ فقيري جي لحاظ کان اهي فنا ۽ بقا جا حڪر آهن. جيڪي مون مختصر طور تي بيان ڪيا آهن. هن ڪتاب ۾ جتي به فنا ۽ بقا جو ذڪر ايندو. آهو انهيءَ مراد سان هوندو. تہ اهو خرازي مڪتب جو بنيادي اصول آهي. جيڪو بلڪل چٽو ۽ روشن آهي. حقيقت ۾ ميلاپ ۽ جدائيءَ جو دليل بنياد کان سواءِ نہ هوندو آهي. هن مڪتب ۾ آهي ڳالهيون سڀني وُٽ عام آهن. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

9- خفيفي مكتب

هن مڪتب جا ماڻهو حضرت ابو عبدالله محمد بن خفيف شيرازي جا پوئلڳ آهن. جيڪو جن مڪتب جي وڏن بزرگن مان آهي. پنهنجي زماني ۾ وڏي عزت ۽ آبرو جو مالڪ هو. ظاهر ۽ باطن ۽ علمن سان سينگاريل هو. سندس تصنيفون مشهور ۽ معروف آهن. سندس تعريفون ۽ فضيلتون بيشمار آهن. مطلب. تـ هو پنهنجي وقت جو يگانو ۽ وڏو پاڪباز ماڻهو ٿي گذريو آهي. نفساني شهوتن کان پري رهڻ ۾ کيس خصوصيت حاصل هئي. ٻڌو ويو آهي. تہ هن چار سؤ عورتن سان نڪاح ڪيا. ان جو سبب شايد اهو هجي. تہ هن جو شاهي خاندان سان واسطو هو. جڏهن سندس توبهہ جي شروعات ٿي. تڏهن شيراز وارن وڏي عقيدت جو اظهار کيو. جڏهن حال جو صاحب بڻيو. تڏهن شهزادين ۽ رئيس زادين ساڻس پرڻجڻ چاهيو. مگر هو مصيبت (ابتلا) کان آجو رهيو. هر هڪ کي هٿ لڳائڻ کان اڳ طلاق ڏيئي ڇڏيائين. ان هوندي ب چاليھ عورتون اهڙيون هيون. جيڪي مختلف وقتن تي ٻ ٻ. ٽي ٽي ٿي سندس نڪاح ۾ رهيو. هڪڙي چاليهن سالن تائين ساڻس گڏ رهي. هوءُ ڪنهن وزير جي نياڻي هئي. مون شيخ ابوالحسن علي بڪران شيرازي کان ٻڌو تہ هڪ ڏينهن ڪجهہ عورتون هن متعلق هڪ جاءِ تي گڏ ٿيون ۽ پاڻ ۾ گفتگو ڪري رهيون هيون. سموريون ان ڳالهہ تي متفق هيون تہ انهن مان ڪنهن به شيخ کي اڪيلائپ ۾ به شهوت جي حالت ۾ نہ ڏٺو. هر هڪ جي دل ۾ شڪ پيدا ٿيو ۽ عجب ۾ پيون. هر هڪ ائين ٿي ڄاتو تہ شيخ جو لاڙو ڪنهن ٻي ڏانهن آهي. سڀني سوچيو تہ وزير زاديءَ کان سواءِ ڪوبہ ان راز کان واقف ٿي نٿي سگهيو. ڇو تہ هوءَ سالن جا سال ساڻس گڏ رهي آهي. سڀني صلاح ڪئي ۽ يڪراءِ ٿي ٻن ڄڻين کي وزير زاديءَ ڏانهن موڪليائون. تہ جيئن صحيح صورتحال جو پتو پئجي سگھي. وزير زاديءَ بيان ڪيو: شيخ سان نڪاح ۾ اچڻ کان پوءِ مون کي پيغام پهتو. تہ اچ رات شيخ مون سان رات گذاريندو. مون خوب کاڌا تيار ڪيا ۽ وڏا هار سينگار ڪيا. هو آيو. دسترخوان لڳل هو. مون کي طلب ڪيائين. هڪڙو دفعو مون کي ڏٺائين ۽ هڪ نظر دسترخوان تي ڪيائين. پوءِ منهنجو هٿ پڪڙي پنهنجي چولي کان اندر ڪيائين. مون ڏٺو تہ سيني کان دُن تائين پيٽ تي پندرهن ڳنڍيون ٻڌل هيس. پوءِ چيائين تہ "اي وزير زادي. اهي ڳنڍيون ان سختي ۽ صبر جي ڪري ٿيون آهن جيڪي آئون اهڙي حسن ۽ اهڙي کاڌي کان منهن موڙڻ برداشت ڪندو رهيو آهيان". شيخ فقط اهو گفتگو ڪيو ۽ اُٿي هليو ويو. اها اسان جي تعلق جي انتها هئي. تصوف ۾ سندس مڪتب جو بنيادي تصور غيبت ۽ حضور سان واسطو رکندڙ آهي. ان تي هن گهڻو ڪجهہ لکيو

آهي. مون كان به جيترو تي سگهيو اوترو بيان كندس. انشا الله.

غيبت ۽ حضور

حقيقي معنيٰ ۾ اهي لفظ هڪ ٻئي جو پاڇو آهن. ظاهر ۾ هڪ ٻئي جي ابتڙ ڏسجن ٿا. زباندانن ۽ حقيقت وارن وٽ استعمال ۾ ايندڙ آهن. حضور مان مراد دل جو حضور آهي جيڪو يقين جو دليل آهي يعني جيڪو اکين کان اوجهل آهي. ان جي حيثيت هڪ اهڙي شيء واري آهي. جيڪا اکبن آڏو ظاهر آهي. غيبت مان مراد غير الله کان دل جي غيبت (غير حاضري) آهي. ايتري قدر جو دل پاڻ کان ۽ پنهنجي غيبت کان به غائب ٿي وڃي. ۽ پنهنجي حيثيت بالڪل ختم ٿي وڃي. ان جي نشاني رسمي تڪليفن کان پاسو ڪرڻ آهي. اهڙيءَ طرح جيئن نبي. الله جي مرضيءَ سان معصوم هوندو آهي. پنهنجي ذات کان غيبت ۾ خدا جو حضور ۽ خدا جو حضور پنهنجي ذات کان غيبت جو نشان آهي. جيڪو پنهنجي ذات کان غائب هوندو آهي. اهو الله جي حضور ۽ خدا جو حضور پنهنجي ذات کان غيبت جو نشان آهي. جيڪو پنهنجي ذات کان غائب هوندو آهي. اهو الله جي حضور کان غائب هوندو آهي. دلين جو مالڪ الله تعاليٰ آهي. جيڪو پنهنجي ذات کان غائب هوندو آهي. اهو الله جي حضور کان غائب هوندو آهي. دلين جو مالڪ الله تعاليٰ آهي. جيڪو پنهنجي ذات کان غائب هوندو آهي. جو تصور منجي ويندو آهي. دلين جو مالڪ الله تعاليٰ آهي. جيڪو پنهنجي ذات کان نيدو آهي ۽ خوديءَ جو تصور منجي ويندو آهي. مشائخن مان هوندي آهي. شرڪت ۽ تقسيم جو سوال ئي پيدا نہ تيندو آهي ۽ خوديءَ جو تصور منجي ويندو آهي. مشائخن مان هو خو آهي. شرڪت ۽ تقسيم جو سوال ئي پيدا نہ

ولى فوادة وانت مالكه بلا شريك فكيف ينقسر

"تون ڪنهن جي شرڪت کانسواءِ منهنجي دل جو مالڪ آهين. ان کي ورهائي ڪيئن سگهبو؟"

الله جي ذات دلين جي مالك آهي. كيس دلين جي غيبت ۽ حضور تي پوري پوري قدرت آهي. هي انهيءَ مكتب جي ساري منطق جو تت آهن. ان هوندي به فرق كي نظر ۾ ركندي وڏن مشائخن اختلاف كيو آهي. هڪ جماعت جي نظر ۾ "حضور". "غيبت" كان وڌيڪ ۽ ٻي جماعت جي خيال ۾ غيبت حضور كان وڌيڪ آهي. هن بحث جو نمونو صحو ۽ سكر وارو آهي جيڪو اڳ ۾ بيان ٿي چڪو آهي. ان هوندي به صحو ۽ سڪر انساني وصفن جون نشانيون آهن. غيبت ۽ حضور وصفن جي فنا ٿيڻ جون نشانيون آهن. تنهنڪڙي غيبت ۽ حضور اصل ۾ لطيف آهن. غيبت کي حضور کان وڌيڪ سمجهڻ وارن مان ابن عطا، حسين بن منصور، ابوبڪر شبلي، بندار بن حسين، ابوحمزه بغدادي، سمنون محب ۽ ٻيا ڪيترا عراق پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي: "خدا ۽ تنهنجي وچ ۾ وڏي ۾ وڏو حجاب تنهنجي پنهنجي ذات آهي. جڏهن تون پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي: "خدا ۽ تنهنجي وچ ۾ وڏي ۾ وڏو حجاب تنهنجي پنهنجي ذات آهي. جڏهن تون پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي: "خدا ۽ تنهنجي وچ ۾ وڏي ۾ وڏو حجاب تنهنجي پنهنجي ذات آهي. جڏهن تون پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي: "خدا ۽ تنهنجي وچ ۾ وڏي ۾ وڏو حجاب تنهنجي پنهنجي ذات آهي. جڏهن تون پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي: "خدا ۽ تنهنجي نظر ۾ گر ٿي ويندا آهن. طالبن جا احوال آفت جو سامان بڻجي ويندا آهن. تنهنجي پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي. اهاڻي تنهنجي ننهنجي ينهنجي ذات ۾ هڪ آهن. ينهنجي پنهنجي ذات کان غائب ٿي ويندو آهي. اهائي تنهنجي نظر ۾ گر ٿي ويندي آهي. طالبن جا احوال آفت جو سامان بڻجي ويندا آهن. ينهنجي پنهنجي ذات کان غائب هي تنهنجي غيبت جي دنيا هئي جنهن ۾ الله تعاليٰ توکي آدم جي پُني يو واري شعلي ۾ جلي خاڪ ٿي وينديون آهن. اهائي تنهنجي نظر ۾ گر ٿي ويندي آهي. طالبن جا حوال آفت جو سامان بڻجي ويندا آهن. ينهنجي پنهنجي ذات ۽ غير الله واري شيء تنهنجي غيبت جي دنيا هئي جنهن ۾ الله تعاليٰ توکي آدم جي پُئي ويندا منهن يو مي مي منهنجي ذات ڪان عائب هن ڪيندي مي ويندي آهي ۽ مي نه خون ويجهڙائي؟ مان پيدا فرمايو. جيستائين تون پنهنجي ذات کان خاڻ ه ڪي ۽ دني هئي جنهن ۾ الله تعاليٰ توکي آدم جي پُئيءَ آهن. هان پنهنجي ذات ڪي هن ۽ الله تعاليٰ جو مخور وي پُنهي مي پُنهي آهي آهي. جڏهن مي پُنهن جي پُنهي مي مي من مي نه نه مي سامن سرفراز ه ڪين. جي من مي من ۽ مي نه مي مي مي الله معاليٰ توکي آهي. جان مي مي مي مي مي مي مي مي وي پُنهي ۽ مي مي مي مي مان مي م

ٻئي طرف حارث محاسبي، جنيد، سهل بن عبدالله, ابوحفض حداد، حمدون قصار، ابومحمد جريري. حصري مڪتب جو باني محمد بن خفيف ۽ ڪيترا ٻيا مشائخ حضور کي غيبت کان وڌيڪ سمجهندا آهن، ڇو تر سندن عقيدي موجب سڀ خوبيون حضور سان رکن ٿيون. پنهنجي ذات کان غائب هجڻ الله جي حضور جو رستو آهي. جيڪڏهن منزل تي پهچي وڃجي يعني، حضور حاصل ٿئي، تر رستي جي خرورت نر رهندي آهي. جيڪو پاڻ کان غائب رهندو آهي. اهو هر حالت ۾ الله وٽ حاضر هوندو آهي. غيبت جو حاصل حضور آهي ۽ حضور کانسواءِ غيبت بيڪار آهي. غفلت کان پري ٿيڻ ضروري آهي. غيبت, حضور حاصل ڪرڻ جو وسيلو آهي. مقصد حاصل ڪرڻ کانپوءِ وسيلي جي ڪابر اهميت نر رهندي آهي. هڪ بزرگ جو شعر آهي:

ليس الغائب من غاب من البلاد انما الغائب من غاب من المراد وليس الحاضر من ليس له مراد انما الحاضر من ليس له فواد حتى استقر فيه المراد

"غائب اهو ناهي جيڪو پنهنجي شهر کان غائب هجي. حقيقت ۾ غائب اهو آهي جيڪو هر آرزو کان غائب هجي. حاضر بہ اهو آهي جنهن جي دل ۾ ٻياڻي نہ هجي. ۽ سندس آرزو فقط اللہ جي ذات هجي. "

مشهور آهي. تہ حضرت ذوالنون مصري جي هڪ مريد حضرت ابويزيد جي زيارت جو ارادو ڪيو. سندس عبادت خاني جي دروازي تي اچي ڪڙو کڙڪايائين. ابويزيد اندران پڇيو: "ڪير آهي ۽ ڪنهن جي تلاش ۾ آهي؟ مريد جواب ڏنو: "مان ابويزيد سان ملڻ ٿو چاهيان. "جواب مليو: "ابويزيد ڪير آهي؟ ڇا آهي؟ ۽ ڪٿي رهندو آهي؟ مان ڪافي وقت کان سندس تلاش ۾ آهيان. مون کي اڄ تائين نہ مليو آهي. " مريد واپس اچي سارو واقعو حضرت ذوالنون کي ٻڌايو. هن فرمايو: "مُنهنجو ڀاءُ ابويزيد الله تعاليٰ ڏانهن ويندڙن سان هليو ويو. "

هڪ ماڻهو حضرت جنيد جي خدمت ۾ حاضر ٿيو ۽ عرض ڪيا.... تہ هڪ گهڙي لاءِ هن ڏانهن ڌيان ڏئي. ڇو تہ هن ڳاله ڪرڻ ٿي چاهي. جنيد جواب ڏنو: "اي جوان مرد! تون مون کان اها شيءِ گهري رهيو آهين جنهن جو مان ڪافي وقت کان طالب آهيان. سالن جا سال گذري ويا. الله وٽ حضور حاصل ڪرڻ لاءِ ڪوشش ڪئي اٿم، مگر مون کي ڪاميابي حاصل نہ ٿي آهي. هن وقت مان تنهنجي آڏو ڪيئن حاضر ٿي سگهندس؟ مطلب ته غيبت ۾ حجاب جو خوف هوندو آهي ۽ حضور ۾ ڪشف جي خوشي حاصل ٿيندي آهي. حجاب ڪنهن بہ حالت ۾ ڪشف جي برابر نہ ٿيندو آهي. هن مضمون تي شيخ ابوسعيد جو قول آهي:

تقشع غيم الهجر عن قمر الحب واسفر نورالصبح عن ظلمة الغيب

"محبت جي چنڊ کان جدائي جا ڪڪر دُور ٿي ويا . غيب جي اونداهي مان نوراني صبح روشن ٿي ويو. "

غيب ۽ حضور جي فرق ۾ مشائخن جا ڪافي لطيفا. حالتون ۽ قول آهن جن جو مطلب لڳ ڀڳ هڪجهڙو آهي. يعني خدا جي بارگاھ جو حضور پاڻ کان غيبت جي برابر آهي. ڇو تر پاڻ کان غيبت جو مقصد حضور آهي. جيڪو پاڻ کان غائب ناهي اهو الله جي درگاھ ۾ حاضر ناهي. جيڪو حاضر آهي اهو پاڻ غائب آهي. جهڙي طرح ايوب عليه السلام بلائن جي نازل ٿيڻ وقت فرياد ۾ پنهنجو پاڻ کي نہ ڏنو. هو انهيءَ حالت ۾ پنهنجو پاڻ کان غائب هو. انڪري الله تعاليٰ سندس خاص فرياد کي صبر کان جدا ٿيڻ نہ ڏنو. هن فرياد ڪئي: اني مسني الضر و انت ارحر الراحمين. "منهنجا موليٰ مان تڪليف ۾ قرياد کي صبر کان جدا ٿيڻ نہ ڏنو. هن فرياد ڪئي: اني مسني الضر و انت ارحر الراحمين. "منهنجا موليٰ مان تڪليف ۾ آهيان. تون وڏو مهربان آهين." الله تعاليٰ فرمايو: فاستجبناله فڪشفنا ما به مين ضر. "(حضرت ايوب صابر هو تنهنڪري) اسان هن جي فرياد ٻڌي ۽ سندس هر تڪليف دُور ڪئي." هن حڪايت مان موضوع جي چٽي سمجهاڻي ملي ٿي. سوچ ۽ ويچار ڪرڻ جي ضرورت آهي.

حضرت جنيد رح فرمايو آهي: "مون تي هڪ اهڙو وقت بہ آيو جو آسمان ۽ زمين وارا منهنجي پريشاني تي روئي رهيا هئا. وري هڪ اهڙو وقت آيو جو مون کي سندن غيبت تي روئڻو پيو. هاڻي وري اهڙو وقت آيو آهي جو مون کي نہ زمين ۽ آسمان جو پتو آهي نہ وري ڪا پنهنجي خبر آهي. " هن موضوع ۾ "حضور " متعلق هڪ سهڻو اشارو آهي.

غيبت ۽ حضور جون اهي معنائون آهن جن جو بيان مون مختصر طور تي ڪيو آهي. اهو ان لاءِ تہ خفيفيہ مڪتب جو عقيدو ظاهر ٿئي. ۽ غيبت ۽ حضور مان جيڪا مراد آهي اُها سامهون اچي. وڌيڪ سمجهاڻي ۾ ڪتاب ڊگهو ٿي ويندو. منهنجي لکيت جو طريقو بہ اختصار وارو آهي. توفيق اللہ جي هٿ ۾ آهي.

10- سیاریے مکتب

سياري مڪتب جا ماڻهو ابوالعباس سياري جا پوئلڳ آهن. هو مرو جو ويٺل هو ۽ سڀني علمن خو امام مڃيو ويو هو. هو حضرت ابوبڪر واسطي جو دوست هو. اڄ بہ نساءَ ۽ مرو ۾ سندس ساٿين جي هڪ جماعت موجود آهي. شايد اهو

هڪڙوئي صوفين جو مڪتب آهي. جيڪو اڄ تائين پنهنجي اصلي صورت ۾ قائر آهي. مرو ۽ نسا ۽ ۾ هميشه ڪون ڪو اهڙو رهنما موجود رهندو آيو آهي. جنهن هن مڪتب جي پوئلڳن کي اقامت جو سبق پئي ڏنو آهي. نسا ۽ مرو وارن جي وچ ۾ ڪيئي رسالا لکيا ويا آهن. جيڪي مڪتوبات جي صورت ۾ آهن. مون پاڻ ڪجه مڪتوبات ڏخا آهن. جيڪي نهايت خوبصورت آهن. ۽ انهن جون عبارتون جمع ۽ تفريق جي مضمون تي آهن. اهي لفظ علم وارن وٽ مشترڪ آهن. هر جماعت انهن لفظن جو مطلب پنهنجي موضوع موجب پنهنجي بيان ۾ ڪم آڻيندي آهي. مراد سڀني جي جداجدا هوندي آهي. حساب ڄاڻندڙ جمع ۽ تفريق سان عددن جي جمع ٿيڻ ۽ پکڙجڻ جي مراد ونندا آهن. نحوي ماڻهو لغوي طور تي اسمن جو گڏجڻ ۽ انهن جي معنيٰ جو فرق سمجهندا آهن. فٽيه وري قياس جي جمع ٿيڻ، نص جي صفتن جي تفرقي يا نص جي جمع ۽ قياس جي تفرقي لاءِ ڪر آڻيندا آهن. اصول وارا وري ذات جي صفتن جي جمع ٿيڻ ۽ فعل جي صفتن جي تفرقي لاءِ استعمال ڪندا آهن. تصوف جي هڪ ۾ انهن معن ملي نهين مي منڌن جي جمع ٿيڻ ۽ نص جي منڌن جي تفرقي يا نص جي

مان هاڻي هن جماعت جي مقصد ۽ ان جي مشائخن جا اختلاف بيان ڪندس. جيئن اصلي حقيقت روشن ٿي وڃي ۽ مشائخن جي هر جماعت جو مقصد جمع ۽ تفرقي جي باري ۾ چٽو ٿي وڃي. اللہ بهتر ڄاڻندڙ آهي.

جمع ۽ تفرقو

الله تعاليٰ هڪ جاءِ تي پنهنجي دعوت ۾ سڄي مخلوق کي جمع ڪري فرمايو آهي: والله يدعوا اليٰ دارالسلام . "الله تعاليٰ سلامتي جي گهر ڏانهن سڏي ٿو. \* هدايت لاءِ فرق ظاهر ڪيائين ۽ فرمايائين: يهدي مُن يشاءُ اليٰ صراط مستقير. "الله تعاليٰ جنهن کي چاهيندو آهي. تنهن کي سڌي رستي تي هلڻ جي هدايت ڪندو آهي. " ظاهر آهي. تہ دعوت سڀني کي ڏني وڻي آهي. يعني دعوت ۾ سڀ جمع هئا. پر پنهنجي منشيت (رضا) موجب هڪ جماعت کي رد ڪيو ويو. فرمايائين. هڪ جماعت کي مردود (رد) ڪري. ڪنهن سهاري کانسواءِ ڇڏي ڏنائين. ٻي جماعت کي قبوليت جو شرف عطا ڪيائين ۽ رباني تائيد سان نوازيائين. وري ٻيهر هڪ تعداد کي جمع ڪيائين ۽ تفريق فرمايائين. هڪ جماعت کي گنهگاريءَ کان آزاد ڪيائين. ٻي جماعت کي غلط ۽ اڻ سڌي راھ تي ڇڏي ڏنائين. ٿورن لفظن ۾ ائين کڻي چئجي. تہ جمع (جوڙ) اصل ۾ الله تعاليٰ جو علم ۽ ان جو حڪر آهي. ۽ تفرقو (ڪَٽَ) امر ۽ نهي جو اظهار آهي. حضرت ابراهيـر عليـه السلام کي حڪر ٿيو. تہ حضرت اسماعيل کي ڪُهي. مگر اللہ تعاليٰ اهو نہ چاهيو. تہ حضرت اسماعيل عليه السلام ڪُسي وڃي. ابليس کي حڪر ٿيو. تہ حضرت آدم عليه السلام کي سجدو ڪري. مگر اهو نہ چاهيائين تہ ائين ٿئي. حضرت آدم عليه السلام کي ڪڻڪ جي ڪڻي کائڻ کان منع ڪيائين. مگر چاهيائين. تـ کائي وغيره. جمع پنهنجي صفتن جو گڏ ڪرڻ آهي ۽ تفرقو پنهنجي حڪمن کان جداجدا ڪرڻ آهي. اصل ۾ اهو انساني دخل اندازي ۽ ارادي جو ڪاٽجڻ ۽ اللہ جي ارادي جو ثبوت آهي. جمع ۽ تفرقي متعلق جو ڪجهہ بيـان ٿيـو آهي. ان سـان معتزلـن كانسـواءِ اهلسـنت و الجمـاعت جـا سمـورا ماڻهو هن مڪتب جي وڏن مشائخن سان متفق آهن. ان هوندي بہ ان جي استعمال ۾ مشائخن جو اختلاف آهي. هڪ جماعت جي نظر ۾ انهن ٻنهي لفظن کي توحيد سان نسبت آهي. هنن جي عقيدي موجب جمع جا ٻہ درجا آهن: هڪڙو الله تعاليٰ جي وصفن جو ۽ ٻيون ٻانهي جي وصفن جو. جنهن جو الله تعاليٰ جي وصفن سان واسطو آهي. اهو توحيد جو راز آهي. جنهن تي ٻانهي کي ڪوبہ اختيار ڪونهي. جنهن جو ٻانهي جي وصفن سان واسطو آهي. ان مان مراد توحيد ۾ سچو عقيدو ۽ پختو ارادو آهي. اهو قول حضرت ابوعلي رودباري جو آهي.

جمع ۽ تفرقي کي وصفن سان نسبت ڏيڻ وارو چون ٿا، تہ جمع الله جي صفت آهي ۽ تفرقو سندس ذات جو فعـل آهي. ان ۾ انسان کي دخل ناهي. ڇو تہ ان جي ڳالهين ۾ ڪوب شريڪ ٿي نٿو سگهي. جمع کي فقط اصلي برابري جو نالو آهي ۽ ابديت (دائمي حالت) ۾ الله جي ذات ۽ صفات کانسواءِ ڪي بہ ٻہ شيون برابر ٿي نٿيون سگهن. جيڪڏهن تفصيـل ۽ تجزيو ڪري ذات ۽ صفات کي جداجدا ڪري سگهجي. تہ جمع ڪڏهن بہ جمع نہ ٿيندو. ان جو مطلب هيءُ آهي تہ الله تعاليٰ جون صفتون ازل کان ابد تائين ان جي ذات سان ڪَنيون آهن. الله جي ذات ۽ سندس صفتون هڪٻئي کان الڳ ۽ مختلف

نہ آهن. ڇو تہ وحدانيت ۾ تفريق ۽ عددن جو وجود نہ هوندو آهي. ان لحاط کان جمع فقط ذڪر ڪيـل حالت ۾ ممڪن ٿي سگهندو.

حڪر هيٺ تفرقي جي نسبت خدا تعاليٰ جي فعلن سان آهي. جيڪي جدا جدا قسمن جا هوندا آهن. هڪڙي لاءِ وجود جو حڪر هوندو آهي. تہ ٻئي لاءِ عدم جو . مگر عدم اهڙو جنهن لاءِ وجود بہ ممڪن ٿي سگهي. هڪ طرف تي بقا جو حڪر آهي. تہ ٻئي طرف تي فنا جو. وري هڪ ٻئي جماعت آهي. جيڪا انهن لفظن کي علم سان نسبت ڏيندي آهي. انهي جماعت جي قول موجب " جمع توحيد جو علم ۽ تفرقو حڪمن جي علم جو نالو آهي". مطلب تہ علم جمع جو ٿُڙ ۽ تفرقو شاخن وانكر آهي. هن باري ۾ ڪنهن بزرگ جو قول آهي: الجمع ما اجتمع عليه اهل العلم والتفرقة ما اختلفو فيه. "جنهن ۾ علم وارا اتفاق (اجماع) ڪن. اهو جمع آهي ۽ جنهن ۾ انهن جو اختلاف هجي اهو تفرقو آهي". تصوف جا سمورا تحقيق ڪندڙ پنهنجن قولن ۽ عبارتن ۾ لفظ تفرقي کي انساني فعلن (مڪاسب) جي معنئ ۾ ڪر آڻيندا آهن ۽ جمع مان الله تعالىٰ جا انعام (مواهب) مراد ونندا آهن. ماڻهو جو ڪجھ مجاهدي جي زور تي حاصل ڪندو آهي. اهو پريشانيءَ جو سبب بڻبو آهي ۽ جو ڪجھ الله تعاليٰ جي عنايت سان هٿ ايندو آهي. اهو قلب جي اطمينان جو سبب بڻبو آهي. اها ماڻهو لاءِ فخر جي ڳالهہ ٿيندي آهي. تہ هو پنهنجي فعلن ۾ مجاهدي جي ڪري ايندڙ آفتن کان خدا جي جمال سان پاڻ کي حفاظت ۾ رکي. هو پنهنجي فعل کي خدا جي فضل ۾ غرق سمجهي. ۽ پنهنجي مجاهدي کي الله جي هدايت آڏو ڪجھ بر نہ سمجهي. کيس پوريءَ طرح سان خدا تي توڪل رکڻ گهرجي. هن کي پنهنجيون سموريون وصفون خدا جي وڪالت جي حوالي ڪرڻ کپن. هن کي گهرجي، تر پنهنجن سڀني ڪمن کي ان ذات الاهي ڏانهن نسبت ڏئي. ايتري قدر جو سندس ڪمن جي سندس ذات سان ڪاب نسبت نہ رهي. حضور ﷺ جن کي جبرائيل جي وسيلي پيغام آيو: لا يزال عبدي يتقرب الي بالنوافل حتى احببته فاذا احببته كنت سمعا و بصرا ويدا ولسانا نبي يسمع وبي يبصر و بي ينطق و بي بيطش. "منهنجو بانهو نفلن جي وسيلي منهنجي ويجهڙائي چاهيندو آهي. ايتري قدر جو مان کيس پنهنجو محبوب بڻائي ڇڏيندو آهيان. مان سندس ڪن. اک, هٿ ۽ زبان ٿي ويندو آهيان. هو مون سان ٻڌندو آهي. مون سان ڏسندو آهي. مون سان پڪڙيندو آهي. ۽ مون سان ڳالهائيندو آهي". يعني اسان جو ذڪر ڪندي هو ايترو تہ محويت ۾ اچي ويندو آهي جو سندس ذاتي ڪر فنا ٿي ويندا آهن. هو بيخوديءَ جي حالت ۾ صرف انسان جي ذڪر ۾ غرق ٿي ويندو آهي. هن جو انسان هجڻ وارو احساس منجي ويندو آهي ۽ وجد جي حالت ۾ حضرت اپو يزيد وانگر پڪاريندو آهي: "سبحان الله سبحان الله ما اعظم شاني" منهنجو ڪيڏو وڏو شان آهي. حقيقت ۾ حضرت ابو يزيد جا اهي لفظ سندس گفتگو جا ظاهري لباس هئا. ڳالهائڻ واري الله جي ذات هئي. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: الحق ينطق عليٰ لسان عمر." الله تعاليٰ جي عمر جي زبان سان ڳالهائيندو آهي". اصل حقيقت هيءَ آهي جڏهن انسان جي دل تي الله جو جلال غلبو ڪندو آهي تڏهن انسان پنهنجي ذات ۾ فنا ٿي ويندو آهي ۽ سندس گفتگو الله جو گفتگو بڻجي ويندو آهي. اهو ناممڪن آهي تہ الله تعاليٰ مخلوق يا پنهنجي ڪاريگريءَ ۾ ملي جلي وڃي يا ڪنهن شيءِ ۾ داخل (حلول) ٿي وڃي. الله جي ذات انهن ڳالهين کان مٿي آهي. جيڪي بي دين (ملحد)ان ڏانهن منسوب ڪندا آهن.

اهو بہ ٿي سگهي ٿو. تہ جڏهن خدا جو عشق انسان تي غلبو ڪندو آهي ۽ ان جي دل ۽ دماغ اهو بار کڻي نہ سگهندا آهن. تڏهن کين پنهنجي ڪر تي ڪوبه اختيار نہ رهندو آهي. اهڙيءَ حالت کي جمع سڏيندا آهن. مثلاً حضور ﷺ جي (الله جي عشق ۾) ٻڏل ۽ غلبي هيٺ آيل هئا. انهن جو هڪ ڪر ظاهر ٿيو. الله تعاليٰ ان ڪر کي پاڻ ڏانهن نسبت ڏني ۽ چينو تہ اهو منهنجو ڪر هو. وَ مَا رُ مَيتَ اذ رُمَيتَ ولدڪن الله رُمَيٰ. "اها مٽيءَ جي مُٺ دشمن تي تو نه پر اسان اُڇلي هئي ". حضرت دائزد عليه السلام کان به اهڙي قسم جو ڪر ظاهر ٿيو ۽ خان تعاليٰ ان ڪر کي پاڻ ڏانهن نسبت ڏني ۽ چينو هئي ". حضرت دائزد عليه السلام کان به اهڙي قسم جو ڪر ظاهر ٿيو ۽ خدا تعاليٰ فرمايو: قَسَلَ دائودُ جَالُوتَ. "دائود عليه السلام جالوت کي قتل ڪيو ". اها تفرقي جي حالت هئي. ڪنهن جي ڪر کان ان ڏانهن نسبت ڏيڻ پنهنجي ذات ڏانهن نسبت ڏيڻ ۾ وڏو فرق آهي. انسان آفتن ۽ مصيبت جو گهر آهي. الله تعاليٰ جي ذات پاڪ قديم ۽ آفتن کان آجي

آهي. جڏهن الله جو ڪر انسان جي هٿن سان ظاهر ٿيندو آهي ۽ انساني اختيار مٿانهون هوندو آهي. تڏهن ان کي خدا جو ڪر ڄاڻبو آهي. معجزن ۽ ڪرامتن جو مقام اهو آهي. سمورا عام حالتن هيٺ (معمول مطابق) ٿيندڙ ڪر "تفرقو" آهن ۽ سمورا عادتن جي ابتڙ ٿيندڙ ڪر "جمع" آهن. هڪ رات ۾ قاب قوسين (ٻن ڪمانن جي وٿي) جي منزل تي پهچڻ عام حالتن هيٺ ٿيندڙ ڪمن وانگر ناهي. ان کي الله جو ڪر ميڅو پوندو. اهڙيءَ طرح ڪنهن غير موجود سان ڳالهائڻ به عام حالتن هيٺ ٿيندڙ ڪمن وانگر ناهي. ان کي الله جو ڪر ميڅو پوندو. اهڙيءَ طرح ڪنهن غير موجود سان ڳالهائڻ به عام وانگر ناهي. ان کي به خدا جو ڪر سمجهڻو پوندو. باه مان سڙڻ کان سواءِ بچي نڪرڻ عام ڪمن آهي. پنهنجن ڪمن کي انهن ڏانهن ۽ انهن جي ڪمن کي پاڻ ڏانهن نسبت ڏيندو آهي. سندن فرمان آهي: ان الڏين يُسَتا يعونڪ انام يبايعونڪ انما يبايعون الله. " تنهنجي هٿ تي بيعت ڪندڙ الله جي هٿ تي بيعت ٿا ڪن". ٻي جاءِ تي فرمان آهي. ورسي ايا مي ان ۽ ظاهن ۽ انهن جي ڪمن کي پاڻ ڏانهن نسبت ڏيندو آهي. سندن فرمان آهي: ان الڏين يُسَتا يعونڪ انام يبايعونڪ انما يبايعون الله. " تنهنجي هٿ تي بيعت ڪندڙ الله جي هٿ تي بيعت ٿا ڪن". ٻي جاءِ تي فرمان آهي: وَمَتَن يطع الرسول فقد اطاع الله. "جنهن رسول جي اطاعت ڪئي انهيءَ الله جي مله جي ماخن رازن جي معاملي ۾ ٻجمع سان ۽ ظاهري ڪمن ۾ سان واسطو رکندڙ آهن. الله جي اطاعت ڪئي". الله جا ولي سندن رازن تيندي آهي ۽ ٻانهپ جا حق ظاهر واري تغرقي سان واسطو رکندڙ آهن. الله جي محبت باطن جي "جمع" سان مضبوط

قد تحققت بسري فتنا جاك لساني فاجتهعنا لمعان و افترقنا لمعاني

فليس غيبك التعظير لحظ عياني فلقد صيرك الوجد من الاجساد اماني

"مون پنهنجي اندروني رازن کي سڃاتو ۽ توسان ڳجهيءَ طرح ڳالهاير . هڪ صورت ۾ اسان گڏ (مجتمع) آهيون ۽ هڪ صورت ۾ جدا (متفرق). تنهنجي جلال توکي منهنجين مشتاق نگاهن کان ڇپائي ڇڏيو آهي. مگر بيخوديءَ جي حالت ۾ توکي دل جي اندران ڏسي رهيو آهيان. "

هتي باطني طور تي گڏ ٿيڻ کي جمع سڏيو ويو آهي. ۽ ڳجهي گفتگوءَ کي تفرقو چيو ويو آهي. پوءِ جمع ۽ تفرقي ٻنهي پاڻ کي ظاهر ڪيو آهي ۽ انهن جو بنياد پنهنجي ذات کي قرار ڏنو ويو آهي. اهو تمام نازڪ نُڪتو آهي. توفيق الله تعاليٰ جي هٿ ۾ آهي.

#### (قصل-4)

هتي هڪ وڏي اختلاف واري مسئلي جو بيان ڪرڻ ضروري آهي. ڪن ماڻهن جي خيال موجب جمع جي ظاهر ٿيڻ سان تفرقي جي نفي ٿيندي آهي. اها هڪ ابتڙ شين جي ڳالهہ آهي. هو سمجهندا آهن. تہ الله جي هدايت آڏو محنت ۽ مجاهدو ختر ٿي ويندا آهن. اهو خيال بلڪل غلط آهي. امڪان جي حد تائين. جيستائين محنت ۽ مجاهدي <u>م</u>رجان باقي رهندي آهي. تيستائين هو ختر نہ ٿيندا آهن. ڇو تہ جمع ۽ تفرقي ۾ ڪو به فرق ناهي. سج سان نور. عرض سان جوهر، ۽ صفت سان موصوف جو هجڻ لازمي آهي. اهڙي طرح هدايت کان مجاهدو (محنت) ۽ شرعيت کان طريقت ۽ حقيقت، طلب کان وجداني (مدهرش واري) حالت بہ جدا ناهي. البت مجاهدو اڳ ۾ يا پٽ ۾ ٿي سگهندو آهي. مجاهدو جڏهن اڳ ۾ هوندو آهي. تڏهن وڏي محنت شفقت ٿيندي آهي. البت مجاهدو اڳ ۾ يا پٽ ۾ ٿي سگهندو آهي. مجاهدو جڏهن اڳ ۾ رنج ۽ ڪفلت نہ هوندا آهن ڇو تہ هو حضور ۾ هوندو آهي. جنهن جي عملن جو بنياد نفي تي هوندو آهي. تڏهن نئي عين عمل معلوم ٿيندو آهن. اها هڪ وڏي غلطي آهي. البت اهو معين ۾ موندو آهي. جڏهن مجاهدو پُٺ ۾ هوندو آهي. تڏهن من عين عمل معلوم ٿيندو آهي. اها هڪ وڏي غلطي آهي. البت اهو ممڪن آهي. جن سجهندا آهن آهي ان جي نظر ۾ مني عين عمل معلوم ٿيندو آهي. اها هڪ وڏي غلطي آهي. البت اهو ممڪن آهي. ته انسان اهڙي مقام تي پهچي وڃي. ماڻهو هڪ وڏي غلطي ڪندا آهن جيڪا بيديني کي بالڪل ويجهي هوندي آهي. هو سجهندا آهن تہ ڪي جاهل ماڻهو هڪ وڏي غلطي ڪندا آهن جيڪا بيديني کي بالڪل ويجهي هوندي آهي. هو سجهندا آهن تہ ڪريان تہ ڪي جاهل ماڻهو هڪ وڏي غلطي ڪندا آهن جيڪا بيديني کي بالڪل ويجهي هوندي آهي. هو سمجهندا آهن ته ڪريان ته ڪي جاهل شي حاصل نہ ٿيندي آهي. اسان جي فرمانبرداري ناقص نظر اچن. اها ڳاله مان ان لاءِ بيان ٿو ڪريان ته ڪي جاهل شيء حاصل نه ٿيندي آهي. اسان جي فرمانبرداري ناقص نظر اچن. اها ڳاله مان ان لاءِ بيان ٿو ڪريان ته ڪي جاهل شيءِ حاصل نه ٿيندي آهي. اسان جي فرمانبرداري ناقص نظر اچن. اها گاله مان ان لاءِ بيان ٿو ڪريان ته ڪي جاهل شيءِ حاصل نه ٿيندي آهي. اهن ديڪا بيدين کي په محمل عيبن هاڻا هوندا آهن. نه خي ماه کانه شيءِ حاصل نه تيندي آهي. اسان جي فرمانبرداري ناقص ۽ اسان جا عمل عيبن هاڻا هوندا آهن. ناقص مجاهدو نہ ڪر ش

نقصان ۽ چٽو عيب آهي. ڪفر ۽ ايمان ۾ اهوئي نمايان فرق آهي. مومن ۽ ڪافر يڪراءِ ٿي مجن ٿا. تہ افعال (ڪَر) سبب سان ٿيندا آهن. مومن حڪر موجب "ڪرڻ کي " نہ ڪرڻ کان بهتر سمجهندوآهي ۽ ڪافر نافرمانيءَ جي ڪري" نہ ڪرڻ کي "ڪرڻ" کان بهتر ڄاڻندو آهي. حقيقت ۾ "جمع" هي آهي. تہ تفرقي جي آفت هجڻ جي باوجود تفرقي جي حڪر کي ختر سمجهڻ نہ گهرجي ۽ تفرقو اهو آهي تہ جمع جي پردي ۾ تفرقي کي بہ جمع سمجهيو وڃي. هن باري ۾ حضرت مزين ڪبير جو قول آهي: الجمع الخصوصة و التفرقه العبودية موصول احد هما بالا خر غير مفصول عنه. "بانهي لاءِ الله تعاليٰ جي خصوصيت جمع آهي ۽ ٻانهي جي بندگي ان لاءِ تفرقو آهي. اهي ٻيئي ٻانهي کان جدا نہ آهن". مطلب هي آهي تہ ٻانهپ جا فرض پورا ڪرڻ خدا جي خاص ٻانهن جو ڪر آهي. هيءَ ڳاله الڳ آهي، تہ فرض کي پوري طرح سان ادا ڪرڻ واري لاءِ محنت ۽ مشقت کي آسان ڪيو وڃي. مگر اهو ڪنهن بہ حالت ۾ ممڪن ناهي. تہ نفس جي مجھ سمجهاڻي ڏيڻ دستور کي ختر ڪيو وڃي، جيستائين شرعي طور تي جائز هجڻ واري صورت موجود نهجي. هتي جاني ڏيڻ

جمع جون ٻ صورتون آهن: هڪڙو سلامتي وارو جمع ۽ ٻيو تڪسير وارو جمع. سلامتيءَ وارو جمع اهو آهي. تہ الله تعاليٰ غلبي جي حالت. قوت. وجد جي شدت ۽ شوق کي ظاهر ڪري ٻانهي جي حفاظت فرماڻي ۽ ظاهري طور تي ٻانهي تي پنهنجو حڪر جاري ڪري. ان جي تعميل ۾ سندس نگهباني ڪري ۽ ان کي مجاهدي سان سينگاري. سهل بن عبدالله تستري. ابو حفص حداد. ابوالعباس سياري (هن مذهب جو پيشوا) بايزيد بسطامي. ابوبڪر شبلي. ابوالحسن حضرمي. ۽ مشائخن جي هڪ جماعت هميشه حال جي غلبي ۾ رهندي هئي. ان هوندي بہ جڏهن نماز جو وقت ايندو هو تڏهن هو پنهنجي اصلي حالت ۾ موٽي ايندا هئا. وري جڏهن نماز پڙهي پوري ڪندا هئا تڏهن حال جي غلبي هيٺ اچي ويندا هئا. پنهنجي اصلي حالت ۾ موٽي ايندا هئا. وري جڏهن نماز پڙهي پوري ڪندا هئا تڏهن حال جي غلبي هيٺ اچي ويندا هئا. پنهنڪري اوهان جيستائين تفرقي ۾ رهندا، تيستائين اوهان رهندا ۽ خدا جو حڪر پورو ڪندا اوهان لاءِ لازم هوندو. جڏهن الله تعاليٰ توهان کي جذب سان حال جي غلبي هيٺ آڻي. تڏهن بهتر آهي، ته الله تعاليٰ پنهنجي حڪر جي باري ۾ پنهنڪري اوهان جي حفاظت فرمائي. هڪڙي هي. ترهندا ۽ خدا جو حڪر پورو ڪندا اوهان لاءِ لازم هوندو. ٻن ڳالهين ۾ اوهان جي حفاظت فرمائي. هڪڙي هي. ترهن بهتر آهي، تو الله تعاليٰ پنهنجي حڪر جي باري ۾

تڪسير وارو جمع هي آهي. تہ ٻانهو حڪم ۾ مدهوش ۽ ديوانو ٿي وڃي. ۽ سندس حڪم پاڳلن وانگر ٿي وڃي. هن حالت ۾ انسان معذور يا مشڪور ٿي ويندو آهي. مشڪور جو درجو معذور کان مٿي هوندو آهي.

جمع ڪنهن خاص مقام يا خاص حال جو نالو ناهي. جمع مان مراد اها آهي، تہ مطلوب جي معاملي ۾ پنهنجي همت کي جمع ڪري. ڪن جو خيال آهي، تہ اها ڳالھ مقامات ۾ شامل آهي ۽ ڪن جو چوڻ آهي، تہ ان جو واسطو احوال سان آهي. بهرحال جمع واري کي مراد جي نفي مان مراد حاصل ٿيندي آهي. "تفرقو جدائي ۽ جمع ميلاپ آهي"، هي شيءِ هر مقام تي نيڪ لڳندي آهي. حضرت يعقوب جي همت حضرت يوسف کي مرڪز بڻايو ۽ سندن خيال ۾ ان کان سواءِ ٻيو ڪجھ به نه رهيو. مجنونءَ جي همت ليلئي کي مرڪز بڻايو، تہ کيس ساري دنيا ۾ ليلئي کان سواءِ ڪجھ نظر نه آيو. هن هر شيءِ ۾ ليلئي کي شڪل ڏئي. اهڙيون ٻيون به ڪيتريون ئي شيون آهن. حضرت ابويزيد پنهنجي عبادت خاني ۾ هو. ڪنهن سڏ ڪيو: "ابويزيد گھر ۾ آهي ڇا؟ ابو يزيد جواب ڏنو: "گھر ۾ خدا جي ذات کان سواءِ ٻيو ڪجھ به ڪونهي".

هڪ وڏي بزرگ جو بيان آهي: هڪ درويش مڪي شريف ۾ آيو ۽ ڪعبي جي سامهون هڪ ڏينهن تائين ويٺو رهير. نہ ڪجھ کاڌائين نہ پيتائين، نہ سُتو ۽ نہ ڪنهن ضروري حاجت پوري ڪرڻ لاءِ اُٿيو. سندس همٿ ڪعبي ٻي جمع (مرڪوز) هئي ۽ ڪعبو سندس بدن ۽ روح لاءِ کائڻ پيئڻ جو سامان بڻجي ويو هو. ان ڳالھ جي حقيقت اها هي آهي، تہ اللہ تعاليٰ پنهنجي محبت (جنهن جي نسبت جوهر سان آهي) کي ٽڪرا ٽڪرا ڪري پنهنجي دوستن ۾ سندن ظرف ۽ سڪ مطابق تقسيم ڪري ڇڏيو. پوءِ آن تي انسانيت جي زرھ، طبعيت جو لباس، مزاج جو پردو، ۽ روح جو حجاب وجهي ڇڏيو. تہ جيئن محبت جو هر ٽڪرو پنهنجي طاقت سان سڀني انساني جزن کي پنهنجي رنگ ۾ رڱي ڇڏي. نتيجي ۾ محبت ڪرڻ

وارو سراپا محبت بڻجي ويو ۽ سندس ساري چرچر محبت جو شرط بڻجي وئي. ان ڪري ئي معاني جي صاحبن ۽ زيـان ڄاڻندڙ جمع جو لفظ جوڙي ورتو. هن باري ۾ حسين بن منصور جو شعر آهي:

 لبيك لبيك يا متصدي و معنائي

 لبيك لبيك يا متصدي و معنائي

 يا عين. عين وجودي يا منتهي هممي
 يا منطقي و اشاراتي و ايماني

 يا عين. عين وجودي يا منتهي ممي
 و يا منطقي و اتباعض و اجزائي.

"اي منهنجا موليٰ! اي منهنجا سردار! مان حاضر آهيان. مان حاضر آهيان. اي منهنجا مقصد و معنيٰ حاضر آهيان: اي ذات! تون منهنجي وجود جي عين آهين. تون منهنجي همتن جي منتهيٰ آهين. اي مون کي ڳالهائڻ عطا ڪرڻ وارا! منهنجو ڪلام ! منهنجو اشارو ۽ منهنجو گفتگو بر اهوئي آهي. اي منهنجا ڪُل جا ڪُل! اي منهنجا ڪن! اي منهنجي اک! اي منهنجا بدن! منهنجا سڀ عضوا ۽ جزا سڀ تو مان آهن".

مطلب تہ جڏهن انسان سمجھي وئندو آهي، تہ سندس ذاتي وصفون اُڏاريون آهن تـڏهن سندس نظر ۾ پنھنجي هستي عار بڻجي ويندي آهي ۽ هو ٻنھي جھانن ڏانھن نظر ڪرڻ کي شرڪ وانگر سمجھندو آهي. سندس نظر ۾ دنيا جي هر شيءِ خسيس بڻجي ويندي آهي.

ڪي زباندان ڪلام جي نزاڪت ۽ عبارت جي باريڪي لاءِ جمع الجمع جو لفظ بہ استعمال ڪندا آهن. اهو ڪلمو عبارت آرائي لاءِ تہ نيڪ آهي، پر معنيٰ جي لحاظ کان بهتر اهو آهي تہ جمع جو جمع نہ بڻايو وڃي، ڇو تہ جمع لاءِ تفرقي جو هجڻ ضروري آهي. جمع موجود آهي، تہ پوءِ ان تي ٻيو جمع مٿان رکي نٿو سگهجي. انهيءَ ڪلمي جو غلط مفهوم وٺي ٿو سگهجي، ڇو تہ جمع واري جي نظر هيٺيانهينءَ ۽ مٿانهينءَ کان بي نياز هوئدي آهي. پيغمبر ﷺ جن کي معراج واري رات ٻيئي جهان ڏيکاريا ويا. پاڻ ڪنهن بہ طرف تي ڌيان نہ ڏنائون، ڇو تہ پاڻ جمع سان گڏ جمع هئا ۽ جمع ٿيل (مجتمع) کي مشاهدي جي تفريق جدا ڪري نہ سگهندي آهي. ۽ هو تفرقي کي نہ ڏسندو آهي. ان ڪري الله تعاليٰ فرمايو آهي: مازاغ البصر و ما طغيٰ. "سندن نظر هيڏانهن هوڏانهن نہ ڦري ۽ نه روي حد کان وڌي."

اڳ ۾ مون هن موضوع تي هڪ ڪتاب لکيو هو. جنهن جو نالو "البيان لاهل العيان" رکيو هئم. ڪتاب "بحر الٽلوب" ۾ به هن مضمون تي چڱو بحث ٿيل آهي. هاڻي جو ڪجھ مختصر لکيو اٿر. اهو ڪافي آهي. سياري مڪتب جو طريقو اهو آهي. ان تي تصوف جي انهن مڪتبن جو احوال ختر ٿئي ٿو. جيڪي مقبول آهن ۽ تصوف جا سچا علمبردار آهن. هاڻي مان ڪجھ اهڙن بي دينن (ملحدن) جي باري ۾ بيان ڪندس. جيڪي صوفين سڳورن جي جماعت ۾ شامل ٿيڻ جي ڪوشش ڪندا ٿا رهن. انهن جي قولن کي پنهنجي بيديني جو جامو پارائيندا ٿا رهن. پنهنجي ذلت کي انهن جي عزت ۾ لڪائيندا ٿا رهن. منهنجو مقصد اهڙن ماڻهن جي مڪر کي ظاهر ڪرڻ آهي. ته جيئن عام ماڻهو انهن کان پري رهن. انشاء الله العزيز.

11- حكوليم حكتب

الله تعاليٰ فرمايو آهي: فَماذا بعد الحق الا الضلال. "سچائيءَ کان پوءِ گمراهيءَ کان سواءِ ڇا رکيو آهي؟" به مردود (رد ڪيل) جماعتون آهن، جيڪي پاڻ کي صوفين سڳورن سان نسبت ڏئي، پنهنجين گمراهين جو تعلق انهن سان سان ظاهر ڪنديون آهن. انهن مان هڪ جماعت ابي حلمان دمشتي جي پوئلڳ آهي ۽ ان جي باري ۾ اهڙيون ڳالهيون بيان ڪندي آهي، جيڪي مجيل ۽ سچن ڪتابن جي ابتڙ آهن. تصوف وارا حلمان کي ٻين صوفين سڳورن وانگر سمجهندا آهن. مگر اها بي دينن (ملحدن) جي جماعت حلول، امتراج ۽ روحن جي تناسخ جا عقيدا هن ڏانهن منسوب ڪندا آهن. صون اهو مندسي ڪتاب ۾ پڙهيو، جنهن ۾ ابي حلمان تي اعتراض ڪيو ويو آهي. ٻين اصولن جي عالمن جو به اهو ئي خيال آهي. ان هرندي به اصلي حيتيت جو علم الله تعاليٰ کي آهي.

ٻي مردود جماعت پنهنجي تعليمات کي فارس سان نسبت ڏيندي آهي ۽ سندس دعويٰ آهي. تہ اهو طريقو حسين بن

منصور حلام جو آهي. مگر حلام جي پيروي ڪرڻ وارن مان فقط فارس ئي ان شيءِ جي دعوا ڪندڙ آهي. مون هيڪر ابوجعفر صيدلاتي سان ملاقات ڪئي آهي. ان جا چار هزار مريد. جيڪي سڀ حلاجي هئا ۽ عراق ۾ پکڙيل هئا. اهي سمورا فارس کي ملعون سمجهندا هئا. ان کان سواءِ حلام جي پنهنجن ڪتابن ۾ بہ صحيح ڳالهين کان سواءِ ڪجھ بہ نظر نہ ايندو.

مان سمجهان ٿو. تہ انهيءَ ڄاڻڻ جي ڪاب ضرورت ناهي. تہ فارس ۽ ابي حلمان ڪير هئا؟ انهن ڇا چيو؟ جيڪو بہ اهڙي شيءِ جو قائل ٿيندو. جيڪا توحيد ۽ تصوف جي ابتڙ هوندي. اهو دين کان خالي هوندو. دين پاڙ آهي. جيڪڏهن پاڙ ڪمزور هوندي تہ تصوف جيڪو شاخ وانگر آهي. اهو ڪڏهن بہ مضبوط ٿي نہ سگهندو. ڪرامت. ڪشف ۽ معجزي وغيره فقط دين وارن ۽ توحيد وارن لاءِ آهن. انهن جو روح جي باري ۾ تہ غلطيون ئي غلطيون آهن. هاڻي مان روح جي باري ۾ سنت جي قانون موجب سمورا حڪر ڪندس ۽ ملحدن جي غلطين ۽ شڪن جو ذڪر ڪندس. جيئن تنهنجي ايمان کي طاقت حاصل ٿئي.

روح جو بيان

معلوم هئڻ گهرجي. ته روح جي باري ۾ علم جي ضرورت آهي. مگر ان جي صحيح حقيقت (ماهيت) سمجهڻ کان انسان جو عقل عاجز آهي. اُمت جي عالمن ۽ حڪيمن پنهنجي پنهنجي سمجھ آهر هن موضوع تي گهڻو ڪجھ لکيو آهي. ڪيترن ڪافرن بہ روح کي بحث هيٺ آندو آهي. جڏهن قريش جي ڪافرن يهودين جي چُرچ تي نضر بن حارث حضور 🥵 جن ڏانهن روح جي ڪيفيت متعلق سوال ڪرڻ لاءِ موڪليو. تہ الله تعاليٰ اڳ ۾ روح جي حقيقت جي باري ۾ فرمايو: يَستُلُونَكَ عَنِ الروح. "اهي اوهان كان روح جي باري ۾ پڇن ٿا". پوءِ الله تعاليٰ روح جي قديم هجڻ جي نفي (انڪار) ڪندي فرمايو: قل الروح من امر ريي. "چئو تہ روح منھنجي رب جي حڪر مان آھي". حضور ﷺ جن فرمايو آھي: الارواح جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف و ما تناكر منها اختلف. "روحن جو مثال لشكر وارو آهي جيكو هك جاءٍ تي گڏ ٿيل آهي. ڄاتل روحن ۾ اتفاق ۽ اڻ ڄاتل روحن ۾ اختلاف هوندو آهي". اهڙيءَ طرح روح جي حقيقت جي ثابتي لاءِ گهڻائي قول آهن. مگر روح جي اصلي حقيقت (ماهيت) متعلق ڪابہ ڀروسي جهڙي شيءِ موجود ناهي. هڪ جماعت جو چوڻ آهي: الروح هو الحدوة التي يحيئي بها الجسد. "روح هك حياتي آهي، جنهن سان جسم جيئرا آهن". گهڻائي متڪلمين (فلاسافر) انهي عقيدي جا قائل آهن. ان عقيدي مطابق روح جي حيثيت عرض واري آهي جيڪو خدا جي حڪر موجب جسم کي جيئرو رکندڙ آهي ۽ هو هڪ اهڙي لطيف جنس آهي. جنهن جي ڪري سڀني شين ۾ چُر پُر ۽ زندگي قائر آهي. اهو اهڙن جوهرن مان آهي. جن جي ڪري انسان کي هڪ حالت مان ٻي حالت ۾ بدلجڻُ پوندو آهي. هڪ ٻئي جماعت جو چوڻ آهي: هو غير الحيدوة ولا يوجد الحيدوة الا معها كما لايوجد الروح الامع البينة و ان لايوجد احد هما دون الأخر كالألر و العلر بها لا نهما شيان لا يفترقان. "روح زندگي ناهي. جيتوڻيڪ هن کان سوا زندگي رهي نٿي سگهي. جسر جي عدر موجودگيءَ ۾ روح جو هجڻ ممڪن ناهي.ٻئي هڪٻئي سان لازم ملزوم آهن جيئن درد ۽ درد جـو علـم". ان لحاظ کان بـ روح کی زندگی وانگر "عرض" ئی مجٹو پوندو.

گهڻن مشائخن ۾ اهل سنت الجماعت جي اڪثريت جي عقيدي موجب روح پنهنجو پاڻ هڪ حقيقت آهي. ۽ صف ناهي. جيستائين جسر ۾ موجود آهي. تيستائين خدا جي حڪر سان زندگي ڏيندڙ آهي. زندگي انسان جي صفت آهي ۽ انسان ان سان جيئرو آهي. روح جسر کي عطا ٿيل آهي. ان جي جدا ٿيڻ سان ماڻهو جيئرو رهي ٿو سگهي. خواب جي حالت ۾ روح موجود نہ هوندو آهي. مگر ماڻهو جيئرو هوندو آهي. اهو صحيح آهي تہ روح جي غير حاضريءَ ۾ علر ۽ عقل ختر ٿي ويندا آهن.

رسول ﷺ جن فرمايو آهي. تہ شھيدن جو روح پکين جي جسمن ۾ ظاهر ٿيندا آهن. اهو عين هجڻ جو دليل آهي. حضور ﷺ جن روحن کي لشڪر بہ سڏيو آهي. لشڪر بہ باقي رهندا آهن. عرض کي بقا نہ هوندي آهي ۽ عرض پنھنجو پاڻ

vww.maktaban.org

ب قائم نہ رهندو آهي. روح هڪ لطيف جسم آهي جيڪو خدا جي حڪر سان ايندو آهي ۽ رخصت تيندو آهي. پيغمبر جن فرمايو آهي: "مون معراج واري رات آدم صفي الله. يوسف صديق، موسيٰ، هارون، عيسيٰ ۽ ابراهيم (سڀني تي صلواتون هجن) جن کي آسمانن تي ڏنو: يقين سان اهي سندن روح هوندا. جيڪڏهن روح عرض هجن ها تہ پنهنجو پاڻ قائم رهي نظر نہ اچن ها، ڇو تہ ڏسڻ ۾اچڻ لاءِ جوهر جي ضرورت هوندي آهي. يعني اهو جوهر يا روح جي جاءِ جنهن کي عرض هجي، اهو لطيف جوهر نہ ڪشيف (ميراڻ وارو) جوهر هوندو. ثابت ٿيو تہ روح جسم سان آهي ۽ لطيف جسم وارو آهي. جسم سان هجڻ جي ڪري نظر اچي سگهي. مگر دل جي اک سان. پيغمبر ﷺ جن جي قول موجب روح پکين ۾ رهي سگهندا آهن ۽ کين لشڪرن جو مثال سڏي ٿو سگهجي.

هتي اسان کي انهن بي دينن سان اختلاف آهي. جيڪي چون ٿا. تہ روح قديم آهي. ان جي پوچا ڪندا آهن ۽ کيس هر شيءِ جو فاعل ۽ تدبير ڪندڙ سمجهندا آهن. الله تعاليٰ وانگر ان کي غير مخلوق سڏيندا آهن. هو اها دعويٰ بہ ڪندا آهن. تہ هو هڪ جسم کان ٻئي جسم ڏانهن وڃي سگهندو آهي. مخلوق جيتري قدر هن گمراهيءَ ۾ گرفتار ٿي آهي. ايتري قدر ڪنهن ٻي گمراهيءَ ۾ شايد گرفتار نہ ٿي هجي. اهو عقيدو عيسائين جو آهي. جيتوڻيڪ هو مختلف انداز بيان ڪري ويندا آهن. هند. ٿٻيٽ, چين ۽ ماچين ۾ بہ اهو عقيدو هلي طلي رهيو آهي. شيعا, قرامطي ۽ باطني عقيدي وارا بہ انهيءَ خيال تي اتفاق كن تا. متى ذكر كيل جماعتون به اهو عقيدو ركن تيون. انهن كمراه جماعتن جا كجهم مفروضا آهن. جن جي بنياد تي هو دليل پيش ڪندا آهن. مان هنن کان هڪ سوال ٿو پڇان تہ لفظ قدر مان اوهان جي مراد ڇا آهي؟ ان مان مراد وجود کان اڳ ۾ محدث (فنا ٿيندڙ) آهي يا ازل کان وٺي قديم؟ جيڪڏهن وجود کان اڳ ۾ محدث مراد آهي تہ پوءِ اصول ۾ ڪوبہ فرق نہ ايندو. ڇو تہ اسان بہ روح کي اهڙو ئي محدث سمجھون ٿا. جنھن جو وجود. شخصي وجود کان اڳ ۾ ظاهر ٿيو هجي. پيغمبر ﷺ جن فرمايوآهي: ان الله تعاليٰ خلق الا رواح قبل الاجساد. "يقين سان چئجي ٿو. تہ الله تعاليٰ روحن کي جسمن کان اڳ ۾ پيدا ڪيو". روح خدا جي هڪ مخلوق آهي. هو کيس هڪ ٻي مخلوق سان پيوند ڪري ڇڏنيدو آهي. اهڙيءَ طرح پيوند ڪرڻ سان پنهنجي قدرت سان زندگي پيدا ڪندوآهي. مگر روح هڪ جسماني قالب کان ٻئي جسماني قالب ۾ نہ پوندو آهي. ڇو تہ جھڙيءَ طرح جسم لاءِ ٻہ زندگيون نہ ٿي سگھنديون آهن. تھڙيءَ طرح روح لاءِ ٻہ جسم ٿي نہ سگھندا آهن. جيڪڏهن هن حقيقت لاءِ پيغمبر ﷺ جن جون حديثون نہ هجن ها تہ پيغمبر ﷺ جن جي سچائيءَ کي مجيو تہ وڃي ها ۽ عقلي طرح سان روح کي فقط زندگي سڏيو وڃي ها. ان جي حيثيت هڪ صفت واري هجي ها ۽ عينى حيثيت كان خارج جاتى وجي ها.

جيڪڏهن آهي ماڻهو منهنجي سوال جي جواب ۾ چون تہ قددَم مان سندن مطلب "ازلي قدم " آهي تہ مان وري پڇندس، تہ اهو قدم پنهنجو پاڻ قائم آهي يا ڪنهن بي شيء جي سَهاري تي قائم آهي؟ جيڪڏهن جواب ۾ چون تہ قدم مان مراد اهو قديم آهي، جيڪو پنهنجو پاڻ قائم آهي. تہ مان پڇندس: ڇا اهو دنيا جو خدا آهي؟ جيڪڏهن جواب ڏينَ تہ اهو دنيا جو خدا ناهي. تہ پوءِ هڪ ٻئي قديم جي ثابتي ملندي. اها صورت عقل واري ناهي تہ قديم محدود هجي، ۽ هڪ قديم جو وجود ۽ ان جي ذات ٻئي قديم جي حد ۾ هجي. جيڪڏهن هو چون تہ انهن جي تصور وارو پنهنجو پاڻ قائم ٿيل قديم خدا آهي. تہ مان چوندس تہ خدا قديم جي ملندي. اها صورت عقل واري ناهي تہ قديم محدود هجي. ۽ هڪ تقديم خدا آهي. تہ مان چوندس تہ خدا قديم جي محدي محدث آهي. اهو ڪيئن ٿي سگهندو تہ قديم جو محدث سان پيوند تئي؟ ان حالت م امتزاج، اتحاد حلول ثابت ٿيندو. نہ قديم محدث آهي. اهو ڪيئن ٿي سگهندو تہ قديم جو جنس سان پيوند ٿيندي آهي. جدائي ۽ ميلاپ محدثن لاءِ ٿيندا آهن.

جيڪڏهن هو چون تہ قدم مان مراد اهو قديم آهي، جيڪو پاڻ نہ، پر ڪنهن ٻي شيءِ جي سهاري قائم آهي، تہ ان صورت ۾ روح يا تہ صفت ٿي سگهي ٿو يا عرض؟ جيڪڏهن عرض آهي تہ ان لاءِ ڪا جاءِ هوندي يا جاءِ کان سواءِ هوندو. جيڪڏهن جاءِ آهي تہ ان جاءِ جي اصلي حقيقت (ماهيت) بہ اهڙي هئڻ گهرجي جيڪا ان جي هجي، يعني ٻنهي مان ڪوبہ قديم ناهي. جاءِ نہ هئڻ واري تصور ئي کلڻ جهڙو آهي. ڇو تہ عرض جاءِ کان سواءِ رهي نہ سگهندو آهي. جيڪڏهن هو

چون. تر روح هڪ قدير صفت آهي (اهو حلول ۽ تناسخ وارن جو مذهب آهي) تہ مان چوندس الله تعاليٰ جي ڪابہ قدير صفت. سندس مخلوق جي صفت بڻجي نٿي سگهي. جيڪڏهن حق جي زندگي خلق جي صفتن ۾ شمار ٿي سگهي ٿي. تہ سندس قدرت بہ خلق جي قدرت هئڻ جهڙي آهي. صفت ۽ موصوف جو رابطو ان صورت ۾ قائر سمجهي سگهبو آهي. مگر قدير جو محدث سان قطعي طور تي ڪوبہ تعلق نہ هوندو آهي. هن معاملي ۾ ملحدن جا قول ڪوڙا آهن. روح مخلوق آهي ۽ الله جو فرمانبردار هوندو آهي. هن ڳاله جي ابتڙ عقيدي رکڻ وارا غلط رستي تي آهن. جيڪي قدير جي حُدث جي تميز ڪري نٿا سگهن. ڪوبه صحيح ولايت وارو ولي خدا جي صفتن کان بيخبر رهي نٿو سگهي. الله جو شڪر آهي جو بدعتن ۽ خطرن کان امانَ ۾ رکيائين. عقل عطا ڪيائين. جنهن سان اسان غور ڪيو ۽ ايمان ڏنائين. جنهن سان اسان کيس سڃاتو. هن لاءِ بيحد حمد آهي. محدود حمد هن جي اڻ کٽ نعمتن جي مقابلي ۾ مقبول ٿي نہ سگهي.

جڏهن ظاهر وارن ماڻهن اصول وارن کان اهڙيون ڳالهيون ٻڌيون. تڏهن خيال ڪيائون. تہ سڀني صوفين جو عقيدو اهو آهي. اهي وڏي غلطيءَ جو شڪار ٿيا ۽ کين ڌوڪو آيو. تصوف جي علم جو نور هنن کان لڪل رهيو. الله جي ولين جو جمال انهن کان مخفي رهيو. کين الله جي نور جو جلوو نظر اچي نہ سگهيو. ياد رهي، تہ الله جي بزرگن ۽ قوم جي سردارن لاءٍ عام ماڻهن جو قبول يا رد ڪرڻ هڪ جهڙي حيثيت رکندو آهي.

(فصل -6)

مشائخن مان هڪ بزرگ جو قول آهي: الروح في الجسد ڪالنار في الفحر فالنار مخلوقة والفحر مصنوعة. "روح جسر ۾ اهڙيءَ طرح آهي جيئن ڪوئلو باھ ۾ . باھ مخلوق آهي ۽ ڪوئلو بناوتي شيءِ". قدر فقط خدا جي ذات لاءِ آهي. مشائخن مان حضرت ابوبڪر واسطي روح جي باري ۾ گهڻو ڪجهہ چيو آهي. ان جو قُول آهي: الارواح عليٰ عشرة مقامات." روحن جا ڏھ مقام آهن".

مخلص ماڻهن جا روح. جيڪي اوندھ ۾ قيد آهن ۽ پنهنجي انجام کان بي خبر آهن.

(2) پاڪباز (پارسا) ماڻهن جا روح. جن جو مقام آسمانن تي آهي ۽ هو پنهنجي عملن جي اجوري تي خوش آهن. پنهنجي فرمانبرداريءَ تي اطمينان رکن ٿا ۽ الله جي توفيق سان هلن چلن ٿا .

(3) سچڻ مريدن جا روح. جيڪي چوٿين آسمان تي پنهنجي سچائي جي لڏت ۽ پنهنجن عملن جي پاڇي هيٺ ملائڪن سان ڪُٺا هوندا.

(4) مروت ۽ احسان ڪندڙ جا روح. جيڪي عرش جي نوراني شمعن ۾ شامل هوندا. انهن جي خوراڪ الله جي رحمت ۽ انهن جو پيئڻ الله جو لطف ۽ ان جي ويجهڙائي هوندي.

(5) وفا وارن جا روح جيڪي صفائي جي پردن ۾ بلندي جي مقام تي خوش هوندا.

(6) شهيدن جا روح جيڪي پکين جي جسمن ۾ جنت جي باغن ۾ هوندا ۽ هر جاءِ تي آزادي سان اُڏامندا وتندا.

(7) مشتاقن جا روح جيڪي صفائي جلون جي پردن ۾ ادب جي فرش تي رهندڙ هوندا.

(8) عارفن جا روح جيڪي الله جي ويجهڙائي ۾ صبح و شامر الله جو ڪلام ٻڌندا رهندا. دنيا ۽ جنت ۾ سندن مقـام انهن جي نظرن جي سامهون هوندو.

(9) دوستن جا روح جيڪي جمال جي مشاهدي ۾ ڪشف واري مقام تي محويت جي عالم ۾ هوندا. الله کان سواءِ سندن ڪابہ آرزو ڪ<mark>انهي. کين خدا کان سواءِ ڪنهن بہ شيءِ مان اطمينان نہ ايندو.</mark>

(10) درويشن جا روح جيڪي فنا جي مقام ۾ قرار وٺندا. انهن جون صفون بدلجي چڪيون هونديون.

مشائخ بيان ٿا ڪن. تہ انهن روحن کي ڪنهن شڪل ۾ ڏٺو آهي . اهـو ممڪن آهي. ڇو تہ مٿي ذڪر ڪيـل بيـان موجب روح موجود آهي ۽ جسر رکندڙ آهي. الله جنهن شڪل ۾ چاهي. ان کي ڏيکاري سگهندو. مان چوان ٿو. تہ اسان جي زندگي الله تعاليٰ جي عطا آهي. هميشـه لاءِ ذات رهندي. اسان کي جيئرو رکڻ الله تعاليٰ جو ڪر آهي. اسـان مخلوق هجڻ

بي حيثيت ۾ سندس ئي قدرت سان جيئرا آهيون. سندس ذات صفتن ۾ شامل ناهي. روحين جي تعليم ڪوڙي آهي. روح جي قدم وارو عقيدو بلڪل غلط آهي. انهيءَ گمراهي ۾ فقط رستي وارا گرفتار رهندا آهن. هو جدا جدا لفظن جي عبارت فقط پُنهنجي بي ديني ڀُپائڻ لاءِ ڪندا آهن. روح ۽ مادو. نور ۽ ظلمت يا صوفين جي گمراه ۽ رُليل جماعت جا اصطلاح. نا ۽ بقا، جمع ۽ تفرقو سڀ ڪفر جي پردي ۾ ويڙهي پيش ڪرڻ جو وسيلو آهن. سچي تصوف جا علمبردار ان ڳالهہ کان بيزار آهن. ڀو ته ولايت جي ثابتي ۽ الله جي محبت جي حقيقت جو مدار معرفت تي آهي. جيڪو قدم ۽ حدث پردار ان ڳالهه کان سجهي نٿو سگهي. اهو جاهلن واري گفتگو ڪندو آهي. عقل وارا جاهلن جي گفتگو ڏانهن ڪن نه ڏيندا آهن. جو ڪجهہ انهن ٻن باطل جماعتن جي باري ۾ ضروري هو اهو بيان ڪيو اٿر . جيڪڏهن ڪو ماڻهو وڌيڪ ڏسڻ چاهي ته منهنجن ٻين ڪتابن ۾ ڏسي. هتي اسان جو مقصد ڪتاب کي ڊگهو ڪرڻو ناهي.

مان هاڻي حجابن جي ڪشف ڏانهن ڌيان ڏيان ٿو ۽ صوفين جي معاملن. حقيقتن ۽ چٽن دليلن جي روشني ۾ بيان ٿو ڪريان. جيئن مقصد حاصل ڪرڻ جو رستو سڌو ٿي وڃي ۽ منڪر ماڻهو نظر وارا بڻجي وڃن ۽ سڌي رستي تي اچن. مون کي دعا ڪريو. تہ ثواب حاصل ٿئي. انشاء الله تعالئي.

### (پهرئين پردي جو کلڻ - الله جي معرفت)

الله تعاليٰ جو فرمان آهي: ما قدرو الله حق قدره. "انهـن الله جي حق جو قدر نه ڪيو". پيغمبر ﷺ جن چيـو آهي: لوعرفتير الله حق معرفته لمشيتير على البحور ولزالت بدعائكير الجبال. جيكدِّهن خدا كي اهرِّيءَ طرح سجاتو، جيئن سڃاڻڻ جو حق ٿيندو آهي. تہ جيڪر پاڻيءَ تي هلي سگهيو ۽ جبل اوهان جي حڪر تي چرپر ڪن\*. الله جي معرفت جو ٻ صورتون آهن: هڪڙي معرفت علمي ۽ ٻي معرفت حالي. عملي معرفت دنيا ۽ آخرت جي سڀني نيڪين جو بنياد آهي. اها ماڻهولاءِ هر حال ۾ ۽ هر مقام تي وڏي ۾ وڏي اهيمت واري شيءِ آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: وما خلقت الجن و الائس الا ليَعبُدُونَ. "اسان جنن ۽ انسانن کي فقط عبادت لاءِ پيدا ڪيو آهي". يعني ان لاءِ تہ هو مون کي (الله تعاليٰ کي) سڃاڻن. گهڻا ماڻهو ان فرض کان غافل رهندا آهن. ڪبر وارا ماڻهو فقط اهي ٿيندا آهن. جن کي الله تعاليٰ چونڊيندو آهي ۽ جن جي دلين کي پنهنجي نور سان روشن ڪندو آهي. اهي ان جي فضل ۽ ڪرم سان دنيا جي اونداهين مان نڪري ايندا آهن. جهڙيءَ طرح حضرت عمر رضه لاءِ الله تعاليٰ فرمايو آهي: و جعلنا نُـوراً يمشي بـه في الناس. "اسان هن لاءِ نور پيدا ڪيو آهي. جنهن جي ذريعي هو ماڻهن ۾ هلندو آهي". ابوجهل جي لاءِ ارشاد باري آه<mark>ي</mark>: ڪَمَن مَـثَـلُـه في الضُـلمات. "ڇا اهو انهيءَ وانگر ٿي سگهي ٿو. جيڪو اوندھ ۾ آهي". معرفت دل جي زندگيءَ جو قدر ۽ قيمت معرفت سان آهي. معرفت کان سواءِ ڪوب ماڻهو درجو حاصل ڪري نٿو سگهي. عالم ۽ فقيهہ خدا جي صحيح علم کي معرفت سڏيندا آهن. تصوف وارا ب حال جي تندرست هجڻ کي معرفت جو نالو ڏيندا آهن. انهيءَ لحاظ کان هو معرفت کي علم تي فضيلت ڏيندا آهن. حال جي صحت علر جي صحت کان سواءِ حاصل نہ ٿيندي آهي. مگر علر جي صحت حال جي صحت جي ضامن نہ هوندي آهي. يعني عارف تيستائين عارف نہ ٿيندو آهي. جيستائين هو اللہ جو عالم نہ هجي. مگر اهو بہ ٿي سگھي سو، تہ ڪو عالم عارف نه هجي. جيڪي ماڻهو هن ڳالهہ کان اڻ واقف آهن. اهي پاڻ ۾ اجايا بحث ڪندا رهندا آهن ۽ هڪ ٻئي کي رد ڪندا رهندا آهن. هاڻي مان هن مسئلي تي روشني وجهندس. تہ جيئن ٻيئي جماعتون فائدو حاصل <mark>ڪري</mark> سگهن. انشا<sup>ء</sup> الله العزيز.

#### (فصل -5)

الله توکي نيڪي ڏئي. تون هن ڳالهہ کي سمجهي وٺ. تہ ماڻهن ۾ الله جي معرفت ۽ علم جي صحت جي باري ۾ وڏو اختلاف آهي. معتزلن جي عقيدي موجب الله جي معرفت جو بنياد عقل تي آهي ۽ عقل کان سواءِ معرفت حاصل نہ ٿيندي آهي. اهو عقيدو ڪوڙو آهي. ڇو تہ اسلام آڻيندڙ ديوانا بہ معرفت حاصل ڪري سگهندا آهن. ۽ ننڍا ٻار. جن کي عقل ڪونهي. اُهي بہ ايمان وارا ٿي سگهندا آهن. جيڪڏهن معرفت جي ڪسوٽي عقل هجي ها. تہ بہ انهن کي معرفت جو

لائق نٿو چئي سگهجي. ان کان سواءِ عقل وارا ڪافر. بـ ڪفر جي دائري ۾ رهي نٿا سگهن. جيڪڏهن عقل معرفت جو سبب هجي ها. تہ ائين هجي ها جو هر هڪ عقل وارو عارف هجي ها ۽ هر بي عقل اللہ جي معرفت کان خالي رهـي هـا. اها ڳالهہ ظاهر ظهور کيلڻ جهڙي آهي.

هڪ ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ الله جي معرفت جو سبب دليل آهن. ۽ دليل کان سواءِ ڪوبہ الله جي معرفت حاصل ڪري نہ سگهندو. اهو قول بہ ڪوڙو آهي. ابليس جي حال تي غور ڪريو؛ بهشت. دوزخ. عرش. ڪرسي ۽ ٻين نشانين دست جي باوجود الله جي معرفت كان بي نصيب رهيو. الله تعالىٰ جو قول آهي: ولو أنسًا نُزلنا اليهم الملائكة و كُلمُهُم الموتئ وَ حَشَرنا عليهُم كُل شيء قُبُلاً ما كانُوا ليومنوا به الا أن يشاء الله. "اسان جيكڏهن انهن ڏانهن ملائك موڪليون. مُردن کي ڳالهائڻ جي طاقت ڏيون. انهن جي سامهون هر شيءِ جو حشر برپا ڪريون. تڏهن بہ الله جي مرضيء كان سواءٍ هو ايمان نه آثندا". جيكڏهن انهن شين جو ڏسڻ ۽ دليل الله جي معرفت جو سبب هجن ها. ته الله تعالئ ينهنجي مرضيءَ تي زور نہ ڏئي ها. اهل سنت الجماعت وارن جي عقيدي موجب عقل جي صحت ۽ نشانين جو ڏسڻ معرفت جو سبب بنجى تو سكهى، مكر علت بنجى نتى سكهى. حقيقت ۾ علت (خاص سبب) فقط الله تعالى جو رضامندو آهي. چو تہ سندس عنايت کان سواءِ عقل انڌو آهي. ٻين جو علم تہ درڪنار. عقل کي پنهنجو علم بہ ڪونهي. هر قسم جا بي دين دليلن كي استعمال كندا آهن ۽ گهڻا الله جي معرفت كان خالي هوندا آهن. الله جو رضامندو هوندو تہ خدا جي ٻانهن جي هر هڪ چر پر معرفت بڻجي ويندي. اهڙن ماڻهن جا دليل طلب ۽ دليل جو ترڪ ڪرڻ تسليم هوندي آهي. معرفت جي ڪمال لاءِ تسليم طلب کان بهتر ناهي. ڇو تہ طلب جي اصول کي ڪنهن حالت ۾ بہ پوئتي ڪري نٿو سگهجي. تسليم حقيقت ۾ پریشانی : جی نہ هجڻ جو دلیل آهی. تڏهن به یاد رکڻ گهرجی. تہ انهن بنهی اصولن جی حقیقت به معرفت ناهی. سچی رهنما ۽ دل جا پردا کوليندڙ الله جي ذات آهي. عقل ۽ دليلن جو وجود هدايت جو امڪان بڻجي نٿا سگهن. ان جو چٽو دليـل هي آهي. الله جو فرمان آهي: ولو رُدُوا لعاد وا لـما نُـهُـو عنه. "جيڪڏهن ڪافر ٻيهر به دنيا ۾ اچي وڃن. ته به پنهنجي کفر تي رهندا".

حضرت على كرم الله وجهه جن كان معرفت جي باري ۾ پڇيو ويو. تـ فرمايائون: عرفت الله بالله و عرفت ما دُون الله بنُورالله. / مون الله كي الله سان سجاتو ۽ جو كجھ الله كان سواءِ هو. ان كي الله جي نور سان سجاتر ". الله تعاليٰ جسر پيدا ڪيو ۽ ان جي زندگي روح جي حوالي ڪئي. هن دل پيدا ڪئي ۽ ان جي زندگي پاڻ وٽ رکي. عقل جڏهن انساني صفتن ۽ جسم جي نشانين کي زندگي نٿو ڏئي سگهي. تڏهن روح کي زندگي ڏيڻ جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: أوَ من كانَ مَيتاً فاحييناه. "هو مئل هو، اسان كيس جيئرو كيو." هتي زندگيءَ كي پاڻ سان نسبت ڏنائين. وري فرمايائين: "وَجَعَلنا لَهُ نُوراً يَمشى به في الناس. "اسان هن كي نُور بثايو. جنهـن جي مدد سان هو ماڻهن ۾ هلي ٿو." يعني نور پيدا ڪرڻ وارو مان آهيان. وري چيائين: "أفَحَن شَرَح الله صدرة للاسلام فَهُو عليٰ نُور من ربه. "جنهن جو سينو اسلام لاءِ کوليو ويو. اهو پنهنجي رب کان عطا ڪيل نور آهي." دل جي کولڻ ۽ بند ڪرڻ کي بہ پاڻ ڏانهـن منسوب ڪيائين ۽ چيائين: "خُتَر الله عليٰ قُلُوبِ هر وَ عليٰ سَمع هر وَ عليٰ أبصار هر غيشاوة. "انهن جي دلين ۽ كَبَنن تي مُهر هنئي وئي ۽ سندن اكين تي پردو وڌو ويو." وري حكر كيائين: "وَلاَ تُـطـع مــن أغفَـلنـَا قَـلبَـه عـَـن ذكرنا. "انهن جي پيروي نه كريو. جن جي دلين كي اسان پنهنجي ياد كان غافل كيو." ثابت ٿيو. ته دل جو كلڻ ۽ بند ٿيڻ، ان جي شرح ۽ خاتمو الله تعالئ جي هٿ ۾ آهي. اهو بلڪل محال آهي. تہ ان کانسواءِ ڪوبہ رهنما بثجي. جو ڪجهہ الله كانسواءِ آهي. اهو علت ۽ سبب كان وڌيڪ ناهي علت ۽ سبب الله جي رضا كان سواءِ رهنما بڻجي نٿا سگهن. حجاب جي حيثيت رهزن (ڌاڙيل) واري هوندي آهي. رهنما واري نہ ٿيندي آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: ولڪن الله حبب آليڪر الايمان و زيه في قدوبكر . "الله اوهان جي دلين ۾ ايمان جي محبت وڌي ۽ اوهان جي دلين کي سينگاري ڇڏيو." هتي زينت ۽ محبت کي پاڻ سان نسبت ڏنائين. پرهيزگاري. جنهن کي معرفت جي حقيقت سڏڻ گهرجي. اها به سندس عطا

162

آهي. پرهيزگار کي تقوي اختيار ڪرڻ يا ڇڏڻ جو اختيار نه هوندو آهي. ان جي تعريف ۽ توصيف کانسواءِ معرفت جو حصو انسان لاءِ نوڙت کانسواءِ ڪجه به نه هوندو آهي. حضرت ابوالحسن نوري فرمايو آهي. لا دليل عليٰ الله سواه انسا العلم يطلب لاداب الخدمة "الله تعاليٰ کانسواءِ ڪريه دليلن جو رهبر ناهي. علم جي طلب صرف بندگيءَ جي صحت لاءِ هوندي آهي. " ياد رکو. تد مخلوق مان ڪنهن کي به طاقت ناهي جيڪو الله تعاليٰ تائين رسائي ڪري سگهي. دليلن تي پروسي رکڻ وارا حضرت ابوطالب کان وڌيڪ عقل وارا نه هئا ۽ پيغمبر ﷺ جن جي رهنمائي کان هو فائدو به وٺي نه گهي. مگر ابوطالب لاءِ بدنصيبي جو حڪر جاري ٿي چڪو هو ۽ پيغمبر ﷺ جن جي رهنمائي کان هو فائدو به وٺي نه سگهي. دليلن تي پروسي الوطالب لاءِ بدنصيبي جو حڪر جاري ٿي چڪو هو ۽ پيغمبر ﷺ جن جي رهنمائي کان هو فائدو به وٺي نه سگهيو. دليلن (استدلال) جو پهريون قدم خدا کان منهن موڙڻ آهي. يو ته خيال آڳ ۾ غيرالله ڏانهن ويندو آهي. ان جي برخلاق معرفت الله کانسواءِ ٻين کان منهن موڙڻ جو نالو آهي. عام طور تي هر گهربل شيءِ دليلن جي دائري ۾ سمائجي ويندي آهي. مگر کي ان ۾ ڪو دخل ناهي. الله جي ذات کانسواءِ ڪوبه رهنما ڪونهي. معرفت دليلن جي دائري ۽ مال گهي. مگر کي ان ۾ ڪو دخل ناهي. الله جي ذات کانسواءِ ڪوبه رهنما ڪونهي. معرفت دليلن جو کلڻ آهي ۽ اهي ۽ ان جي سنهين معرفت ملندي آهي. الله کانسواءِ هو نه ٿي معرفت عقل جي انتهائي حيرت سان حاصل ٿيندي آهي. آساني محنت کي ان ۾ ڪو دخل ناهي. الله جي ذات کانسواءِ ڪوبه رهنما ڪونهي. معرفت دليلن جو کلڻ آهي ۽ اهن غيب جي خزائي مان ملندي آهي. الله کانسواءِ هر شيءِ محدث (فنا ٿيندڙ) آهي. هڪ محدث ٻئي محدث کي حاصل ڪري سگهندو آهي. مگر مي نه ملندي آهي ۽ نه گهندو آهي. يو تر جڏهن ڪا شيءِ حاصل ڪئي ويندي آهي. تدهن حاصل ڪري سگهندو آهي. مگر ديندو آهي ۽ حاصل ڪيل شيءِ کي غلبي هيٺ آيل (مغلوب) سمجهبو آهي. ان ۾ ڪارمان خون ڏو يائي مان درليلن هين ۽ يائي نهي. تي معرف فقط منطق ۽ ٻي صورت هي آهي ته ولي. الله جي نهي راڏو پنهنجي هستي جي نهي درليلن هيٺ آيل شيءِ جي وجود کي فاعل ثابت ڪري. ڪرامت هي آهي ته ولي. الله جي نه ور آڏو پنهنجي هستي جي نهي دليلن هين.

عقل کي معرفت جي علت سمجهڻ وارن کي ڏسڻ گهرجي. تہ عقل انهن جي دلين ۾ معرفت جو ڪهڙو تصور پيش ٿو ڪري؟ حقيقت ۾ معرفت هر اُن شيءِ جي نفي ڪندي آهي جنهـن کي عقـل ثابت ڪندو آهي. يعني الله جي ذات اهڙي هر تصور کان مٿانهين آهي. جيڪو عقل جي دائري ۾ اچي سگهي. انهـن حالتن ۾ عقـل جا دليـل معرفت جو ذريعو ڪيئن بڻجي سگهندا؟ عقل ۽ وهر ٻيئي هڪ جنس مان آهن ۽ جتي جنس ثابت ٿيندي. اتي معرفت جي نفي ٿيندي. عقـل جي دليلن سان خدا جي هستي کي ثابت ڪرڻ تشبيه کان وڌيڪ نہ ٿيندو. ۽ انهيءَ قسم جي دليلن (منطق) سان ان جو انڪار تعطيل (ڇڏي ڏيڻ) وانگر آهي. عقل انهن ٻنهي حالتن کان ٻاهر وڃي نٿو سگهي. ۽ ٻئي حالتون معرفت جي معاملي ۾ حقيقت جي انڪار وانگر آهي. عقل انهن ٻنهي حالتن کان ٻاهر وڃي نٿو سگهي. ۽ ٻئي حالتون معرفت جي معاملي ۾

عقل جڏهن پنهنجي وس آهر ڪوشش پوري ڪندو آهي ۽ ان ڪوشش سان جو ڪجه ظاهر ٿيندو آهي. اهو خود سندس وهم ثابت ٿيندو آهي. جڏهن الله جي دوستن لاءِ طلب ڪرڻ کانسواءِ ٻيو چارو نہ رهندو آهي. تڏهن هو نياز ۽ نوڙت ۾ مشغول رهندا آهن ۽ پنهنجي آرام جي پرواه ئه ڪندا آهن ۽ طلب جو هٿ ڊگهو ڪندا آهن ۽ ڦٽيل دل جي دوا جي آرزو ڪندا آهن. ۽ پنهنجي وس آهر ڪوشش ڪري ٿڪجي پوندا آهن. تڏهن الله جي قدرت کين همٿائيندي آهي ۽ هو سندس عنايت سان سندس رستو حاصل ڪندا آهن. جدائيءَ جي تڪليف ختر ٿي ويندي آهي. ۽ هو معرفت جي محنت ۾ عاليت سان سندس رستو حاصل ڪندا آهن. جدائيءَ جي تڪليف ختر ٿي ويندي آهي. ۽ هو معرفت جي محنت ۾ عايت سان سندس رستو حاصل ڪندا آهن. جدائيءَ جي تڪليف ختر ٿي ويندي آهي. ۽ هو معرفت جي محنت ۾ عايت سان سندس رستو حاصل ڪندا آهن. جدائيءَ جي تڪليف ختر ٿي ويندي آهي. ۽ هو معرفت جي محنت ۾ چاهيندو آهي. مگر کيس ناڪاميءَ جو منهن ڏسڻو پوندو آهي. تاڪامي سان هو حيرت ۾ پوندو آهي. حيران ٿيڻ کانپوء بيڪار ٿي ويندو آهي. بيڪار ٿيڻ بعد الله تعاليٰ کيس بندگي جي پوشاڪ پارائي ڇڏيندو آهي: جيستائين تون آزاد هئين. نيستائين پنهنجي غلبي ۽ طاقت جي غرور ۾ لڪل هئين. هاڻي تنهنجو غلبو ۽ غرور جي طاقت ٽٽي پيا آهن ۽ توکي ناڪامي جو منهن ڏسڻو پيو آهي. انهيءَ ناڪامي جي معرفت پاڙي تنهنجو غلبو ۽ غرور جي طاقت ٽٽي پيا آهن ۽ توکي يستائين پنهنجي غلبي ۽ طاقت جي غرور ۾ لڪل هئين. هاڻي تنهنجو غلبو ۽ غرور جي طاقت ٽٽي پيا آهن ۽ توکي يندائين پنهنجي غلبي ۽ طاقت جي غرور ۾ لڪل هئين. هاڻي تنهنجو غلبو ۽ غرور جي طاقت ٽٽي پيا آهن ۽ توکي نيندائين پنهنجي غلبي ۽ طاقت جي غرور ۾ لڪامي جي ڪري ئي توکي ڪجه حاصل ٿيو آهي. "دل کي ويجهڙائي ۽ عقل تيستائين پنهنجي علبي ۽ طاقت جي غرور ۾ لڪامي جي معرفت ڪنه تو آهي ۽ اها معرفت ڪنهن يہ انساني طاقت سان نہ ناڪامي جو منهن ڏسڻو پيو آهي. انهيءَ ناڪامي جي معرفت پاڻ عطا ڪندو آهي ۽ اها معرفت ڪنهن يہ انساني طاقت سان نہ موندي آهي. انسان جي پنهنجي شخصي حيثيت ڪجھ بہ نہ هوندي آهي. معرفت وارن لاءِ پنهن يو پاڻ پڏائڻ خيانت وانگر

معرفت فقط لفظن جي قيرگهير نه هوندي آهي. مگر قلب جي صحيح ڪيفيت هوندي آهي.

: 164

ڪجھ ٻيا ماڻهو وري معرفت کي الهامي سمجهندا آهن. اهو به ناممڪن آهي. ڇو ته معرفت جي سچائي ۽ رد لاءِ دليل جي ضرورت هوندي آهي. الهام وارن وٽ ڪوب دليل نه هوندو آهي. مثلاً: هڪڙو چوي. ته مان الهام سان ڄاڻان ٿو ته الله تعاليٰ "مڪان" ۾ محدود آهي. ٻيو چوي. ته مان الهام سان سمجهان ٿو ته هو "لامڪان" آهي. انهن مان فقط هڪ ڳاله برابر هوندي. ٻئي الهام جي دعوا ڪندڙ آهن. فرق سمجهڻ لاءِ دليل جي ضرورت آهي ۽ دليل جو سهارو الهام کي رد ڪندو. اهو عقيدو برهمڻن ۽ الهامين جو آهي. مون پاڻ ڏٺو آهي. ته هن زماني جا ماڻهو هن معاملي ۾ مبالغي کان ڪر وٺن ٿا ۽ پاڪبازي جو لباس پائي گهمندا رهن ٿا. اهي سڀ گمراه آهن ۽ هر عقل واري ڪافر ۽ مسلمان لاءِ انهن جو عقيدو ڌڪار جي قابل آهي. الهام جي دعوا ڪندڙ ڏه ماڻهو مختلف ڏهن شين جي دعوا واري ڪافر ۽ مسلمان لاءِ انهن جو حقيدو ڌڪار جي قابل آهي. الهام جي دعوا ڪندڙ ڏه ماڻهو مختلف ڏهن شين جي دعوا کن ٿا. اهي سڀئي غلط آهن ۽ حقيدو ڌڪار جي قابل آهي. الهام جي دعوا ڪندڙ ڏه ماڻهو مختلف ڏهن شين جي دعوا کن ٿا. اهي سڀئي غلط آهن ۽ ڪنهن ۾ به سچائي ناهي. جي پيو ڪري ته الهام اهو آهي. جيڪو شرعيت جو حڪو ئي الهام جي سڀئي خلط آهن ۽ ڪنهن ۾ به سچائي ناهي. جي شرعي. نبوتي، هدايتي ۽ الهامي هم خو شرعيت جو حڪر ئي الهام جي سڀئي خلط آهن ۽ ڪنهن ۾ به سچائي ناهي. جي شرعي. نبوتي. هدايتي ۽ الهامي همڻ جو سوال ئي پيدا نه ٿيندو.

ڪي اهڙا ماڻهو آهن. جيڪي معرفت کي فطري (ضروري) سمجهندا آهن. اهو به ممڪن ناهي. جيڪڏهن معرفت فطري طور تي حاصل ٿي سگهي ٿي. تہ سڀ عقل وارا هڪجهڙا معرفت جا صاحب هئڻ گهرجن ها، مگر اسان ڏسون ٿا، ته ڪيترائي عقل وارا الله تعاليٰ جي هستيءَ جا منڪر آهن. جيڪي تشبيه ۽ تعطيل جو عقيدو رکن ٿا. ان کانسواءِ الله جي معرفت فطري معرف قطري معرف ورکن ٿا. ان کانسواءِ الله جي معرفت فطري معرف محي ها. ته حيثي تشبيه ۽ تعطيل جو عقيدو رکن ٿا. ان کانسواءِ الله جي معرفت فطري معرف قطري هوندو آهي. تڏهن ان جي معرفت فطري هجي ها، ته تڪليف بيڪار هجي ها. ڇو ته جڏهن ڪنهن شيء جو علم فطري هوندو آهي. تڏهن ان جي معاملي ۾ تڪليف ڪا حيثيت نه رکندي آهي. انسان جو پنهنجي ذات جي باري ۾ علم، آسمان، زمين، ڏينهن، رات، معاملي ۾ تڪليف ڪا حيثيت نه رکندي آهي. انسان جو پنهنجي ذات جي باري ۾ علم، آسمان، زمين، ڏينهن، رات، خوشي ۽ غمر وغيره جو علم، اهڙو آهي جنهن کان ڪوب عقل رکندڙ ماڻهو بي بهره نه آهي. ۽ ڪنهن کي به ان ڳالهم ۾ ڪنهن شڪ جي جي معرف ڪنهن شيء جو علم، آسمان، زمين، ڏينهن، رات، معاملي ۾ تڪليف ڪا حيثيت نهين اهي. جيڪڏهن ڪروب عقل رکندڙ ماڻهو بي بهره نه آهي. ۽ ڪنهن کي به ان ڳالهم ۾ ڪنهن شي جو علم اورا ايٺ ڏينهن. آهي. ۽ غروبي ڏينهن، رات، محرفي نه ڪنهن عرف مي ور يو آهي جنهن کان ڪوب عقل رکندڙ ماڻهو بي بهره نه آهي. ۽ ڪنهن کي به ان ڳالهم ۾ صوفين شڪ شبهي جي گنجائش ناهي. جيڪڏهن ڪو چاهي، تڏهن به انهن شين کان منهن موڙي نه سگهندو. البت ڪجه صوفين نهينجي ڄاڻ (ايفان) موجو الله جي معرفت کي فطري سمجهيو آهي. انهن جي دلين ۾ ڪوب الله جي معرفت کي فطري سمجهيو آهي. انهن بي ور ينه هئي مي بهره نه آهي مي مور ني هو. انهن پنهنجي يقل مرور يو حيثيت هڪ جهري هي انهن پنهن جي دلين ۾ ڪره مارت جي لحاظ کان صوفين پنهنجي يقين جو نالو ضرورت (فطرو علم دل ۾ سواءِ سب ۽ سواءِ دليل جي پيدا آهي. ۽ الله جي ميثيت هڪ جهڙي خل ڪري مي ويندي آهي. ۽ الله جي ميئيت هڪ جهڙي خل ڪري ويو يو سب ۽ مواءِ دليل جي پيدا ٿيندو آهي. ۽ الله جي مين مي مون سبب ۽ سواءِ دليل جي پيدا ٿيندي آهي. ۽ الله جي معرفت سبب کرڻي پيدي آهي. ۽ الله جي معرفت سبب کان سواءِ حاملي کان سواءِ فطري علم دل ۾ سواءِ سبب ۽ سواءِ دليل جي پيدا ٿيندو آهي. ۽ الله جي دله جي دلءِ معلي مل دل ۾ سواءِ سبب ۽ سواءِ دليل جي پيدا ٿيندو آهي. ۽ الله جي کان سواءِ ف

استاد ابو علي دقاق. شيخ ابوسهل صعلوكي، ۽ سندس والد (جيكو نيشاپور جو رئيس ۽ امام هو) هن ڳالهب تي زور تا ڏين، تہ معرفت جو بنياد اڳ ۾ استدلال (دليل) آهي ۽ پڇاڙي معرفت. فطري (ضروري) بڻجي ويندي آهي. جيئن صنعت ۽ بضاعت جو علم، جيكو شروعات ۾ اكتسابي (محنت سان حاصل كيل) هوندو آهي ۽ آخر ۾ فطري (ضروري) بڻجي ويندو آهي. سندن چوڻ آهي، تہ هتي ڇا جي كري ضروري نہ هجي؟ پيغمبرن جڏهن الله جو پيغام ٻڌو (واسطي سان يا واسطي كان سواء) تڏهن ان كي ضرور ڄاتائون. مان چوان ٿو، تہ بهشت وارن جي معرفت فطري هوندي آهي ڇو تہ اتي شرعي تكليف جو سوال اُئندو. پيغمبرن جي پڇاڙي امن واري هوندي آهي ۽ سندن الله تعاليٰ كان ناتي ٽٽڻ پيدا ٿيندي، يہ اندن الله تعاليٰ کان ناتي معرفت بهشت وارن وانگر، فطري (ضروري) هوندي. ايمان ۽ معرفت فطري هوندي جو ڪوبه امكان نہ هوندو، تنهنكري سندن معرفت بهشت وارن وانگر فطري (ضروري) هوندي. ايمان ۽ معرفت جي خربي پيدا ٿيندي، ۽ اختيار ختر ٿي ويندو. شرعي حكمن جي كا حيثيت نہ رهدو جي مراد سامهون آهي. تہ "جبر" جي صورت پيدا ٿيندي، ۽ اختيار ختر ٿي ويندو. شرعي حكمن جي كا حيثيت نہ رهندي آهي، ڇو ته جي آهي، ته انهن وارو اصول ختر ٿي صورت پيدا ٿيندي، ۽ اختيار ختر ٿي ويندو. شرعي حكن جي ڪا حيثيت نہ رهندي. الحاد (بي ديني) وارو اصول ختر ٿي ويندو. بلعر باعور، ابليس ۽ برصيعا جي ڪفر واري حالت بي معنيٰ ٿي ويندي آهي، ڇو ته اهي عارف نہ هئا، جيئن ويندو. بلعر باعور، ابليس ۽ برصيعا جي ڪفر واري حالت بي معنيٰ ٿي ويندي آهي، ڇو ته اهي عارف نہ هئا، جيئن ويندو. نور مي هور، ابليس ۽ برصيعا جي ڪفر واري حالت بي معنيٰ ٿي ويندي آهي، ڇو ته اهي عارف نہ هئا، جيئن ويندو. معرب آهي، جي ان قرمايو ۽ سندس رد ٿيڻ ۽ رجير هجڻ جو ذڪر ڪيو. الله تعاليٰ جي قول موجب: ابليس جي باري ۾ الله تعاليٰ بيان قرمايو ۽ سندس رد ٿيڻ ۽ رجير هجڻ جو ذڪر ڪيو. الله تعاليٰ جي قول موجب: ابليس جي تي آهي، آهي ته آهي ته قري کي تنهنجي عزت جو قصر آهي، مان انهن سڀني کي گراھ ڪندس". ظاهر آهي، ته مي گهَنگو (مڪالمه) معرفت جي سند آهي. عارف جيستائين عارف هوندو آهي. تيستائين الله تعاليٰ کان ڪٽجي نہ

ويندو آهي. ڪٽجي وڃڻ جي صورت ان وقت پيدا ٿيندي آهي. جڏهن معرفت ۾ زوال ٿيندو آهي. ضرورتي (فطري) علم ۽ زوال ناممڪن آهي. اهو مسئلو عام ماڻهن لاءِ ڏاڍو پيچيدو آهي. اهو ڪافي آهي ته ايترو ڏهن ۾ آڻڻ گهرجي. تہ ٻانهي کي علم ۽ الله جي معرفت خدا جي هدايت کان سواءِ حاصل نہ ٿيندا آهن. انسان جي دل ۾ معرفت جو يقين گهٽ وڌ ٿي سگهندو آهي. مگر معرفت جي حقيقت گهٽ وڌ نہ ٿيندي آهي ڇو تہ گهٽ وڌ ٿيڻ جي حالت معرفت جي نقصان جو نشان آهي. الله جي معرفت ۾ انڌي پيروي کي ڪو دخل ناهي. ان جي سڃاڻپ سندس صفتن جي ڪمال سان ٿيندي آهي. ۽ صرف ان جي رعايت سان ٿيندي آهي. دليل ۽ عقل بـ سندس ئي ملڪيت آهن ۽ هر شيءِ تي سندس قبضو آهي. جيڪڏهن هو چاهي. تہ پنهنجي ڪنهن ڪم (فعل) کي بہ انسان لاءِ رستي جو دليـل بڻـائي ۽ کيـس منزل جو پتـو ڏئي. ۽ جيڪڏهن هـو چاهي تہ ساڳئي ڪر کي حجاب جي شڪل ڏيئي ڇڏي. ۽ انسان منزل تان ڀٽڪي وڃي. حضرت عبسيٰ عليـه السلام هڪ جماعت لاءِ معرفت جو رهبر. ۽ ٻي جماعت لاءِ معرفت جو حجاب هو. هڪ جماعت کيس خدا جو ٻانهو سمجهيو ۽ ٻي جماعت جي نظر ۾ هو خدا جو فرزند هو. بُت. سج ۽ چند وغيره ان ڳالھ ۾ شامل آهن. ڪي ماڻھو انھن کي ڏسي. الله جي معرفت حاصل ڪندا آهن ۽ ڪي وري گمراھ ٿي ويندا آهن. جيڪڏهن فقط استدلال معرفت جو بنياد هجي ها تہ هر منطقي (فلاسافر) کي عارف ٿيڻ گھرجي ها. اهو سراسر غلط آهي. الله تعاليٰ هڪ شخص کي چونڊيندو آهي. ۽ ٻين کي رهنمائي لاءِ اُن جي حوالي ڪندو آهي. ۽ اهي ان جي ڪري مقصد جي منزل تي پهچي ويندا آهن. اهي رهنما سبب بڻبا آهن. اهي معرفت جي علت نہ هوندا آهن. سببن جي سبب (مسبب الاسباب) جي نظر ۾ هڪڙو سبب ٻئي سبب کان مٿانهون نہ هوندو آهي. عارف لاءِ سبب جي ثابتي خدا لاءِ نظير تلاش ڪرڻ وانگر آهي. الله کان سواءِ ٻئي ڏانهن لاڙو رکڻ شرڪ جي برابر آهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: مَـن يضل الله فلاهاديَ لـه. جنهـن کي الله گمراهي ۾ وجهي، ان کي ڪير هدايت ڏئي سگهندو؟ جيڪڏهنڪنهن ماڻهو لاءِ لوح محفوظ ۾ بدنصيبي لکيل هوندي. تہ ان کي هدايت جي راه تي ڪير آڻي سگهندو؟ جنهن غير الله ڏانهن ڌيان ڏنو اهو معرفت ۾ دليل سان ڪيئن اچي سگهندو؟ من التفت اليٰ الاغيار فمعرفت ه رنار. جنهن غير الله ڏانهن توجه ڏنو ان جي معرفت ڪفر آهي. جي ٻانها خدا جي محبت جي غلبي ۾ غرق آهن ۽ ان کي ڳولين ٿا. انهن لاءِ خدا کان سواءِ ٻيون شيون راھ ۾ رڪاوٽ ڪيئن بڻجي سگهنديون؟

حضرت ابراهير عليه السلام جڏهن ڏينهن جو غار کان ٻاهر نڪتو. تڏهن ڪنهن شيءِ ڏانهن ڌيان نہ ڏنائين. حالائڪ ڏينهن جي روشنيءَ ۾ ڪيترائي دليل ظاهر ٿيندا آهن. بزرگن ۽ ڪرامت جي صاحبن لاءِ چٽيون نشانيون موجود هونديون آهن. رات آئي. تہ تارن کي ڏنائين. جيڪڏهن سندس معرفت جو مدار دليل تي هجي ها، تہ ڏينهن جي وقت گهڻائي دليل سامهون هئس. مطلب ته الله تعاليٰ جنهن کي چاهيندو آهي. ۽ جهڙيءَ طرح بہ چاهيندو آهي. کيس پنهنجو رستو ڏيکاري ڇڏيندو آهي. ۽ هن لاءِ پنهنجي معرفت جو دروازو کولي ڇڏيندو آهي. ايتري قدر جو کيس معرفت جو اهو مقام حاصل ٿي ويندو آهي. جو کيس معرفت به غير نظر ايندي آهي. معرفت جي صفت آفت بڻجي ويندي آهي. ۽ هو ظاهر قبل (معروف) مان محبوب ٿي ويندو آهي. انهيءَ حالت ۾ معرفت جي حقيقت جو اهو درجو هوندو آهي. ۽ هو ظاهر قبل (معروف) مان محبوب ٿي ويندو آهي. انهيءَ حالت ۾ معرفت جي حقيقت جو آهو درجو هوندو آهي. جو معرفت پنهنجو پاڻ هڪ

يدعى العارفون معرفت اثر بالجهل ذاك معرفت

"عارف معرفت جي دعوا ڪندڙ آهن. مگر مان اڻ واقفيت جو اقرار ٿو ڪريان اها ئي منهنجي معرفت آهي."

حضرت ذوالنون مصري فرمايو آهي: اياك ان لاتكون با لمعرف مدعيا. "اي عزيز! تون ان ڳاله كان بچ. مبادا (تحقيق بنا) معرفت جي دعوا كري ويهين ا. يعني توكي گهرجي. ته معرفت جي دعوا نه كر. متان تنهنجي هلاكت جو سبب بڻجي. تون معرفت جي حقيقت سان واسطو رک. ته توكي ڇوٽكارو حاصل تئي. جڏهن كنهن كي خدا جي جلال جي كشف جو انعام ملندو آهي. تڏهن ان جي هستي مصيبت بڻجي ويندي آهي. ۽ سندس سموريون صفتون هن لاءِ آفتن جي موڙي بڻجي وينديون آهن. جنهن جو خدا هجي ۽ جليكو خدا لاءِ هجي. اهو ٻنهي جهانن ۾ كنهن سان به واسطو نه ركندو

آهي. معرفت جي اصلي حقيقت اها آهي. تہ الله تعاليٰ جي بادشاهي قبول ڪئي وڃي ان جي بادشاهي قبول ڪرڻ سان اها بادشاهي غير جي غلبي کان پاڪ سمجھڻ گھرجي. ان حالت ۾ مخلوق سان ڪوب واسطو نہ رهندو. مخلوق عارف ۽ خدا جي وچ ۾ نہ ايندي. اهي وچ ۾ اچڻ وارا حجاب جھالت جو نتيجو هوندا آهن. جھالت جي دور ٿيڻ سان حجاب ختم ٿي ويندا ۽ دنيا. آخرت ۾ بہ ڪو فرق نہ رهندو.

(قصل -7)

هن معاملي ۾ مشائخ سڳورن گهڻيون ٿي رمزون بيان ڪيون آهن. مان تنهنجي فائدي لاءِ ڪجهم قولن جو بيان ڪريان ٿو:

حضرت عبدالله بن مبارك جو قول آهي: المعرفة ان لا تتعجب من شيء. "معرفت كنهن به شيء تي عجب نه كائن جو نالو آهي". ڇو ته عجب ان وقت لڳندو آهي. جڏهن كو كر كرڻ وارو پنهنجي طاقت كان وڌيك كر كندو آهي. الله تعاليٰ قادر مطلق آهي. تنهن كري ان جي كمن تي معرفت واري كنهن به حالت ۾ عجب نه لڳي سگهندو. البت اها ڳاله عجب جهڙي آهي. ته هُن مٽيءَ جي مُٺ كي اها سرفرازي عطا كئي آهي. جيكا سندس حكمن جي لائق بڻجي وئي آهي. هڪ خُون جي قطري كي اها منزل ملي آهي. جو هو محبت ۽ معرفت جو ذكر كرڻ لڳو آهي ۽ سندس ديدار جو طالب ۽ ويجهڙائيءَ جو مشتاق بڻيو آهي.

حضرت ذوالنون مصري فرمايو آهي: حقيقة المعرفة اطلاع الحق علي الاسرار بمواصلة لطائف الانوار. "معرفت جي حقيقت هيءَ آهي ته الله تعاليٰ جي رازن جو پتو پوي ۽ نور جا لطيفا ظاهر تي وڃن". يعني جيستائين الله تعاليٰ پنهنجي وڏي عنايت سان اسان کي دل جي روشني عطا نٿو ڪري ۽ آفتن کان اَمان ۾ نٿو رکي. ايتري قدر جو دنيا ۽ ان ۾ جو ڪجهه آهي، ان کي هو رائي جي داڻي جيترو نٿو سمجهي. تيستائين باطني ۽ ظاهري رازن جي مشاهدي (ديدار) جو غلبو نٿو تئي ۽ جڏهن ٿئي ٿو. تڏهن غيب ۽ حاضر جو فرق به ختم ٿي ٿو وڃي.

حضرت شبلي چيو آهي: المعرفة دوام الحيرة. "معرفت هميشـه حيـرت ۾ رهڻ جو نـالو آهي". حيـرت جـا ٻـ قسـم . آهن: هڪڙو هستي جي حيرت ۽ ٻيو ڪيفيت جي حيرت.

هستي ۾ حيرت شرڪ ۽ ڪيفيت ۾ حيرت معرفت آهي. ڇو تہ عارف کي سندس هستي ۽ وجود ۾ شڪ جي ڪابہ گنجائش ناهي ۽ ان جي ڪيفيت ۾ عقل کي ڪوبہ دخل ناهي۔ هتي کيس الله جي وجود ۾ يقين ۽ ڪيفيت ۾ حيرت حاصل ٿي ويندي آهي. انهيء لحاظ کان ڪنهن چيو آهي: يا دليل المتحرين من زدني تحميرا. "اي حيرت ۾ پيل ماڻهن جا رهنما! منهنجي حيرت کي زيادہ ڪر". هتي اڳ ۾ حق جي هستي ۽ صفتن جي ڪمال جو اقرار آهي. ان ڳاھ جي علم جو اظهار آهي ۽ سندس پاڪ ذات مخلوق جومقصد آهي. اهوئي دعائن جي قبول ڪرڻ وارو آهي. اهوئي حيرت کائيندڙن کي حيرت ڏيڻ وارو آهي. ان کان پوءِ وڌيڪ حيرت جو عرض ڪيو ويو آهي. اهو ڄاڻندي، تہ طلب ڪيل رستي ۾ عقل سان حيرت ۾ اچڻ ۽ مٿي ڦرڻ کان سواءِ ڪوب شريڪ ناهي. ۽ ڪوب مقام ڪونهي. هي نـَڪتر نهايت لطيف آهي. ان کان حيرت ۾ اچڻ ۽ مٿي ڦرڻ کان سواءِ ڪوب شريڪ ناهي. ۽ ڪوب مقام ڪونهي. هي نـَڪتر نهايت لطيف آهي. ان کان سواءِ اها ڳاله به نڪري ٿي، تہ الله هستي جي ڄاڻ (عرفان) انسان کي پنهنجي هستي جي باري ۾ حيرت ۾ وجهي ڇڏيندي جو عدم ۽ وجود. سنڪرن (چپ جي حالت) ۽ حرڪ سندس اختيار جي قبضي ۾ آهن. تڏهن هو حيرت ۾ ٻڏي ويندو آهي. جڏهن ٻانهو خدا کي سڃاڻندو آهي. تڏهن پاڻ کي ان جي قدرت جي اختيار ۾ ڏسندو آهي ۽ سنجهندو آهي ته انسان جو عدم ۽ وجود. سنڪرن (چپ جي حالت) ۽ حرڪ سندس اختيار جي قبضي ۾ آهن. تڏهن هو حيرت ۾ ٻڏي ويندو آهي. ۽ سوڃيندو آهي: "مان ڪير آهيان ۽ چا آهيان؟ "ان ڪري پيغمبر آه جن فرمايو آهي: من عرف نئسه فقد عرف ربه. "جنهن پنهنجو پاڻ کي سڃاڻدي آهي. قبل تي ڪي ٿي پيغمبر آه جن فرمايو آهي ۽ من عرف نئسه فقد عرف ربه. "جنهن پنهنجو پاڻ کي سياتي آهي، تنهن تحقيق سان پنهنجي پيغمبر آه جن فرمايو آهي: من عرف نئسه فقد عرف ربه. آهي يه نهن پنهنجو پاڻ کي سياتي ۽ حين سندس اختيار جي قبضي ۾ آهن. تڏهن هو حيرت ۾ ٻڏي ويندو ربه. آهي يه خلامن پنهنجو پاڻ کي سياتي ۽ حي تسندس اختيار جي قبضي ۾ آهن. تڏهن هو حيرت ۾ پڏي ويندو ربه. تينهن پنهنجو پاڻ کي سياتي ۽ حي مندي آهيان ۽ جي تي سيندي جي مندي کي پندي آهي. جڏهن ڪي پنهيء خلام ڪين شيء جن من مي پنهندو پاڻ کي سياتي تحقيق سان پنهنجي جن کي ڪيندي ڪي پي پنهنجي کي پنهنجي آهي. جڏهن ڪنهن شيء حير جاري ويندي آهي. تڏهن آتي حيرت کان سواءِ ڪي جن پن ڪي جي جي ڪي ڪي آهي. آهي، ۽ جڏهن ڪنهن شيء حضرت ايو پيندي آهي. ڏهن آتي حي ڪي ڪي پن ڪين کي ڪي ڪ

آهي. تہ انسان سڪون ۽ حرڪت الله جي طرف کان آهي ". يعني سندس حڪر کان سواءِ سندس بادشاهت ۾ ڪنهن کي به دخل ناهي. جيستائين هوڪر ڪرڻ جي توفيق عطا نٿو ڪري ۽ دل ۾ ڪر ڪرڻ جو ارادو نہ ڏئي، تيستائين ڪوبہ ماڻهو ڪجهہ ڪري نٿو سگهي. حقيقت بہ ان جي ڪرم سان ئي حقيقت آهي. اثر ان جي ڪري اثر آهي. صفت ان جي ڪري صفت, ساڪن ان جي ڪري ساڪن. متحرڪ ان جي ڪري متحرڪ آهي. هر انساني فعل مجازي آهي ۽ حقيقت کي ان جي ذات سان نسبت آهي.

حضرت محمد بن واسع. عارف جي باري ۾ فرمائي ٿو: من عرف الله قل كلامه و دام تحيره. "عارف اهو آهي. جنهن جو ڪلام مختصر ۽ حيرت دائمي هجي. " ڇو تہ بيان ان شيءِ جو ٿي سگهندو آهي. جيڪا بيان ۾ اچي سگهي. اصول موجب بيان صرف هڪ حد تائين ٿي سگهندو آهي. جيڪڏهن ڪنهن غير محدود جو بيان ڪرڻ مقصد ۾ هجي تہ ان لاءِ محدود بيان ڪهڙيءَ طرح ڪامياب ٿي سگهندو . بيان مان مقصد حاصل نہ ٿيندو . تہ انسان بيوس رهندو . ان لاءِ دائمي حيرت كانسواء بيمو كو چارو كوئهي. حضوث شبلي فرمايو آهي: حقيقة المعرفة العجز جن المعرفة باالله. "حقيقي معرفت کان معذوري جو نالو آهي" بأنهو هنهن شيءِ جي ڄاڻڻ (عرفان) کان عاجز هجي. ان جي (ادراڪ) ڄاڻ جي دعوا بيڪار آهي. عاجزي هن لاءِ طالب جي حيثيت رکندي آهي. طلب جيستائين پاڻ ۽ پنهنجي صفت سان قائم آهي. تيستائين عاجزي جو نالو ان تي لڳائي نٿو سگهجي. جڏهن هو پاڻ ۽ سندس صفتون ختم ٿي وڃن. تڏهن هوءَ فنا ٿي ويندي آهي ۽ نا عاجزي. ڪي دعوا ڪندڙ انساني صفتن جي ثابتي پيش ڪندا آهن. خطاب جي صحت جي جوابداري تسليم ڪندا آهن. ۽ الله جي حجت قائم هجڻ جا بہ قائل آهي.اهي اهو اعلان بہ ڪنـدا آهن تہ معرفت عجز آهي. اسان عـاجز ٿي ويـا آهيـون ۽ ڪابہ شيءِ حاصل ڪري نٿا سگهون. اها گمراهي ۽ نقصان واري حالت (خسران) آهي. مان پڇان ٿو. تہ "ڪهڙي شيءِ جي طلب ۾ عاجز ٿي ويا آهيو؟ عجز جا ٻه ٺشان آهن ۽ اوهان وٽ ٻنهي مان هڪ به ناهي". هڪڙو نشان طلب ۽ طلب حاصل ڪرڻ جي ذريعي آهي. ۽ ٻيو تجلي جو اظهار آهي. جتي طلب حاصل ڪرڻ جي ذريعي تي فنا ايندي آهي. اتي عبارت آرائي جي گنجائش هوندي آهي؟ جتي تجلي جو اظهار ٿيندو آهي. اتي سڀ نشان مٽجي ويندا آهن. ۽ ڪوبہ تفرقو باقي نہ رهندو آهي. عاجز اهو نہ ڄاڻندو آهي تہ هو عاجز آهن. ۽ جو ڪجھ هن ڏانهن منسوب ڪيو ويندو آهي. ان جو نالو عجز آهي. ورنہ بذات خود عجز غير آهي ۽ معرفت جي ثابتي معرفت کان سواءِ نہ هوندي آهي. جيستائين دل ۾ غير لاءِ جڳهہ هوندي آهي. تيستائين معرفت صحيح نه هوندي آهي. عارف جيستائين غير كان پري نه ٿيندو، تيستائين هو سچو عارف نه هوندو آهي.

حضرت ابوحفص حداد فرمايو آهي: من عرفت الله ما دخل في قلبي حق ولا باطل. " جڏهن مون کي معرفت حاصل تي تڏهن منهنجي دل مان حق ۽ باطل جو گذر ختم تي ويو". جڏهن ڪو ماڻهو لوڀ ۽ لالچ ۾ گرفتار ٿيندو آهي. تڏهن پنهنجي دل ڏانهن ڌيان ڏيندو آهي. دل هن جي نفس ڏانهن رهنمائي ڪندي آهي، جيڪا ڪوڙ جي جاءِ آهي. اهڙيءَ طرح جڏهن معرفت جو دليل هٿ ايندو آهي. تڏهن انسان دل ڏانهن ڌيان ڏيندو آهي. ۽ دل کيس روح ڏانهن وٺي ويندي آهي. جيڪو حقيقت جو مرڪز آهي. جيڪڏهن دل ۾ ڪنهن غير الله جو گذر ٿئي، ۽ عارف ان ڏانهن ڌيان ڏئي، تہ اهو معرفت جيڪو حقيقت جو مرڪز آهي. جيڪڏهن دل ۾ ڪنهن غير الله جو گذر ٿئي، ۽ عارف ان ڏانهن ڌيان ڏئي، تہ اهو معرفت ميرفت رازا لوڀ ۽ لالج کان پاڪ هوندا آهن. اهي دل ڏانهن ڌيان نيندا آهي. ۽ هري طرح لوڀ ۽ الاج جي منزل به دل آهي. نه معرفت رازا لوڀ ۽ لالج کان پاڪ هوندا آهن. اهي دل ڏانهن ڌيان نه ڏيندا آهن. کين الله کان سواءِ ڪانهن به شيءِ مان راحت نه ايندي آهي. معرفت جي دليل جو مقام دل آهي ۽ اهڙي طرح لوڀ ۽ الاج جي منزل به دل آهي.

آهي. الله ڏانهن ڏيان ڏيڻ واري ۽ دل ڏانهن لاڙو رس ري <u>و</u>

حضرت ابوبكر واسطي فرمايو آهي: من عرف الله انقطع بل خرس و القمع و قال النبي من العمي ثناء عليك. حضرت ابوبكر واسطي فرمايو آهي: من عرف الله انقطع بل خرس و القمع و قال النبي من "لا الحصي ثناء عليك. "جنهن الله كي جاتو، اهو هر شيء كان كنجي ويو، بلك گفتگو ۽ اذرنگي ۾ مبتلا ٿي ويو. نبي سڳوري تي جن فرمايو آهي. ته تنهن جون وصفون شمار كري نٿيون سگهجن". جنهن كي معرفت حاصل ٿيندي آهي. اهو عبارتن جي معاملي ۾

گفتگو ۽ سڀني وصفن کان فاني ٿيندو آهي. پيغمبر ﷺ جو غيبت جي حالت ۾ عرب جا سڀ کان وڌيڪ فصيح سردار هئا. سندن فرمان آهي: "عرب و عجم ۾ ڪوب منهنجي فصاحت (زبان جي صفائي) سان برابري ڪري نٿو سگهي". جڏهن پاڻ ڪامياب ٿيا تڏهن اقرار ڪيائون: منهنجي زبان تنهنجي ثنا جو پورو حق ادا ڪري نٿي سگهي. مان ڇا چوان؟ منهنجي زبان معذور آهي. مان حال کان بي حال آهيان. تون پاڻ منهنجي گفتار آهين. جيڪڏهن پنهنجي طرف ڳالهايان ٿو تہ تنهنجي ويجهڙائي جي حقيقت تي حرف ٿو اچي. مان زبان ڪيئن کوليان؟ حڪر ٿيو: اي محمد ﷺ! تون ثنا ڪندڙ آهين. مان دنيا جي ذري پرزي کي تنهنجو نائب بڻايان تہ سڀ منهنجي ثنا ڪن ۽ اها ثنا تنهنجي طرف شمار ڪئي وڃي. الله بهتر ڄاڻي.

(بئی حجاب جو کلل - توحید)

الله تعاليٰ فرمايو آهي: و المه ڪُر الله واحد. "اوهان جو خدا هڪڙو خدا آهي". وري فرمايو اٿس: لا تتخذو الاهين اتثين انما هُو الله واحد. " ب معبود نَ بڻايو ان (هڪڙي) کانسواءِ ڪوبه معبود عبادت جي لائق ڪونهي". پيغمبر هُ جن فرمايو آهي: بينار جل فيمن ڪان قبلڪم لم يعمل خير قط الا التوحيد فقال لا هله اذا مُت فاحر قوني تم استحقوني ثمر ذروني نصفي في البر ونصي في البحر في يوم رايح ففعلو افقال الله عزوجل الريح احفظي ما اخذت هو بين يديه فقال له ماحملڪ علي قط الا التوحيد فقال لا هله اذا مُت فاحر قوني ثم استحقوني ثمر ذروني نصفي في البر ونصي في البحر في يوم رايح ففعلو افقال الله عزوجل الريح احفظي ما اخذت هو بين يديه فقال له ماحملڪ عليٰ ما صنعت فقال اتحياء منڪ فغفرله. "توهان کان اڳ ۾ هڪڙو گذريو آهي. هن جو ڪو به يديه فقال له ماحملڪ عليٰ ما صنعت فقال اتحياء منڪ فغفرله. "توهان کان اڳ ۾ هڪڙو گذريو آهي. هن جو ڪو به من يديه فقال له ماحملڪ عليٰ ما صنعت فقال اتحياء منڪ فغفرله. "توهان کان اڳ ۾ هڪڙو گذريو آهي. هن جو ڪو به من يديه فقال له ماحملڪ عليٰ ما صنعت فقال اتحياء منڪ فغفرله. "توهان کان اڳ ۾ هڪڙو گذريو آهي. هن جو ڪو به منه نيڪيءَ وارو نه هو. مگر هو توحيد تي قائم هو. هو جڏهن موت کي ويجهو ٿيو. تڏهن گهر وارن کي چيائين. ته منه بنجي مرڻ کان پوءِ مون کي ساڙي ڇڏجو. منهنجي خاڪ کي پينهين، تيز هوا لڳڻ وقت اڌ درياء ۾ رکن کي چيائين. تر منهنجي مرڻ کان پوءِ مون کي ساڙي ڇڏجو. منهنجي خاڪ کي پينهين، تيز هوا لڳڻ وقت اڌ درياء ۾ رکن. جڏهن قيامت منهنجي مرڻ کان پوءِ مون کي ساڙي ڇڏجو. منهنجي خاڪ کي پينهين، تيز هوا لڳڻ وقت اڌ درياء ۾ رکن. جڏهن قيامت منهنجي مرڻ کان پوءِ مون کي ساڙي ڇڏجو. منهنجي خاڪ کي پينهين، تيز هوا لڳڻ وقت اڌ درياء ۾ رکن. جڏهن قيامت مري کان پوءِ مون کي ساڙي ڇڏجو. منهنجي خاڪ کي پينهين، تيز هو اري ڏينهن تائين حفاظت ۾ رکن. جڏهن قيامت مريو ڏنهين هن تائين حفاظت ۾ رکن. جڏهن قيامت مريو ڏينهن اه سرو بڻجي الله تعاليٰ جي آڏو پيش ٿيندو تڏهن هن کان پيچيو ويندو: "تو ائين ڇو ڪيو؟" هو جواب ۾ دري ڏينهن اهو سڄو بڻجي اله تعاليٰ جي آڏو پيش ٿيندو تڏهن هن کان پيچيو ويندو: "من شن شان شرمي ۽ مائهيءَ ماڻهيءَ ماڻهيءَ ماڻهيءَ ماڻهيءَ ماڻهيءَ ماڻهيءَ ماڻهي ۽ ماڻهيءَ ماڻهي ۽ ماڻهيءَ ماڻهيءَ ماڻي ۽ مرمي ڪيو يو ويندو؟".

حقيقت ۾ توحيد ڪنهن شيءِ جي يگاني هجڻ جو نالو آهي. الله جي ذات هڪڙي آهي. هو پنهنجي ذات ۽ صفات ۾ تقسيم ٿيڻ کان مٿي آهي. بيمثال ۽ لاڻاني آهي. پنهنجن ڪمن ۾ لاشريڪ آهي. توحيد وارن کيس يگانو ڄاتو آهي. انهيءَ يگانگي جي علم کي توحيد سڏيندا آهن. ان جا ٽي جدا جدا درجا آهن.

حق واسطي حق جي توحيد: يعني الله تعالىٰ جي يكانكي جي باري ۾ الله تعالىٰ جو علر.

(2) مخلوق واسطي حق جي توحيد: يعني الله تعاليٰ جو حكم ته بانهو سندس توحيد جو اقرار كري ۽ سندس دل ۾ الله جي توحيد جو تصور هجي.

(3) حق جي واسطي مخلوق جي توحيد: يعني الله تعالىٰ جي وحدانيت جي باري پر مخلوق جو علر.

الله جو عارف وحدانيت جو اقرار ڪندو آهي ۽ سمجهندو آهي تہ الله هڪ آهي. هو ميلاپ ۽ جدائيءَ جي معاملن کان آزاد آهي. هن لاءِ ٻيائي جائز ناهي. هن (الله) جي يگانگي عدد جي لحاظ واري ناهي هو محدود ناهي، جو ڇهن ئي پاسن ۾ گهيريل هجي ۽ هر طرف لاءِ هڪ ٻيو طرف رکي. هو ڪنهن به مڪان ۾ رهندڙ ناهي. جڪيڏهن هن جو مڪان هجي ها، ته سندس مڪان لاءِ به ڪنهن خاص جڳه جي ضرورت هجي ها، ۽ فعل، فاعل، قديم ۽ محدث جو حڪر به باطل ٿي وڃي ها. هو "عرض" ناهي جنهن کي "جوهر" جي ضرورت هجي ها، ۽ فعل، فاعل، قديم ۽ محدث جو حڪر به باطل ٿي وڃي ها. هو "عرض" ناهي جنهن کي "جوهر" جي ضرورت هجي. هو جوهر ناهي، جو پنهنجي جنس جي ڪنهن شيء جو محتاج هي. هن ۾ طبعيت ناهي جنهن کي "جوهر" جي ضرورت هجي. هو جوهر ناهي، جو پنهنجي جنس جي ڪنهن شيء جو محتاج هي. هن ۾ طبعيت ناهي جنهن کي "جوهر" جي ضرورت هجي. هو جوهر ناهي، جو پنهنجي جنس جي ڪنهن شيء جو محتاج محمر ناهي. جنهن ۾ جزا گڏ ٿيل هجن. هو ڪنهن به شيء ۾ نٿو گڏجي، جو ان شيء جي مي کي جسر جي ضرورت هه. شيء جو مائت ناهي. جنهن ۾ جزا گڏ ٿيل هجن. هو ڪنهن به شيء ۾ نٿو گڏجي، جو ان شيء جو محمد جي خرو بنجي وڃي. ڪنهن به هي جو مائت ناهي جنهن ۾ جنو په محن. هو ڪنهن به شيء ۾ نٿو گڏجي، جو ان شيء جو مي کان پاڪ آهي. سيني آفتن ۽ عيبن جسر ناهي. جنهن ۾ جزا گڏ ٿيل هجن. هو ڪنهن به شيء ۾ نٿو گڏجي، جو ان شيء جو محمد جي خرورت هه. شيء جو مائت ناهي جو آيو بي آيو پنهن جي وي عليه کان مٿي آهي. هر عيب کان پاڪ آهي. سيني آفتن ۽ عيبن شيء جو مائت ناهي جو آيو منجو پنهي ۽ مي پنهن جي مثال سان ملي ٻيائيءَ کي ظاهري ڪري. هن کي ڪوب اولاد شيء جو مائت ناهي جن جو ڪرب مثال ڪرنهي، جو پنهنجي مثال سان ملي ٻيائيءَ کي ظاهري ڪري. هن کي ڪوب اولاد تي خونهي، جيڪو سندس پيڙهيءَ ۾ اچي. سندس ذات ۽ صفات ۾ ڪا تبديلي ناهي، جو سندس وجود ۾ ٿير گهير ٿئي. هو ڪرنهي، جيڪو سندس پيڙهيءَ ۾ اچي. سندس ذات ۽ صفات ۾ ڪا تبديلي ناهي، جو سندس وجود ۾ ٿير گهير ٿئي. هو

هن پاڻ بيان فرمايو آهي. اهو اهڙين صفتن کان آجو آهي. جيڪي بي دينن پنهنجي خواهش موجب هن سان منسوب ڪيون آهن. ۽ هن پاڻ بيان بہ ڪيون آهن. هو حي (جيئرو)، رحيم، مريد. قدير، سميع، بصير، متڪلم ۽ باقي آهي. سندس علر هن لاءِ حال جو مقام ناهي. سندس قدرت ۽ طاقت مٿس سختيءَ سان مڙهي نہ وئي آهي. هن جو سميع (ٻڌندڙ) ۽ بصير (ڏسندڙ) هجڻ ڪنهن بہ نواڻ جو محتاج ناهي. سندس ڪلام هن کان جدا ۽ ڪٽيل ناهي. هو پنهنجين قديـر صفتـن سان قائم آهي. معلومات هن جي علم کان ٻاهر ناهي. موجودات سندس ارادن جي آڏو ٻيوس آهن. هو جيڪو چاهيندو آهي. سو ڪندو آهي. هو اهوئي چاهيندو آهي جيڪو ڄاڻيندو آهي. مخلوق کي هن جي آڏو ڪوب اختيار ناهي. سندس حڪر اٽل آهن. سندس دوستن کي عاجزي کان سواءِ ڪو چارو ڪونهي. اهوئي چڱائي ۽ برائي (خير و شر) جا قدر قائر ڪندو آهي. اميد ۽ خوف هن وٽان آهن. نفعي ۽ نقصان جو خالق بہ پاڻ آهي. انهيءَ جو حڪر ئي جاري آهي. سندس ڪوبہ حڪر حڪمت کان خالي ناهي. قضا ۽ قدر جو مالڪ بہ پاڻ آهي. ڪنهن ڏانهن بہ سندس ميلاپ جي خوشبوءِ نہ آئي آهي. کوبہ هن تائين پهچي نٿو سگهي. سندس ديدار بهشت وارن لاءِ آهي. سندس چهري کي ڪنهن سان بہ تشبيهہ ڏيئي نٿي سگهجي. کيس آمهون سامهون ڏسڻ جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. دنيا ۾ ولين لاءِ سندس مشاهدو جائز آهي. مشاهدي جو انڪار ٺيڪ ناهي. جيڪي کيس اهڙيءَ طرح سمجهن ٿا. اهي ڪٽجڻ وارا ناهن ۽ جيڪي سندس برخلاف وڃن ٿا. اهي ديانت وارا ناهن. هن ڳاله ۾ گهڻيون ئي اصولي ۽ وصولي شيون آهن. مگر ڊيگه جي خوف کان مختصر لکان ٿو. مون هن فصل جي منڍ ۾ چيو هو. تہ توحيد ڪنهن شيءِ جي وحدانيت جي اقرار جو نالو آهي. اقرار علم کان سواءِ ٿي نٿو سگهي. اهل سنت والجماعت وحدانيت جي اقرار جو بنياد تحقيق تي رکيو ويو آهي. اسان جي سامهون ڪائنات جو ڪارخانو آهي. جنهن ۾ بيشمار نيون. عجيب ۽ لطيف شيون موجود آهن. اهي پنهنجو پاڻ وجود ۾ اچي نے ويون آهن. هر شيءِ ۾ حادث (بي بقا) هجڻ جون نشانيون موجود آهن. انهن جو ڪو نہ ڪو ٺاهيندڙ (فـاعل) هجڻ گهرجي. جنهـن کيـن عدم مان وجود ۾ آندو آهي. زمين، آسمان، سج، چنڊ، زمين (خشڪي). سمنڊ، جبل. رڻ پٽ. شڪليون. چرپر. هڪ جاءِ تي هجڻ (سڪون). ڳالهائڻ. موت. حياتي. مطلب تہ انهن سڀني شين لاءِ ڪو ڪاريگر ضروري آهي. ڪاريگر بہ ٻہ يا ٽي ٿي نٿا سگهن. فقط هڪڙو حي. عالم، قادر، لاشريڪ، شريڪن کان بي نياز ۽ ڪامل ٿي سگهي ٿو. فعل لاءِ فقط هڪ فاعل هئڻ گهرجي. جيڪڏهن هڪ کان وڌيڪ فاعل هوندا. تہ هڪ ٻئي جا محتاج هوندا. بيشڪ رب کان سواءِ ۽ پختي يقين سان فقط هڪڙو فاعل ٿي سگهي ٿو. هن ڳالهہ ۾ اسان سان ثانوين اختلاف ڪيو آهي. جيڪي نور ۽ ظلمت جو اثباب ڪندا آهن. مجوسين سان به اختلاف آهي. جيڪي يزدان ۽ اهرمن جي اثبات ۾ مبتلا آهن. طباعين سان به اختلاف آهي، جيڪي طبع ۽ طاقت جي اثبات جي قائل آهن. فلڪيات وارن کان بہ اختلاف آهي. جيڪي ستن تارن جي ثابتي لاءِ مست آهن. معتزلن سان به اختلاف آهي. جيڪي گهڻن خالقن ۽ ڪيترن ئي ڪاريگرن (صانع) کي مجيندا آهن. مون سڀني جي رد ۾ مختصر طور تي لکيو آهي ۽ ٿورا دليل ڪر آندا آس. هن ڪتاب ۾ انهن جي ساري بڪواس تي تبصري ڪرڻ جي گنجائش ناهي. علم حي<sup>ليب</sup> کي هن باري ۾ وڌيڪ واقفيت حاصل ڪرڻ لاءِ منهنجي هڪ ٻئي ڪتاب "الرعاية بحقوق الله من فاتلو وفن كهرجي. يا بين الجين جي كتابن جو مطالعو كرن كهرجي. هاشي مان اهي رمزون بيان مس. جيڪي توحيد جي باري ۾ مشائخن لکيون آهن. انشا الله العزيز.

(فصل)

حضرت جنيد جو مشهور قول آهي: التوحيد افراد القدم جن الحدث. "توحيد قديم کي حوادث کان جدا رکڻ جو نالو آهي". حوادث جي جاءِ کي قديم نہ سمجھڻ گھرجي. ۽ حوادث قديم جي جاءِ بڻجي نٿا سگھن. فقط الله جي ذات قديم آهي ۽ اسان محدث آهيون. اسان جي ڪابہ شيءِ هن سان پيوند ٿي نٿي سگھي. ۽ هن جي ڪنهن به صفت کي جذب ڪري نٿا سگھون. قديم جي محدث سان ڪابہ هم جنسيت ناهي. قديم حوادث جي وجود کان اڳ ۾ هو. جيئن کيس حوادث جي وجود کان اڳ ۾ حوادث سان ڪوبہ تعلق ڪونہ هو. اهڙيءَ طرح حوادث جي وجود ختم ٿيڻ کان پوءِ هو بي نياز رهندو.

هيءَ ڳاله انهن ماڻهن جي خلاف آهي، جيڪي روح کي قديم سمجهندا آهن ۽ جن جو ذڪر اڳ ۾ اچي چڪو آهي. قديم کي حدث ۾ شريڪ ڄاتو ويندو يا محدث کي قديم جو جزو سمجهيو ويندو تڏهن الله جي قـدَم ۽ دنيا جي حدوث متعلق ڪويہ دليل باقي نہ رهندو. اهو دَ هريَـن جو مذهب آهي. (خدا سندن خرابين کان حفاظت ۾َ رکي). سڀني محدثات جون حرڪتون توحيد جا دليل آهن. اهي الله تعاليٰ جي قدرت تي گواھ آهن ۽ سندس قـدَم جو ثبوت آهن. انسان غافل آهي، جر پنهنجي دل ۾ غير کي جڳه ڏيندو آهي، ۽ غير جي ذڪر سان تسڪين حاصلَ ڪرڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. ياد رکو! جڏهن انسان جي موت ۽ حياتيءَ جي ڳالهہ ۾ الله جي ذات جو ڪر شان تسڪين حاصلَ ڪرڻ جي ڪوشش ڪندو آهي. ياد رکو! ڪو شريڪ بڻجي نٿو سگهي.

حسين بن منصور جو قول آهي: اول قدم في التوحيد فنا ' التفريد. "توحيد <u>مرپهريون</u> قدم تفريد کي ختم ڪندو آهي. تفريد آفتن کان جدا هجڻ جو نالو آهي". ۽ توحيد وحدانيت جو اقرار آهي. فريد (يگانو) هجڻ يا فرديت (يگانگي) الله کان سواءِ ٻين لاءِ بـ ثابت ٿي سگهي ٿو. هن صفت کي ٻين سان بـ نسبت ڏيئي سگهجي ٿي. وحدانيت ۾ غير جو تصور سمائجي نـ سگهندو. ۽ خدا جي ذات کان سواءِ. هن صفت جو موصوف ڪوب ٿي نـ سگهجي ٿي. وحدانيت ۾ غير جو تصور کيان مشترڪ طور تي استعمال ٿي سگهندي. توحيد فقط شرڪ جي انڪار (نفي) جو نالو آهي. توحيد ۾ پهريون قدم خدا سان شرڪ ڪرڻ جي نفي ڪرڻ لاءِ هوندو آهي. الله جي رستي ۾ مختلف ڳالهين تان هٿ کڻڻ ضروري آهي. ڇو تہ جدا جدا ڳالهين جو تصور ڪري رستو وٺڻ ائين آهي جيئن ڏيو کڻي رستو ڳولجي. حضرت حصري فرمايو آهي. اصلونا في التوحيد خمسة اشيا رفع الحدث و اثبات القدم و هجر الاوطان. و مفارقة الاخوان. "توحيد ۾ اسان جو اصول پنجن شين تي آهي: (1) حدث جي نفي (2) قدم جي اثبات (3) وطن جي هجرت (4) ڀائرن کان جدائي (5) علم ۽ جهالت جو ويسارو.

(1) حدث جي نفي جو مطلب هي آهي. تـ توحيد جي ڄاڻ (عرفان) جي لحاظ کان سڀني محدث جو انڪار (نفي) ڪيو وڃي ۽ الله جي ذات لاءِ محدث کي ناممڪن سمجهڻ گهرجي.

(2) قدم جي اثبات مان مراد اها آهي. تہ اللہ جي ذات جي قديم هجڻ جو يقين رکجي. هن شيءِ جي سمجهاڻي حضرت جنيد جي قول ۾ اچي چڪي آهي.

(3) وطن جي هجرت. نفساني طور تي پاڻ ڏانهن ڌيان ڏياريندڙ ۽ دل کي تسڪين ڏيندڙ شين کي ڇڏي ڏيڻ ۽ اهڙين جڳهن کان منهن موڙڻ جو نالو آهي. جن ۾ فرحت ۽ راحت جي اميد هجي. الله وارن لاءِ دنيوي رسمن تان هٿ کڻڻ بـ وطن جي هجرت آهي.

(4) ڀائرن جي جدائي جي معنيٰ آهي. مخلوق کان منهن موڙڻ ۽ خدا ڏانهن موٽڻ آهي. توحيد واري جي دل غير کان محجوب (پردي ۾) هوندي آهي. جيتري قدر غير جو تصور گهڻو هوندو. اوتري قدر حجاب به وڌيڪ هوندو. راءِ جو اتفاق ان ڳالهه تي آهي. تہ جنهن صورت ۾ توحيد ڏهني ٿوتن کي الله ڏانهن لاڙي ڪرائڻ جو نالو آهي. تنهن صورت ۾ غير جي تصور کان تسڪين حاصل ڪرڻ. همٿ کي وڃائڻ وانگر ٿيندو.

(5) علم ۽ جهالت جو ويسارو اڻين آهي، تہ انساني علم شين جي اصلي حقيقت ۽ ڪيفيب جي مارى ۾ هوندو آهي يا وري طبعيت ۽ جنس جي باري ۾ . مگر اهو انساني علم جو ڪجھ توحيد متعلق ثابت ڪندو آهي، توحيد ان جي نفي ڪُنُو آهي، جنهن شيءَ کي جهالت ثابت ڪندي آهي، اها پنهنجو پاڻ علم جي ابتڙ هوندي آهي، ڇو تہ جهالت جو توحيد سان ڪوب واسطو ڪونهي، غير جي غلبي کي ختم ڪرڻ کان سواءِ حقيقي توحيد جو علم حاصل نہ ٿيندو آهي، ۽ انساني علم ۽ جهالت غير جو غلبو هوندو آهي، تہ علم حاصل ٿيندو آهي. پر جيڪڏهن غفلت جو غلبو تي ويندو، تہ هو جاهل رهندو.

هڪ بزرگ فرمايو آهي: "هڪ دفعي مان حضرت حصري وٽ هئس. مون تي ننڊ جو غلبو ٿيو. مون خواب ۾ ڏنو ته ٻ فرشتا آسمان کان حضرت حصري سان ڳالهائيندا رهيا هئا. پوءِ هڪڙي ٻئي کي چيو. ته جو ڪجه حصري چئي رهيو آهي. اهو توحيد جو علم آهي. عين توحيد ناهي." مان جاڳيس تہ مون کي فرمايائين: مان توحيد جي علم کان سواءِ ٻيو

ڪجھ بيان ڪري نٿو سگھان."

حضرت جنيد کان روايت آهي: التوحيد ان يڪون العبد شخصا بين يدي الله تعاليٰ تجري عليه تصاريف تدبيره في مجاري احڪام قدرته لجج بحار توحيد بالفنا عن نفسه و عن دعوت الخلق له و عن استجابة قربه بذهاب حسه و مرڪت لتيام الحق له فيما اراد منه و هو ان يرجع آخر العبد اليٰ اوله فيڪون ڪما ڪان قبل ان يڪون حقيقة. "توحيد جو مفهوم هيءُ آهي. تہ "انسان الله آڏو پنهنجي اختيار ۽ ارادي تان هٿ کڻي. ان تي توحيد جي بيڪنار بحر ۾ فقط خدا جي قدرت جا حڪر هجن ۽ سندس ئي تدبير ڪو ڪندڙ هجي. اهو خدا جي ويجهڙائي ۽ توحيد جي حقيقت سان سرشار هجي. پنهنجي نفس ۽ مخلوق جي آواز کان بي نياز رهي. فنا جي مقام حاصل ڪرڻ کانپوءِ سندس پنهنجو ارادو نه هجي ۽ هر اهڙي منزل تي پهچي وڃي، جتي سندس اول ۽ آخر گڏجي وڃن، يعني اهڙو بڻجي وڃي جهڙو دنيا ۾ اچڻ کان اڳ ۾ هر اهڙي منزل تي پهچي وڃي، جتي سندس اول ۽ آخر گڏجي وڃن، يعني اهڙو بڻجي وڃي جهڙو دنيا ۾ اچڻ کان اڳ ۾ هر. " مطلب اهو آهي. تہ توحيد وارا الله تعاليٰ جي اختيار ۾ ڪوب دخل نه ڏيندا آهن. هو پاڻ به نه ڏسان، ڇو ته الله جي ورجهڙائيءَ ۾ هو پنهنجو پاڻ کي وڃائي ويهندا آهن. ۽ سندن پنهنجي ڪاب چرپُرُ نه هو ندي آهي. جو ڪري اله چاهيندو آهي. اهو مٿن طاري ٿيندو آهي. اينري قدر جو هن ناچين خوبي دخل نه ڏيندا آهن. هو پاڻ به نه ڏسندا آهن. ڇو ته الله جي درجهڙائيءَ ۾ هو پنهنجو پاڻ کي وڃائي ويهندا آهن. ۽ سندن پنهنجي ڪاب چرپُرُ نه هوندي آهي. جو ڪره الله چاهيندو مريمي اي مو مٿن طاري ٿيندو آهي. اينري قدر جو هن ناچيز ذري جي حيثيت اها ٿي ويندي آهي. جو ڪره اله چاهيندو آهي. اهو مٿن طاري ٿيندو آهي. اينري قدر جو هن ناچيز ذري جي حيثيت اها ٿي ويندي آهي. جيڪا الست واري ڏينهن تي هي. يعني سوال ڪرڻ وارو به سچو ۽ جواب ڏيڻ وارو به سچو. ظاهر ۾ نشان انهيءَ ذري جو ئي هو. هن جو دينيا ۾ مي اور ٿانهن ۽ درهندو آهي. اينري قدر جو هن ناچيز ذري جي حيثيت اها ٿي ويندي آهي. جيڪا سندي آهي، جيڪا الست واري ڏينهن تي مي بي سوال ڪرڻ وارو به سچو ۽ جواب ڏيڻ وارو به سچو. ظاهر ۾ نشان انهيءَ ذري جو ئي هر دي اي ڏينهن تي آهي. هو. هن جو دينا ۾

هن قول ۾ بشري صفتن جي فنا ٿيڻ ۽ الله جي جلال جي ظاهر ٿيڻ واري غلبي کي مڃڻ ڏانهن اشارو آهي. انسان جون پنهنجيون وصفون فنا ٿي وينديون آهن. سندس حيثيت فقط هڪ هٿيار واري وڃي بيهندي آهي. هو هڪ اهڙو لطيف جوهر بڻجي ويندو آهي، جو جيڪڏهن سندس جگر کي نيزو لڳي. تڏهن به کيس خبر نه پوي. اهو نيزو به اهڙو هجي، جو جيڪڏهن مسيلم (ڪذاب) جي پئيءَ ۾ لڳي، ته ان کي ٻه ٽڪر ڪري ڀڏي. مطلب ته سندس سموريون صفتون فنا ٿي وڃن ٿيون. سندس جسم الله جي رازن جي جاءِ بڻجي وينيدو آهي. سندس گفتگوءَ جو واسطو به الله جي ذاته سان هوندو آهي. سندس ڪمن (افعال) جي نسبت به انهيءَ ڏانهن ۽ هر صفت جو قيام به انهيءَ سان هوندو آهي. شرعيت جو حڪر مٿس حجت پوري ڪرڻ لاءِ رهجي ويندو آهي. ٻيءَ حالت ۾ هو پاڻ ڪنهن شيءِ ڏانهن ڏسڻ جي قابل نه هوندو آهي.

اهو عالم. رسول الله ؟ جن جو هو. معراج جي رات ويجهڙائي، واري مقام تي پهتا. انهي، ويجهڙائي، لاءِ فاصلي جي ضرورت هئي. پر پاڻ فاصلي کانسواءِ پهتا. اهو مقام انساني عقل کان مٿي ۽ وهم گمان جي دائري کان ٻاهر هو. پاڻ مڪنات جي عالم کان گر تي ويا ۽ بشري صفتن جي فنا ۾ مخفي رهيا. صفتن جي فنا ۾ حيران هئا. سندن طبعي ترتيب ۽ مزاج جي اعتدال واري حالت (وجڙي حالت) پريشان ٿي وئي. نفس دل واري، دل جان واري. جان باطن واري ۽ باطن الله جي ويجهڙائي واري مرتبي تي پهچي ويا. پاڻ هر شيء جي موجودگيءَ ۾ هر شيء کان آزاد رهيا ۽ وجود جو جامو لاهڻ چاهيائون. مگر الله تعاليٰ جي نظر ۾ حجت جو پورو ڪرڻ هو. حڪر ٿين تر پنهنجي حال تي قائم رهن. اهو جڪر قوت جو سبب بڻيو. انهيءَ قوت کين سهارو ڏنو. پنهنجي فنا سان بقا بالله جو مرتبو ماڻيائون. واپس اچڻ تي فرمايائون: توت جو سبب بڻيو. انهيءَ قوت کين سهارو ڏنو. پنهنجي فنا سان بقا بالله جو مرتبو ماڻيائون. واپس اچڻ تي فرمايائون: انا است ڪاحدڪر اني ابيت عند ربي فيطعمني و يسقيني. "مان اوهان وانگر تر آهيان. مان الله جي حاضريءَ ۾ رات گڏاريندو آهيان. اهو مون کي کارائيندو ۽ پياريندو آهي. "عني، منهنجي زندگي ۽ بقا ان سان ٻڌل آهي. وري فرمايائون: لاهي مو آن په مندي آهي، وري فرمايائون: مان الست ڪاحدڪر اني ابيت عند ربي فيطعمني و يسقيني. "مان اوهان وانگر تر آهيان. مان الله جي حاضريءَ ۽ رات گڏاريندو آهيان. اهو مون کي کارائيندو ۽ پياريندو آهي. " يعني. منهنجي زندگي ۽ بقا ان سان ٻڌل آهي. وري فرمايائون: لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملڪ مقرب ولا نبي مرسل. "مون کي الله سان اهڙو وقت به گذارڻو پوندو آهي. جو ان وقت موصوفة بالعلم غير مدرڪة بالاحاطة ولا مرئية بالابصار في دارالدنيا و هي موجودة بحقائق الايمان من غير حد ولا موصوفة بالعلم غير مدرڪة بالاحاطة ولا مرئيندَ بالابصار في ماركيندي و هي موجودة بحقائق الايمان من غير حد ولا واهلو ولاحول و تراه العيون في العمل و باطرائي في ملڪه و قدرته قد حجت الخلق من معرفة عنه ذاته و دلهم موصوفة بالعلم غير مدرڪة بالاحاطة ولا مرئية پالابصار في دارالدنيا و هي موجودة بحقائق الايمان من غير حد ولا موصوف آهي. مگر مدرڪة بالاحاطة ولا مرئية آي مانه مان تي نه سگهندو آهي. نظر کيس ڏسي خلي مو مي اعلو و جو آولو آهي مي خلو آهي و علمي مورندي قدرته تو مي مورون آهي معرفي عنه ذاته و دلهم موصوفة بالعلي بعرف و والعقول لاندرڪ

سگهندي آهي. هو ايمان جي حقيقت ۾ حد. حلول (گڏجڻ جي حالت) ۽ دريافت ۾ موجود آهي. الله تعاليٰ انسان کي پنهنجي ذات جي حقيقت سمجهڻ کان قاصر رکيو آهي. ۽ پنهنجي قدرت جي دليلن کي مخلوق جي رهبري جو وسيلو بڻايو آهي. عارفن جون دليون کيس ڄاڻنديون آهن. ۽ عقل کي ڪوب پتو نر پوندو آهي. ايمان وارا قيامت جي ڏينهن الله تعاليٰ جي ماهيت کي سمجهڻ کانسواءِ سندس ديدار ڪندا. اهو جملو توحيد جي سڀئي حڪمن جو نچوڙ آهي.

حضرت جنيد فرمايو آهي: اشرف الكلمة في التوحيد قول ابي بكر رضي الله عنه سبحان من لم يجعل لخلقة سبيلاً الي معرفة الا بالعجز عن معرفة. "توحيد جي باري ۾ سڀ كان پختو ۽ جكمت وارو قول حضرت ابوبكر رضي الله عنه جو آهي. تد اها پاك ذات آهي جنهن پنهنجي معرفت لاءِ بانهن واسطي عجز جي ظاهر كرڻ كانسواء كوب رستو نه ڇڏيو آهي." عام ماڻهو حضرت ابوبكر رض جي انهيءَ قول متعلق غلطي كندا آهن. هو سمجهندا آهن. تہ معرفت كان عاجز تين. معرفت نه هجڻ جهڙو آهي. اهو ناممكن آهي، ڇو تد عاجز هجڻ. موجود رهڻ سان واسطو ركندو آهي. معدوم سان هن جو واسطو تي نه سگهندو آهي. اهو ناممكن آهي، ڇو تد عاجز هجڻ. موجود رهڻ سان واسطو ركندو آهي. معدوم سان آهي. ڇو تد سندس قوت كي عجز جو نالو ڏيئي نٿو سگهجي. اهڙيءَ طرح انڌو نظر كان عاجز تيندو آهي. ڇو تد سندس قوت كي عجز جو نالو ڏيئي نٿو سگهجي. اهڙيءَ طرح انڌو نظر كان عاجز نه قيدو آهي، مگر انڌائپ جي حالت ۾ انڌائپ كان عاجز تيندو آهي. لُولو لنگڙو (معذور) بيهڻ كان عاجز نه ٿيندو آهي، مگر موت جي حالت ۾ موت كان عاجز آهي. انهيءَ حالت ۾ معرفت حاصل كرڻ هڪ گهرج (احتياح) جي شكل اختيار ڪندي آهي. حضرت ابوبكر رض جو اهي قول لڳي ڀڳ اهڙو آهي جهڙو ابوسهل صعلوكي ۽ ابوعلي دقاق بيان ڪيو آهي يعني آهي. حضرت ابوبكر رض جو اهو قول لڳي ڀڳ اهڙو آهي جهڙو ابوسهل صعلوكي ۽ ابوعلي دقاق بيان ڪيو آهي يعني آڳه ۾ ڪسبي (محنت سان حاصل خول لڳي ڀڳ اهڙو آهي جهڙو ابوسهل صعلوكي ۽ ابوعلي دقاق بيان ڪيو آهي يعني آڳه ۾ ڪسبي (محنت سان حاصل حول لڳي ڀڙي اهوندي آهي ۽ آخر ۾ ضروري ٿي ويندي آهي اهو علم ضروري هوندو آهي يعني آڳه ۾ ڪسبي (محنت سان حاصل حول لڳ يا ڇڏي آهي ۽ آخر ۾ ضروري ٿي ويندي آهي اهو علم ضروري هوندو آهي يعني آڳه ۾ ڪسبي (محنت سان حاصل

حضرت شبلي فرمايو آهي: التوحيد حجاب الموحد عن جمال الاحدية. "توحيد خدا جي جمال ۽ موحد جي وچ ۾ پردو هوندو آهي. توحيد کي ٻانهي جو فعل سڏيو. تہ ٻانهي جي فعل جي مشاهدي جو سبب (علت) تي نہ سگهندو ۽ عين مشاهدي جي حالت ۾ جيڪا شيء مشاهدي جو سبب نہ هوندي، اها حجاب آهي. ٻانهو پنهنجي سمورين وصفن سان بہ غيرالله هوندو آهي. ڇو تہ جيڪڏهن ٻانهي جي ڪنهن صفت کي الله جو حصو (جزو) سمجهيو ويندو تہ پوءِ ٻانهي کي بہ الله سمجهڻو پوندو. ان صورت ۾ موحد، توحيد ۽ احد ٽيئي هڪٻئي جو سبب (علت) بڻجي ويندا. اهو عيسائين جي عقيدي وانگر "ٽن ۾ ٽيون" رهجي ويندو. طالب لاءِ جيڪا صفت توحيد جي رستي ۾ فنا جي روڪ ڪندڙ هوندي. اها صفت حجاب هوندي ۽ طالب موحد نہ هوندو. جڏهن اهو ثابت آهي تہ الله جي ذات کانسواءِ هر شيءِ باطل آهي ۽ طالب الله جي ذات کانسواءِ بيو ڪره آهي. تنهنڪري سندس سموريون صفتون الله جي جمال جي ديدار ۾ باطل آهن. لالله اول الله جي ذات کانسواءِ بيو ڪره آهي.

مشهور آهي. تہ خضرت ابراهير خواص. حسين بن منصور جي زيارت لاءِ ڪوفي ويو. حسين پڇيس: "اي ابراهيرا تو پنهنجو وقت ڪيئن گذاريو؟" هن جواب ڏنو: "مون پنهنجو پاڻ کي توڪل تي ڇڏي ڏنو" حسين چيو: يا ابراهيم ضيعت عمرڪ في عمران باطنڪ فاين الفناء في التوحيد. "اي ابراهيم ! تو پنهنجي عمر باطن کي آباد ڪرڻ ۾ برباد ڪري ڇڏي. الله جي توحيد جي رستي تي تنهنجي فنا ڪيڏانهن ويئي؟" بعني. توکي توحيد ۾ فنا ٿيڻ گهربو هو.

توحيد متعلق گهڻائي قول آهن. هڪ جماعت کيس بقا جو نالو ڏيندي آهي. ڇو ت بقا کانسواءِ صفت موجود نہ هوندي آهي. ٻي جماعت سمجهندي آهي. تہ فنا کانسواءِ توحيد جي ڪاب صفت ٿي نہ سگهندي آهي. انهن قولن کي "جمع ۽ تفرقي" جي لحاظ کان ڏسڻ گهرجي. (ٻانهي جي بقا جمع ۽ ٻانهي جي فنا تفرقو آهي.) مان چوان ٿو تہ توحيد جا اسرار اللہ جي عطا آهن. جن جو بيان ڪري ٿو سگهجي. ڪوبه ماڻهو انهن کي عبارت ۾ ظاهر ڪري نٿو سگهي. ڇو تہ عبارت ۾ آيل هڪٻئي جا غير هوندا آهن. غير کي ثابت ڪرڻ شريڪ کي ثابت ڪرڻ وانگر آهي. اهو هڪ کيل بڻجي ويندو. موحد. الله جو ٻانهو هوندو آهي. کيل تماشي ڏسڻ وارو نه هوندو آهي. توجيد جا حڪر ۽ معرفت وارن جا قول آهي.

172

(نَنْين حجاب جو كُلْنْ- ايمان)

الله تعاليٰ قرماير آهي: يا ايها الذين امنوا بالله ورسوله. "اي ايمان وارو؛ الله ۽ ان جي رسول تي ايمان آڻيو." ڪنهن جي جاء تي فرمان آهي: يا ايها الذين آمنوا - اي ايمان وارو؛ پيعمبر ٢ جن فرمايو آهي: الايمان ان تومن بالله ملائڪته و ڪتبه. "ايمان اهو آهي. الله تعاليٰ جي فرشتن ۽ ڪتابن تي آندو وڃي." سنت جي لحاظ کان ايمان دل جي تصديق جو نالو آهي. شرعيت ۾ ايمان متعلق مخلتف ماڻهن جا مختلف خيال آهن. معتزلن جي عقيدي موجب سڀ عملي عبادتون ايمان جو جزو آهن. سندن خيال موجب ڪبيره گناه ڪندڙ ايمان مان نڪري ويندو آهي. خارجين جو به اهوئي عقيدو آهي. اهو هر گناه ڪندڙ ماڻهوء کي ڪافر سمجهندا آهن. هڪ ٻي جماعت ايمان کي فقط قول تائين محدود سمجهندي آهي. هڪ جماعت وري فقط معرفت کي ايمان ڄاڻندي آهي. اهل السنت و الجماعت جي متڪلمين (فلاسافرن) جي هڪ جماعت قلب جي پوري پوري تصديق کي ايمان ڄاڻندي آهي. انهن موجب ايمان کي فقط قول تائين محدود سمجهندي آهي. هي جماعت وري فقط معرفت کي ايمان ڄاڻندي آهي. اهل السنت و الجماعت جي متڪلمين (فلاسافرن) جي هڪ جماعت قلب عمل جو حزو آهي. حديق کي ايمان چوندي آهي. انهن موجب ايمان قلب جي وسيع ڪيئيت آهي ۽ اهائي ڪيئيت اقرار ۽ جي پوري پوري تصديق کي ايمان چوندي آهي. انهن موجب ايمان قلب جي وسيع ڪيئيت آهي ۽ اهائي ڪيئيت اقرار ۽ عمل جو ڪر ڏيندي آهي. صوفي مشائخن جون به جماعتون آهن. هڪڙيء جو چوڻ آهي، متون جي وڏن مشائخن جي عمل جو جو بيان ڪرڻو آهي. صوفي مشائخن جون به جماعتون آهن. هڪڙيءَ جو چوڻ آهي، ته ايمان لاء قول، تصديق ۽ عمل جو حيريت آهي. فقيل بن عياض مشر حافي. خيراالنساج، سمنون المحب، ابوحمزو بغدادي. محمد حريري ۽ ٻيا عمل جي ضرورت آهي. فضيل بن عياض بشر حافي. خيراالنساج، سمنون المحب، ابوحمزو بغدادي. محمد حريري ۽ ٻيا

بيءَ جماعت جي خيال موجب، ايمان، قول ۽ تصديق جو نالو آهي. ابراهيم بن اڌم، ذوالنون مصري، بايزيد بسطامي، ابوسليمان دارائي، حارث محاسبي، جنيد بغدادي. سهل بن عبدالله تستري. شفيق بلخي، حاتم اصم، محمد بن فضل بلخي، سڀ انهيءَ عقيدي جا ماڻهو آهن. انهن کان سواءِ امام مالڪ، امام شافعي ۽ امام احمد بن حنبل پهرئين جماعت جا هم خيال آهن. امام ابوحنيني جا خليفا مثلاً: امام ابويوسف، محمد بن حسن ۽ دائود کائي بي جماعت سان شامل آهن. حقيقت ۾ سندن اختلاف فقط لفظي آهي، معنيٰ جي لحاظ کان ڪو اختلاف ڪونهي. هاڻي مان مختصر طور تي ايمان جي معنيٰ جو بيان ڪندس، جيئن حقيقت ظاهر ٿي وڃي ۽ ڪجھ بر ايمان جي اصليت جي باري ۾ ابتڙ نہ ڄاتو وڃي. انشا <sup>1</sup> الله تعاليٰ. توفيق الله جي هٿ ۾ آهي.

(فصل)

معلوم هئڻ گهرجي، تہ سڄي اهل سنت و الجماعت، تصوف ۽ معرفت وارا ان ڳالھ تي متفق آهن، تہ ايمان جو اصل بہ آهي ۽ فرع بہ آهي. ايمان جو اصل قلب جي تصديق فرع، الله جي حڪمن جي پيروي آهي. عام طور تي فرع کي استعاري طور اصل نالو ڏنو ويندو آهي، جيئن سڄ جي نور کي سڄ ئي سڏيو ويندو آهي. اهڙيءَ طرح عبادت کي ايمان سڏيو ويندو آهي. ڇو تہ ان کان سواءِ عذاب کان بچي نہ سگھبو.

خدا جا حڪر پورا ڪيا نہ ويندا، تہ فقط قلب جي تصديق ڪافي نہ ٿيندي. جيڪو عبادت وڌيڪ ڪندو. اهو عذاب کان وڌيڪ محفوظ رهندو. عبادت تصديق سان گڏ عذاب کان حفاظت ۾ رکڻ جو سبب (علت) آهي. تنهنڪري هڪڙي جماعت عبادت کي ئي ايمان چئي ڏنو. ٻي جماعت جو چوڻ آهي. تہ عذاب کان حفاظت ۾ رهڻ جو سبب عبادت نہ پر معرفت آهي. ڇو تہ جيڪڏهن عبادت موجود هجي ۽ معرفت موجود نہ هجي. تہ عبادت ڪنهن بہ طرح سان ڪارگر نہ ٿي سگهندي. ان جي ابتڙ جيڪڏهن عبادت موجود هجي ۽ ععرفت موجود نه هجي. تہ عبادت ڪنهن به طرح سان ڪارگر نہ ٿي ونندو. الله تعاليٰ پنهنجي فضل سان هن جون ڪمزوريون درگذر ڪري ڇڏيون. يا پيغمبر ﷺ جن جي شفاعت ڪر ڪندي. يا وري گناھ موجب سزا ڏيئي. جهنم کان چوٽڪارو ڏنو ويندو ۽ هو بهشت ۾ پهچي ويندو. معرفت وارا خطاڪار هوندا تڏهن بہ معرفت جي ڪري هميشه جهنر ي نہ رهندا. عمل وارا فقط عمل ڪري الله جي معرفت کان سواءِ بهشت ۾ داخل

آهي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: لن ينجوا احد كم بعمل مقيل ولا انت يا رسول الله قال ولا انا الا ان يتغمدني الله برحمته. " اوهان مان كوبه فقط عمل جي كري نجات حاصل نه كندو". صحابين سڳورن عرض كيو: يا رسول الله ﷺ ڇا توهان به؟ ارشاد فرمايائون: "هائو. مان به، مگر الله تعاليٰ مون كي پنهنجي رحمت جي ڀاكر ۾ وٺندو."

ظاهر ٿيو. ته ايمان اصل ۾ الله جي معرفت، اقرار ۽ عملن جي قبول ٿيڻ جو نالو آهي. ان ڳالهه تي هر هڪ جماعت جو اتفاق آهي تہ معرفت الله جي صفتن جي ڪري حاصل ٿيندي آهي. الله جون صفتون خاص طور تي ٽن صورتن ۾ ظاهر ٿينديون آهن. اول اهي صفتون جيڪي سندس جمال سان واسطو رکنديون آهن. ٻيون اهي. جيڪي سندس جلال سان. ۽ ٽيون اهي. جيڪي سندس ڪامل سان واسطو رکنديون آهن. ڪمال تائين وڃڻ جو ڪوبہ رستو ڪونهي. ان هوندي بہ ايتري قدر آهي. جو ان جي ڪمال جو اعتراف ڪيو وڃي (مجيو وڃي) ۽ گهٽتائين جو انڪار ڪيو وڃي. باقي رهيا جلال ۽ جمال. جنهن جي آڏو الله جو جمال هوندو. اهو هميشه ديد جو طالب رهندو. جنهن جي آڏو جلال هوندو. اهو پنهنجين صفتن کان هميشه نفرت كندو. ۽ سندس دل هميشه خوف ۽ هيبت ۾ مبتلا رهندي. ۽ محبت جي شوق جو اثر ارهندو. بشري صفتن ۾ نفرت شامل رهندي آهي. ان ڪري بشري حجاب کولڻ لاءِ محبت تي آهي ۽ محبت جي تقاضا فرمانبرداري آهي. ڇو جو جڏهن دوستي دل ۾ ايندي آهي. تڏهن اک کي ديدار نصيب ٿيندو آهي. جڏهن جان عبرت جو مقام بلڪ دل مشاهدي جو مقام بڻبي آهي. تڏهن جسم لاءِ لازمي آهي. تہ حڪر عدولي نہ ڪري جيڪڏهن ڪو هن ڳالهہ جي ابتڙ چوي تہ ۽ حڪمن جي تعميل نہ ڪندو هجي, تہ اهو معرفت کان قطعي طور تي واقف ناهي. هن زماني ۾ اهو فتنو صوفين ۾ ظاهر ظهور نظر ايندو آهي. ملحد (بي دين) ماڻهن انهيءَ قسم جي صوفين جي ظاهري بزرگي ۽ منزلت کي ڏٺو آهي. ۽ پاڻ کي انهن جي رستي تي أندو آهي ۽ چوندا آهن. تہ عبادت (طاعت) جي تڪليف صرف ان وقت تائين آهي. جيستائين معرفت حاصل ٿئي. ۽ معرفت حاصل ٿيڻ کان پوءِ دل کي شوق جو مقام حاصل ٿيندو ۽ طاعت جي ڪابہ ضرورت نہ ٿيندي. اهو قطعي طور تي غلط آهي. معرفت حاصل ٿيڻ سان دل ۾ شوق جاڳندو ۽ حڪمن جي تعميل لاءِ وڌيڪ عزت پيدا ٿيندي. اهو ٺيڪ آهي. ته فرمانبردار (طاعت گذار) اهڙي مقام تي پهچي ويندو. جو طاعت ان لاءِ تڪليف جو سبب نه بڻيي. مگر طاعت جي توفيق زياده ٿيندي. ايتري قدر جو حڪمن جي تعميل جيڪا تڪليف محسوس ٿيندي آهي. اها تڪليف نہ رهندي. اها شيءِ هڪ وڏي شوق کان سواءِ حاصل نہ ٿيندي آهي. ڪي ماڻهو ايمان کي فقط اللہ جي عطا سمجهندا آهن. ڪي وري ٻانهي ڏانهن منسوب ڪندا آهن. ماورا ُ النهر جي علائقي ۾ اهو اختلاف تمام گهڻو ظاهر ٿيو آهي. ياد رکو. تہ ايمان کي الله جي طرف کان سمجهڻ مڪمل طور تي جبر جي اقرار ڪرڻ جهڙو آهي. چو تہ ائين ڪرڻ سان هو محض مجبور بڻجي ويندو. اهڙيءَ طرح جيڪڏهن ايمان فقط ٻانهي جي طرف کان جاتو ويندو تہ قدر جو اثبات قبول ڪرڻو يوندو. اسان جاڻون ٿا. تہ انسان اللہ تعاليٰ جي رہنمائي کان سواءِ عرفان حاصل ڪري نہ سگھندو. اصل پر توحيد جو رستو جبر کان ٻاھر ۽ قدر کان مٿانهون آهي. ايمان ٻانهي جو فعل آهي. جيڪو الله جي هدايت هيٺ ظاهر ٿيندو آهي. ڇو تہ تہ جنهن کي الله منزل کان گمراھ ڪري ڇڏيندو.ان کي ڪوبہ راھ ڏيکاري نہ سگھندو. ۽ جنھن کي ھو سڌو رستو ڏيکاريندو. ان کي ڪوبہ گمراھہ كري نه سگهندو. الله جو فرمان آهي: فَمَن يُردالله أن يَهديهُ يَشرَح صَدرهُ لـلاسلام وَمَن يُرد أن يُضله صَدره ضَيقاً حَرجاً. " الله تعالىٰ جنهن كي هدايت ڏيڻ جو ارادو ڪندو آهي. ان جو سينو اسلام لاءِ كولي ڇڏيندو آهي. ۽ جنهن کي گمراھ ڪرڻ چاهيندو آهي. ان جي سيني ۾ تنگي ۽ ڏنگائي اچي ويندي آهي." ايمان ۽ سلامتي جي رستي جي آرزو الله تعاليٰ جو انعام آهي. آرزو ڪرڻ ٻانهي جو ڪر آهي. دل ۾ هدايت جي آرزو جي نشاني الله جي توحيد تي عقيدو رکڻ آهي. اک جو حرام شين کان بچڻ، قدرت جا دليل ڏسي، عبرت حاصل ڪرڻ، ڪُن جو الاهي ڪلام بڌڻ، معدي جو حرام غذا كان خالي رهڻ. زبان جو سيچ ڳالهائڻ. جسم جو حرام شين كان پرهيز كرڻ. اهو سڀ كجه ان لاءِ آهي تہ عقيدو. عقيدي جي دعوا سان گڏ هجي. يعني جيڪا دعوا زبان ڪري. ان کي عمل سان پورو بہ ڪيو وڃي. اهي ماڻهو (جبر ۽ قدر جا قائل) ايمان ۽ معرفت ۾ گهٽتائي ۽ واڌاري جا قائل آهن. حالاتڪ اهي شيون يڪراءِ مڃيل آهن. تہ الله جي معرفت

گهٽ يا وڌ ٿيڻ کان آزاد آهي. ڇو تہ جيڪڏهن معرفت زياده ٿي سگهي ها يا کيس نقصان جو انديشو هجي ها. تہ معروف به زيادتي ۽ نقصان يرهجي ها. معروف ان ڳاله کان آزاد آهي. ان ڪري معرفت به آزاد آهي. ناقص معرفت ته معرفت ئي نه هوندي آهي. البت عمل ۽ فرع (شاخ) ۾ گهٽ وڌ ٿيڻ ممڪن آهي. انهيء تي به اتفاق آهي. تہ طاعت ۾ گهٽ وڌ ٿيڻ روا آهي. حشوي مڪتب جا ماڻهو. جيڪي انهن ٻنهي جماعتن سان واسطي رکڻ جي دعوا ٿا ڪن. اهو مسئلو گوارا نٿا ڪن. ڇو ته حشوين جي هڪ جماعت طاعت کي مڪمل ايمان سمجهندي آهي. ۽ بي جماعت ايمان کي فقط اڪيلي قول جي حيثيت ڏيندي آهي. اهي ٻئي ڳالهيون انصاف جي ابتڙ آهن.

ايمان اصل ۾ ٻانهي جي سڀني صفتن جي. الله جي طلب ۾ صرف ٿيڻ جو نالو آهي. الله جي سڀني طالبن کي اهو مڃڻ گهرجي تہ جڏهن معرفت جو سلطان غلبو ڪندو آهي. تڏهن ناشناسي (نہ مڃاڻڻ واري حالت) ختم ٿي ويندي آهي. ايمان واري جاءِ تي ناشناسي جو ڪوبہ ڪر ناهي. بزرگن جو چوڻ آهي: اذا طلع الصباح بطل المصباح. " جڏهن صبوح ٿيو. تڏهن ڏيو (چراغ) بيڪار ٿي ويو." يعني اهو ڏينهن جو دليل ظاهر ٿيو. اتي گفتگو جي جاءِ نہ هئي. ڇو تہ روشن ڏينهن لاءِ دليل ڏيڻ بي معنيٰ ڳالهہ آهي.

الله تعاليٰ فرمايو آهي: انَ المَـلُـوَ اذَ حَـلُـوا قَـرِيه أَفسَـدُوها. "جِڏهن بادشاه. ڪنهن وستيءَ ۾ داخل ٿيندا آهن. تڏهن ان کي تباه ڪري ڇڏيندا آهن. " مطلب اهو آهي. تہ جڏهن عارف جي دل معرفت جي نور سان چمڪندي آهي. تڏهن ناشناسي. وهم. شڪ ۽ گمان سڀ ختم ٿي ويندا آهن ۽ معرفت جي انتها حواسن ۽ خواهش کي پنهنجي وس ۾ آڻي ڇڏيندي آهي. ان حالت ۾ هو نہ ٿيڻ جهڙا ڪر ڪندو آهي ۽ نہ چوڻ جهڙيون ڳالهيون چئي ڏيندو آهي. اهو سڀ ڪجه معرفت جي حد ۾ ٿيندو آهي. هڪ دفعي حضرت ابراهير خواص کان ايمان جي حقيقت متعلق پڇيائون. هن فرمايو: "مان ڪجه بہ چئي نٿو سگهان. منهنجي گفتگو (تقرير) رڳي عبارت آرائي ٿيندي. جواب صرف عمل سان ڏئي سگهبو. اوهان جو ارادو هجي تہ مون سان ڪـنا رهو. جيئن اوهان کي پنهنجي سوال جو جواب ملي سگهي". سائل ائين ئي ڪيو. جڏهن بهندگ ۾ پهتا، تہ اهو ٿيو جو هر رات بہ مانيون ۽ پاڻيءَ جا بہ پيالا (غيب کان) نازل ٿيندا رهيا. هڪ هن کڻي ٿي ورتو ۽ پنهنگ ۾ پهتا، تہ اهو ٿيو جو هر رات به مانيون ۽ پاڻيءَ جا بہ پيالا (غيب کان) نازل ٿيندا رهيا. هڪ هن کڻي ٿي ڪيو. جڏهن ٻيو سائل کي ٿي مليو. هڪ ڏينهن هڪ ڪراڙو گهوڙي سوار ظاهر ٿيو. ابراهير خواص کي ڏسي هن کي کندا رهي. پنهي پاڻ ۾ ڪجه ڳالهيون ڪيون، اهو مسافر پنهنجي گهوڙي تي سوار ٿيو. ايراهير خواص کي ڏسي هو گهوڙي تان لٿو. پنهي ماڻهو ڪير هو؟ جواب مليس تہ اهو سندس سوال جو جواب هو. عرض ڪيائين، تہ ڪيئن؟ هن فرمايو: "امي گي ٿي ورتو ۽ روڻ ۾ ڪرم يون ان ڪي اوه مسافر پنهنجي گهوڙي تي سوار ٿيو. ابراهير خواص کي ڏمي هو گهوڙي تان لٿو. پنهي ماڻهو ڪير هو؟ جواب مليس تہ اهو سندس سوال جو جواب هو. عرض ڪيائين، تہ ڪيئن؟ هن فرمايو: "اهو خضرعليه ماڻهو ڪير هو؟ جواب مليس ته اهو سندس سوال جو جواب هو. عرض ڪيائين، ته ڪيئن؟ هن فرمايو: "اهو خضرعليه ماڻهو ڪير هو؟ مون کي پنهنجو هر نشين ڪرڻ ٿي چاهيائين، مگر مون انڪار ڪيو. ڇو تو ماڻ گئ آهو خضرعلي هي تي سائل گئ ماڻهو ڪير هو. حون کي پنهنجو هر نشين ڪرڻ ٿي چوهيائين. ۽ منهنجي توڪل برباد ٿي وڃي "ايمان جي خيفت آها آهي. تو رهڻ ۾ متان الله تعاليٰ کي ڇڏي. هن تي ڀروسو رکان، ۽ منهنجي توڪل برباد ٿي وڃي "ايمان جي خيفت آها آهي. تو ڪل پرڻ پر مي تي تر هو جي تي ڪائي گي خوف ٿيو. ٿي تي مرخل جي تي تائي کي مو خي تي تائي گي تي مو خي تي تاڻي کر خوف تيو تي ساڻي کڏ

حضرت محمد بن خفيف فرمايو آهي: الايمان تصديق القلب بما علم به الغيوب. "ايمان ان شيء تي يروسي رکڻ جو نالو آهي. جيڪو غيب مان دل تي ظاهري ٿئي." ڇو ته صحيح ايمان. غيب تي ايمان آڻڻ آهي. الله تعاليٰ کي ظاهري اک سان ڏسي نٿو سگهجي. ۽ الله جي مرضيءَ کان سواءِ اسان جو ايمان به قائم رهي نٿو سگهي. عارفن جي معرفت ۽ عالمن جو علم فقط ان جي ڄاڻ سان حاصل ٿيندو آهي. هن ئي دلين کي عرفان ۽ علم عطا ڪيو آهي. علم ۽ معرفت انساني ڪسب (محنت) داخل ناهن. جو ماڻهو الله جي معرفت سان دل ۾ يقين پيدا ڪندو آهي. اهو سچو مومن ۽ الله سان واصل هوندو آهي.

هن مضمون متعلق مان پنهنجي ڪنهن ڪتاب ۾ گهڻو ڪجھ لکي چڪو آهيان. اتي بس ٿو ڪريان. جيئن ڪتاب ڊگهو ٿي نہ وڃي. هاڻي معاملات (اعمال) ڏانهن ڌيان ٿو ڏيان ۽ انهن تان پردا ٿو لاهيانَ. انشاءُ اللہ تعاليٰ العزيز.

(چوٿين حجاب جو کلڻ - پاڪائي)

ايمان کان پوءِ سڀ کان پهرئين شيءِ جيڪا ٻانهي تي فرض آهي. اها نماز لاءِ پاڪائي (طهارت) آهي. جنهن جو

www.makiaban.org

مطلب. ته بندن کي نجاست (پليدي) ۽ جنابت (احتلام يا ڪنهن سبب کان منيءَ جو نڪرڻ) کان پاڪ ڪرڻ آهي. بدن جا ٽي ڀيرا عضوا ڌوئڻ۽ مٿي کي مسح ڪرڻ (پاڻيءَ سان ڀُهڻ) آهي ۽ اهي بـ شرعيت جي حڪمن موجب. جيڪڏهن پاڻي نـ هجي. يا مرض جي سختي هجي تہ تيمر (مٽيءَ سان وضو) ڪرڻ گهرجي. ان باري ۾ سڀني کي سمورا حڪر معلوم آهن. طهارت جون ٻـ صورتون آهن: هڪڙي بـدن جي طهارت ۽ ٻي دل جي طهارت. بـدن جي طهارت کان سواءِ نماز ٺيڪ نہ ٿيندي. اهڙيءَ طرح دل جي طهارت کان سواءِ معرفت ٺيڪ نہ ٿيندي. بدن جي طهارت لاءِ پاڻيءَ جي ضرورت هوندي آهي. خراب ۽ استعمال ڪيل پاڻي ڪر نہ ايندو آهي. اهڙيءَ طرح دل جي مهارت لاءِ الله جي خالص توحيد جي ضرورت هوندي آهي. پريشاني وارو عقيدو بيڪار آهي. صوفي سڳورا هميشه بدن جي طهارت کان سواءِ باطني طهارت بر آڏو رکندا آهن. پيغمبر ﷺ جن هڪ صحابيءَ کي فرمايو: زَمَر علي الوضو \* يُحبِڪ حافظاڪ. "هميشـه وضوءَ سان رهو. تـ بِئي محافظ فرشتا اوهان كي دوست ركن". الله تعالىٰ فرمايو آهي: ان الله يحب التوابين ويحب المتطهرين. "الله تعالىٰ توبهم كندڙن ۽ پاڪ رهڻ وارن کي دوست رکندو آهي". جيڪو ظاهري طهارت کي قائر رکندو آهي. ملائڪ ان جي دوستي جو دم ڀريندا آهن. جيڪو باطني طهارت يعني الله جي توحيد تي قائر رهندو آهي. ان کي الله تعاليٰ دوست رکندو آهي. پيغمبر ﷺ جن دعا گهرندا هئا؛ اللهر طهر قلبي من النفاق. "اي منهنجا موليٰ! منهنجي دل کي نفاق کان پاڪ ڪر." پاڻ ڪرير ﷺ جن جي قلب ۾ نفاق ڪنهن بہ صورت ۾ اچي نٿي سگهيو. پنهنجي ڪرامٽن کي محسوس ڪرڻ، خدا جي غير کي ثابت ڪرڻ جهڙو آهي. ۽ غير کي ثابت ڪرڻ توحيد جي مقام ۾ نفاق وجهڻ جي برابر آهي. مشائخ سڳورن جي ڪرامت جي ڳالهہ مريدن لاء هر لحاظ كان بصيرت وذائيندر آهي. تذهن اها ڳاله كمال جي لحاظ كان الله تعاليٰ ۽ ٻانهي جي وچ ۾ هك وڏو پردو آهي. ڇو ته خدا کان سواءِ ٻئي ڏانهن ڌيان ڏيڻ آفت وانگر آهي. انهي بنياد تي حضرت با يزيد فرمايو آهي: نفاق العاشقين افضل من اخلاص المريد. "عاشقن جو نفاق مريدن جي اخلاص كان افضل آهي." يعني جيكو مريد جو مقام هوندو آهي. اهو ڪامل لاءِ حجاب هوند<mark>و آ</mark>هي. ڇو تہ مريد ڪرامت حاصل ڪرڻ لاءِ آتو هوندو آهي. ۽ ڪامل ڪرامت عطا ڪرڻ وارو يعني خدا جي ذات جو طالب هوندو آهي. مطلب تہ ڪرامتن جو ثبوت حق وارن لاءِ نفاق جي برابر هوندو آهي. اهو ئي حال اهڙي هر شيءِ جو آهي جنهن جو ڏسڻ غيرالله ڏانهن ڏسڻ جهڙو هجي. الله تعاليٰ جي دوستن جي جيڪا آفت ايندي آهي. اها گنهگارن جي نجات لاءِ هوندي آهي ۽ گنهگارن تي جيڪا آفت ايندي آهي. اها گمراهـن جي ڇوٽڪاري لاءِ هوندي آهي. جيڪڏهن ڪافرن کي پتو پئي. تہ سندن ڪفر خدا تعاليٰ کي نٿو وڻي. (جيئن گنهگار ڄاڻندا آهن. تہ هو ڪفر جي چنبي کان نڪتل آهن. جيڪڏهن کين پتو پئي تہ انهن جا ڪر نقصان جا ڪر آهن. جيئن الله جي دوستن کي خبر آهي) جيڪر هوگناهن کان آزاد ٿي وڃن ۽ سمورين آفتن ۽ خراب ڳالهين کان پاڪ ٿي وڃن. ظاهري طهارت ۽ باطني طهارت ٻنهي کي گڏ رهڻ گهرجي. يعني جڏهن هٿ ڌوئجن تڏهن دل کي به دنيا جي محبت کان پاڪ رکڻ گهرجي. جڏهن منهن تي پاڻي وجهجي تڏهن منهن کي غير جي ذڪر کان خالي رکڻ گهرجي. جڏهن نڪ ۾ پاڻي وجهجي. تڏهن نفساني خواهش کي پاڻ تي حرام ڪرڻ گهرجي. منهن ڌوئڻ وقت سڀني خرابين کان هميشه لاءِ هٽڻ گهرجي ۽ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ گهرجي. هٿن ڌوئڻ وقت سڀني دنيوي ڳالهين کان هٿ کڻڻ گهرجي. پيرن ڌوئڻ مهل. جيستائين خدا جي حڪر موجب پير نه ڌوئي. تيستائين کيس اتڻ نہ گھرجي جيئن ٻٽي پاڪائي نصيب ٿئي. ڇو تہ شرعيت جا سمورا ظاهري حڪر باطني حکمن سان واسطو رکندڙ آهن. ايمان زبان جو اقرار آهي مگر دل جي تصديق سان ٻُڌُل آهي. شرعيت ۾ عبادت جا حکر جسم سان گڏ دل جي نيت سان بہ واسطو رکن ٿا. دل جي پاڪائي، دنيا جي خرابين تي غور ۽ فڪر ڪرڻ سان ۽ دنيا کي هڪ غدار وانگر سمجهڻ ۽ فنا جي مقام کي سمجهڻ سان حاصل ٿيندي آهي. دل کي دنيا کان خالي رکڻ گهرجي. اهو مقام وڏي مجاهدي سان ملندو آهي. سڀ کان وڌيڪ اهم مجاهدو اهو آهي. جيڪو ظاهري آداب کي نظر ۾رکي ۽ ان طريقي تي قائم رهي.

حضرت ابراهيم خواص کان روايت آهي تہ هن کي ٻڌايو تہ کيس دائمي زندگي گهرجي. "جيڪڏهن سڀ ماڻهو دنيا

جي نعمتن تي مست ٿي خدا کي وساري ڇڏين تہ مان هن مصيبت جي گھر يعني دنيا ۾ شرعيت جا آداب پورا ڪندو رهان ۽ الله تعاليٰ کي ياد ڪريان."

177

چون ٿا. تہ حضرت ابو طاهر حرمي چاليهن سالن تائين مڪي شريف جي حرم ۾ مجاور ٿي رهيو. مگر حرم ۾ طهارت نہ ڪيائين. هر دفعي حرم کان ٻاهر ويندو هو ۽ چوندو هو تہ: "جنهن زمين کي خدا پاڻ ڏانهن نسبت ڏني آهي. ان زمين تي مان پنهنجو استعمال ڪيل پاڻي هاري نٿو سگهان."

حضرت ابراهير خواص لاءِ مشهور آهي تہ هو "ري" جامع مسجد ۾ پيچن جي بيماريءَ ۾ مبتلا هو. هڪ ڏينهن رات ۾ کيس سٺ دفعا غسل ڪرڻو پيو ۽ آخرڪار وفات به وهنجندي ڪري ويو. حضرت ابو علي رودباري ڪجهہ مدت تائين طهارت جي معاملي ۾ شڪ ڪندو رهيو. چون ٿا، تہ هڪ ڏينهن صبوح جو ساجهر دريا<sup>ء</sup> ۾ لٿو ۽ سج اُڀرڻ تائين پاڻيءَ ۾ رهيو دل کي تڪليف ٿيس ۽ فرياد ڪيائين: "اي منهنجا موليٰ! مون کي تندرستي عطا ڪر." غيب کان آواز آيس تہ عافيت علر ۾ آهي.

حضرت سفيان ثوري لاءِ مشهور آهي. تـ بيماريءَ ۾ وفـات واري ڏينهـن سـٺ دفعـا نمـاز لاءِ طهـارت ڪيــائين. ۽ چيائين: "مان چاهيان ٿو تـ مون کي موت (خدا جو حڪر ) اچي تـ مان طهارت سان هجان."

هڪ دفعي حضرت شبلي وضو ڪري. مسجد ۾ داخل ٿي رهيو هو، تہ غيب کان آواز آيو: "تون ظاهر کي پاڪ ڪيو. باطن جي صفائي ڪيڏانهن ويئي؟" هو اُتان موٽيو. سڀ مال متاع خدا جي راھ ۾ خرچ ڪري ڇڏيائين ۽ هڪ سال تائين اهڙن ڪپڙن ۾ رهيو. جيڪي نماز لاءِ ڪافي هئا. پوءِ حضرت جنيد رح وٽ آيو ته هن چيس: "اي ابابڪر تو ڪهڙي نه سٺي ظهارت ڪئي. (دعا آهي) تہ خدا توکي هميشه پاڪ رکي". ان کان پوءِ هو ڪڏهن به طهارت کان سواءِ نه رهيو. پنهنجي مرڻ وقت وضو ڀڄي پيس. هڪ مريد کي اشارو ڪيائين. هن وضو ڪرايس، مگر ڏاڙهيءَ ۾ خلال ڪرڻ (آڱريون وجهڻ) وسري ويس. هو ڳالهائڻ کان مجبور رهيو. مريد جو هٿ وٺي اشارو ڪيائين ۽ مريد سندس ڏاڙهيءَ جو خلال ڪيو. پوءِ اشارن ۾ چيائين: "مون طهارت جي آداب ۾ هن وقت کان سواءِ ڪنهـن به شيءِ کي نه وساريو آهي. اهو انهيءَ لاءِ ته منهنجي باطن ۾ غرور اچي نه وڃي. "

حضرت بايزيد فرمايو آهي: "منهنجي دل ۾ جڏهن بہ ڪو دنيوي خيال ايندو آهي. تڏهن وضو ڪري وٺندو آهيان. آخرت جو خيال ايندو آهي تہ غسل ڪندو آهيان. ڇو تہ دنيا فاني آهي. تنهنڪري ان جو خيال بہ فاني آهي. آخرت غيبت ۽ آرام جي جاءِ آهي ۽ ان جو خيال "تڙ پوڻ" وانگر آهي. فاني (حدث) شيءَ لاءِ وضو جي ضرورت هوندي آهي. ۽" تڙ پوڻ" لاءِ غسل لازمي هوندو آهي.

هڪ دفعي حضرت شبلي وضو ڪري مسجد ۾ داخل ٿيو. دل ۾ هڪ آواز محسوس ڪيائين: "ڇا, تنهنجي طهارت اهڙي آهي، جو تون اسان جي درٻار ۾ حاضر ٿي سگهين؟" اهو ٻڌي هو موٽيو، ته وري آواز آيو: "ڇا, اسان جي درگاه کان موٽي ڪيڏانهن ويندين؟" هن هڪ نعرو هنيو، ته وري آواز آيو: "ڇا, اسان کي مهڻا ٿو ڏين؟" هو پنهنجي جاءِ تي بيهي رهيو، ته وري آواز آيو: "ڇا, اسان جي ناراض ٿيڻ جي بار سهي سگهندين؟" حضرت شبلي دعا گهري: "منهنجا مالڪ مان تو کان پناه ٿو گهُران."

طهارت جي باري ۾ وڏن مشائخن جا گهڻا ئي قول آهن. سڀني پنهنجي مريدن کي الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيارڻ وقت ظاهر ۽ باطن جي طهارت لاءِ قائم رهڻ جو حڪر ڏنو آهي. جيڪڏهن ڪو ظاهري ڪر جو ارادو رکي. تہ ان لاءِ ضروري آهي تہ ظاهري طهارت ڪري. جيڪڏهن باطن ۾ الله جي ويجهڙائيءَ جو ارادو ڪري. تہ ان لاءِ لازمي آهي تہ باطن جي طهارت ڪري. ظاهري طهارت پاڻيءَ سان ٿيندي آهي ۽ باطني طهارت توبھ ۽ خدا ڏانهن ڌيان ڏيڻ سان ٿيندي آهي.

هاڻي مان توبھ ۽ ان متعلق ڪمن جو پردو لاهيان ٿو. جيئن ان جي حقيقت بہ ظاهر ٿي وڃي. انشاء الله العزيز.

باب يندرهون

### توبھ ۽ توبھ متعلق ڪم

الله جي سالخن جو پهريون قدم توبه آهي. جيئن عمل جي دعوا ڪندڙن جو پهريون درجو طهارت آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: يا ايها الذين آمنوا توبوا اليٰ الله نوبة نصوحا. "اي ايمان وارؤ! الله تعاليٰ جي آڏو سچي توبه ڪريو يعني نصوح واري توبه جهڙي" بئي هنڌ فرمائي تو: توبوا اليٰ الله جميعا ايها المومنون لعلڪر تفلحون. "اي ايمان وارؤ! سڀئي الله جي آڏو توبه ڪريو ثد آوهان کي ڪاميايي حاصل ٿئي." پيغمبر تله جن فرمايو آهي: ما من شيء احب اليٰ الله من شاب تاب. "الله تعاليٰ وٽ جوان توبه ڪرڻ وارو سڀ کان پيارو آهي" بئي هنڌ فرمايو آهي: التائب من الذنب ڪمن لا ذنب ڪمن لا ذُنب له. "توبه ڪرڻ وارو ان ماڻهوء وانگر آهي جنهن ڪو به گناه نه ڪري وارن : التائب من الذنب ڪمن لا ذنب تمن لا ذُنب له. "توبه ڪرڻ وارو ان ماڻهوء وانگر آهي جنهن ڪو به گناه نه ڪري وهجي". بئي هنڌ فرمايو اٿن: اذا احب پڙهيائون: ان الله يحب الله التوابين ويحب المتطهرين. "الله تعاليٰ توبه ڪرڻ وارن کي دوست رکيو آهي. اله تعاليٰ توبه ڪرڻ وارن مي تعاليٰ توبه ڪرڻ وي به قري و اين اله. پڙهيائون: ان الله يحب الله التوابين ويحب المتطهرين. "الله تعاليٰ توبه ڪرڻ وارن ۽ پاڪ رهڻ وارن کي دوست رکيدو آهي اصحابن عرض ڪيو: توبه جي ڪهڙي نشاني آهي؟ فرمايائون: "پشيماني". پياڻ اهو جو فرمايو اٿن ته گناه الله جي ورستون ي ن الله يحب الله التوابين ويحب المتطهرين. "الله تعاليٰ توبه ڪرڻ وارن ۽ پاڪ رهڻ وارن کي دوست رکندو آهي. بر خلل نر پرندو آهي. اهرو نقصان جنهن جي پڇڙي ڇو نشاني آهي، ته پانهو گناه سان ڪافر نه بڻيو آهي. ۽ سندس ايمان ۾ ڪو به خلن کي نوست کي نقصان نه په جائيندو آهي. ان جو مطلب اهو آهي، ته پانهو گناه سان ڪافر نه بڻيو آهي. ۽ سندس ايمان ۾ خل

توبه جي لغت واري معنيٰ "ڏيان ڏيڻ" آهي. جڏهن عرب چوندا آهن: "تاب" يعني هن ڏيان ڏنو. "نهي" جي خلاف يعني اهڙين شين کان پري ٿيو. جن جي ڪرڻ کان الله تعاليٰ منع ڪئي آهي. فقط الله تعاليٰ جي خوف کان اهڙين خراب شين کان پري رهڻ توبه جي حقيقت آهي. پيغمبر ک جن فرمايو آهي: الندم توب "(خراب ڳالهين کان) پشيمان ٿيڻ توبه آهي". انهيءَ قول ۾ توبه جا سمورا شرط موجود آهن. هڪڙو شرط الله تعاليٰ جي حڪمن جي مخالفت کان پشيمان ٿيڻ تيڻ آهي. ۽ ٻيون شرط حڪمن جي مخالفت کي يڪدم ڇڏي ڏيڻ آهي. ٽيون شرط گذاهن ڏانهن ٻيهر نہ موٽڻ جو ارادو آهي. اهي ٽيئي شرط پشيمانيءَ ۾ شامل آهن. ڪزوري (لعزش) تي پشيماني ٿيندي تر باقي ٻ شرط خود بخود پورا ٿي ويندا. ڪمزوريءَ تي پشيمانيءَ ۾ شامل آهن. ڪمزوري (لعزش) تي پشيماني ٿيندي تر باقي ٻ شرط خود بخود پورا ٿي ويندا. ڪمزوريءَ تي پشيمانيءَ ۾ شامل آهن. ڪروري (لعزش) تي پشيماني ٿيندي تر باقي ٻ شرط خود بخود پورا ٿي ويندا. ڪرزوريءَ تي پشيمانيءَ جو ٽي سبب آهن جهڙيءَ طرح توبه جا ٽي شرط آهن. يعني پهريون دل تي عذاب جو خوف طاري ٿي وڃي. ۽ دل برن ڪمن جي ڪري مغموم ٿي وڃي، ۽ اهڙيءَ طرح پشيماني جو احساس پيدا ٿئي. ٻيون هي تر نعمت جي خواهش هجي ۽ اهو احساس ٿئي. ترين ڪمن ۽ نافرماني سان نعمت حاصل نه ٿيندي. ۽ ان جو نتيجو پشيمان

پهرين صورت ۾ توبه ڪرڻ واري کي "تائب" ٻي صورت ۾ "منيب" ۽ ٽئين صورت ۾ "اواب" سڏبو. اهڙيءَ طرح توبه جا ٽي مقام آهن: يعني، تابت. انابت ۽ اوبت. توبه, عذاب جي خوف کان، تابت ثواب جي طلب سان انابت ۽ اوبت اللہ جي حڪر جي تعظير سان ٻڌل آهي. توبه عام ايمان وارن لاءِ آهي: ۽ ڪبيره گناهن کان هوندي آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: يا ايها الذين آمنوا توبوا اليٰ الله توبَ نصوحا "اي ايمان وارو! خدا آڏو سچي ۽ پڪي (نصوح واري) توبه ڪريو." انابت ولين ۽ الله جي ويجهڙن ٻانهن جي عادت آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: من خشي الرحمان بالغيب وجاء بقلب مُنيب. "جيڪو الله تعاليٰ کان اڻ ڏئي ڊڄندو ۽ جنهن جي سيني ۾ الله تعاليٰ فرمايو آهي: من خشي الرحمان بالغيب وجاء بقلب منيب. الله تعاليٰ کان اڻ ڏئي ڊڄندو ۽ جنهن جي سيني ۾ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ واري دل آهي." اوبت، نبين ۽ مرسلنَ جو مقام آهي. الله تعاليٰ کان اڻ ڏئي ڊڄندو ۽ جنهن جي سيني ۾ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ واري دل آهي." أوبت، نبين ۽ مرسلنَ جو مقام آهي. الله تعاليٰ کان اڻ ڏئي ڊڄندو ۽ جنهن جي سيني ۾ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ واري دل آهي." أوبت، نبين ۽ مرسلنَ جو مقام آهي. الله تعاليٰ کان اڻ ڏئي ڊڄندو ۽ جنهن جي سيني ۾ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ واري دل آهي." أوبت، نبين ۽ مرسلنَ جو مقام آهي. الله تعاليٰ کان اڻ ڏئي ڊڄندو ۽ جنهن جي سيني ۾ الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ واري بانهو تمام سٺو اهي. الله تعاليٰ جي فرمانبرداري ۾ ڪبيره گناهن کان پري ٿيڻ جو نالو آهي. انابت ننڍن (صغيره) گناهن کان پري ايڻ ۽ تو ۽ الله تعاليٰ جي محبت ۾ هن ڏانهن ڌيان ڏيڻ جو نالو آهي. آوبت پنهنجو پاڻ کان منهن موڙي الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان کان بچي الله تعاليٰ ڏانه منهن موڙي الله تعاليٰ ڏين ۽ جي خو نالو آهي. خدا جي حڪمن موجب خراب ڪمن کان پاسو ڪرڻ وارن. صغيرن گناهن ۽ غلط خيالن کان بچي الله تعاليٰ جي جي

معبت ۾ توبهه ڪرڻ وارن. ۽ خوديءَ کي ترڪ ڪري الله جي ذات ڏانهن ڌيان ڏيڻ وارن ۾ وڏو فرق آهي. اصلي توبه الله تعاليٰ جي تنبيهن ۾ آهي. اهو غفلت جي ننڊ مان جاڳڻ آهي. اها پنهنجن عيبن تي نظر رکڻ سان حاصل ٿيندي آهي. اسان جڏهن پنهنجي بري حالت ۽ خراب ڪمن تي نظر ڪندو آهي ۽ انهـن کان ڇوٽڪارو حاصل چاهيندو آهي. تڏهن الله تعاليٰ جا سبب آسان ڪري ڇڏيندو آهي. گناهن جي بدبختيءَ کان بچائي فرمانبرداري جي مٺاڻ سان ملائيندو آهي.

اهل سنت و الجاعت ۽ معرفت جي سڀني مشائخن جي عقيدي موجب جيڪڏهن ڪو ماڻهو هڪڙي گناه کان توبه ڪري، ۽ ٻين گناهن ۾ مبتلا رهي. تد الله تعاليٰ کيس هڪ گناه کان بچخ جو ثواب عطا ڪندو. ۽ ٿي سگهي ٿو. تد ان جي برڪت سان هو ٻين گناهن کان به ڇوٽڪارو حاصل ڪري وٺي. مثلاً: هڪڙو ماڻهو شراب پيئندڙ هجي ۽ زنا به ڪندڙ هجي، هو زنا کان توبه ڪري ۽ شراب پيئڻ نه ڇڏي، تد سندس توبه ٺيڪ رهندي. پوء کڻي هو ٻيا گناه ڪري رهيو آهي. معتزلن جي قحمشي جماعت جو عقيدو آهي: جيستائين هڪڙي ئي وقت سڀني وڏن (ڪبيره) گناهن کان توبه نه ڪئي ويندي. تيستائين توبه بيڪار آهي. ڪن گناهن کان توبه ڪرڻ ۽ گناهن ۾ مبتلا رهڻ توبه جي بيعزتي (توهين) آهي. ويندي تيستائين توبه بيڪار آهي. ڪن گناهن کان توبه ڪرڻ ۽ گناهن ۾ مبتلا رهڻ توبه جي بيعزتي (توهين) آهي. ويندي بيستائين توبه پيڪار آهي. ڪن گناهن کان توبه ڪرڻ ۽ گناهن ۾ مبتلا رهڻ توبه جي بيعزتي (توهين) آهي. ويندي جي محال آهي. ڇو ته انسان کان سڀني گناهن جي پڀا ٿيندي. جڏهن هن گناه نه ڪندو، تڏهن انهيءَ گناه جي باري ويندي ۽ ڪري ۽ ڪجه ادا نٿو ڪري. تو اهي گناهن جي پڀا ٿيندي. مڏهن هن گناه نه ڪندو، تڏهن انهيءَ گناه جي باري ۾ هن کان ڪاب پڇا نه ٿيندي. ۽ اها ڳاله سندس توبه جو سبب بڻي. اهڙيءَ طرح جيڪڏهن ڪر ماڻهو ڪجه فرض ادا تو ڪري ۽ ڪجه ادا نٿو ڪري. ته يقين سان کيس ادا ڪيل فرض جو ثواب ملندو. اهڙيءَ طرح فرض جي ادا نه ڪرڻ لاء تو ڪري ۽ ڪري بي ڪري آهن ڪان جي پي انڌ تي ته هجي يا ان جا اسباب موجود نه هو. په ۽ پانهو توبه ٿو ڪري ۽ ڪري بي کيس تائب (توبه ڪنڌي سندي آهڙي تو هجي يا ان جا اسباب موجود نه هيو، جي پانهو توبه

توبه جي وصف ۽ صحت جي باري ۾ مشائخن ۾ اختلاق آهي. حضرت سهل بن عبدالله ۽ ان سان گڏ هڪ جماعت جو خيال آهي: التوبة ان لائسي ذنبڪ. "توبھ اها آهي، تہ جيڪو توکان گناھ ٿئي هو هميشه ياد رهي". يعني انسان هميشه ان کان پشيمان ٿيندو رهي. جيڪڏهن گهڻا نيڪ ڪر موجود هجن، تڏهن به انهن جي ڪري غرور پيدا نہ ٿئي. بُرن ڪمن تي پشيماني، نيڪ ڪمن کان وڌيڪ اهر هوندي آهي. جيڪو گناهن کي وساري، اهو نيڪ ڪمن تي ب ڪڏهن مغرور بڻجي نٿو سگهي.

حضرت جنيد ۽ هڪ جماعت جو خيال آهي: التوبة ان تنسي ذنبڪ. "توبھ اها آهي تہ (ٻانھو) پنھنجن گناهن کي رساري ڇڏي. " ڇو تہ توبھ ڪندڙ اللہ جو محب هوندو آهي. اللہ جي محب هجڻ جي ڪري هو مشاهدي جو صاحب بہ هوندو آهي. مشاهدي ۾ گناھ کي ياد ڪرڻ ظلم آهي. وفا جي حالت ۾ گناھ جو ذڪر ڪرڻ وفا کان حجاب وانگر آهي. اهو مشاهدي ۾ نہ هئڻ گھرجي.

هن اختلاف جو واسطو به مجاهدي ۽ مشاهدي جي اختلاف سان آهي. هن جو سمورو ذڪر سهيليه مڪتب جي بيان مان ملندو، جيڪي توبه ڪندڙ (تائب) کي پنهنجو پاڻ قائر سمجهندا آهن. ۽ سندس گناهن وسارڻ کي غفلت ڄاڻندا آهن. اهي توبه ڪندڙ کي الله تعاليٰ سان قائر سمجهندا آهن. ۽ سندس گناهن ڪرڻ جي يادگيري کي شرڪ ڄاڻندا آهن. مطلب تہ جيڪڏهن توبه ڪندڙ صفتن سان باقي آهي تہ سندس رازن جي ڳاله اڃا حَل نہ ٿي آهي. جيڪڏهن هو پنهنجي صفتن سان فاني آهي تہ پوءِ صفتن جو بيان ٺيڪ نہ ٿيندو. حضرت موسيٰ عليه السلام صفتن سان باقي هجڻ جي حالت ۾ جيو: تُبت اليڪف. "مان تو ڏانهن ڌيان ٿيڪ نہ ٿيندو. حضرت موسيٰ عليه السلام صفتن سان باقي هجڻ جي حالت ۾ چيو: تُبت اليڪف. "مان تو ڏانهن ڌيان ٿو ڏيان". (يعني توبه ٿو ڪريان). پيغمبر جن صفتن کان فاني هجڻ جي حالت هر چيو: لا اُحَصي ثناء عليڪ. "مان تنهنجي ثنا بيان ڪري نٿو سگهان". مقصد اهو آهي، تہ الله جي ويجهڙائيءَ ۾ وحشت هوندو آهي. توبه ڪندڙ کي پنهنجي خوديءَ کان به هٿ کڻ گهرجي. گناه جي ياد جو ذڪر ڪهڙو آهي؟ حقيقت ۾ گناه

بنجڻ گهرجي. اهڙيءَ طرح الله کان سواءِ ٻين جو (غير الله جو) ذڪر بہ الله تعاليٰ کان منهن موڙڻ ٿيندو. جهڙي طرح جُر جو ذڪر بہ جرم آهي. اهڙي طرح جُرم کي وسارڻ بہ جرم آهي. وسارڻ جي ياد رکڻ جو واسطو انسان سان آهي. حضره جنيد رح فرمايو آهي: "مون بيشمار ڪتاب پڙهيا آهن. مگر ڪنهن بہ شيءِ هن بيت کان وڌيڪ فائدو نہ ڏنو آهي":

حیاتک ذنب لا یقاس به ذنب

"جڏهن مون پنهنجي محبوب کي چيو تہ مون ڪهڙو گناھ ڪيو آهي؟ جواب ڏنائين: تنهنجي زندگي خود گناھ اھي ان جي هوندي ڪنهن ٻئي گناھ جي قياس ڪرڻ جي ڪهڙي ضرورت آهي؟"

جڏهن دوستيءَ جي مقام تي. دوستيءَ جي دم ڀرڻ واري جو وجود ئي گناه آهي. تہ پوءِ سندس صفتن جو ڪهڙ ذڪر ڪبو؟ حقيقت ۾ توبھ الله تعاليٰ جي رضا (تائيد) ۾ گناھ جسماني فعل آهي. جڏهن دل ۾ پشيماني ايندي آهي تڏهن جسم کي ان پشيماني ختم ڪرڻ جي طاقت نہ ٿيندي آهي. جڏهن ڪر جي شروعات ۽ ئي پشيماني توبھ کي روڪ نٿي سگهي. تڏهن ڪر جي آخر ۾ بہ توبھہ جي حفاظت ڪري نہ سگهندي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: فتاب عليه ان هوالتوب الرحير. "ان (آدم) جي توبھ قبول ڪئي. ڪنهن شڪ کان سواءِ. هو وڏو توبھہ قبول ڪرڻ وارو ۽ رحم وارد آهي ". الله جي ڪتاب ۾ اهڙا ڪيئي مثال آهن. ۽ ايترا مشهور آهن. جو هتي انهن جي بيان ڪرڻ جي ڪا ضرورت ناهي توبھ ٽن قسمن جي هوندي آهي: (1) گناھ کان نيڪي ڏانهن (2) نيڪي کان مٿانهين نيڪي ڏانهن (3) خودي کان الله تعاليٰ ڏانهن.

گناھ کان نيڪي ڏانھن توبھہ جو مثال ھي آھي: اللہ تعاليٰ فرمايو آھي: والڏين اڏا فعلوا فاحشةً او ظلموا انفسھر ذڪرواللہ فاستغفروا لـذنوبھر. "اھي ماڻھو، جن جي ھٿان ڪو خراب ڪر ٿيو آھي. اُنھن پنھنجي جان تي ظلمر ڪير آھي. وري جڏھن اللہ تَعاليٰ کي ياد ڪيائون ۽ گناھن جي معافي گھريائون."

نيڪي کان مٿانهين نيڪي ڏانهن توبھ جو مثال هي آهي: پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: انه ليغان عليٰ قلبي و اني ڪُنت لا ستعفر الله في ڪل يوم سبعين مرة. "مون لاءِ توبھ آسان ٿي ويندي آهي. ايتري قدر جو مان ڏهاڙي الله تعاليٰ کان ستر ڀيرا معافي گهرندو آهيان."

خطا ڪرڻ هڪ خراب ڪر آهي. خطا کان نيڪي ڏانهن موٽڻ هڪ ساراھ جوڳي ڳاله آهي. اها توبه عام آهي ۽ ان جا حڪر ظاهر آهن. زيادھ ۽ مٿانهين قسر جي نيڪي ڪرڻ گهرجي. ڇو تہ معمولي نيڪي تي بس ڪرڻ. رستي ۾ ويهي رهڻ وانگر آهي ۽ هڪ قسر جو حجاب آهي. نيڪي کان مٿانهين نيڪي ڏانهن رجوع ڪرڻ. همٿ وارن ۽ ولين وٽ تمام گهڻو ساراهيل آهي. اها خاص توبھ آهي. الله تعاليٰ جا خاص ٻانها گناهن کان ڪهڙي توبھ ڪندا؟ هو تہ گناھ ڪندا ئي ڪين آهن.

معلوم هئڻ گهرجي، تہ سڄي دنيا خدا تعاليٰ جي ڏسڻ لاءِ بيقرار آهي. حضرت موسيٰ ڏسڻ کان توبه ڪئي هئي، ڀو تہ هن پنهنجي اختيارن سان ديدار جي گهُر ڪئي هئي. محبت ۾ پنهنجو اختيار حيراني آهي ۽ حيرانيءَ کي ترڪ ڪرڻ ناحق کي اختيار ڪرڻ وانگر آهي. ان ڪري هُن الله جي ديدار کي ترڪ ڪيو. پاڻ کي ترڪ ڪري الله تعاليٰ ڏانهن ڌيان ڏيڻ محبت جو درجو آهي. مٿانهين مقام حاصل ڪرڻ لاءِ هيٺئين مقام کان توبهه ڪرڻ ۽ سڀني مقامن ۽ حالتن کان توبهه ڪرڻ لازمي آهي. حضور کي جن جا مقام هميشه ترقي ڪندا رهيا. مٿانهين مقام تي پهتا، تہ پهرين مقامن کان استغار ڏسڻ کان توبهه ڪندا رهيا. الله بهتر چاڻندڙ آهي.

معلوم هڻڻ گهرجي، تہ گناهن کان بچڻ جي پختي ارادي ڪرڻ کان پوءِ بہ ضروري ناهي، تہ توبھہ ڪندڙ پنهنجي توبھہ تي قائم رهي سگھي. جيڪڏهن توبھہ ڪرڻ کان پوءِ توبھہ ٽُٽي پـوي ۽ پختي ارادي هجڻ جي بـاوجود مـاڻھو گناھ

(فصل)

ڪري وجهي. تڏهن بہ ڪيل توبھہ جو ٿواب وڃائجي نہ ويندو تصوف جا ڪجھ سيکڙاٽ طالب، اهڙا بہ گذريا آهن جن کان تربھ بعد بہ خطا ٿي وئي آهي. ۽ گناهہ ۾ ڦاسي پيا آهن. مگر ڪنهن تنبيهہ جي ڪري وري اللہ ڏانهـن موٽيا آهن. مثائخن مان هڪڙي بزرگ چيو آهي: " مون ستر دفعا توبهہ ڪئي ۽ هر دفعي گناه جو شڪار بڻيس. نيٺ ايڪهترئين دنعي منهنجي توبهه کي قرار مليو." حضرت ابو عمر جنيد جو بيان آهي: مون منڍ ۾ حضرت عثمان حيري جي محفل ۾ نوبھ ڪئي. ڪجھ وقت توبھ تي قائر رهيس. نيٺ دل ۾ گناھ جي خواهش پيدا ٿي ۽ خطا ڪري ويٺس. ان کان پوءِ ضرت عثمان حيري جي مجلس ۾ وڃڻ کان ڪُترائيندو رهيس. هو جتي بہ پري کان نظر ايندو هو. تہ مان پشيمانيءَ جي ڪري ڀڄي ويندو هئس. هڪ ڏينهن اوچتو ملي ويو. ۽ مون کي فرمايائين: پُٽ! دشمنن جي صحبت اختيار ڪرڻ مان ڇا مت ايندئي. جيستائين پنهنجي دامن کي گناهن کان بلڪل پاڪ نہ ڪندين؟ دشمن تہ هميشـه عيـب ڳولينـدو آهي. ميڪڏهن تون عيب ۾ ڦاٿل هوندين. تہ دشمن خوش ٿيندو. جيڪڏهن عيبن کان آجو هوندين. تہ کيس تڪليف ٿيندي. مِيڪَڏهن توکي گُناھ ئي ڪرڻا آهن. تہ اسان وٽ اچ. تنهنجي مصيبت اسان کڻنداسون. دشمن جي خواهش پوري ڪرڻ لاءِ توکي خوار ٿيڻ جي ڪهڙي ضرورت آهي؟ حضرت جنيد رح چيو. تہ ان کان پوءِ گناهہ ڏانهـن ڪوبہ لاڙو نہ ٿيـو ۽ سندس توبھ قائم تى وئى.

مون ٻڌو آهي. تہ هڪ ماڻهو توبهہ ڪئي. وري گناهہ ڪيائين ۽ پشيمان ٿيو. هڪ ڏينهن سوچيائين "جيڪڏهن هاڻي الله تعاليٰ جي درگاه ۾ ويندس. تہ منھنجو ڪھڙو حال ٿيندو؟" غيب کان آواز ٻڌائين: "تون اسان جو فرمانبردار هئين. اسان توکي قبول ڪيو. تون نافرمانبردار ٿئين. تہ اسان توکي مهلت ڏني. جيڪڏهن هاڻي بہ اسان ڏانهن ايندين. تہ توكي قبول كنداسون."

هاڻي توبهہ متعلق وڏن مشائخن جا قول بيان ڪيا ويندا.

(فصل)

حضرت ذوالنون مصري فرمايو آهي: توبة العوام من الذنوب و توبية الخواص من الغفلة. "عام ماڻهو گناهن كان توبه ڪندا آهن ۽ خاص ماڻهو غفلت کان توبھ ڪندا آهن". مطلب هي آهي. تہ عام ماڻهن کان ظاهر جي باري ۾ پڇا ليندي ۽ خاص ماڻهن کان اعمال جي حقيقت متعلق پڇا ڳاڇا ٿيندي. ڇو ته غفلت عام ماڻهن لاءِ نعمت ۽ خاص ماڻهن لاءِ حجاب هوندي.

حضرت ابوحفص حداد فرمائي تو: ليس العبد في التوبة شيء لأن التوبة اليه لامنه. "توبهم ۾ ٻانهي جو پنهنجو اختيار نہ هوندو آهي. ڇو تہ توبھہ اللہ تعاليٰ جي طرف کان هوندي آهي. اها ٻانھي جي طرف کان نہ هوندي آهي. ان جو مطلب هي آهي. تہ انسان جي پنھنجي ڪوشش جو نتيجو ناهي. پر اللہ تعاليٰ جي عطا آهي. اهو حضرت جنيد جو طريقو اهى

حضرت ابوالحسن بوشنجي جو قول آهي: التوبة اذا ذكرت الذنب شمر لاتجد حلاوته عند ذكره فهمو التوبة "جيڪڏهن گناھ جي ياد ۾ لذت نہ رهي تہ اها توبھہ آهي. گناھ جي ياد تہ پشيماني کان ٿيندي آهي يا وري خواهش جي ڪري ٿيندي آهي. جيڪڏهن توبھہ پشيماني جي ڪري ٿيندي آهي. تہ ماڻھو تائب ٿيندو آهي. جيڪڏهن ارادت جي ڪري ياد ايندي آهي. تہ گناھ آهي. گناھ ڪرڻ ۾ اھا آفت ناھي جيڪا ان جي ارادت ۾ آھي. ڇو تہ گناھ ھڪ دفعو ٿي ويندو آهي. مگر ارادت هميشه لاءِ دل ۾ رهندي آهي. گهڙي کن لاءِ جسم جو گناھ ڪرڻ ايترو سنگين ناهي جيترو رات ڏينهن گناھ جي ارادت ۾، ڦاٿل رهجي.

حضرت ذوالنون مصري فرمايو آهي: التوبة توبيان توبة لاتابت و توبة الاستحياء. فتوبة الاتابت ان يتوب العبد خوفا من عقوبته وتوبية الاستحياء ان يتوب حياء من كرمه. "توبهه جا ٻ قسم آهن: هڪڙي انابت جي توبهہ يعني عذاب جي خوف کان توبهہ ڪرڻ. ۽ ٻي استحيا ُ جي توبھ يعني پشيمان ٿي توبھہ ڪرڻ. جنھن توبھ جو بنياد خوف تي ھجي. اھا

\_\_\_\_ الله جي جلال ظاهر ٿيڻ سان حاصل ٿيندي آهي. ۽ جيڪا توبھ شرمساري جي ڪري وجود ۾ ايندي آهي. ان جو مدار الله جي جمال جي مشاهدي تي آهي. هڪڙو الله جي جلال جي آڏو خوف جي باھ ۾ سڙندو آهي ۽ ٻيون الله جي جمال ۾ حياءَ جي نور سان روشن رهندو آهي. ڄڻ تہ هڪڙو مست (سڪر ۾ ) هوندو آهي ۽ ٻيـو مدهـوش. حيـاءَ وارا سڪر جـا صـاحب هوندا آهن ۽ خوف وارا صحو هوندا آهن. ڳالھ تمام ڊگھي آهي. پر مون مختصر طور تي بيان ڪئي آهي. توفيق الله جي هٿ ۾

ينجين حجاب جو كلن - نماز

الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ أَقَـِيموالصلواة. "نماز قائم كريو." پيغمر ﷺ جن فرمايو آهي: الصلواة وَما ملكت ايمانُڪُم . "نماز ۽ جو ڪجھ ملڪيت ۾ آهي. ان جو خيال ڪريو." لُغت جي لحاظ کان نماز ذڪر ۽ دعا آهي. فقيھن جي اصطلاح ۾ الله جي اها خاص عبادت آهي. جو ڏهاڙي خاص حڪمن سان ادا ڪئي وڃي ٿي. الله تعاليٰ جو حڪر آهي. تہ ڏهاڙي مقرر وقت تي پنج نمازون ادا ڪريو. نماز ادا ڪرڻ کان اڳ ۾ ڪجھ شرط آهن: (1) جسم جي طهارت، ظاهر ۾ نجاست ۽ باطن ۾ شهوت کان پاڪ هجڻ (2) لباس جي طهارت. ظاهر ۾ نجاست کان ۽ باطن ۾ حرام جي مال کان (3) مڪان جي طهارت. ظاهر ۾ گندگي کان باطن ۽ باطن ۾ فساد ۽ گناھ کان (4) قبلي ڏانهن منهن ڪرڻ. ظاهر ۾ ڪعبو قبلو عظمت وارو آهي. ۽ باطن ۾ عرش اعظم يعني الله جي مشاهدي جو راز (5) قيام. ظاهر ۾ طاقت آهر ۽ باطن ۾ الله جي ويجهڙائيءَ جو باغ، قيام ظاهر مقرر ٿيل وقت جي حدن ۾، ۽ قيام باطن ۾ هميشـه حقيقت جي مقـام تي (6) نيڪ توجھ سان نيت (7) الله جو خوف ۽ بشري صفتن جي فنا واري مقام تي تڪبير چوڻ. وصل جي مقام تي قيام ڪرڻ ۽ سهڻي نموني (ترتيل) سان قرآن پڙهڻ. آهہ ۽ زاري سان رڪوع ڪرڻ. نياز ۽ نوڙت سان سجدو ڏيڻ. دل جي اطمينان سان تشهد ادا ڪرڻ ۽ بشري صفتن جي فنا تي سلام ڦيرڻ.

حديثن ۾ آيو آهي ته: ڪانَ رسول الله ﷺ بصلي وَفَمِي جوف ازيز ڪازير المرجل. "جڏهن رسول الله ﷺ جن نماز پڙهندا هئا. تڏهن سندن دل ۾ اهڙو جوش ٿيندو هو. جيئن ان جي هيٺان ٻاھ ٻري رهي هجي." حضرت علي عليـه السلام جن جڏهن نماز پڙهندا هئا. تڏهن سندن وار ڪانڊار جي ويندا هئا. جسم تي لرزو طاري ٿي ويندو هو ۽ چوندا هئا تہ ان امانت جي ادا ڪرڻ جو وقت اچي ويو آهي. جنھن جي کڻڻ کان زمين ۽ آسمان بہ عاجز ھئا.

هڪ بزرگ فرمايو آهي: "هڪ دفعي حضرت حاتم اصر کان پڇير. تہ نماز ڪيئن پڙهندا آهيو؟ تڏهن فرمايائين تہ نماز وقت. هڪ ظاهري وضو ڪندو آهيان ۽ ٻيو باطني. ظاهري وضو پاڻيءَ سان ۽ باطني وضو ٿوبهہ سان ڪندو آهيان. پوءِ مسجد ۾ داخل ٿيندو آهيان. ڪعبو منهنجي سامهون هوندو آهي. مقام ابراهيم ٻنهي ڀرئُن (ابروئن) جي وچ ۾ هوندو آهي. بهشت سڄي ۽ دوزخ کبي پاسي تي ۽ پُـل صراط قدمن هيٺان هوندا آهن. موت جو فرشتو پنهنجي پٺيان سمجهندو آهيان. پوءِ وڏي ادب ۽ احترام سن تڪبير پڙهندو آهيان. ادب سان قيام. خوف جي حالت ۾ قرائت. عاجزي سان رڪوع. زاري سان سجدا, وقار سان جلوس ۽ شڪر سان سلام ادا ڪندو آهيان. توفيق الله جي طرف کان آهي ۽ اهوئي ٺيڪ ٺيڪ ڄاڻ رکڻ وارو آهي.

(فصل)

ياد رکو. تہ نماز هڪ اهڙي عبادت آهي. جيڪا منڍ کان پڇاڙيءَ تائين الله جي راھ ۾. طالبن جي رهنمائي ڪندي آهي. هو منجهس مشغول رهندا آهن. انهن جي مقامات ۾راز کلندا آهن. الله جي طالبن لاءِ طهارت (پاڪائي) توبھ جي جاءِ تي. ڪعبي ڏانهن منهن ڪرڻ. مرشد سان تعلق جي جاءِ تي. قيام نفس جي مجاهدي جي جاءِ تي قرا<sup>ء</sup>ت دائمي ذڪر جي جاءِ تي. رڪوع نوڙت جي جاءِ تي. سجدا نفس جي معرفت واري جاءِ تي. تشهد الله جي محبت جي جاءِ تي. سلام دنيا کان جدا ٿيڻ جي ڄاءِ تي. ۽ مقامات جي قيد کان ٻاهر نڪرڻ جي جاءِ تي هوندا آهن. ان ڪري ئي پيغمبر ﷺ جن جڏهن

دنيوي لاڳاپن کان ڌار ٿيندا هئا، ۽ ڪمال حيرت جي حالت ۾ ديدار جا طالب هوندا هئا. ۽ فقط خدا جي ذات سان لاڳاپو رهندو هُين. تڏهن فرمائيندا هئا: ارحنا يا بلال بالصلواة. "اي بلال اسان کي نماز جي راحت پهچاء". يعني نماز لاءِ بانگ ڏي. تہ نماز سان قلب کي راحت نصيب ٿئي.

هن ڳالهہ لاءِ مشائخن جا مختلف قول آهن ۽ سڀ پنهنجي پنهنجي جاءِ تي قدر جي لائق آهن. مشائخن جي هڪ جماعت جو چوڻ آهي. تہ نماز جي درگاھ ۾ حاضر ٿيڻ جو نالو آهي. جيڪي ماڻھو پاڻ کان غائب هوندا آهن. اهي نماز ۾ حاضر هوندا آهن ۽ جيڪي اڳ ۾ حاضر هوندا آهن, اهي نماز ۾ غائب رهندا آهن. جهڙيءَ طرح قيامت ۾ غائب هوندا ۽ پوءِ حاضر ٿي ويندا. ۽ جيڪي حاضر هوندا. اهي غائب ٿي ويندا. مان چوان ٿو. تہ نماز اللہ جو حکم آهي. اها نہ حاضري جو سبب آهي ۽ نہ غائب هجڻ جو ذريعو آهي. اللہ جو حڪر ڪنهن جو محتاج نہ هوندو آهي. حضور جو سبب عيـن حضـور آهي. اهڙيءَ طرح غيبت جي علت عين غيبت آهي. الله جو حڪر ڪنهن بہ حالت ۾ ناقص نہ هوندو آهي. جيڪڏهن نماز حضور جو ذريعو هجي ها تہ يقين سان نماز کان سواءِ ٻي ڪابہ شيءِ اللہ جي حضور ۾ حاضر ڪري نہ سگھجي ها . اهڙيءَ طرح جيڪڏهن نماز غيبت جو سبب هجي ها. تہ غائب نماز ترڪ ڪرڻ کان پوءِ بہ الله جي درگاھ ۾ حاضر ٿي سگهجي ها. جڏهن حاضر ۽ غائب ٻنهي مان ڪوبہ نماز پڙهڻ کان معذور بڻجي نٿو سهڱي. تڏهن نماز پنهنجي پاڻ هڪ طاقت آهي. غيبت ۽ حضور سان ان جو ڪوبہ واسطو ناهي. محاهدي وارا ۽ استقامت جا صاحب نماز گھڻي پڙهندا آهن. ۽ ٻين کي بہ اهڙو حڪر ڪندا آهن. مشائخ پنهنجن مريدن کي چوندا آهن. تہ هو ڏينهن ۽ رات ۾ چار سؤ رڪعتون نماز پڙهن. تہ جيئن سندس بدن ۾ عبادت جي عادت پئجي وڃي. استقامت وارا بہ گھڻي نماز پڙهندا آهن. تہ جيئن هو الله وٽ قبوليت جو شڪريو ادا ڪن. باقي رهيا احوال جا صاحب. انهن جون ٻہ جماعتون آهن: هڪڙا اهي جن جي نماز ڪمال سلوڪ ۽ محويت جي ڪري "جمع" جي مقام تي هوندي آهي ۽ هو پنهنجي نماز ۾ مجتمع (قرار سان) هوندا آهن. ٻيا اهي جن جي نماز محويت کان سواءِ ۽ سلوڪ جي قطع ٿيڻ واري حالت ۾ " تفرقي" جي مقام تي هوندي آهي. اهي هميشـه تفرقي جي حالت ۾ رهندا آهن. مجتمع ماڻهو ڏينهن رات نماز ۾ مشغول رهندا آهن. فرض ۽ سنٽن کان سواءِ نفل بہ گهڻا پڙهندا آهن. تفرقي وارا فرض ۽ سنتون ادا ڪندا آهن ۽ نفل گهٽ پڙهندا آهن. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: جعلت قرة العيني في الصلواة. "منهنجي اكين جي روشني نماز ۾ آهي". يعني مون كي سموري راحت نماز ۾ ملندي آهي. استقامت وارن جو طريقو نماز ۾ مشغول هجڻ آهي.

پيغمبر في جن معراج واري رات الله جي حضور ۾ پهتا. تد دنيا جي سمورن جنجالن کان آزاد ٿي ويا ۽ الله تعاليٰ وٽ اهڙي مقام ٿي پهتا جتي نفس کي دل جو درجو ملي ويو. دل کي جان جو. جان کي باطن جو درجو مليو. باطن وري درجن کان فاني بثجي. مقامات کي بيخودي ٿي هڪ "شان جو نشان" بثجي ويو. پاڻ عين مشاهدي جي حالت ۾ مشاهدي کان غائب ۽ عين ديد جي حالت ۾ ديد کان ڏار ٿي ويا. انساني خصوصيترن ختر ٿي ويون. نفساني مادو خاڪ ٿي ويو. سمورا لاڙا فنا ٿي ويا. الله جي گواهي پنهنجي بادشاهي ۾ ظاهر ٿي. پاڻ کان پري ٿي حقيقت ۾ حقيقت ملي وٿي. الله جي مشاهدي ۾ محو ٿي ويا. شوق جي ڪمال کان بي اختيار ٿي عرض ڪيائون: منهنجا موليٰ! مون کي هن مصيبت ۾ نہ مشاهدي ۾ محو ٿي ويا. شوق جي ڪمال کان بي اختيار ٿي عرض ڪيائون: منهنجا موليٰ! مون کي هن مصيبت ۾ نہ دنيا ۾ وجو. اسان ملڪوت جي عالم ۾ اوهان کي. جو ڪجھ عطا ڪيو آهي. اهو دنيا کي توهين عطا ڪريو. پوءِ حضور بي دنيا ۾ موٽي آيا. جڏهن به کين دل ۾ معراج جو شوق حاڳندو هو. تڏهن فرمائيندا هئا: ارحنا يا بلال بالصلواة. "ي بين دنيا ۾ موٽي آيا. جڏهن به کين دل ۾ معراج جو شوق حاڳندو هو. تڏهن فرمائيندا هئا: ارحنا يا بلال بالصلواة. "ي بين نماز ۾ مشغول ڏسان راحت پهچاءِ." هنن لاءِ هر نماز معراج هو ۽ هڪ نئين ويجهڙائي (تقريب) جو سيب هئي. ماڻهو کين نماز ۾ مشغول ڏسندا هئا. سندن جان نماز ۾ عوندي هئي ويجهڙائي (تقريب) جو سيب هئي. ماڻهو کين نماز ۾ مشغول ڏسندا هئا. سندن جان نماز ۾ هوندي هئي ۽ در باطن جي يو ۽ حضور طالم ۾ سندن بدن ماڻهن سان گڏ هوندو هو مگر روح مبارڪ الله جي محبت واري مقدي هئي. سندن نفس سوز ۽

حضرت سهل بن عبدالله فرمايو آهي: علامة الصدق ان يكون له تابع من الحق اذا دخل وقت الصلواة بيعشه عليها وينبهه ان ڪان نائما. "سچائي (صدق) جي هي علامت (نشاني) آهي تہ الله تعاليٰ جي طرف ان ٻانهي تي هڪ فرشتو مقرر هجي. جڏهن نماز جو وقت اچي تڏهن هو کيس اُٿاري ۽ سمهي رهيو هجي. تـ کيس جاڳائي". اها حالت حضرت سهل بن عبدالله تي طاري هئي. هو پوڙهو ۽ معذور ٿي ويو هو مگر نماز جي وقت بلڪل ٺيڪ ٿي ويندو هو. ۽ نماز کان پوءِ ورى معذور بطجي ويندو هو.

مشائخن مان هك بزرگ فرمايو آهي: يحتاج المصلي اليٰ اربعة اشياً؛ فناً النفس وذهاب الطبع و صفاً السر و ڪمال المشاهدة. "نمازي چئن شين جا محتاج هوندا آهن: نفس جي فنا, طبعيت جو مٽجڻ, باطن جي صفائي ۽ مشاهدي جو ڪمال." نفس جي فنا کان سواءِ نماز بيڪار آهي. اها شيءِ همت جي جمع ٿيڻ سان حاصل ٿيندي آهي. همٿ جو جمع ٿيڻ سان نفس جو غلبو ختر ٿي ويندو آهي. نفس جو بنياد تفرقي تي آهي. تفرقو جمع ۽ الله جي مشاهدي جي طاقت سهي نه سگهندو آهي. طبع جي منجڻ (تحليل) لاءِ الله جي جلال جو اثبات ضروري آهي. ڇو ته الله جو جلال غير جي زوال جو سبب هوندو آهي. محبت جي باطن يا صفائي الله تعاليٰ کان حاصل ٿيندي آهي. ۽ مشاهدي جو ڪمال باطن جي صفائي کان سواءِ حاصل نہ ٿيندو آهي.

ٻُڌو ويو آهي. تہ حسين بن منصور رات ۽ ڏينهن ۾ چار سؤ رڪعتون نماز پڙهندو هو. ماڻهن پڇس: "تنهنجو مقام ايڏو بلند آهي. ايتري تڪليف ڇو ٿو ڪرين؟" هن جواب ڏنو: "تڪليف ۽ راحت اوهان ماڻهن لاءِ آهي. الله جا سالڪ صفتن ۾ فنا هوندا آهن. هو نہ تڪليف محسوس ڪندا آهن نہ راحت. خبردار! ڪنهن ڪاهـِل کي ڪامل ۽ لوڀي کي اللہ جو طـالب نہ سڏجو."

هڪڙي ماڻهوءَ بيان ڪيو: "مان حضرت ذوالنون رح جي پٺيان نماز پڙهي رهيو هئس. جڏهن هن تڪبير وقت الله اڪبر چيو. تڏهن بيهوش ٿي ڪري پيو. ۽ اسان سمجهيو. تہ مري ويو آهي. ۽ سندن بدن ۾ ڪابہ حس نہ بچي آهي."

حضرت جنيد رح ڪراڙپ ۾ به جواني جي وقت جا سمورا ورد وظيفا پڙهندو هو. ڪنهن چيس. تہ تون ضعيف ٿي ويو آهين. انهن وردن کي مختصر ڪري ڇڏ. جواب ۾ چيائين. تہ "سلوڪ جي شروعات ۾ سڀ ڪجھہ انهن جي ڪري حاصل ڪيو اٿم. اهو ممڪن ناهي. تہ سلوڪ جي پڇاڙي ۾ انهن کي ڇڏي ڏيان."

فرشتا هميشه عبادت ۾ مشغول رهندا آهن. انهن جو کاڌو پيتو عبادت آهي. عبادت سندن غذا آهي. ڇو تہ هو روحاني مخلوق مان آهن. ۽ نفس کان بـ آزاد آهن. اماره نفس ئي عبادت ۾ رنڊڪ وجهندو آهي. ان کي جيترو بـ زير ڪبو. اوترو عبادت جو مرحلو آسان ٿيندو. نفس جي فنا ٿيڻ سان فرشتن وانگر عبادت ئي کاڌو پيتو بڻجي ويندي آهي.

حضرت عبدالله بن مبارڪ فرمايو آهي: "مون ننڍپڻ ۾ هڪ عبادت ڪندڙ عورت کي ڏٺو. کيس نماز ۾ چاليھ دفعا هڪ وِڇُون ڏنگيو مگر هن ۾ ڪنهن بہ قسم جي تبديلي نہ آئي ۽ نماز ۾ مشغول رهي. نماز بعد مون پڇيو تہ "اي امان! تو هن وڇونءَ کي ڇو نہ هٽايو؟ جواب ڏنائين: اي پٽ! تون نہ سمجھندين. اهو ڪيئن ٿي سگھندو تہ اللہ تعاليٰ جو ڪر ڪندي مان پنهنجي ڪر ڏانهن ڌيان ڏيان؟"

حضرِت ابوالخير اقطع جي پيرن ۾ آڪل جي بيماري هئي. (اهو هڪ اهڙو خراب مرض آهي جو گوشت ڳري ويندو آهي ۽ ڪاٽڻ کان سواءِ ٻيو ڪوب علاج ڪونهي). طبيبن پير ڪٽائڻ جو مشورو ڏنس مگر هو راضي نہ ٿيو. مريدن پاڻ ۾ صلاح ڪئي. تہ نماز ۾ سندس پير ڪپي وٺجي. ڇو تہ کيس نماز ۾ پنهنجي خبر بہ نہ پوندي آهي. پوءِ انهـن واقعـي ائيـن ڪيو. نماز کان فارغ ٿيو. تہ سندس پير ڪپيل هو.

اصحابن جي بيان ۾ ذڪر ٿي چڪو آهي. تہ حضرت ابوبڪر صديق رضہ جن رات جي وقت قرآن هوريان پڙهندا هئا. ۽ حضرت عمر رضہ ڏاڍيان. پيغمبر 🎄 جن حضرت ابوبڪر رضہ کان پڇيو تہ هن جواب ڏنو تہ مان سهڻي قراعت جي راز ۾ ۽ نياز جي ڳالھ ڪندو آهيان. هوريان پڙهان يا ڏاڍيان. ٻڌڻ وارو ٻڌندو آهي. ان کان پوءِ حضور ﷺ هن حضرت عمر رضہ

کان پڇيو تہ هن عرض ڪيو. مان سمهڻ وارن کي جاڳائيندو آهيان ۽ شيطان کي ڀڄائيندو آهيان. حضور ﷺ جن فرمايو: "اي ابوبڪر رضا تون ڏاڍيان پڙهندو ڪر ۽ اي عمر رضا تون هوريان پڙهندو ڪن تہ عبادت مٽجي وڃي".

وڏن صوفين سڳورن ۾ ڪجه ماڻهو ظاهر ۾ فرض ادا ڪندا آهن. مگر نفل مخفي طور تي پڙهندا آهن. ان ڳاله جو مطلب اهو هوندو آهي. تہ جيئن ريا جو شڪ نہ رهي. اعمال ۾ نمائش هجي ۽ مخلوق جي ڌيان پاڻ ڏانهن ڇڪائجي. تہ رياڪاري ٿيندي. جيتوڻيڪ هو چون. تہ اسان عبادت ٿا ڪريون ۽ اهو نٿا ڏسون. تہ ماڻهو ڏسي رهيا آهن. اهو به ريا آهي. ڪي ٻيا ماڻهو فرض ۽ نفل ظاهر ظهور ادا ڪندا آهن ۽ چوندا آهن. تہ ريا هڪ باطل شيء آهي ۽ عبادت الله تعاليٰ جي فرمانبرداري آهي. اهو به غلط آهي. تہ باطل لاءِ حق کي لڪايو وڃي. دل مان ريا کي ڪڍڻ گهرجي. عبادت ڪتي به ڪري ٿي سگهجي.

وڏا مشائخ هميشه عبادت جي آداب کي نظر ۾رکندا آهن. ۽ ان لاءِ مريدن تي زور ڀريندا آهن. هڪ بزرگ جو چوڻ آهي: "مون چاليه سال سفر ڪيو. مگر ڪابہ نماز جماعت کان سواءِ نہ پڙهي. هر جمعي جو ڏينهـن ڪنهـن نہ ڪنهـن ڳوٺ ۾ هوندو هئس.

نماز جا حكر پورا ٿي نٿا سگهن. جن مقامن جو نماز سان واسطو آهي. اهي الله جي محبت جا آهن. هاڻي محبت جا حكر بيان كندس. انشاءالله.

www.maktabah.org

باب سورهون

## محبت جي بيان ۾

الله تعاليٰ فرمايو آهي: يا ايها الذين آمنوا مَن يرتَد متكر جن دينه فسوف يأتي الله بقوم يُحبهُم ويُحبُوه. "اي ايمان واروً! اوهان مان. جو ماڻهو مرتد (دين کان ڦري) وڃي ٿو. پوءِ قريب آهي تہ الله تعاليٰ هُڪ اهڙي قوم پيدا ڪري. جنهن جو اهو دوست بڻجي ۽ اها قوم سندس دوست بڻجي وڃي." ٻيهر فرمايو اٿس: ومن الناس من يتخذ من دون الله اندادا يُحبونهم كحُب الله. "ڪي ماڻهو اهڙا آهن جيڪي الله کان سواءِ (ٻين کي) معبود (عبادت جي لائق) بڻائيندا آهن ۽ ساڻن اهڙي محبت ڪندا آهن. جهڙي الله سان ڪرڻ گهرجي." ايمان وارا الله سان تمام گهڻي محبت ڪندا آهن. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي، ته مون جبرائيل كان ٻڌو ته الله تعاليٰ فرمايو: من اهان لي ولياً فقد بارزني بالمحارية وما ترددت في شيءِ كترددي في قبض نفس عبدي المومن يكره الموت واكره مسائته ولا بدله منه و ما تقرب التي عبدي بشيء احب الي من ادام ما افتر ضت عليه ولايزال عبدي يتقربالي بالتوافل حتى احبه فا ذااحببت كنت لـه سمعا و بصرا ويدا و مويدا. (حديث). "جنهن منهنجي دوست (ولي) کي گهٽ وڌ چيو اُن ڄڻ تہ مون سان جنگ ڪئي. مون کي هڪ ايمان واري جي روح ڪڍڻ ۾ سڀ کان وڌيڪ پريشاني ٿيندي آهي. ڇو تہ هو موت کي پسند نہ ڪندو آهي ۽ مان کيس تڪليف ڏيڻ نہ چاهيندو آهيان. حالاتڪ موت هن لاءِ لازمي آهي. فرض ادا ڪرڻ کان وڌيڪ ڪابہ شيءِ پياري نہ آهي. جيڪا منهنجي قرب جو سبب بڻجي. منهنجو ٻانهو هميشه نغل پڙهي منهنجو قرب حاصل ڪندو آهي. ايتري قدر جو مان هن سان محبت ڪندو آهيان . اهڙي حالت ۾ مان سندس ڪَن. سندس اک. سندس پير ۽ سندس زيان بڻجي ويندو آهيـان." بي جاءِ تي فرمايو اتن: من احب لقا الله احب الله لقائه و من كره لقا الله كره الله لقائه (حديث) جنهن كي الله سان ملن جي خواهش هجي. الله أن سان ملڻ چاهيندو آهي. جنهن کي الله سان ملڻ نہ وڻندو آهي. الله بہ ساڻس ملڻ نہ چاهيندو آهي. پيغمبر ﷺ جن هڪ ٻي جاءِ تي بہ فرمايو آهي: اذا احب الله العبد قال لجبرئيل يا جبرئيل اني احب فلائا فا حب ه فيحب جبرئيل ثمر يقول جبرئيل لا هل السما ان الله قد احب فلانا فاحبوه فيحبه اهل السما ثمر يصنع له القبول في الارض فيحب اهل الارض و في البغض مثل ذالڪ. "جڏهن الله تعاليٰ ڪنهن کي دوست بڻائيندو آهي. تہ جبرئيل کي چوندو آهي. تہ مون فلاڻي کي دوست بڻايو آهي. تون بہ هن کي دوست بڻاءِ. پوءِ جبرئيل ان جو دوست بڻبو آهي. ۽ آسمان وارن کي چوندو آهي نہ فلاڻو الله جو دوست آهي. اوهان بہ کيـس دوست بڻايو ۽ آسمان وارا بہ هن کي دوست بڻائيندا آهن. پوءِ الله تعاليٰ ان ٻانهي کي زمين وارن ۾ مقبول بڻائيندو آهي. زمين وارا بہ هن سان محبت ڪندا آهن". الله جي بغض جو مثال بہ اهڙيءَ طرح سمجهڻ گهرجي.

الله تعاليٰ جي محبت ٻانهي لاءِ ۽ ٻانهي جي الله تعاليٰ لاءِ درست آهي. هن لاءِ (خدا جو) ڪتاب ۽ سنت شاهد آهن ۽ ساري اُمت جو ان ڳالهہ تي اتفاق آهي. تہ الله جون پاڪ ذات وصفون بہ آهن ان کي خدا جا ولي دوست رکندا آهن ۽ هو ولين کي دوست رکندو آهي.

چون ٿا. تد لغت جي لحاظ کان "حب". لفظ حب مان نڪتو آهي. حب ٻج جي ان داڻي کي چوندا آهن جيڪو بيابان ۾ پيو هجي. ماڻهن جي محبت لاءِ حب لفظ ناهيو وَي آهي. بيابان ۾ ڪَريل ٻج ۾ حياتي جو اصل جزو موجود هوندو آهي. اهو ٻين ٻُوٽن (نباتات) جي ٻجن وانگر بيابان جي مٽيءَ ۾ پوريل هوندو آهي. بارش پوندي آهي. سج چمڪندو آهي. سردي ۽ گرمي هوندي آهي. مگر اهو (ٻج) سڀني تبديلين کان بي نياز رهندو آهي. جڏهن ان جي ڦُٽڻ جو وقت ايندو آهي. تڏهن ڦُٽي پوندو آهي ۽ وڌندو رهندو آهي. اهڙيءَ طرح محبت بہ دل ۾ جاءِ جوڙيندي آهي. حضور، غيب، مصيبت، محبت, راحت. لذت, جدائي ۽ ميلاپ مان ڪنهن به شيءِ سان منجهس تبديلي نٿي اچي. هن مفهوم کي ڪنهن شاعر هن

طرح سان ادا ڪيو آهي:

يا من مقام جفونة لمقام عاشقت طبيب حدث المؤدة فاستويٰ عندي حضور و المغيب "تنهنجي بيمار چشم، عاشق جي بيمارين جو علاج آهي. تو دل ۾ محبت جو ٻج پوکيو. تنهنجو حضور ۽ غيب مون لاءِ هڪ جهڙو آهي".

كي چوندا آهن، تہ خب لفظ حبي مان نكتل آهي. جنهن جي معنيٰ هك اهڙي كڏ آهي. جنهن ۾ پاڻي گهڻو هجي، ايترو جو نظر جي آڏو هجي ان مان اك كجھ به ڏسي نہ سگهندي هجي. اهڙيءَ طرح جڏهن محبت دل ۾ اچي ان كي ڀري ڇڏيندي آهي. تڏهن ان ۾ محبوب كان سواءِ ڪنهن به شيءِ لاءِ جاءِ نہ يچندي آهي. جڏهن الله تعاليٰ حضرت ابراهيم خليل الله كي پنهنجي محبت سان نوازيو. تڏهن هو فقط الله جي عبادت لاءِ دنيا كان ڌار ٿي ويو. سڄي دنيا وارا هن جي آڏو هك پردي جي شكل اختيار كري ويا. هو انهيءَ پردي كان بيزار هو. الله تعاليٰ سندس حال ۽ مقام جو بيان هن طرح كيو آهي: فانهُ م عدد الي الا رَبَ العالَمين. "بيشكا الله تعاليٰ كان سواءِ سڀ منهنجا دشمن آهن. " هن باري ۾ حضرت شبلي فرمايو آهي: سميت المحبة محبة لائها تمحو من القلب ماسويٰ المحبوب. "محبت جو نالو ان لاءِ محبت آهي جو

ڪي چوندا آهن. تہ حب اصل ۾ ان گهڙامنجي کي چوندا آهن جنهن تي پاڻيءَ جا دل ۽ مٽ رکبا آهن. الله جي محبت کي حب ان ڪري سڏيندا آهن تہ جو ڪجھ بہ الله جي طرفان هوندو آهي. مثلاً: عزت. ذلت، راحت. تڪليف. آفت. آرام. وفا ۽ جفا سڀني کي خوشيءَ سان برداشت ڪرڻو پوندو آهي. انهن مان ڪاب شيءِ بار نہ بڻبي آهي. محبت جو اهو ئي مقصد آهي. جيئن گهڙامنجي پاڻيءَ دلن ۽ مٽن جو بار برداشت ڪندي آهي. محبت جي فطرت ئي اهڙي آهي. جو هوءَ دوست جي بار کي کڻي ۽ تڪليف محسوس نہ ڪري. هن مضمون متعلق ڪنهن شعر چيو آهي:

ان شئت جودي و ان شئت فامتنعي ڪلاهما منڪ منسوب اليٰ الڪرم

"اي منهنجا محبوب چاهين تہ مون تي احسان ڪر. جي نہ چاهين تہ پنهنجا هٿ روڪي ڇڏ. تنهنجون ٻئي ڳالهيون ڪرم سان نسبت ٿيون رکن. "

ڪن جو خيال آهي. تہ حَب لفظ مان نڪتل آهي. اهو حب جو جمع آهي. ان جو مطلب حَب دل يا دل جو ڪارو نقطو آهي. دل هڪ لطيف مقام آهي. ان جو طبعي نظام لطافت آهي. محبت به ان مان وجود ۾ ايندي آهي. محبت کي ان جي جاءِ جو ٽالو ڏنو ويو. ڇو ته ان جي جاءِ دل جي ڪاراڻ ۾ هوندي آهي. عوب وارا گهڻو ڪري شين کي سندن محل ۽ مقام جي نالي سان سڏيندا آهن.

كي چوندا آهن. تہ محبت حباب الما<sup>ء</sup> (پاڻيءَ جي ڦوٽي) مان نكتل آهي. جيكو تمام گهڻي بارش جي جوش ۾ ظاهر ٿيندو آهي. محبت جو نالو حب ركيو ويو. لانه غليان القلب عندالاشتياق اليٰ لقا<sup>ء</sup> المحبوب. "دوست جي دل دوست , جي ديدار جي اشتياق ۾ هميشه پريشان رهندي آهي." جهڙيءَ طرح جسر روح لاءِ بيقرار هوندو آهي ۽ ان جو قيام ئي روح تي آهي. اهڙيءَ طرح دل محبت سان قائم آهي. ۽ محبت جو قيام محبوب جو ديدار ۽ ملاقات لاءِ آهي. انهيءَ مضمون متعلق هڪ شاعر جو شعر آهي:

> اذا ما تمني الناس روحاً وراحةً تمنيت ان القاك يا غُرة حاليا

. "جڏهن دنيا سڪون ۽ راحت جي تلاش ۾ هوندي آهي. تڏهن مان چاهيندو آهيان. تہ توسان مـِـــــــــــــــــــــــــــــ منهنجي حال جي خبر پئجي وڃي."

www.maktabah.org

187

ڪن ماڻهن جو چوڻ آهي. تہ حب لفظ هڪ اسر آهي. جيڪو محبت جي صفائيءَ لاءِ ٺاهيو ويو آهي. عرب اک جي ماڻڪي کي "حبة الانسان" چوندا آهن. اهڙيءَ طرح قلب جي ڪاراڻ کي "حبة القلب" جي نالي سان سڏيندا آهن. دل جي ڪاراڻ محبت جو مقام آهي ۽ اک جي پتلي نظر جي جاءِ آهي. اهوئي سبب آهي جو دل ۽ اک ٻيئي محبت ۾ هڪ جهڙا شريڪ آهن. انهيءَ مضمون تي بہ ڪنهن شعر چيو آهي:

القلب يحسد لذت النظر

والعين تحسد قلبي لذت الفكر

"دل کي اک سان حسد آهي. جو هوءَ ديد جي لذت مان فائدو وٺندي آهي. اک کي دل سان حسد آهي. جو هوءَ محبوب جي تصور مان فائدو وٺندي آهي."

(فصل)

محبت جي لفظ کي عالمن ڪيترن ئي طريقن سان استعمال ڪيو آهي. نفس جي بيقراري، رغبت ، خواهش، دلي آرزو ۽ آنس سان گڏ ارادت کي بہ محبت جو نالو ڏيندا آهن. مگر انهن سڀني شين کي الله تعاليٰ سان ڪابہ نسبت ناهي. اهي سڀ مخلوقات ۽ موجودات سان واسطو رکندڙ آهن. الله تعاليٰ جي پاڪ ذات انهن کان بي نياز ۽ مٿانهين آهي. اهو لفظ احسان جي معنيٰ ۾ به استعمال ٿيو آهي. يعني ٻانهو جتي الله جي عنايتن سان نوازجي. مٿانهون درجو

حاصل ڪندو آهي. تڏهن کيس ڪمال جي منزل عطا ٿيندي آهي ۽ هو نوازشن مان فائدو وٺندو آهي.

ٽئين معنيٰ سهڻي (جميل) ثنا آهي. ڪلام (فلسفي) وارن جي هڪ جماعت جو چوڻ آهي. تہ اللہ جي محبت اسان لاءِ ٻڌڻ جي صفتن مان هڪ آهي. مُنهن. هٿ ۽ ويهڻ جي صفت (استوئي) عقلي طور تي الله تعاليٰ لاءِ محال هجن ها. جيڪڏهن ڪتاب ۽ سنت ۾ سندن ذڪر نہ هجي ها. اهوئي سبب آهي جو اسان اللہ جي محبت کي ثابت تہ ڪندا آهيون، ۽ ان ۾ مبتلا بہ ٿيندا آهيون. مگر ان ۾ردخل ڏيڻ کان خاموش آهيون. جڏهن طريقت وارا محبت جـو لفـظ الله تعـَاليٰ لاءِ استعمال ڪندا آهن. تہ سندن مراد اها نہ هوندي آهي. جيڪا مٿي بيان ٿيل قولن ۾ آهي. مان ان جي حقيقت بيان ڪندس. انشاء الله العزيز.

معلوم هئڻ گهرجي. تہ الله جي محبت. انسان لاءِ سندس ڀلائيءَ جي ارادي ۽ مٿس رحمت ڪرڻ کي سڏيندا آهن. محبت ارادي جي نالن مان هڪ نالو آهي. جهڙيءَ طرح رضا. ناراضگي. رحمت ۽ مهر باني وغيره آهن. انهـن کي فقط الله جي ارادي جي معنيٰ ۾ سمجهڻ گهرجي. الله جي ارادي جي صفت قديم آهي. جنهن سان سندس ڪر (افعال) ظاهر ٿيندا آهن. مبالغي ۽ فعل جي ظاهر ڪرڻ ۾, انهن مان ڪي صفتون ٻين صفتن کان وڌيڪ خصوصيت واريون آهن. مطلب تہ الله تعاليٰ محبت سان ٻانهي کي وڌيڪ نعمتون عطا ڪندو آهي. دنيا ۽ آخرت جو ثواب ڏيندو آهي. عذاب کان بچائيندو آهي. گناھ کان پناھ ۾ رکندو آهي. مٿانھان مقام ۽ احوال عطا ڪندو آهي. باطن کي غير جي تصور کان پاڪ ڪندو آهي ۽ پنهنجي ازلي مهربانين سان فائدو پهچائيندو آهي. تہ جيئن هو سڀني کان ناتا ٽوڙي. ان جي رضا لاءِ يگانو بڻجي وڃي. جڏهن الله تعاليٰ ڪنهن کي اهڙي طرح مخصوص ڪندو آهي. تڏهن اهڙي تخصيص (خاص هجڻ جي حالت) کي محبت سڏيندا آهن. اهو حارث محاسبي جنيد ۽ مشائخن جي هڪ وڏي جماعت جو مذهب آهي. مخلتف فرقن، فقيهن ۽ گهڻن اهل سنت جي فلاسافرن (متڪلمين) جو بہ اهوئي مسلڪ آهي.

جيڪڏهن چيو وڃي. تہ محبت جي معنيٰ ٻانهي جي نيڪ خصلت آهي ۽ ان جي تعريف بيان ڪرڻ سندس ڪر آهي. حالاتڪ ان جوڪلام قديم آهي. قديم کي حادث سان ڪاب نسبت ڏئي نہ سگھبي. جيڪڏهن چيو وڃي، تہ محبت جي معنيٰ الله جو احسان آهي. تہ يقين سان چئي سگھبو. تہ احسان ان جو پنھنجو فعل آهي. اهي سمورا قول معنيٰ جي لحاظ کان هڪ ٻئي جي لڳ ڀڳ آهن.

ٻانهي جي محبت الله تعاليٰ لاءِ هڪ صفت آهي. جيڪا فرمانبردار ۽ ايمان واري جي دل ۾ پيدا ٿيندي آهي. ان جي

معنيٰ تنظير ۽ تڪرير سان هوندي آهي. ايتري قدر جو هو محبوب جي رضا چاهيندو آهي ۽ سندس ديدار جي طلب ۾ بيترار هوندو آهي. کيس ان کان سواءِ ڪنهن بـ شيءِ مان راحت نـ ايندي آهي. ان کي ذڪر جي عادت پئجي ويندي آهي ۽ الله کان سواء بئي جي ذڪر کان بيزار رهندو آهي. هن لاءِ آرام محال ۽ راحت دور هوندي آهي. دنيا جي مطلب وارين ۽ وڻندڙ شين کان پري رهندو آهي. نفساني خواهشن کان منهن موڙيندو آهي ۽ محبت جي سلطان آڏو سر جهڪائيندو آهي. ان جي پاڪ ذات کي صفتن جي ڪمال سان سڃاڻندو آهي. اهو نيڪ ناهي ته الله جي محبت اهڙي هجي جهڙي مخلوق کي هڪٻئي سان هوندي آهي. پاڻ ۾ مخلوق جي محبت محبوب کي قبضي ۾ آڻڻ ۽ حاصل ڪرڻ جي تمنا هوندي آهي. جسماني محبت آهي. الله تعاليٰ جا دوست سندس قرب لاءِ جان ڏيندا آهن. سندس ڪيٺيت جا طالب نه هوندا آهن. دوست جسماني محبت آهي. الله تعاليٰ جا دوست سندس قرب لاءِ جان ڏيندا آهن. سندس ڪيٺيت جا طالب نه هوندا آهن. دوست مان دوستيءَ ۾ پنهنجو پاڻ قائم رهندو آهي ۽ هلاڪت جو طالب دوست جي نالي سان قائر هوندا آهي. الله جي محبن مان دوستيءَ ۾ پنهنجو پاڻ قائم رهندو آهي ۽ هلاڪت جو طالب دوست جي نالي سان قائر هوندا آهي. الله جي محبن مان دوستيءَ ۾ پنهنجو پاڻ قائم رهندو آهي ۽ هلاڪت جو طالب دوست جي نالي سان قائر هوندا آهي. الله جي محبن معن محدث (مخلوق) جو واسطو قدير (خالق) سان ان وقت تائين ٿي نه سگهندو آهي. جيستائين قديـ ( (خالق)) پنهنجي تهر (غلبي) جي وسيلي. (ٻانهي جي دل مان سموريون خواهشون ڪيي) پنهنجي ذات ۾ فنا نه ڪندو آهي. جيڪو محبت جي حقيقت کان واقف هوندو آهي ان جي دل ۾ ڪره مونجهارو نه رهندو آهي. محبت جون ٻ شيڪليون آهن. (1) جنس جي جنس سان محبت. هي نفس جو لاڙو ۽ ان جي تلاش آهي. مثلاً محبوب جي جسر کي ڇهڻ ۽ تسڪين جي ڏون لاهي کي جي ڪري محبت جنس سان محبت. هي نفس جو لاڙو ۽ ان جي تلاش آهي. مثلاً محبوب جي جسر کي ڇهڻ ۽ تسڪين جي ڏون لاهي کي جي محبت جي خون پن آهي. مثلاً محبوب جي جسر کي ڇهڻ ۽ تسڪين جي ڏون لاه من کي جنس جي پنيتري پون در کان واقي جي منهن مون کي ڪرن مي کن سواءِ ڏسڻ.

الله جا عاشق ٻن قسمن جا هوندا آهن: هڪڙا اهي جيڪي الله جا انعام ۽ احسان ڏسي. پنهنجي منعر (نعمت عطا ڪندڙ) ۽ محسن جي محبت جو دامن پڪڙيندا آهن. ٻيا اهي جيڪي سڀني انعامن کي دوستي جي غلبي واري حالت ۾ حجاب کان وڌيڪ اهميت نہ ڏيندا آهن. هو انعامن سان منعر ڏانهن ڌيان ڏيندا آهن. پهرين جماعت کان ٻي جماعت جو مسلڪ مٿانهون آهي. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

#### (فصل)

محبت هذ جاتل سجاتل لفظ آهي، جيكو سيني قومن ۽ زبانن ۾ موجود آهي. عقل وارن جي كابر جماعت ان كي لكائي نه سگهندي. طريقت جي مشائخن مان حضرت سمنون المحب. الله جي محبت جي باري ۾ هذ خاص مسلك ركندو هو. هن جو چوڻ آهي، ته محبت. الله جي رستي جو اصل ۽ بنياد آهي. حالتن (احوال) ۽ مقامن جي حيثيت منزلن واري آهي. هر منزل تي زوال ايندو آهي. فقط محبت تي كو زوال كونه ايندو آهي. باقي مشائخ به ان ڳالهه تي متفق آهن. حضرت سمنون محبت كي هذ عام ۽ صاف لفظ سمجهي. ان كي لكائي ركڻ جي كوشش كئي آهي. معنوي حيثيت ركي ڇڏيو آهي. ۽ الله جي محبت كي صوفي سڏيائين. هڪڙي ٻي جماعت حبيب جي اختيار جي ثابتي ۽ محب جي اختيار ركن ڀڏيو آهي. ۽ الله جي محبت كي صوفي سڏيائين. هڪڙي ٻي جماعت حبيب جي اختيار جي ثابتي ۽ محب جي اختيار ركن ڀڏيو آهي. ۽ الله جي محبت كي صوفي سڏيائين. هڪڙي ٻي جماعت حبيب جي اختيار جي ثابتي ۽ محب جي اختيار ركن چڏيو آهي. ۽ محب كي فقير جو نالو ڏنو آهي. ڀو تم محبت هڪ ادنئ درجو. هر حالت ۾ حبيب جي موافقت آهي. هر مورت ۾ موافقت مخالفت كان جدا هوندي آهي. مون ڪتاب جي منڍ ۾ فقر ۽ صفوت جو حال كولي بيان ڪيو ويو آهي. معرت سندون محبت كي سو نالو ڏنو آهي. ڀو تم محبت هي ادنئ درجو. هر حالت ۾ حبيب جي موافقت آهي. هر ترك كي "فقر" ۽ محب كي فقير جو نالو ڏنو آهي. ڀو تم محبت هي منڍ ۾ فقر ۽ صفوت جو حال كولي بيان ڪيو ويو آهي. استهر من الفتر انهيء وڏي پير جو قول آهي: الحب عندازهاد اظهر من الاجتهاد. "محبت زاهدن وٽ اجتهاد كان وڏي حيثيت مي متعلق انهيء وڏي پير جو قول آهي: الحب عندازهاد اظهر من الاجتهاد. "محبت زاهدن وٽ اجتهاد كان وڏي حيثيت مركندي آهي. (الحب عندالتابئين اوجد من انين وحنين). توبه وارن لاء محبت روج راڙي كان آسان آهي. وعند الا تراڪ ريكندي آهي. (الحب عندالتاب تين اوجنين). توبه وارن لاء محبت روج راڙي كان آسان آهي. وسي يوب بي الهنو و نوري وسي المين وحنين). توبه وارن لاء محبت روج راڙي كان آسان آهي. وسي مي سيم عائد الهنو دازهر من سبي محمود. "محبت جي علامي هندن لاء محبت جو قصو آهي." وقصة الحب في العرب ادبُ الهنو دازهر من سبي محمود. "محبت جي محبو جو قصو صليب کان مشهور آهي." وقصة الحب في العرب ادب ني ڪ ڪي عنه مرب اوقي، انهن وزن لاء محبت جي هر قيلي جو ادب محبت جو قصو آهي، جومي، دريج، في علي دي العرب دوب مي خان هي ڪان پير آهي. "ان جو مقصد اهو آهي، تو انساني معاشري ۾ ڪير بر

جوهر (محبت) عطا نـ ٿيو هجي. جنهن کي دل ۾ محبت جو حوصلو يا فرحت نـ هجي. جيڪو محبت جي شراب سان سرشار نـ هجي يا ان جي قهر جو نشو نـ رکندو هجي. دل فطري (طبعي) طور تي بيقرار ۽ پريشان هوندي آهي. محبت جي آڏو سمورا سمنڊ سراب (بيابان) وانگر آهي. محبت اهڙي خوراڪ آهي، جنهن تي انسان جي زندگيءَ جو مدار آهي. جيڪا دل محبت کان خالي آهي. سا بيڪار آهي. ڪوشش سان محبت حاصل ڪري نٿي سگهجي. ۽ ڪوشش سان محبت کي پاڻ کان پري ڪري نٿو سگهجي. نفس کي انهن ڳالهين جو پتو ناهي، جيڪي دل ۾ ظاهر ٿينديون آهن.

حضرت عمر بن عثمان مڪي پنهنجي ڪتاب "محبت" ۾ لکي تو ته: "الله تعاليٰ دلين کي جسمن کان ست هزار سال (ڳي پيدا ڪيائين، ۽ آنس (پيار) جي مقام تي رکيائين. باطن کي روحن کان ست هزار سال اڳ ۾ پيدا ڪيائين ۽ وصل جي مقام تي رکيائين. ڏهاڙي تي سو<sup>2</sup> سٺ دفعا پنهنجي ظاهري جمال (سونهن) جو جلوو باطن تي ڪيائين. ٽي سو<sup>2</sup> سٺ دفعا پنهنجي عنايت ڪري، روحن کي محبت جو ڪلمو بڌايائين. ٽي سو<sup>2</sup> سٺ دفعا دلين تي لطيٺن جي نوازش ڪيائين. سيني جڏهن ڪائنات جي حالت تي نظر ڪي محبت جو ڪلمو بڌايائين. ٽي سو<sup>2</sup> سٺ دفعا دلين تي لطيٺن جي نوازش ڪيائين. سيني جڏهن ڪائنات جي حالت تي نظر ڪي محبت جو ڪلمو بڌايائين. ٽي سو<sup>2</sup> سٺ دفعا دلين تي لطيٺن جي نوازش ڪيائين. سيني جڏهن ڪائنات جي حالت تي نظر ڪي محبت جو ڪلمو بڌايائين. ٽي سو<sup>2</sup> سٺ دفعا دلين تي لطيٺن جي نوازش ڪيائين. سيني جڏهن ڪائنات جي حالت تي نظر ڪي محبت جو ڪلمو بڌايائين. آهڙي خان موڌي خان محبوبيائون. فخر ۽ غرور ظاهر ٿيا. ان ڪري الله تعاليٰ کين جي حالت تي نظر ڪي جان ۾. جان کي دل ۾، دل کي جسر ۾ قيد ڪري ڇڏيائين. پوءِ انهن ۾ عقل کي به سمائي پنهنين ۾ وڌو. باطن کي جان ۾. جان کي دل ۾، دل کي جسر ۾ قيد ڪري ڇڏيائين. پوءِ انهن ۾ عقل کي به سمائي چڏيائين. پوءِ نبين جي وسيلي پنهنجا حڪر ڏنائين. اهڙيء طرح هر ڪنهن پنهنجي پنهنجي مقام جي تلاش ڪئي. نماز الله جي ميلاپ ۾ تسڪين جو طالب ٿيو. مطلب ته محبت جو مضمون لطيف لفظن ۽ بيان ۾ سمائجي نڌو سگهي. معبر حال آهي ۽ حال. قال جي دائري کان ٻاهر هوندو آهي. جيڪڏهن ساري ڪائنات چاهي، تر زور سان محبت حاصل ٿئي. تر حاصل نه ٿي سگهندي. جيڪڏهن ان کي ڪو زور سان دور ڪرڻ چاهيندو. تڏهن به دور ڪري نس محبت حاصل ٿئي. تر محبت الله جي عملت (اڪساب) سان حاصل ٿي نہ سگهندي آهي. اها محبت وارن کان زور سان کسي نہ سگهي، تمائي تي سگهندي. محبت جو محبو آهي. ران کسي نہ سگهي. محبت خان حال آهي ۽ محبت اس محبت جامل خون آهي. اسٽو ڪي . سائمي تي سائمي محبت حاصل تئي. تر محبت الله جي عمدت (اڪترين ان کي ڪو زور سان دور ڪرڻ چاهيندو. محبت بو مرڪر زور سان محبت حاصل تئي. سائمي نه محبت حاصل تئي. سر محبت الله جي عطا هوندي آهي. انسان راند روند ۾ وندرجي ويندو آهي. محبت الاهي جذبن جو مرڪز آهي. راند روند محبت الله جي عطا هوندي آهي. انسان راند رو وندرجي ويندو آهي. محبت الاهي جذبن جو مرڪز آهي. راند روند سان اناد روند

(فصل)

طريقت جي مشائخن جا عشق جي باري ۾ بہ گھڻائي قول آهن. هڪ جماعت خدا لاءِ ٻانهي جي محبت کي جائز سمجهندي آهي. مگر خدا جي محبت ٻانهي لاءِ روا نہ سمجهندي آهي. انهن جي خيال ۾ عشق محبوب کان رڪاوٽ جي صفت آهي. ٻانهي کي الله تعاليٰ سان ملڻ ۾ رڪاوٽ ٿي سگهي ٿي. الله تعاليٰ لاءِ ڪاب رڪاوٽ ناهي. تنهنڪري ٻانهو الله تعاليٰ سان عشق ڪري سگهندو آهي ۽ الله تعاليٰ ٻانهي سان عشق نہ ڪندو آهي.

هڪ ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ ٻانھي جو اللہ تعاليٰ سان عشق روان ناھي. ڇو تہ اصل ۾ حد ٽپڻ جو نالو آھي ۽ اللہ تعاليٰ جي ڪابہ حد ڪانھي.

آخري مشائخن جو خيال آهي. تد عشق بنهي جهانن ۾ صرف ان لاءِ روا ٿي سنگهي ٿو. تد الله جي ذات جي ڄاڻ جي طلب رکجي. الله جي ذات جي ڄاڻ (ادراڪ) امڪان کان ٻاهر آهي. تنهنڪري الله جي ذات سان محبت ۽ اخلاص ممڪن آهي. باقي عشق روا ناهي. هو اهو به چوندا آهن. تد عشق جو دارومدار ديدار تي هوندو آهي. محبت فقط بڌڻ سان نه ٿي سگهندي آهي. عشق جو واسطو نظر سان هوندو آهي. تنهنڪري الله جي ذات سان عشق ٿي نه سگهندو. کيس ڪنهن به نه ڏئو آهي. هن جي باري ۾ فقط ٻڌر ويو آهي. تنهنڪري سڀني دعويٰ شروع ڪري ڏني آهي. ڇو ته سڀني کي گفتگو جي اجازت آهي. الله جي ذات محسوس به ٿي نه سگهندي آهي ۽ عقل جي دائري کان ٻاهر آهي. تنهڪري عشق جو سوال ئي پيدا ٿي نٿو سگهي. الله تعاليٰ پنهنجي ڪمن ۽ صفتن سان پنهنجن دوستن (ولين) تي احسان ۽ رحمت ڪندو آهي. هن جي صفتن سان محبت ڪرڻ نيڪ آهي. جڏهن حضرت يعتوب عليه السلام ( پنهنجي پٽ) يوسف عليه السلام جي پيار کان

جدائيءَ جي مصبيت ۾ مبتلا هو. تڏهن حضرت يوسف عليه السلام جي پهراڻ جي خوشبوءِ سان سندس اکين جو نور واپس اچي ويو هو. حضرت زليخا رض حضرت يوسف عليه السلام جي عشق ۾ فنا هئي. جيستائين کيس وصال (ميلاپ) جي دولت عطا نہ ٿي. تيستائين سندس اکيون روشن نہ ٿيون. اهو هڪ عجيب طريقو آهي. جو هڪڙا لوڀ لالج ۾ گرفتار ۽ ٻيا دست بردار آهن.

هيءُ بہ چيو ويو آهي. تہ الله جي ذات ۾ ڪابہ ڪمي (تناقص) ڪانهي. ۽ عشق بہ ڪمي کان پاڪ هوندو آهي. تنهنڪري الله جي ذات سان (عشق) روا هئڻ گهرجي. هن متعلق گهڻيون ئي لطيف ڳالهيون آهن. مگر ڪتاب جي ڊيگهہ جي خوف کان ايترو بيان ڪافي ٿو سمجهان. الله بهتر ٿو ڄاڻي.

(فصل)

محبت جي حقيقت جي باري ۾ وڏن مشائخن جون بيـان ڪيـل رمزون ايتريـون آهـن. جيڪي سڀ بيـان ڪري نٿيـون . سگهجن. انهن قولن مان ڪجھ ٽڪرا بيان ڪريان ٿو. جيئن اُهي الله تعاليٰ وٽ منظور ٿين ۽ برڪت جو سبب بڻجن.

استاد ابوالقاسر قشيري فرمائي تو: المحبت محو المحب بصفاته و اثبات المحبوب بذاته. "محبت. محبت ڪرڻ وارن جي صفتن جو ميٽجڻ ۽ محبوب جي ذات جو ثابت ٿيڻ آهي". يعني محبت اها آهي. جو محب پنهنجي سيني وصفن کي محبوب جي طلب ۾ ان جي ذات جي اثبات لاءِ فنا (نفي) ڪري ڇڏي. محبوب باقي ۽ محبت ڪرڻ وارو فاني آهي. اهو ضروري آهي. تہ محبت ڪرڻ وارو دوستيءَ جي غيرت جو لحاظ رکندي. محبوب جي بقا ثابت ڪرڻ لاءِ پنهنجي نفي ڪري. جيئن کيس مڪمل ولايت حاصل ٿئي. محبوب جي ذات جو اثبات محبت ڪرڻ وارن جي صفتن جي فنا ٿيڻ سان واسطو رکندو آهي. اهو ٿي نٿو سگهي تہ محبت ڪرڻ وارو پنهنجي صفتن ۾ قائر رهي. ڇو تہ جيڪڏهن پنهنجي صفتن سان قائر هوندو. تہ جڻ محبوب جي جمال کان بيزار هوندو. هو سمجهندو آهي. تہ محبوب جو جمال ئي سندس زندگي آهي. تنهنڪري هو پنهنجي صفتن جي نفي جو طالب رهندو. هو سمجهندو آهي. تہ محبوب جو جمال ئي سندس زندگي آهي. تنهنڪري هو پنهنجي صفتن جي نفي جو طالب رهندو آهي. ڀو تہ پنهنجي صفتن جي موجودگيءَ ۾ هو پنهنجي محبوب کان محبوب هو پنهنجي صفتن جي نفي جو طالب رهندو آهي. ڀو تہ پنهنجي صفتن جي موجودگيءَ ۾ هو پنهنجي محبوب کان محبوب هو پنهنجي صفتن جي نفي جو طالب رهندو آهي. ڀو تہ پنهنجي صفتن جي موجودگيءَ ۾ هو پنهنجي محبوب کان محبوب هو پنهنجي صفتن جي نفي جو طالب رهندو آهي. ڀو تہ پنهنجي صفتن جي موجودگيءَ ۾ هو پنهنجي زوڪايو ويو. تڏهن سندس آخري لفظ هي هئا: حب الواجد افراد الواحد. "حال جي صاحب جي منزل الله کي هڪ (واحد) نوحي آهي." (هڪ جي دوستي کي يگانو مڃڻ آهي). محبت ڪرڻ واري لاءِ اهو ڪافي ته هو محبت جي راھ ۾ سينجي (فنا ٿي) وڃي. ۽ پنهنجي حال ۾ نفس جي غلبي کان محبت ڪرڻ واري لاءِ اهو ڪافي تي و محبت جي راھ ۾ سينجي

حضرت بايزيد بسطامي فرمائي تو: المحبت استقلال الكثير من نفسك و استكثا القليل من حبيبك. "محبت اها آهي، تد پنهنجي گهڻي كي تورو ۽ محبوب جي توري كي تمام گهڻو جاتو وڃي". اهو معاملو الله سان آهي. هن دنيا جي نعمتن كي تورو سڏيو آهي ۽ چيو آهي: قل متاع الدنيا قليلَ. (اي پيغمبر ﷺ) چئو تد دنيا جو مال متاع تورو آهي". پوءِ توري عمر، توري جاءِ توري سامان هڻڻ جي باوجود ٻانهن جي ذڪر ڪرڻ كي گهڻو سڏيو ويو آهي. خدا جو فرمان آهي: و الذين اڪرين الله ڪثيراً وَ الذاڪرات. "عورتون ۽ مرد خدا جو گهڻو ذڪر ڪندڙ آهن." جيئن خدا جي مخلوق ڄاڻي، تم حقيقت ۾ هڪڙو خدا دوست آهي. اها صفت مخلوق لاءِ روا ناهي. الله وٽان جو به پهچي تو، ان ۾ ڪا به شيءِ توري نه آهي. إنسان جي طرف جو ڪجه به آهي. سو تورو آهي.

حضرت شيخ ابو سهل بن عبدالله تستري فرمائي ٿو: المحبت معانقة الطاعات و مباينة المخالفات. "محبت هي آهي، تہ محبوب جي فرمانبرداري سان همڪنار رهجي ۽ سندس مخالفتن کان بچندو رهجي". جيڪڏهن دل ۾ محبت زياده هوندي، تہ محبوب جي فرمانبرداري آسان ٿي پوندي. اها ڳالهه بيدينن (ملحدن) جي ان جماعت جي ترديد ٿي ڪري. جيڪي سمجهن ٿا، تہ ٻانهو محبت ۾ ان مقام تي پهچي ويندو آهي، جتي عبادت جي ضرورت نہ رهندي آهي. اها سراسر بيديني آهي، ڇو تہ جيڪڏهن عقل نيڪ طرح سان ڪر ڪندو تہ شرعي تڪليف دور نہ ٿيندي. سڄي اُمت جو انهيءَ ڳالهه تي اتفاق (اجماع) آهي تہ پيغمبر ﷺ جن جي شرعيت ڪڏهن بہ رَد (منسوح) ٿي نه سڳي محت جي

هرندي. ڪنهن به هڪ ماڻهوءَ لاءِ رد سمجهي ويندي تہ سڀني لاءِ ساڳئي نموني سان رد تي سگهندي. اها بلڪل بيديني جي ڳاله (زندقہ) آهي. عقل کان خالي ۽ ديواني جي ٻي ڳاله آهي ۽ انهن لاءِ عذر به موجود آهي. اهو ٺيڪ آهي تہ الله تعاليٰ ڪنهن ٻانهي کي دوستيءَ جو مقام عطا ڪري، جتي طاعت جي تڪليف جو احساس ختم ٿي وڃي. ڪنهن به ڳالهہ جي تڪليف محبت جي مقدار موجب هوندي آهي. محتب جيتري زياده هوندي. اوتري ئي طاعت جي تڪليف سهڻ آسان بڻبي. اها ڳاله پيغمبر ڪ جن جي احوال مان ظاهر تئي ٿي. جڏهن الله تعاليٰ سندن قسم کڻي "لعمرڪ" چيو تڏهن ايتري عبادت ڪيائون جو سندن پيرن تي ورم اچي ويا (پير سڄي پيا). الله تعاليٰ سندن قسم کڻي "لعمرڪ" چيو تڏهن ايتري عبادت ڪيائون جو سندن پيرن تي ورم اچي ويا (پير سڄي پيا). الله تعاليٰ سندن قسم کڻي "لعمرڪ" چيو تڏهن ايتري عبادت محبوب! اسان قرآن ان لاءِ نازل نہ ڪيو آهي. تہ اوهان تڪليف ۾ پهچي وڃو." اهو به ممڪن آهي. تہ حڪم اُدا ڪندي. حڪر جو تصور ئي نہ رهي. پيغمبر جن فرمايو آهي: انه ليغان عليٰ قلبي و اني لاستغفر الله في ڪل يوم سبعين مرة. "منهنجي دل تي پردو وڌو ويو آهي ۽ مان ڏهاڙي ستر دفعا استغفار ڪندو آهيان". حضور آهي تي نه محبوب آين پنهي مين مرة. پنهنجي ذات تي نه هئي. يعني پاڻ بندگي جي غرور کان آزاد هئا. هن جي آڏو هميشه خدا جي جي بي غلي پنهنجي فعل ۽ پنهنجي ذات تي نه هئي. يعني پاڻ بندگي جي غرور کان آزاد هئا. هن جي آڏو هميشه خدا جي حضن جي عزت هئي. ۽ پنهنجي ذات تي نه هئي. يعني پاڻ بندگي جي غرور کان آزاد هئا. هن جي آڏو هميشه خدا جي حضن جي عزت هئي. ۽

حضرت سمنون محب فرمايو آهي: ذهب المحبون الله بشرف الدنيا والآخرة لان النبي صلي الله عليه وسلم قال المر<sup>2</sup> مع من احب. "الله جا دوست بنهي جهانن جي بزرگي جا حقدار آهن، ڇو تہ حضور ﷺ جن فرمايو آهي تہ قيامت جي ڏينهن هر ماڻهو ان سان هوندو جنهن کي هو چاهيندو آهي." الله جا دوست ۽ آخرت ۾ الله سان گڏ آهن. ۽ جيڪي الله تعاليٰ سان گڏ آهن. انهن کي ڪوبہ نقصان ڪونهي. دنيا جو شرف ان ۾ آهي تہ الله تعاليٰ کي گڏ رکي ۽ آخرت جو شرف به اهو آهي تہ هو الله تعاليٰ سان گڏ هجن.

حضرت يحييٰ بن معاذ رح فرمائي ٿو: حقيقة المحبة ما لا ينقص بالجفا ولا يزيد بالبر و العطا . "محبت جي حقيقت هي آهي. تہ هو نہ جفا سان گهٽ ٿيندي آهي ۽ نہ وري عطا سان زياده ٿيندي آهي. " ڇو تہ اهي ٻيئي پاسا محبت جا سبب آهن ۽ سبب اصلي شيء هوندي بہ ڪجهہ نہ هوندا آهن. دوست کان پهتل مصيبت دوست لاءِ خوشيءَ جو سبب هوندي آهي. محبت جي رستي ۾ وفا ۽ جفا ۾ ڪو فرق نہ هوندو آهي. محبت حاصل ٿيندي آهي. تہ جفا وفا بڻبي آهي ۽ وفا جفا ٿيندي آهي.

مشهور آهي. تہ حضرت شبلي کي چريائي جي تھمت ھڻي شفا خاني ۾ داخل ڪيو ويو ھو. ڪجھ ماڻھو سندس زيارت لاءِ آيا. کين چيائين: "اوھان ڪير آھيو؟" ماڻھن چيو: "توھان جا دوست." کين پٿر ھڻڻ شروع ڪيائين، تہ سڀ ڀڄي ويا. فرمايائين: "جيڪڏھن دوست ھجو ھا تہ ڀڄي نہ وڃو ھا. منھنجي زيادتي تي صبر ڪريو ھا." دوست ڪڏھن بہ دوست جي ڏنل تڪليف کان ڀڄي نہ ويندو آھي. ھن موضوع تي گھڻيون ئي ڳالھيون آھن. مان ايترو لکڻ ڪافي تو سمجھان.

#### الله بهتر جاڻندڙ آهي. (پنجين ڪشف جو کُلڻ - زڪواة)

الله تعاليٰ فرمايو آهي: اقيموا الصلواة و آتوا الزكواة. "نماز قائر كريو ۽ زكوات ادا كريو". هن باري ۾ گهڻيون ئي آيتون ۽ حديثون آهن. زكوات اسلام جي فرضن ۽ ركنن ۾ شامل آهن، جنهن تي واجب آهي، ان كي ادا كرڻي آهي. ان كان انكار كرڻ جائز ناهي. زكوات نصاب جي صاحبن تي واجب هوندي آهي يعني جنهن وٽ ٻ سؤ درهر هجن ۽ هك سال سال گذري وڃي ۽ انهن جي خرچ كرڻ جي ضرورت نہ پوي، تم انهن مان پنج درهر زكوات ۾ ڏيڻ واجب آهي. (ٻ سؤ درهر كامل نصاب آهي). سون جا ويه دينار به كامل نصاب ۾ اچن ٿا. انهن مان اڌ دينار زكوات ۾ ڏيڻ واجب آهي. پنجن اُٺن تي هك رڍ يا ٻكري ڏيڻي پوندي. باقي ٻئي مال تي به اهڙي طرح زكوات واجب آهي. ياد كهرجي ته مرتبي تي به مال وانگر زكوات واجب هوندي آهي. ڇو تم مان تي به اهڙي طرح زكوات واجب آهي. ياد رکڻ گهرجي ته

آهي: إن الله تعاليٰ فرض عليكم زكواة جاه. كر كما فرض عليكر زكواة مالكر. "الله تعاليٰ اوهان تي مرتبي (جاه.) جي زكوات به اهڙيءَ طرح فرض كئي آهي جهڙيءَ طرح اوهان جي مال تي زكوات فرض آهي." بي جاءِ تي فرمايو اتن: إن لكل شيء زكواة و زكواة الداربيت الضافة. "يتين سان هر شيء تي زكوات آهي ۽ گهر جي زكوات مهمان رهائي، إن جي خدمت كرڻ آهي." حقيقت ۾ زكوات نعمتن جو شكرانو آهي. تندرستي وڏي نعمت آهي. هر عضوي جي زكوات هوندي آهي. ان جي صورت ۾ هيءَ آهي ته پنهنجن سمورن عضون كي عبادت ۾ مشغول ركجي ۽ راند روند لاءِ وقف كري نه ڇڏجي. خدا جي نعمت جو حق ادا كرڻ گهرجي. باطني نعمتن تي به زكوات آهي. سڀني شين جي حقيقت بيان ٿي نه سگهندي. جيكا به شيء گهڻي هجي، ان جي گهڻائيءَ موجب زكوات واجب ٿيندي. حقيقت ۾ زكوات ظاهري ۽ باطني نعمتن جي معرفت آهي. بانهو جڏهن محسوس كندو آهي. تد الله تعاليٰ جي بيشمار نعمتون آهن، تڏهن هو نعمتن جو شكرانو حساب كان سواءِ كندو آهي. بي حساب نعمتن جو شكرانو آهي. تدرستي وڏي نعمت آهي.

صوفين لاءِ دنيا جي مال جي زڪوات وڏي ڳالهہ نہ هوندي آهي. ماڻهوءَ لاءِ ڪنجوسائپ هڪ خراب ڳالهہ آهي. ٻہ سؤ درهر سال ۾ بچائي. پنهنجي ملڪيت کي سال لاءِ بچائي رکڻ بہ ڪنجوسي آهي. ۽ ان کان پوءِ فقط پنج درهم زڪوات ڏيڻ ڪهڙي ڳالهہ آهي؟ ڪرم ڪندڙ ماڻهو مال ورهائيندا آهن. ۽ سخاوت ڪندا رهندا آهن. انهن تي زڪوات واجب ئي نہ ٿيندي آهي.

چون ٿا. تہ هڪ دفعي ڪنهن عالم آزمائش طور حضرت شبلي کان زڪوات جي باري ۾ هڪ مسئلو پڇيو. هن جواب ڏنو: "جڏهن ڪنجوسائپ موجود ۽ مال حاصل آهي. تڏهن ٻن سون درهمن ۽ ويهن دينارن مان اڌ دينار زڪوات ۾ ڏيڻ واجب آهي. اهو تنهنجي مذهب موجب آهي. منهنجي مذهب ۾ ڪاب ملڪيت بڻائڻ جائز ناهي. ۽ زڪوات جي معاملي ۾ آزاد رهڻو آهي." اهو ٻڌي انهيءَ عالم پڇيو: "هن مسئلي ۾ اوهان جو امام ڪير آهي؟" جواب ڏنائين: "حضرت ابوبڪر. هنن وٽ جو ڪجھ هو. اهو الله جي راه ۾ ڏئي ڇڏيائون". جڏهن پيغمبر ﷺ جن پڇيو: "پنهنجي اهل عيال لاءِ ڇا

> اميرالمومنين حضرت علي ڪرم الله وجه پنهنجي قصيدي ۾ شعر چيو آهي: فما وجبت علي زڪواة مال

وهل تجب الزكواة على جواد

"مون تي مال جي زكوات واجب ناهي. ڇا سخيء تي زكوات واجب هوندي آهي؟" كرم كندڙ جو مال خرچ قيڻ لاءِ هوندو آهي ۽ انهن جو خون به معاف هوندو آهي. هو نه ته مال ۾ كنجوسائپ كندا آهن ۽ نه وري خون تي جه گڙو كندا آهن. هنن وٽ ملكيت ئي نه رهندي. جيكڏهن كو جهالت كان چوي ته مون وٽ مال كونهي. تنهنكري زكوات جي مسئلن كان واقف قيڻ جي ضرورت ئي ناهي. ته اها سندس غلطي ٿيندي. علم حاصل كرڻ هر مومن تي فرض آهي. علم كان منهن موڙڻ كفر آهي. اڄكله جي خرابين ۾ هر شيءِ به شامل آهي. ته نيكي ۽ درويشي جي دعوا كندڙ پنهنجي جهالت جي كري علم كان پري رهندا آهن. هڪ موقعي تي مان سيكڙاٽ صوفين جي جماعت كي فقه پڙهائي رهيو هئس جهالت جي كري علم كان پري رهندا آهن. هڪ موقعي تي مان سيكڙاٽ صوفين جي جماعت كي فقه پڙهائي رهيو هئس جو ذكر ٿي رهيو هو. اهو جاهل تنگ ٿي پيو. ۽ اُٿي چوڻ لڳو: "مون وٽ هڪ آٺ به ڪونهي. مون کي سالن جي گوئرن روخات ڏيڻ لاءِ صوفيز هو. او وقت اُٺن جي زكوات جا مسئلا بيان ٿي رهيا هئا. اُٺ جي ٽن، ٻن ۽ چئن سالن جي گوئرن جو ذكر ٿي رهيو هو. اهو جاهل تنگ ٿي پيو. ۽ اُٿي چوڻ لڳو: "مون وٽ هڪ اُٺ به ڪونهي. مون کي ٽن سالن جي گوئري وغيره جي زكوات متعلق سمجهڻ جي ڪهڙي ضرورت آهي؟" كيس سمجهايم: اي ڀلا ماڻهو! جيتري علم جي زكوات ڏيڻ لاءِ ضرورت آهي. اوتري زڪوات واڻ واء جو هيو؟" كيس سمجهايم: اي ڀلا ماڻهو! جيتري علم جي جو ذكر ٿي رهيو هو. آهو جاهل تنگ ٿي پيو. ۽ اُٿي چوڻ لڳو: "مون وٽ هڪ اُٺ به ڪونهي. مون کي ٽن سالن جي جو ذي وغيره جي زكوات متعلق سمجهڻ جي ڪهڙي ضرورت آهي؟" کيس سمجهايم: اي ڀلا ماڻهو! جيتري علم جي جو پري وغيره جي زكوات آهي. اوتري زڪوات واڻ لاءِ به هجڻ گهرجي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو توکي ٽن سالن جي گوئرو. (اُٺ

(فصل)

صوفي مشائخن مان ڪن زڪوات ورتي آهي. ۽ ڪن نہ ورتي آهي. جن پنهنجو پاڻ درويشي (فقر) اختيار ڪئي هئي. تن زڪوات نہ ورتي. انھن اھو خيال ڪيو. تہ "اسان نہ مال گڏ ڪنداسون ۽ نہ زڪوات ڏينداسون. اسان دنيا وارن کان ڪجهہ بہ نہ وننداسون. تہ جيئن هنن جو منهن مٿي ۽ اسان جو هيٺ نہ ٿئي. جيڪي مجبوري کان مسڪيني جي ڪري درويش ٿيا. انهن زڪوات ورتي ۽ اها بہ پنهنجي ضرورت لاءِ نہ. پر مسلمان ڀائرن تان زڪوات وسيلي بار هلڪي ڪرڻ لاءِ ورتائون. اهڙي نيت جي ڪري ڏيڻ وارن جو نہ، پر هنن (وٺڻ وارن) جو منهن مٿي ٿيو. جيڪڏهن ڏيڻ وارا مٿي ٿين ها. تہ اها صورت باطل (ناحق) هجي ها. الله تعاليٰ جي قول موجب: ويا خذ الصدقات. "اهو صدقا ونندو آهي." اهڙيءَ طرح لازم ٿئي ها. تہ زڪوات ڏيڻ وارو زڪوات وٺڻ واري کان افضل هجي ها. اهو عقيدو پڪي گمراهي وارو آهي. مُـنهن ان جو مٿي هئڻ گهرجي. جيڪو واجب ادا ڪرڻ لاءِ مسلمان ڀاءَ جي ڪلهن تان بار هلڪو ڪري. درويش (فقير) دنيادار نے هوندا آهن.انهن جي نظر آخرت تي هوندي آهي. جيڪڏهن آخرت تي نظر رکڻ وارا دنيا وارن جي ڪُلهن تان بار نہ لاهيندا. تہ قيامت جي ڏينهن انهي ڪوتاهي جي ڪري جوابدار ٿينـدا. الله تعاليٰ آخرت وارن جو مناسب ۽ آسان نموني سان امتحان ورتو آهي، تہ جيئن انهن جي وسيلي دنيا وارا پنهنجو بار لاهي سگهن. يقين سان مڃڻو پوندو. تہ انهن درويشن جو منهن مٿي هوندو آهي. جيڪي شرعيت جي حڪمن موجب انهن ماڻهن کان حق وٺندا آهن. جن تي الله تعاليٰ جو حق واجب هوندو آهي. جيڪڏهن حشويہ طريقي وارن جي عقيدي موجب، زڪوات وٺڻ وارن جو ڪنڌ هيٺ هجي ها. تہ پيغمبر جو ڪنڌ بہ هيٺ هجي ها. ڇو تہ هو ٻانهن کان اللہ تعالئ جو حق وصول ڪندا آهن. ۽ شرعيت جي شرطن موجب صحيح استعمال ڪندا آهن. ظاهر آهي ته اهڙا ماڻهو غلطي تي آهن. ۽ نٿا ڄاڻن تم پيغمبر. الله تعاليٰ جي حڪر موجب زڪوات وٺندا آهن. پيغمبر کان پوءِ دين جا امام بہ انهيءَ طريقي موجب عمل ڪندا رهيا آهن. جيڪي زڪوات وٺڻ واري جي منهن کي هيٺ ۽ زڪرات ڏيڻ واري جي منهن کي مٿي سمجهندا آهن. اهي وڏي غلطيءَ ۾ مبتلا هوندا آهن. انهن ڳالهين کي تصوف ۾ هڪ بنيادي حيثيت حاصل آهي. هن مضمون سان سخا جو قريبي تعلق آهي. تنهنڪري سخا جي بـاري ۾ ڪجهـ بيـان ڪندس توفيق ۽ پاڪائي الله جي طرف کان آهي.

194

باب سترهون

# بخشش ۽ سخا جي ميدان ۾

پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: السخي قريب من الجنة و بعيد من النار و البخيل قريب من النار و بعيد من الجنة. "سخي بهشت کي ويجهو ۽ دوزخ کان پري هوندو آهي ۽ ڪنجوس دوزخ کي ويجهو ۽ بهشت کان پري هوندو آهي." عالمن وٽ انساني صفتن مان "بخشش ۽ سخا" ٻيئي هڪڙي ئي مفهوم سان استعمال ٿينديون آهن. مگر الله تعاليٰ کي جواد (بخشش ڪرڻ وارو) سڏيندا آهن. سخي نہ سڏيندا آهن. الله تعاليٰ پنهنجو اهو نالو ظاهر نہ ڪيو آهي. ۽ پيغمبر ﷺ جن وٽان بہ ڪا اهڙي حديث نہ ملي آهي. سڄي أمت ۽ اهلسنت جو هن تي اتفاق (اجماع) آهي آهي تہ عقل ۽ لغت جي لحاط کان بہ الله تعاليٰ جو اهڙو نالو رکڻ نہ گهرجي، جنهن جو ثبوت ڪتاب ۽ سنت ۾ نہ هجي. الله تعاليٰ عالم آهي. ۽ سڄي اُمت جو اجماع آهي. ترکيس عالم سڏڻ گهرجي، مگر اسان کيس عاقل يا فقيهہ چئي نٿا سگهون. توڙي اهي نيئي لفظ مت جو اجماع آهي. ترکيس عالم سڏڻ گهرجي، مگر اسان کيس عاقل يا فقيهہ چئي نٿا سگهون. توڙي اهي نيئي لفظ حتوي معنيٰ ۾ استعمال ٿيندا آهن. اسان کيس عالم يو تر ان لاءِ سنڌ موجود آهي باقي جو اي الا استعمال نر ڪندا آهيون ۾ و ترمي آهن. اسان کيس عالم سڏيندا آهيون. ڇو تو ان لاءِ سنڌ موجود آهي باقي ٻي نالا استعمال نر

کي ماڻهو بخشس ۽ سخا ۾ فرق ڏيکاريندي چوندا آهن. تہ سخي سخاوت ڪرڻ وقت پنهنجي پرائي جي تميز برقرار رکندو آهي. ۽ سندس (سخا جو) فعل ڪنهن دنيوي غرض يا سبب جي بنياد تي هوندو آهي: اهو سخاوت جو ابتدائي مقام آهي. جواد (بخشش ڪرڻ وارو) سخاوت ۾ پنهنجي پرائي ۾ فـرق نـ ڪندو آهي. هن جي سخاوت ڪنهن غرض يا سبب كانسواء هوندي آهي. اها ڳالهہ ٻن پيغمبرن جي حال مان ظاهر آهي، يعني حضرت ابراهير خليل الله ۽ حضرت محمد حبيب الله (متن (صلواتون هجن). حديثن ۾ آيو آهي. ته حضرت ابراهيم عليمه السلام تيستائين ماني نه کائيندو هو. جيستائين دسترخوان تي ڪو مهمان موجود نہ هوندو هئس. هڪڙي دفعي ٽي ڏينهـن گذري ويـا. مگر ڪوبـ مهمان نہ آيو. نيٺ هڪ مجوسي (آتش پرست) دروازي تي آيو. هُـن کان پڇا ڪئي وئي. تہ ڪير آهين؟ هن جواب ڏنو: "مان مجوسي آهيان." حضرت ابراهيم عليه السلام چيس: "تون هليو وج مون وٽ مهمان ٿيڻ جي لائق نہ آهين." الله تعالئ جي طرف کان عتاب ٿيو. تہ "اسان انهيءَ ماڻهوءَ کي ستر سال پاليو ۽ تو ايترو بہ نہ کيو. جو هن کي هڪ روٽي ڏئين؟" ان جي ابتڙ جڏهن حاتم جو پٽ "عدي" حضور ﷺ جن وٽ پيش ٿيو. تہ پاڻ کيس چادر وچائي ڏني. فرمايائون: (اذا اتاڪر کريم قوم فاکرموه). جيکڏهن کنهن به قوم جو کو عزت وارو ماڻهو اچي. ته ان جي عزت کندا کريو." حضرت ابراهيم عليه السلام پنهنجي پرائي جي فرق کي نظر ۾ رکيو ۽ ٻئي مذهب واري کي هڪ ماني بہ نہ ڏني. حضور ﷺ جن اهو فرق نه رکيو. ۽ پنهنجي چادر وڇايائون. حضرت ابراهيم جن جو مقام سخاوت هو ۽ حضور ﷺ جن جو مقام بخشش (جود) هو. هن معاملي ۾ سڀ کان سٺو رستو اهو آهي. تد پهرئين خيال اچڻ تي عمل ڪرڻ کي بخشس (جود) سڏيندا آهن. جڏهن ٻيو دفعو ايندڙ خيال پهرئين خيال تي غلبو ڪري. تہ ڄڻ ڪنجوسائپ ظاهر ٿي. ڪر وارا ماڻهو پهرئين خيال كي سنو سمجهندا آهن. ڇو تہ اهو خيال خدا تعالىٰ جي طرفان هوندو آهي.

چون ٿا، تہ نيشاپور ۾ هڪ سوداگر هو. جيڪو گهڻو ڪري حضرت شيخ ابوسعدي جي خدمت ۾ ايندو رهندو هو. هڪ ڏينهن شيخ ڪنهن درويش لاءِ ڪجه گهريو. سوداگر جو بيان آهي، ته ان وقت هن وٽ هڪ دينار ۽ هڪ ننڍڙو چاندي جو سڪو هو. پهريان هن خيال ڪيو، ته دينار ڏئي ڇڏي, پر پوءِ خيال آيس ته چانديءَ جو سيڪو ڏيڻ گهرجي. ۽ اهوئي ڏنائين. جڏهن شيخ واندو ٿي ڳالهيون ڪرڻ لڳو. تڏهن سوداگر پڇيو: "ڀا خدا تعاليٰ سان جَهڳڙو ڪرڻ گهرجي؟" شيخ جواب ڏنو: "تو اجهو هاڻي الله تعاليٰ سان جهڳڙو ڪيو آهي. سندس حڪم هو تہ گهرڻ واري کي دينار ڏجي، مگر تو چانديءَ جو سڪو ڏنو."

چون ٿا، تہ حضرت عبدالله رودباري ڪنهن مريد جي گهر آيو. هو گهر ۾ موجود نہ هو. سندس حڪر موجب (مريد جي) گهر جو سڀ سامان وڪيو ويو. مريد گهر آيو، تہ خوشي ظاهر ڪيائين. مرشد جي خوشيءَ آڏو، زبان تي هڪ حرف به نہ آندائين. سندس زال بہ اچي ويئي. اها صورتحال ڏسي گهر ۾ اندر ويئي ۽ پنهنجا ڪپڙا لاهي اُڇلي ڇڏيائين ۽ چيائين: "اهي بہ گهر جي سامان ۾ شامل آهن. انهن تي اهوئي حڪر لاڳو ٿئي ٿو." مرد رڙ ڪري چيو ته "اهو تڪلف آهي. جيڪو تون پنهنجي اختيار سان ڪري رهي آهين. انهن تي اهوئي حڪر لاڳو ٿئي ٿو. مرد رڙ ڪري چيو ته "اهو تڪلف آهي. جيڪو تون پنهنجي اختيار سان ڪري رهي آهين. انهن تي اهوئي حڪر ناهي." عورت چيو: "مرشد جو ڪجه ڪيو. اهو سندس جُود (بخشش) هو. اسان کي بہ گهرجي ته تڪلف سهون ته اسان جي بخشش (جود) بہ ظاهر ٿئي." مرد چيو: "اهو نيڪ آهي. پر اسان مرشد کي مڃيو آهي. تنهنڪري جو ڪجھ هن ڪيو آهي. اهو اسان لاءِ عين بخشش (جود) آهي. بخشش (جود) انساني صفت هجڻ جي حيثيت ۾ فقط تڪلف ۽ مجاز هوندو آهي. مريد کي هميشه پنهنجي ملڪيت ۽ پنهنجي نفس کي خدا جي حکم موجب صرف ڪرڻ گهرجي." اهوئي سبب آهي. جو حضرت سهل بن عبدالله فرمايو آهي. الحق نفس کي خدا جي محکم موجب صرف ڪرڻ گهرجي." اهوئي سبب آهي. جو حضرت سهل بن عبدالله فرمايو آهي. الصوفي نفس کي خدا جي حڪر موجب صرف ڪرڻ گهرجي." اهوئي سبب آهي. جو حضرت سهل بن عبدالله فرمايو آهي. الصوفي دهمه هدرو ملڪه مباح. "صوفي جو خون حلال آهي ۽ سندس ملڪيت عام ماڻهن لاءِ جائز آهي."

حضرت شيخ ابومسلم فارسيءَ جو چوڻ آهي: "هڪ دفعي مان هڪ جماعت سان حجاز ڏانهن وڃي رهيو هئس. حلوان جي ويجهو ڪُردن اسان جو رستو روڪي ڀڏيو. اسان کان گودڙيون کسي ورتائون. مان هنن سان جهڳڙي ڪرڻ جي بدران هنن جي دلجوئي ڪندو رهيس. اسان جي وڃ ۾ هڪ ماڻهو ڪجه پريشان هو. هڪڙي ڪُرد هن تي تلوار ڪڍي. ۽ مارڻ لاءِ اڳتي وڌيو. اسان سڀني گڏجي سندس سفارش ڪئي. مگر ڪرد چيو: "انهيءَ ڪوڙي کي جيئرو ڀڏڻ جائز ناهي. مان هن کي ضرور ماريندس. " اسان سبب پڇيو. ته هن چيو: "مان صوفي ناهيان. " ولين جي صحبت ۾ رهي. خيانت ڪندڙ جو نه محڻ بهتر آهي. " مون پڇيو تر اهو ڪيئن؟ ڪُرد جواب ڏنو تر "صوفين جي گهٽ ۾ گهٽ درجو اهو آهي. تر هو بخشش زجود ) ڪن. هن جي گودڙي ۾ ڪجه ٽُڪر آهن. هي پنهنجن دوستن سان ايترو جهڳڙو ڪندڙ آهي. جو صوفي بڻجي نٿو سگهي. اسان هڪ مُدت کان اوهان جي خدمت ڪري رهيا آهيون. اوهان کي رستي ۾ ڦُري. دنيا جي لاڳاپن کان آزاد ڪري رهيا آهيون."

چون ٿا. تہ هڪ دفعي حضرت عبدالله بن جعفر ڪنهن باغيچي (نخلستان) جي ڀرسان هڪ جماعت سان مليو. ڏنائين. ته هڪ حبشي غلام رڍون ۽ ٻڪريون چاري رهيو هو. هڪ ڪتو اچي سندس ڀرسان ويٺو. غلام هڪ ماني ڪڍي ڪُتي جي اڳيان اُڇلي. اهڙي طرح ٻئي ۽ ٽئين دفعي بہ ماني اڇليائين. حضرت عبدالله اڳتي وڌي پچيس: "توکي ڏهاڙي ڪيتريون مانيون ملنديون آهن؟" غلام جواب ڏنو: "جيتريون اوهان ڏنيون." حضرت عبدالله پچيو: "تو سموريون مانيون ڪتي کي اڇلي ڏنيون؟" غلام چيو: "هائو. دراصل اها جاءِ ڪتن جي ناهي. پتو ناهي تہ هي ڪيترو دير کان انهيءَ اميد تي آيو آهي، مان هن جي تڪليف کي وڃائڻ نٿو چاهيان." حضرت عبدالله کي اها ڳاله ڏاڍي وڻي. هن رڍن ٻڪرين ۽ باغيچي سميت غلام کي خريد ڪيو. ۽ پوءِ غلام کي واٽ خدا جيءَ ۾ آزاد ڪري ڇڏيو ۽ سڀ ڪجه سندس حوالي ڪري ڇڏيو. غلام کيس دعا ڪئي ۽ رڍون ٻڪريون وغيرھ سڀ الله جي راھ ۾ ڏيئي آتان هليو وي سڀ ڪجه سندس حوالي ڪري ڇڏيو.

روايت آهي. تہ هڪڙو ماڻهو حضرت حسن بن علي عليه السلام جي دروازي تي آيو. ۽ عرض ڪيائين: "اي رسول الله ﷺ جا ڏهٽا! مون تي چانديءَ جا چار سؤ درهم فرض آهن. " حضرت حسن عليه السلام ان وقت ئي کيس چار سؤ درهم ڏنا ۽ رئندو گهر جي اندر هليو ويو. ماڻهن روئڻ جو سبب پڇيو تہ چيائون: "مون هن ماڻهوءَ جو حال. سوال ڪرڻ کان اڳ ۾ ڇو نہ دريافت ڪيو. جيئن کيس سوال ڪرڻ جي تڪليف ڪرڻي نہ پوي ها. "

چون ٿا، تہ حضرت ابوسھل صعلوڪي، صدقو ڪنھن بہ درويش کي ھٿ ۾ نہ ڏيندو ھو. ۽ جو ڪجھہ ڏيڻو ھوندو ھئس، اھو زمين تي رکندو ھو. جيئن ھو پاڻ کڻي. ھن کان ان جو سبب پڇيو ويو. تہ چيائين: "دنيوي مال جي ايڏي حيثيت نہ آھي. جو ڪنھن جي ھٿ تي رکيو وڃي ۽ ان جي ڪري منھنجو ھٿ سائل جي ھٿ کان مٿي ٿئي."

روايت آهي. تہ حبش جي بادشاھ حضور ﷺ جن ڏانهن ٻہ سير مُـشڪ موڪليو. پاڻ سمورو پاڻيءَ ۾ وجهي،

اصحابن جي مٿان هاري ڇڏيائون.

حضرت انس رض کان روايت آهي. تہ هڪ ماڻهو حضور کي جن وٽ آيو. پاڻ کيس ٻن پهاڙن جي وچ ۾ هڪ وادي رڊن بڪرين سميت بخشي ڇڏي. هن پنهنجي قبيلي جي ماڻهن کي وڃي چيو: "سڀ مسلمان اٿي وڃو. حضور کي جن ايڏا سخي آهن. جو عطا ڪرڻ وقت پنهنجي بُک ڪاٽڻ واري حالت بہ نٿا ڊڄن. حضرت انس رض کان ٻي روايت آهي. تہ هڪ دفعي حضور کي جن وٽ اسي هزار درهم آيا. پاڻ اهي جهولي ۾ وجهي ورهائيندا رهيا ۽ انهن جي ورهائڻ کان اڳ ۾ پنهنجي جاءِ تان نہ اُتيا. حضرت علي ڪرم الله وجه جن فرمايو آهي. تہ حضور کي جن کي هڪ دفعي اهڙيءَ حالت ۾ ڏخر جو کين بک جي ڪري پيٽ سان پٿر ٻڌل هئا.

مون آخر وارن درويشن مان هڪڙي کي ڏٺو. ڪنهن بادشاھ هن ڏانهن ٽي سؤ درهـر وزن جـو سون موڪليـو هـو. هـو هڪ حمام ۾ ويو ۽ سمورو سون حمام وارن کي ڏيئي ڇڏيائين. هن کان نـوري مڪتب جي بيـان ۾ ايشار متعلق ڪجهـ حڪايتون لکيون ويون آهن. هتي هي ڪافي ٿو سمجهان. الله بهتر ڄاڻتدڙ آهي.

### (ستين حجاب جو کلڻ\_ روزو)

الله تعاليٰ فرمايو آهي: يا ايها الذين آمنوا كتب عليكر الصيام. "اي ايمان وارو؛ اوهان تي روزا فرض كيا ويا آهن." پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي. تہ جبرائيل عليه السلام خبر ڏني آهي. ته خدا تعاليٰ فرمايو آهي. الصوم لي ولنا اجزي به. "روزو مون لاء آهي ۽ مان ئي ان جي جزا ڏيندس." روزو هڪ باطني عبادت آهي. ان جو ظاهر سان كوبه واسطو ناهي. ٻيون كوبه ان ۾ حصيدار نه هوندو آهي. تنهنكري ان جي جزا (اجورو) به عظيم آهي. بهشت ۾ ماڻهن جي داخل الله جي رحمت سان ٿيندي. عبادت مطابق درجا ملندا. مگر بهشت ۾ هميشه رهڻ جو ضامن روزو هوندو. ڇو تہ الله تعاليٰ پاڻ ان

حضرت جنيد فرمايو آهي: الصوم نصف الطريقت. "روزو طريقت جو اڌ آهي." مان اهڙن مشائخن سان ملي چڪو آهيان. جيڪي هميشه روزا رکندا هئا. ڪجھ اهڙن بزرگن سان بہ مليو آهيان. جيڪي صرف رمضان جي مهيني ۾ روزا رکندا هئا. اهي (رمضان جا روزا) اجر جي طلب لاءِ هئا. رمضان کان سواءِ روزا نہ رکڻ. پنهنجي اختيار کي ترڪ ڪرڻ ۽ ريا جي ترڪ ڪرڻ لاءِ هئا. هي بہ ڏٺم، تہ ڪي مشائخ نفلي روزا رکندا هئا، مگر ڪنهن کي بہ خبر نہ هوندي هئي. جيڪڏهن ڪو کاڌو کڻي ايندو هو. تہ کائي ونندا هئا. اها ڳالھ سنت کي تمام ويجھي آهي.

حضرت عائشه صديقہ ۽ حضرت حفص رضي الله عنها کان روايت آهي. تہ هڪ دفعي حضور ﷺ جن گهر آيا، تہ ٻنهي عرض ڪيو: "اسان اوهان لاءِ کجور جو حلوو (حيسا) تيار ڪيو آهي." حضور ﷺ جن فرمايو: "اڄ منهنجو ارادو. روزي رکڻ جو هو. مگر آڻيو. مان ڪنهن ٻئي ڏينهن تي روزو رکندس." مون ڏٺو آهي تہ مشائخ روشنيءَ وارن ڏينهن (هر مهيني جي تيرهين. چوڏهين ۽ پندرهين)، مبارڪ مهيني (محرم) کان رجب ۽ شعبان تائين. هر ڏهاڪي ۾ روزا رکندا هئا. هيءُ به ڏٺر، ته هو حضرت دائود عليه السلام جو روزو به رکندا هئا، جنهن کي پيغمبر ﷺ جن "خيرالصيام" سڏيو آهي. اهو. اهو هڪ ڏينهن تي روزو رکيو ويندو آهي. ۽ ٻئي ڏينهن تي افطار ڪيو (ڇوڙيو) ويندو آهي.

مان هڪ ڏينهن شيخ احمد بخاريءَ وٽ حاضر ٿيس. ان جي اڳيان هڪ حلوي جي پليٽ رکي هئي. ۽ هرکائي رهيو هو. مون کي به اشارو ڪيائين. مون ٻارن جي عادت وانگر چيو. تہ روزي سان آهيان. پڇيائين: "ڇو؟" مون عرض ڪيو: "ڦلاڻي بزرگ جي پيروي ۾ ." فرمايائين: "مخلوق کي ڪنهن مخلوق جي پيروي (موافقت) ڪرڻ ٺيڪ ناهي." مون روزي ڀڃڻ جو ارادو ڪيو. تہ چيائين: "اهو بہ غلط آهي. جيڪڏهن ان بزرگ جي پيرويءَ کان بيزاريءَ جو اظهار ڪري رهيو آهين تہ پوءِ منهنجي بہ پيروي نہ ڪر. مان بہ مخلوق آهيان، ٻيئي طرف هڪجهڙا آهن." روزو حقيقت ۾ نفس جو روڪڻ آهي.

سڀني طريقن جو راز ان ۾ سمايل آهي. روزي جي گهٽ ۾ گهٽ حيثيت بکيو رهڻ آهي. والجوع طعام الله في الارض. "بُک زمين تي الله تعاليٰ جو طعام آهي." بُک شرعيت ۽ عقل جي لحاظ کان سڀني زبانن ۾ هر قوم لاءِ سڻي آهي. روزا هڪ مهيني لاءِ واجب آهن. هر عاقل بالغ. تندرست ۽ گهر ۾ رهندڙ مسلمان تي فرض آهن. اهي رمضان جي چنڊ ڏسڻ سان شروع ٿيندا آهن ۽ شوال جي چنڊ ڏسَڻ تي پورا ٿيندا آهن. هر روزي لاءِ صحيح نيت ۽ سچا شرط واجب آهن. نفس جي روڪ لاءِ گهڻائي شرط آهن. مثلاً: وات کي کائڻ پيئڻ کان. اک کي شهوت جي نظر کان. ڪَن کي گلا ٻڌڻ کان. زبان کي اڄائي ۽ خراب ڳالهين کان. ۽ جسم کي دنيا جي پيروي ۽ شرعيت جي مخالفت کان بچائڻ. انهن شرط نجي پوري ڪرڻ سان روزو نيڪ ٿي سگهندو آهي. پيغمبر ﷺ جن هڪ صحابيءَ کي فرمايو: اذا صمعت فليصم سمعڪ و بصرڪ و اساني دويدڪ و ڪُل عضو. "تون جڏهن روزو رکين. تڏهن تنهنجا ڪن. اکيون. زبان. هٿ ۽ سڀ عضوا روزي سان هئڻ گهرجن." هڪ ٻي جاءِ تي فرمايائون: رب صائم ليس له من صوم الا الجوع والعطش. "گهڻا روزي وارا آهڙا هوندا آهن. جن کي رُوي روزه نيڪ ٿي سگهندو آهي. پيغمبر ٿي جن هي صحابيءَ کي فرمايو: اذا صمعت فليصم سمعڪ و بصرڪ و

هڪ دفعي مون حضور ﷺ جن کي خواب ۾ ڏٺو. عرض ڪيمر: "يارسول الله! مون کي ڪا وصيت فرمايو." پاڻ فرمايائون: احبس حواسڪ. "پنهنجن حواسن کي بند رک." حواسن کي بند رکڻ ۾ مڪمل مجاهدو آهي. سمورا علم حواسن جي ذريعي حاصل ٿيندا آهن. اهي حواس ڏسڻ. ٻڌڻ، چکڻ، سنگهڻ ۽ ڀُـهڻ جون قوتون آهن. حواس علم ۽ عقل جا رسالا آهن. چئن حواسن جي جاءِ مقرر ٿيل آهي. رڳو هڪ حواس سڄي بدن ۾ پکڙيل آهي. اک نظر جي جاءِ آهي. جيڪا رنگن ۽ جسمن کي ڏسندي آهي. ڪُن ٻڌڻ جي جاءِ آهي. جيڪو آواز ٻڌندو آهي. زبان چکڻ جي جاءِ آهي. جيڪا مزيدار ۽ مزي کان سواءِ شين ۾ فرق ڪندي آهي. نڪ سنگهڻ جي جاءِ آهي. جيڪو خوشبودار ۽ بدبو شين ۾ تميز ڪندو آهي. ڇهڻ جي ڪابہ مقرر ٿيل جاءِ ناهي. بدن جا سڀئي عضوا گرمي. سردي. نرمي ۽ سختي محسوس ڪندا آهن. (بديهي) ۽ الهامي كمن كان سواءِ هر شيءِ جو علم انهن پنجن حواسن وسيلي حاصل تيندو آهي. الهامي كم هر خرابي كان خالي هوندا آهن. انهن پنجن حواسن ۾ صفائي ۽ ڪدورت (ميراڻ) ٻئي هوندا آهن. جهڙيءَ طرح علم. عقل ۽ روح کي حواسن ۾ دخل آهي. بلڪل اهڙيءَ طرح نفس. سندس خواهشن ۽ وهم کي بـ دخل آهي. ٻين لفظن ۾ عبادت ۽ گناهـ. نيڪي ۽ بدبختي ۽ حواسن جي حيثيت هڪ جهڙي آهي. ڪن ۽ اک لاءِ الله جي دوستيءَ ۾ نيڪ شين جو ٻڌڻ ۽ ڏسڻ آهي. اهڙيءَ طرح نفس پرستيءَ ۾ ڪوڙين ڳالهين جو ٻڌڻ ۽ شهوت واري نظر سان ڏسڻ آهي. ڇهڻ, چکڻ ۽ سنگهڻ ۾ الله جي حڪمن موجب هلڻ ۽ سنت جي پيروي ڪرڻ آهي. نفس پرستيءَ ۾ الله جي حڪمن ۽ شرعيت جي حڪمن جي مخالفت آهي. روزيدار کي گهرجي. تہ هو هر حالت ۾ انهن پنجن حواسن کي قبضي ۾ رکي ۽ خدا جي حڪمن جي مخالفت ڇڏي. پوريءَ طرح سان شرعيت جي پيروي ڪرڻ گهرجي. جيئـن صحيح روزيدار سڏائڻ جو حقدار بڻجي. فقط کائڻ پيئڻ جي شين کان پرهيز ڪرڻ. ٻارن ۽ ڪراڙين عورتن جو ڪر آهي. حقيقت ۾ روزو. خدا کان سواءِ. ٻين شين کان پناھ گاھ سمجھڻ کان پرھيز ڪرڻ. ۽ غير اسلامي طريقن ۽ منع ٿيل ڪمن کان بچڻ جو نالو آهي.

الله تعاليٰ فرمايو آهي: ما جعلناهر جسداً لا ياكلون الطعام "اسان انهن (انسانن) جا جسم اهرًا نه بثايا آهن جو كاثن پيئڻ كان سواءِ رهي سگهن." ٻي جاءِ تي فرمايو اتس: افحسبتم انما خلقناكم عَبَثاً وَ انكر الينا لا ترجعون. "ڇا اوهان اهو ٿا سمجهو. ته اسان اوهان كي اجايو پيدا كيو آهي. اوهان يقين سان اسان ڏانهن موٽايا ويندا." اسان طبيعتن كي ضرورت وارو بڻايو آهي ۽ مخلوق كي راند روند لاءِ پيدا نه كيو آهي.

روزو اجائي کيل تماشي ۽ حرام جي گراھ کان بچڻ جو نالو آھي. حلال روزيءَ کان بچڻ جو نالو روزو ناھي. مون کي اھڙي ماڻھو تي عجب لڳندو آھي. جيڪو فرضي روزا ترڪ ڪندو آھي ۽ نفلي روزا رکندو آھي. فرضي روزا نہ رکڻ

معني من برب نافرماني آهي ۽ نافرماني گناھ آهي. هميشـه نفلي روزا رکڻ فقط سنت آهي. انهيءَ بدبختي کان خدا جي پناهہ وٺڻ گهرجي

جڏهن ڪو ماڻهو پوريءَ طرح سان الله جي نافرماني کان محفوظ ٿي ويندو آهي. تڏهن هو هميشــه روزيـدار هونـدو آهي. مشهور آهي تہ حضرت سهل بن عبداللہ تستري ڄمڻ واري ڏينهن تي روزي سان هو ۽ وفات واري ڏينهن بہ روزي اسان هو. ماڻهن پڇين تہ اهو ڪيئن ممڪن ٿيو؟ جواب مليـو. تـ پيدائش واري ڏينهـن شـام جي نماز تـائين کير نـ پيتـائين ۽ وفات واري ڏينهن تي بہ روزو رکيو هئائين. ابو طلح مالڪي اها روايت بيان ڪئي آهي.

پيغمبر ﷺ جن جي وصال جي روزن کان منع ڪئي آهي. (وصال جا روزا نفلي هوندا آهن جيڪي لڳاتار رکيا ويندا آهن). پاڻ ڪريم ﷺ جن پاڻ آهي روزا رکندا هئا. اصحاب سڳورن سندن پيروي شروع ڪئي. مگر کين منع ڪيائون ۽ چيائون: "اوهان وصال جا روزا نه ركو. مان اوهان مان كنهن وانكر به ناهيان. مان پنهنجي موليٰ وٽ راتيون گذاريندو آهيان ۽ هو مون کي کاڌو پيتو ڏيندو آهي." مجاهدي وارا چوندا آهن. تہ پاڻ فقط شفقت جي ڪري منع فرمائي اٿن. هڪ ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ روزو وصال سنت جي خلاف آهي. حقيقت پر اهو روزو ممڪن ئي ناهي. ڇو جو ڏينھـن گـذرڻ کان پوءِ رات جو روزو نہ هوندو آهي. جيڪڏهن روزي جي نيت رات جو ڪئي ويندي تہ پوءِ وصال نہ رهندو.

حضرت سهل بن عبدالله تستري متعلق مشهور آهي. تـ هو هميشـه پندرهن ڏينهـن کـان پـوءِ مـاني کـائيندو هـو. ۽ رمضان ۾ عيد تائين ڪجھ بہ نہ کائيندو ھو. ھر رات چار سؤ رڪعتون نفل پڙھندو ھو. ظاھر ۾ اھا ڳالھہ انساني طاقت کان ٻاهر نظر اچي ٿي. ۽ الله جي توفيق کان سواءِ ناممڪن معلوم ٿئي ٿي. اصل ۾ الله جي توفيق ئي غذا آهي. ماڻهو هڪڙو دنيوي غذا سان ۽ ٻيون اللہ جي رضا (تائيد) سان جيئرو رهندو آهي.

فقيرن جي مور شيخ ابو نصر "لمع" واري جي باري ۾ مشهور آهي. تہ هڪ دفعي رمضان جي مهيني ۾ هو بغداد پهتو. شونيزيہ جي مسجد ۾ کيس هڪ جدا ڪمرو ملي ويو. ۽ درويشن جي امانت بہ هن جي حوالي ڪئي وئي. عيد تـائين امانت ڪندو رهيو. هن تروايحن ۾ پنج دفعا قرآن ختم ڪيو. هر شام خادم کيس هڪ ماني ڪمري ۾ پهچائيندو رهيو. هو عيد جي ڏينهن اُتان هليو ويو. خادم اچي ڏٺو. تہ ٽيئي مانيون ڪمري ۾ پيون هيون.

حضرت علي بن بڪار جو چوڻ آهي: "مون حضرت حفص مصيصي رح کي ڏٺو. رمضان ۾ پندرهين روزي کان سواءِ ڪنهن بہ ڏينهن تي ڪجھہ بہ نہ کاڏائين".

حضرت ابراهيم بن اڌم جي باري ۾ مشهور آهي. تہ هن رمضان ۾ منڍ کان پڇاڙي تائين ڪجھ بہ نہ کاڌو. گرميءَ جي موسم هئي. ڏهاڙي ڪڻڪ جي لاباري تي مزوري ڪندو هو. جيڪا مزوري ڪمائيندو هو. اها درويشن ۾ ورهائي ڇڏيندو هو. سڄي رات نفل پڙهندو هو. الله تعاليٰ کيس محفوظ رکيو. هن ڪجھ بہ نٿي کاڌو ۽ نہ وري ننڊ ٿي کيائين.

شيخ عبدالله بن خفيض پنهنجي مرڻ کان اڳ ۾ لڳاتار چاليھ چل ڪڍي چڪو هو. مون هڪ بزرگ کي ڏٺو. هر سال جهنگ ۾ ٻه دفعا چڏ ڪڍندو هو.

دانشمند ابو محمد بايغزي جي وفات وقت مان موجود هئس. اسي ڏينهن کان وٺي ڪجهہ نہ کاڌو هئائين. ۽ هر نماز جماعت سان پڙهي هئائين.

مون آخر وارن بزرگن مان هڪڙي کي ڏنو. اسي ڏينهن تائين فاقو ڪيائين (بک ڪاٽيائين). ۽ ڪاب نماز جماعت كان سواءٍ نه پڙهيائين.

مرو ۾ ٻ بزرگ مسعود ۽ ابو علي سياھ ھئا. مسعود ابو علي پيغام پھچايو: "اھا درويشي جي دعوا ڪيستائين ڪندين؟ اچ تہ چاليهن ڏينهن تائين ويهون ۽ ڪجھ نہ کائون پيون". ابو علي جواب موڪليو: "اچ تہ ڏهاڙي ٽي دفعا کائون

۽ چاليهن ڏينهن تائين ساڳئي هڪ وضو ۾ رهون." هتي هڪ شڪ جو انديشو آهي. جنهن جي دُور ڪرڻ ضروري آهي. هن مان جاهل ماڻهو سمجهندا آهن. تہ روزو وصال جائز آهي. ۽ طبيبن وٽ بہ اهو قابلِ عمل آهي. مان ان کي کولي سمجهـاڻي ٿو ڏيان. تہ اهو شڪ نڪري وڃي.

200

وصال جو روزو اهڙي طرح سان رکڻ، جو الله جي ڪمن جي تعميل ۾ فرق نہ اچي، ڪرامت ٿيندو، ۽ ڪرامت خاص ماڻهن جو حصو آهي، خاص شيء عام ماڻهن لاءِ نہ هوندي آهي، جيڪڏهن ڪرامت جو ظاهر ڪرڻ عام هجي ها، تہ ايمان جي شڪل جبر واري ٿي وڃي ها. ۽ عارفن لاءِ معرفت ثواب جو سبب نہ بڻجي ها. پيغمبر ک جن معجزن جا مالڪ هئا، تنهنڪري ظاهر ظهور وصال جا روزا رکيائون. ڪرامت وارن کي ڪرامت ظاهر ڪرڻ کان منع ڪئي وئي آهي، ڪرامت جا شرط لڪائي ڇڏڻ ۽ معجزي جو اعلان ڪرڻ گهرجي. معجزي ۽ ڪرامت جو اهو چٽو فرق آهي، هدايت وارن لاءِ ايتري قدر ڪافي آهي، اصل ۾ چل حضرت موسيٰ عليه السلام جي احوال سان واسطو رکندڙ آهي، مڪالمو (گفتگو) مقام جي حالت ۾ ئيڪ ٿيندو آهي. ولي جڏهن الله جو ڪلام باطن ۾ ٻڌڻ چاهيندا آهن، تہ چاليه ڏينهن بک ڪاٽيندا آهن. ٽيهن خينهن کان پوءِ فقط ڏندڻ ڪندا آهن ۽ پوءِ ڏه. ڏينهن بُکيا رهندا آهن، هر حالت ۾ الله تعاليٰ سندن باطن سان ڪلام ڪندو آهي، جيڪا شيء نبين کي ظاهر ۾ حاصل ٿيندي آهي، اها ولين کي باطن ۾ ملندي آهي. الله جو ڪلام، انساني ڪندو آهي، جيڪا شيء نبين کي ظاهر ۾ حاصل ٿيندي آهي، اها ولين کي باطن ۾ ملندي آهي. الله جو ڪلام، انساني ڪرورين جي هوندي ٻڌي نہ سگهبو آهي. طبعيت جي چئن عنصرن (هوا، باه. پاڻي، مٽي) کي چاليهن ڏينهن تائين کائڻ پيئڻ ترڪ ڪرائي پنهنجي هيٺان ڪرڻ چاهيندا آهن. تہ جاهر ملندي آهي. الله جو ڪلام، انساني ڪرورين جي هوندي ٻڌي نہ سگهبو آهي. طبعيت جي چئن عنصرن (هوا، باه. پاڻي، مٽي) کي چاليهن ڏينهن تائين کائ چيئڻ ترڪ ڪرائي پنهنجي هيٺان ڪرڻ چاهيندا آهن. تہ جيئن محبت جي صفائي ۽ روح جي لطافت پوريء طراح حاصل ٿي پيئڻ ترڪ ڪرائي پنهنجي هيٺان ڪرڻ چاهيندا آهن. تہ جيئن محبت جي صفائي ۽ روح جي لطافت پوريء طراح حاصل ٿي

www.maktabah.org

A STATE AND A STATE AND A STATE

A State of the second s

# باب ارڙهون

## بک ۽ ان متعلق ٻيا ڪم

الله تعاليٰ فرمايو آهي: ولَنَبَلُونَكُر بَشيءٍ مِنَ الخُوفِ و الجوع ونقص من الاموال التَمَرات. "اوهان كي خوف. بک. مال. جان. ۽ ميون جي نقصان سان آزمائش ۾ وڏو ويو آهي ؓ. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: بطن جائع الحب الي الله من سبعين عابداً غافلاً. "بكئي پيٽ وارو الله تعاليٰ وٽ ستر غافل عابدن كان وڌيڪ پيارو آهي." بكئي رهڻ جو مقام تمام مٿانهون آهي. اهو سڀني امتن ۽ ملتن ۾ وڻيل آهي. ظاهر آهي. تہ بکئي ماڻهوءَ جا دل ۽ دماغ ڏاڍا تيز هوندا آهن. ۽ سندس طبعيت بہ صحتمند هوندي آهي. ڇو تہ بک نفس کي نـوڙت ۽ دل کي عـاجزي سيکاريندي آهي. بـُـکئي مـاڻهوءَ جو جسم نـوڙيل ۽ دل عاجز هوندي آهي. بُک سان نفس جي طاقت ختم ٿي ويندي آهي. رسول الله ﷺ جن فرمايو آهي: اجيعوا بطونكر واعد واجساد كر واظماو اكبادكر لعلكر قلوبكر تري الله عيانا في الدنيا. "بيت كي خالي ۽ جگر كي پياسو ركو ۽ جسم كي لباس كان آزاد ركو. ته اوهان جي دل دنيا ۾ الله جي ديدار كان فيضياب تئي. " بُك كان جسم کي تڪليف ٿيندي آهي. مگر دل کي روشني ملندي آهي. روح کي صفا ۽ باطن کي لقا حاصل ٿيندو آهي. جڏهن روح کي صفا. دل کي روشني نصيب هوندي. تد پوءِ جسماني تڪليف سان نقصان ٿي سگهندو؟ گهشر کائڻ ڪا عزت واري شيءِ ناهي. نہ تہ جيڪر چوپائي مال کي وڌيڪ نہ کارايو وڃي ها. گھڻو کائڻ چوپائي مال جو ڪر آهي. ۽ بُک بيمارن جو علاج آهي. بُک باطن کي پاليندي آهي. پيٽ ڀري کائڻ تُمن پروري آهي. ڀلاجيڪو ماڻهو سڄي عمر تمن پروري ۾ مشغول رهي. ۽ جسماني خواهشن تي خرچ ڪندو رهي. اهو ماڻهوءَ سان ڪهڙو مقابلو ڪري سگهندو. جيڪو سڄي حياتي پنهنجي باطن جي پالنا ۾ مصروف رهندڙ آهي. جنهن کي دنيا فقط کائڻ لاءِ گهربل آهي. ۽ ٻيو الله جو دوست آهي. جنهن كي كادو فقط عبادت لاءٍ ضروري آهي. انهن بنهي ۾ وڏو فرق آهي. ڪان المقتدمون ياڪلون ليعيشوا و انتـر تعيشون التاكلوا متقد مان. "پهريان ماڻهو ان لاءِ كائيندا آهن. تہ جيئرا رهن ۽ اوهان ان لاءِ جيئرا آهيو تہ كائيندا رهو." الجوع طعام الصديقين و مسلك المريدين و قيد الشياطين. "بك سچن (صديقن) جو طعام. مريدن جو مسلك ۽ شيطان جو قيد آهي". حضرت آدم عليه السلام جو بهشت مان نڪرڻ. ۽ الله جي ويجهڙائيءَ کان محروم ٿيڻ. الله جي قضا سان هڪ گراھ جي کائڻ ڪري ٿيو. اصلي حقيقت هيءَ آهي. تہ جو ماڻهو مجبوريءَ کان بکيو هجي. اهو بُکيو ناهي. کيس کائڻ جي خواهش هوندي آهي. ۽ کائڻ جي خواهش رکڻ وارو. کائڻ واري کان گهٽ نہ هوندو آهي. جنهن کي بک جو مقام ملندو آهي. اهو کاڌي کي ترڪ ڪرڻ وارو هوندو آهي. کيس کاڌي کان روڪيو نہ وُيندو آهي. جيڪو ماڻهو کاڌي جي سامان هوندي. کاڌي کي ترڪ ڪري. ۽ بک جي تڪليف سهي. تنهن کي ئي بکيو سڏي ٿو سگهجي. شيطان کي قيد ڪرڻ. ۽ نفس جي خواهش کي روڪڻ. بکڻي هجڻ کان سواءِ ممڪن ناهي. حضرت ڪتاني فرمايو آهي: من حڪر المريد ان يڪون فيه الثلثه اشيا نومه غلبة، وكلامه ضرورة، واكله فاقة. "مريد ۾ ٽي شيون ضرور هئڻ گهرجن: غلبي جي كري نند، ضرورت جي ڪري ڪلام. ۽ فاقي جي ڪري کاڌو. " ڪن جو چوڻ آهي. تہ فاقو ٻه راتيون ۽ ڏينهن بکئي رهڻ سان ٿيندو آهي. ڪي وري چون ٿا. تہ ان جي مدت ٽي راتيون ۽ ڏينهن آهن. ڪي هڪ هفتو ۽ ڪي چاليهن ڏينهن ۽ راتين جي بک کي فاقو سڏيندا آهن. تحقيق وارن جو اتفاق آهي. تہ سچي بک چاليهن ڏينهن ۽ راتين ۾ فقط هڪ دفعو ٿيندي آهي. ۽ اها بہ جان جي حفاظت ڪرڻ لاءِ هوندي آهي. انهيءَ عرصي ۾ جيڪا بک لڳندي آهي. اها طبعيت جي شرر ۽ غرور لاءِ هوندي آهي.

معلوم هئڻ گهرجي (الله توکي معاف ڪري) تہ معرفت وارن جي رڳ رڳ مان الله جا اسرار (راز) ظاهر ٿيندا آهن. سندن دليون الله جي نظر جو مقام هونديون آهن. دلين جا دروازا کليل هوندا آهن. عقل ۽ لالج جو ڪنڌ سندن درگاهہ تي

جهڪيل هوندو آهي. روح عقل جو مددگار ۽ نفس لالج جو مددگار هوندو آهي. جيتري قدر طبعيت خوراڪ سان پالنا وئندي آهي، اوتري قدر نفس مضبوط ٿيندو آهي. نفس جي خواهش وڌندي آهي، ۽ ان جون عضون تي غلبو ٿيندو آهي. هر رڳ ۾ هڪ نئون حجاب ظاهر ٿيندو آهي. جڏهن نفس کي غذا سان طاقت نہ پهچندي آهي، تہ سندس خواهشون ضعيف ٿينديون آهن. عقل کي طاقت حاصل ٿيندي آهي، ۽ هو نفس سان ناتا ٽوڙيندو آهي. الاهي اسرار ۽ ان جا نشان وڌيڪ ظاهر ٿي پوندا آهن. جڏهن نفس پنهنجي حرڪتن کان بيوس ٿي ويندو آهي. تڏهن ان جي وجود کان نفساني خواهشون ختير ٿي وينديون آهن. ڪوڙا (باطل) ارادا حق جي اظهار ۾ گر ٿي ويندا آهن. ان وقت مريد جي هر مراد پوري ٿي ويندي آهي.

حضرت ابوالعباس قصاب فرمائي ٿو: " منهنجي عبادت ۽ گنهگاري ٻن شين سان ٻڌل آهن. کاڌي کان پوءِ گناھ جو مادو طبعيت ۾ موجون هڻندو آهي. جڏهن کاڌي کان هٿ کڻندو آهيان. تڏهن عبادت (طاعت) جي حقيقت پاڻ ۾ ڏسندو آهيان. مشاهدو بک جو ميوو آهي. ڇو تہ مشاهدو مجاهدي سان قائم ٿيندو آهي. جيڪڏهن ڍؤ سان الله جو مشاهدو حاصل ٿي وڃي. تہ اهو اهڙي بک کان بهتر آهي. جيڪا فقط مجاهدي ۽ رياضت تائين محدود آهي. ۽ ان سان مشاهدو حاصل ٿي نه سگهي. مشاهدو الله جي مردن جو ميدان آهي، ۽ مجاهدو بارن جي راند آهي. اهو ڍؤ بهتر آهي، جنهن ۾ الله جو مشاهدو هجي. اهڙي بک انهيء ڍؤ کان گهٽ آهي، جنهن ۾ فقط مخلوق جو مشاهدو هجي. هن موضوع متعلق گهڻيون جو مشاهدو هجي. اهڙي بک انهيء ڍؤ کان گهٽ آهي، جنهن ۾ فقط مخلوق جو مشاهدو هجي. هن موضوع متعلق گهڻيون

#### (انين حجاب جو كلڻ - حج)

الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَلله علَي الناس حجُ البيت مَن استَطاعَ الَيه سبيلاً. "بانهن تي بيت الله جو حج فرض آهي. ان ماڻهوءَ تي جنهن کي اتي پهچڻ جي طاقت هجي. " صحيح عقل واري. بالغ ۽ طاقت واري مسلمان تي حج فرض آهي. ميقات (احرام ٻڌڻ جي جاءِ) تي احرام ٻڌڻ، عرفات جي ميدان تي بيٺو هجڻ. ڪعبي جو طواف ڪرڻ. صفا ۽ مروه جي وچ ۾ ڊوڙڻ (جن ۾ عالمن جو اختلاف آهي). ۽ احرام کان سواءِ خرم ۾ داخل ٿيڻ. حج جا رُڪن آهن. مڪي جي حرم کي مُقام ابراهيم جي ڪري حرم سڏيندا آهن. اهو امن جو مقام آهي. ان ۾ جنگ جيڙو حرام آهي. حضرت ابراهيم ع جا ٻ مقام آهن. هڪ جسم جو مقام ۽ ٻيو دل جو مقام آهي. ان ۾ جنگ جيڙو حرام آهي، حضرت ابراهيم ع خاص محبت آهي). جو ماڻهو سندس جسم جي مقام جو ارادو ڪري. ان تي لازم آهي ۽ دل جو مقام خُلت (خدا جو خاص محبت آهي). جو ماڻهو سندس جسم جي مقام جو ارادو ڪري. ان تي لازم آهي تي سڀني وساني لاتي ۽ شهرتن کان پاسو ڪري. احرام ٻڌي (جڻ تہ ڪفن ٿو پائي)، حلال جو شڪار تان به هت کڻي. سڀني واسن کي قبضي ۾ رکي. عرفات ۾ حاضر ٿئي. مزدلني ۾ مشعر الحرام ڏانهن وڃي (عرفات جي رستي تي ٻ مقام). پتريون کڻي طواف ڪرڻ مقار خُلت (خدا جو

جو ماڻهو حضرت ابراهيم ع جي دل جو قصد ڪري. ان تي لازم آهي. ته پنهنجي پسند ڪيل شين تان هٿ کئي. دنيوي لذتن ۽ راحتن کي ترڪ ڪري. غيرن جو ذڪر ڪرڻ ڇڏي ڏئي. ڇو ته فساد جي دنيا ڏانهن ڌيان ڏيڻ کان منع آهي. پوءِ معرفت جي عرفات ۾ رهي ( قيام ڪري)، محبت جي مزدلفي ڏانهن منهن ڪري. باطن کي الله جي پاڪائي جي طواف ۾ مشغول رکي. نفساني خواهشن ۽ خراب خيالن جُون پٿريون کڻي ايمان جي حفاظت واري منيٰ ۾ اُڇلي. نفس کي مجاهدي جي ڪوس - گهر (مذبح) ۾ قربان ڪري ۽ خلت (خدا جي خاص محبت) واري مقام تي پهچي وڃي.

حضرت ابراهيم ع جي جسم جو مقام ڪعبي جو حرم آهي. اتي دشمن ۽ ان جي تلوار کان امان آهي. سندس دل جي مقام يعني خُلت (خدا جي خاص محبت) ۾ داخل ٿيڻ. پنهنجن واسطن جو ٽوڙڻ. ۽ الله کان پري رهڻ واري حالت ۽ ان قسم جي شرارتن کان بچڻو آهي.

پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: الحاج وفد الله يعطيه ۾ ما سالوا ويستجيب لهم دعوا. "حاجي. الله تعاليٰ جو وفد (قافلو) آهن، هو جو ڪجھ گهرندا آهن. اهو کين ملندو آهي. ۽ جيڪا به دعا گهرندا آهن، اها قبول ٿيندي آهي. ڪي ماڻهو جو ڪجھ گهرندا آهن. ۽ جو ڪجھ کين جواب ڏنو ويندو آهي. ان کي خوشيءَ سان قبول ڪندا آهن. ڪي ماڻهو

شان شوكت ۽ مرتبو گهرندا آهن. ۽ نه وري كا دعا گهرندا آهن. حضرت ابراهير عليه السلام چيو آهي: اذ قال له ربه أسلم قال أسلَمت لرب العالَمين. "جڏهن الله تعاليٰ فرمايس ته فرمانبردار بڻجي وچ. تڏهن عرض كيائين. ته مان پروُردگار جو فرمانبردار آهيان." اُهو خُلت (خدا جي خاص محبت) جو مقام هبو. هو دنيا جي لاڳاپن كان آزاد ٿي ويو. ۽ سندس دل خدا جي ٿي. غيرن كان كاٽجي وئي. الله تعاليٰ كيس دنيا ۾ مشهور كرڻ چاهيو. اهو كر نمروُد جي حوالي ٿيو. جنهن اڳ ۾ كيس ماء - پيءُ كان جدا كيو. باه ڀڙكائي، ابليس منجنيق ناهي ڏنس، كيس ڳئون جي كچيء كل ۾ بند كري منجنيق (پٿرن اڇلڻ جي مشين) ۾ ركيو ويو. حضرت جبرائيل منجنيق ناهي ڏنس، كيس ڳئون جي كچيء كل ۾ بند كري منجنيق (پٿرن اڇلڻ جي مشين) ۾ ركيو ويو. حضرت جبرائيل منجنيق ۾ هٿ وجهي چيو: "مان اوهان جي مدد لاءِ تيار آهيان". فرمايائين: "مون كي تنهنجي مدد جي ضرورت ناهي." حضرت جبرائيل چيو: "چا اوهان کي الله جي ضرورت كانهي؟" فرمايائين: "الله تعاليٰ كي منهنجي حال جي خبر آهي. اهو ئي سبب آهي جو مال سوال نٿو كي الله جي خيرورت كانهي؟" فرمايائين: "الله تعاليٰ كي منهنجي حال جي خبر آهي. اهو ئي سبب آهي جو مال سوال نٿو كي اله جي خي وسورت كانهي؟" فرمايائين: "الله تعاليٰ كي منهنجي حال جي خبر آهي. هو ئي سبب آهي جو مال سوال نٿو كي ان. مون كي اهو پسند آهي. جيڪو الله تعاليٰ كي منهنجي حال جي خبر آهي. اهو ئي سبب آهي جو مال سوال نٿو ڪيان. مون

حضرت محمد بن فضيل فرمايو آهي: "مون کي تعجب ٿو لڳي، تہ ماڻهو الله کي سندس گهر (ڪعبي) ۾ تلاش ڪري رهيا آهن، ۽ پنهنجي دل ۾ سندس مشاهدي جي طلب نٿا ڪن. حالاتڪ ڪعبو ڪڏهن موجود هوندو آهي. پر دل ۾ الله جو مشاهدو هر حالت ۾ هوندو آهي. ڪعبي جي پٿر جي زيارت فرض آهي ۽ ان تي سال ۾ هڪڙو ڀيرو نظر ٿيندي آهي. ان جي ابتڙ دل تي ڏينهن رات ٽي سؤ سٺ ڀيرا رحمت جي نظر ٿيندي آهي. دل ڪعبي کان وڌيڪ زيارت جي لائق آهي. تڏهن بہ تحقيق وارن لاءِ مڪي جي رستي ۾ هر قدم. هڪ الله جو نشان هوندو آهي. ۽ حرم ۾ پهچڻ سان هر ڪنهن کي هڪ انعام (خلعت) نصيب ٿيندو آهي.

حضرت بايزيد فرمائي تو: "جيڪو ماڻهو سڀاڻي (آخرت) جي ثواب تي نظر رکندڙ آهي. تنهن کي چئو تہ اڄ سندس فرمانبرداري به فرمانبرداري ناهي. ڇو تہ عبادت ۽ مجاهدي جي هرهڪ دم جو ثواب اڄ ئي ملڻ گهربل آهي. فرمايائين: مون پهرئين جج تي ڪعبي کانسواءِ ڪجھ به نہ ڏئو. ٻيو دفعو ڪعبي کي بہ ڏئم ۽ ڪعبي واري کي بہ ڏئم، ۽ ٽيون دفعو ڪعبي واري کي ڏئم ۽ ڪعبي کي نہ ڏئم. " بهرحال ڪعبي جو حرم مشاهدي جي جاءِ تي هوندو آهي ۽ مجاهدي جي جاءِ تي نہ هوندو آهي. ۽ ان لاءِ تعظيم آهي. جنهن جي نظر ۾ سڄي دنيا الله جي قرب جو مقام ۽ محبت جي خلوت گاھ واري لاءِ سڄي دنيا حرم هوندي آهي. اهو الله جي محبت کان فيض حاصل ڪري نہ سگهندو آهي. مشاهدي واري لاءِ سڄي دنيا حرم هوندي آهي ۽ مشاهدي کان محروم رهندڙ ڪعبو بہ تمام تاريڪ مقام رهندو آهي. ڪنهن جو مصرع چيل آهي: اظلم الاشياء دارالحبيب بلا حبيب.

"محبوب كانسواءٍ محبوب جو گهر وڌ ۾ وڌ اونداهو هوندو آهي."

قدر ۽ قيمت رضا جي مشاهدي لاءِ آهي. جيڪو دوستيءَ جي مقام (خلت) تي حاصل ٿئي. ۽ جنهن جو ذريعو الله تعاليٰ ڪعبي جي زيارت کي سڏيو آهي. ڪعبي جي زيارت پنهنجي پاڻ ڪاب شيءِ ناهي. تڏهن به هر سبب جو پنهنجي مسبب (سببن جي سبب) سان واسطو هوندو آهي. ڪهڙي خبر. الله تعاليٰ جي عنايت جو ظهور ڪٿان ٿئي؟ ۽ طالب جي مراد ڪٿان ظاهر ٿئي؟ الله جا طالب بيابانن ۾ به الله جي ديدار لاءِ قرندا رهندا آهن. ڇو ته دوست کي دوست جو حرم ڏسڻ جائز ناهي. سندن مقصد هڪ بيتاب شوق ۽ محبت ۾ هڪ جلڻ واريَ آرزو سان مجاهدي ڪرڻ جو هوندو آهي.

هڪ ماڻهو حضرت جنيد وٽ ويو. هن کان پڇيو ويو: "تون ڪٿان آيو آهين؟" جواب ڏنائين: "مان حج تي ويو هش. " حضرت جنيد پڇيس: "جج ڪري ورتئي؟" هن جواب ڏنو: "هائو." پڇيائينس: "ڇا گهر ۽ وطن ڇڏڻ وقت سنڀي گناهن کي به ڇڏيئي؟" هن چيو: "نه." چيائينس: "تو پنهنجي وطن کان سفر نه ڪيو. ڇا جڏهن پنهنجي گهر کان نڪتين ۽ رات جو ڪنهن جاءِ تي ترسئين ته الله تعاليٰ جي طريقي جي ڪا منزل به اتي وري ڪيئي؟ جواب ۾ ننهڪر ڪيائين. هن وري پڇيس: جڏهن ميقات (احرام ٻڌڻ جي جاءِ) تي احرام ٻڌئي. تڏهن پنهنجي انساني صفتن کي پاڻ کان پري ڪيئي؟

جواب ۾ وري تنهڪر ڪيائين. هن وري چيس: "تو احرام به نه ٻڌو. جڏهن عرفات جي ميدان ۾ بيٺين. تڏهن توکي ڪشف ۽ مشاهدي ۾ بيهڻ به نصيب ٿيو؟" جواب ڏنائين: "ند؟" هن وري چيس: "تون عرفات ۾ به نه بيٺين. جڏهن مزدلني ۾ وئين ۽ تنهنجو مقصد پورو ٿي ويو. تڏهن پنهنجي نفساني خواهشن کي ترڪ ڪيئي؟" جواب ۾ چيائين: "ته." هن چيو: "تون مزدلفي ۾ به نه وئين. جڏهن بيت الله جو طواف ڪيئي. تڏهن وطن جي اک سان تنزه (الله تعاليٰ کي هر عيب کان پاڪ سمجهڻ) جي مقام تي الله تعاليٰ جي جمال جا لطيفا ڏنئي؟" جواب ڏنائين: "ته." هن چيو: "تو طواف به نه ڪيو: "تو سمجهڻ) جي مقام تي الله تعاليٰ جي جمال جا لطيفا ڏنئي؟" جواب ڏنائين: "ته." هن چيو: "تو طواف به نه ڪيو؟ اهو ٻڌاءِ سمعي به نه ڪي. چڱو جڏهن منيٰ ۾ آئين، تڏهن تفنه ۽ مروه جو مرتبو ڄاتو؟" جواب ڏنائين: "ته." هن چيو: "تو معنيٰ ۾ به نه وئين. چڱو جڏهن منيٰ ۾ آئين، تڏهن تنهنجون تمنائون پوريون ٿي ويون؟" جواب ڏنائين: "ته." هن چيو: "تو معنيٰ ۾ به نه وئين. چڱو جڏهن منيٰ ۾ آئين، تڏهن تنهنجون تمنائون پوريون ٿي ويون؟" جواب ڏنائين: "نه." هن چيو: "تو منيٰ ۾ به نه وئين. چڱو جڏهن منيٰ ۾ آئين، تڏهن تنهنجون تمنائون پوريون ٿي ويون؟" جواب ڏنائين: "نه." هن چيو: "تو منيٰ ۾ به نه وئين. چڱو جڏهن منيٰ ۾ آئين، تڏهن تنهنجون تمنائون پوريون ٿي ويون؟" جواب ڏنائين: "نه." هن چيو: "تو منيٰ ۾ به نه وئين. چڱو جڏهن منيٰ ۾ آئين، تڏهن تنهنجون تمنائون پوريون ٿي ويون؟" جواب ڏنائين: "نه." هن چيو: "تو منيٰ ۾ به نه وئين. چڱو جڏهن قرباني ڪيئي، تڏهن پنهنجي نفس جي خواهشن کي به قربان ڪيئي؟" جواب ڏنائين: "نه."

مون ٻڌو تہ هڪ بزرگ ڪعبي جي سامهون روئي زاريون ڪري رهيو هو ۽ هيٺيان شعر سندس زبان تي هئا: واصبحت يـــوم النحر و العيس ترحل وڪان حَدَ الحادي بنا و هـو معجل اسائل عــن سلــمـي فهل من مخبير بان لــــه علماً بها ايـــن تــنـزل لقد افسدت حجي و نسڪي و عمر تي و في السري شغل عن الحج مشغل ســــار حـج من عامي لحجة قابل فــان الـــذي قـد ڪان لا يتقبل

"حج ۾ قرياني جي ڏينهن صبح ٿيو. سفيد اُٺ وڃي رهيا هئا. حدي خوان سٺي سُر سان اُٺن کي هلائي رهيو هو. ۽ تڪڙ ڪري رهيو هو. "مان پنهنجي محبوبا سلميٰ جي باري ۾ پڇي رهيو هئس. ڪو ٻڌائي تر اها ڪٿي لُهندي؟ هن (منهنجي محبوبا) منهنجو حج. منهنجي قرباني. ۽ منهنجو عمرو. سڀ وڃائي ڇڏيا. هن جي جدائيءَ دل ۾ اها ڪيفيت پيدا ڪئي آهي. جو حج کان دُور ڪري رهي آهي. مان ٻئي سال حج لاءِ موٽي ايندس. ڇو تر هاڻي حج ٿي ويو آهي ۽ قبول نہ ٿيندو."

حضرت فضيل بن عياض فرمايو آهي: "مون هڪ نوجوان کي حج ڪرڻ وقت بيٺل ڏنو. ماڻهو دعا گهري رهيا هئا. ۽ هو ڪنڌ جهڪايو بيٺو هو. مون پڇيو: "دعا ۾ شريڪ ڇو نٿو ٿئين؟" جواب ڏنائين؟ "مان وحشت ۾ گرفتار آهيان. منهنجو وقت فوت ٿي ويو آهي. هاڻي دعا جي ڪابه صورت ڪانهي." مون چيو: دعا گهر. خدا هن (ايڏي ساري) مير جي صدقي تنهنجي مراد پوري ڪندو." هن چاهيو. تہ دعا لاءِ هٿ کڻي. مگر بي اختيار هڪ آه ڪيائين. ۽ مري ويو. "

حضرت ذوالنون مصري جو بيان آهي: مون هڪ جوان کي مٺيٰ ۾ ويٺل ڏٺو. سمورا ماڻهو قربائي ۾ قابو هئا. مان هن کي ڏسندو رهيس تہ ڪير آهي ۽ ڇا ٿو ڪري؟ هو چئي رهيو هو: منهنجا موليٰ! سڀ ماڻهو قرباني ڪري رهيا آهن. مان پنهنجي نفس کي تنهنجي راھ ۾ قربان ڪرڻ ٿو چاهيان. مون کي قبول فرمائي." اهو چئي. اشهد آڱر سان پنهنجي گلي ڏانهن اشارو ڪيائين ۽ ڪري پيو. مون ڏٺو تہ سندس روح عنصري پڃري مان اُڏامي چڪو هو. الله تعاليٰ مٿس رحر فرمائي."

حج جا ٻ قسر آن: هڪڙو غيبت ۾ ۽ ٻيون حضوري ۾ . جيڪو ماڻهو ڪعبي جي حرم ۾ حاضر رهي به غيبت ۾ گرفتار هجي، ان جو مثال اهڙي ماڻهوءَ جو آهي، جيڪو پنهنجي گهر ۾ موجود هجي ۽ غائب رهي. غيبت هر حال ۾ غيبت آهي. جو ماڻهو پنهنجي گهر ۾ هوندي الله سان حاضر هجي، اهو ڄڻ ته ڪعبي جي بارگاهه ۾ حاضر آهي، ڇو ته الله جو حضور هر جاءِ تي آهي. حج هڪ مجاهدي جي صورت آهي ۽ اها مشاهدي جي ڪشف لاءِ هوندي آهي. مجاهدو مشاهدي جي علت ناهي، مگر مشاهدي جو سبب آهي. هن سبب کي حقيقي معنيٰ ۾ زيادهه رسوخ نه هوندو آهي. حج جو مقصد جي علت ناهي، مگر مشاهدي جو سبب آهي. هن سبب کي حقيقي معنيٰ ۾ زيادهه رسوخ نه هوندو آهي. حج جو مقصد جي علت ناهي، مگر مشاهدي جو سبب آهي. هن سبب کي حقيقي معنيٰ ۾ زياده رسوخ نه موندو آهي. حج جو مقصد جي علت ناهي، معنو پوري ٿيڻ ۾ ڪر اچي. الله بهتر چاڻندڙ آهي.

باب الخويهون

#### مشاهدو

پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: اجيعوا بطونڪر دعوا الحرص و واعروا اجسادڪر قصروا الامل. "پنهنجن پيٽن کي خالي رکو. حرص کي ڇڏيو. جسمن کي لباس سان نہ سينگاريو. گهرجُون گهٽ ڪريو. جگرن کي اُڃيو رکو ۽ دنيا کان منهن موڙيو، ته اوهان جي دلين کي الله تعاليٰ جو مشاهدو حاصل ٿئي. " حضرت جبرائيل حضور ﷺ کان احسان جي اصلي حقيقت (ماهيت) جي باري ۾ سوال ڪيو ته پاڻ فرمايائون. احسان اهو آهي ته: اعبدوا الله ڪَانڪَ تراه فان لم تڪن تراه فانه يراڪ "عبادت ڪندڙ اهڙي طرح سان عبادت ڪري. چڻ ته الله کي ڏسي رهيو آهي. جيڪڏهن تون الله تعاليٰ کي ڏسي نه سگهين ته هو يقين سان توکي ڏسي رهيو آهي. " الله تعاليٰ حضرت دائود کي وجي فرمايو: يا دائود تدري ماالمعرفة قال لا قال هي حيواة القلب في مشاهدتي. اي دائود؟ توکي خبر آهي. ته معرفت ڇا آهي؟ عرض ڪيائين ته انه "نه"، الله تعاليٰ فرمايو: "منهنجي مشاهدي سان دل جو جيئرو قيڻ (معرفت آهي) ". صوفين وٽ مشاهدو الله جي ذات کي باطل جي اک سان ڏسڻ جو نالو آهي. يعني خلوت (اڪيلائي جي رو تو ي آهي) ". صوفين وٽ مشاهدو الله جي ذات کي باطل جي اک

حضرت ابوالعباس بن عطا هن آيت جي تفسير ڪري رهيو هو: ان الذين قالوا ربنا الله ثم استـَقـَـا موا. "تحقيق جن ماڻهن چيو. تہ اسان جو پالڻهار الله آهي ۽ پوءِ (ان عقيدي تي) مضبوطي سان ثابت قدم رهيا." تفسير ڪندي چيائين: جن ماڻهن مجاهدي ۾ چيو. تہ الله جو پروردگار آهي ۽ پوءِ الله جي مشاهدي تي مضبوطي سان ثابت قدر رهيا.

مشاهدي جي حقيقت جا ٻه پاسا آهن: هڪڙو مشاهدو. صحيح يقين سان ۽ ٻيو الله جي محبت جي غلبي سان. يعني محبت جي غلبي جو اهو مقام حاصل ڪرڻ. جتي طالب کي هر ڳالهه ۾ محبوب نظر اچي ۽ ان کان سواءِ ڪجه به نظر نه اچي. حضرت محمد بن واسع فرمائي ٿو: مارايت شيئاً الا ورايت الله فيه. "مون صحيح يقين سان هر شيء ۾ الله جي محبوب جو جلوو ڏئو." هڪ ٻئي طريقت جي شيخ فرمايو آهي: مارايت شيئاً الا ورايت الله قبله. "مون ڪابه اهڙي شيء نه ڏني. جنهن مان مون کي الله جو ديدار حاصل نہ ٿيو هجي."

حضرت شبلي فرمايو آهي: مارايت شيئاً قط الا الله يعني بلغبات المحبة و غليان المشادة. "مون الله جي محبت جي غلبي ۾، ۽ الله جي مشاهدي جي ظهور ۾ الله تعاليٰ کان سواءِ ڪنهن شيء کي به نه ڏنو". هڪ ماڻهو ڪنهن شيء کي ظاهري اک سان ڏسندو آهي. ان جي فاعل تي ظاهري نظر پوندي آهي. ٻيو ماڻهو فاعل جي محبت ۾ غرق تي هر شيء کان منهن موڙي ڇڏيندو آهي. ۽ فقط فاعل کي ڏسندو آهي پهريون طريتو استدلال جو آهي ۽ ٻيو طريقو باطني جذبي جو آهي. استدلال ۾ الله کي دلين سان ثابت ڪيو ويندو آهي، ۽ ٻي صورت ۾ طالب مجذوب ۽ شوق ۾ بيخود هوندو آهي. دليل ۽ حقائق هن لاءٍ حجاب جي حيثيت رکندا آهن. لان من عرف شيئاً لا يطمئن غيره و من احب شيئاً لا يطالع غيره تررڪ المنازعة مع الله و لا عتراض عليه في احڪامه الخالف. "جو ماڻهو ڪنهن شيء کي سڃاڻي وتندو آهي. ان کي ان کان سواءِ تسڪين حاصل نه ٿيندي آهي. جڏهن ڪو ماڻهو محبت ڪندو آهي. تا اه محبوب شيءَ کان سواءِ ڪنهن تي نظر نہ سواءِ تسڪين حاصل نه ٿيندي آهي. جڏهن ڪو ماڻهو محبت ڪندو آهي. ته اه محبوب شيءَ کان سواءِ ڪنهن تي نظر نه وجهندو آهي. اهو محبوب شيء تي اعتراض ڪرڻ يا ان جي مخالفت ڪرڻ کان ڪيٻائيندو آهي. ان کي ان کان وي معراج جو بيان ڪندي فرمايو آهي: مازاغ البصر و ما طغيٰ. "سندن نظر الله جي تجلي کان نه ڦري جن وي معراج جو بيان ڪندي فرمايو آهي: مازاغ البصر و ما طغيٰ. "سندن نظر الله جي تجلي کان نه ڦري ۽ نه وري حد وي معراج تو بيان ڪندي فرمايو آهي: مازاغ البصر و ما طغيٰ. "سندن نظر الله جي تجلي کان نه ڦري ۽ نه وري حد وي معراج تو بيان ڪندي فرمايو آهي: مازاغ البصر و ما طغيٰ. "سندن نظر الله جي تعلي کان نه ڦري ۽ نه وري حد وي معراج آيتري قدر جو سندن باطن جي اک هن داله جي مشاهدي ۾ مشغول تي ويندو آهي. الله تعاليٰ ين ماي نظر اورانگيائين " ايتري قدر جو سندن باطن جي اک سان الله جي مشاهدي ۾ مشغول تي ويندو آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: قل وي ڀر هنه جي محبو آهي تي مان وان کي چئو، ته پنهنون نگاهون هيٺ ڪن". يعني ظاهري اکين کي نفساني قيري ڇڏيندو آهي. تڏهن باطن جي اک سان الله جي مشاهدي ۾ مشغول تي ويندو آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: قل اورانگيائين ايتري قدر مي ابطن جي اک سان الله جي مشاهدي ۾ مشغول تي ويندو آهي. وليه آهري اکين کي نفساني مي خواهن کان ۽ باطني اکي کي مخوات کان پري کي ڪر، تي پنهيون کن"، يي ڪن ڪن"، يعني ظاهري اکين کي نفساني خواهشن کان ۽ با

آهي. اهو يقين سان باطني اكين سان الله جي مشاهدي مان فيضياب ٿيندو آهي. ڇو تہ مجاهدي ۾ مخلص هوندو آهي. اهو مشاهدي ۾ سچو هوندو آهي.

باطن جي نظر جو مشاهدو ظاهري مجاهدي سان واسطو رکندو آهي. حضرت سهل بن عبدالله تستري فرمائي ٿو: من غض بصره عن الله طرفة عين لايهتدي طول عمره. "جيڪو اک ڇنڀ ڪرڻ جيترو وقت پنهنجي نظر الله تعاليٰ کان قيرائيندو آهي. اهو ساري عمر هدايت حاصل ڪري نہ سگهندو آهي". ڇو تہ غير تي نظر وجهڻ. غير ڏانهن ڌيان ڏيڻ آهي. ۽ جنهن کي مقدر غير الله جي اختيار ۾ ڇڏي ڏنو آهي. اهو هلاڪت جو شڪار ٿي ويندو آهي. مشاهدي وارن جي زندگي اهڙي آهي. ته هو الله جي مشاهدي ۾ مشغول رهن. زندگي جو جيڪو عرصو الله تعاليٰ کان پري رهڻ ۾ گذاري. ان کي زندگي ۾ شمار نہ ڪندا آهن. ۽ اهو پاڻ لاءِ موت جي برابر سمجهندا آهن.

حضرت بايزيد کان پنهنجي عمر لاءِ پڇيائون. تہ جواب ڏنائين: "چار سال" ۽ ٻي روايت موجب چاليهـ سال. ماڻهو عجب ۾ پيا، تہ چيائين: "مان ستر سالڻ تائين دنيوي حجابن ۾ رهيو آهيان. الله جي مشاهدي ۾ فقط چار سال مصروف رهيو آهيان. حجاب جو وقت زندگي ۾ شمار نہ ٿيندو آهي."

حضرت شبلي دعا گهرڻ وقت چوندو هو: اللهُ مرَ اخفا ' الجنة و النار في خفايا غيب حتيٰ تُعبَد بغير واسطة. "منهنجا موليٰ! دوزخ ۽ جنت کي لڪائي يڏ, تہ تنهنجي عبادت ڪنهن واسطي يا لالج کان سواءِ هجي. "طبعيت ۾ بهشت جي خواهش هوندي آهي ۽ عبادت گهڻو ڪري ان (بهشت) لاءِ ڪئي ويندي آهي. دل ۾ الله جي محبت نه هوندي آهي ۽ ماڻهو پنهنجي غفلت جي ڪري الله جي مشاهدي کان محروم رهندو آهي. پيغمبر ﷺ جن معراج واري واقعي جو بيان ڪندي حضرت عائش رضہ کي فرمايو: "مون الله تعاليٰ کي نه ڏٺو". حضرت عبدالله بن عباس کان روايت آهي ته حضور ﷺ جن فرمايو: "مون الله تعاليٰ کي نه ڏٺو". ان ڳالهه تي ماڻهن جو اختلاف ظاهر ٿيو مگر الله جي دوستن اها صورت چونڊي ورتي، جيڪا بهتر هئي. يعني پاڻ جيڪو فرمايائون. تہ مون الله تعاليٰ کي نه ڏٺو. ان مان اها مراد آهي. ته ظاهري اک سان نه ڏنائون. ٻنهي مان هڪ باطن جو صاحب هو ۽ ٻيو ظاهر ڏسندڙ، پاڻ ٻنهي سان سندن عقل آهر ڳالهه ڪيائون ، جڏهن باطن جي اک سان ڏسي ورتائون. ته ظاهر جي طاهر ڏيو. ان مان اها مراد آهي. ته ظاهري اک مان نه ڏنائون. ٻنهي مان هڪ باطن جو صاحب هو ۽ ٻيو ظاهر ڏسندڙ، پاڻ ٻنهي سان سندن عقل آهر ڳالهه ڪيائون ،

حضرت جنيد فرمايو آهي: "جيڪڏهن الله تعاليٰ مون کي فرمائي، تہ مون کي ڏس، تہ جيڪر مان نہ ڏسان، ڇو تہ محبت ۾اک جي حيثيت غير ۽ بيگاني واري آهي، غير جي ريسَ (ساڙ) ديدار ۾ رنڊڪ آهي. جڏهن دنيا ۾ کيس اک جي واسطي کان سواءِ ڏسندو رهيو آهيان. تڏهن آخرت ۾ ان لاءِ ڳوَلا ڇو ڪريان؟" شعر:

### اني لاحسد فاظري عليكا

#### عاغض طرفي اذا نظرت اليكا

"مون کي تنهنجي ڏسڻ وارن کان ساڙ ٿيندو آهي. مان جڏهن تو ڏانهن ڏسندو آهيان تڏهن پنهنجيون اکيون بند ڪري ڇڏيندو آهيان".

ڪنهن بزرگ کان پڇيو ويو: "اوهان خدا کي ڏسڻ چاهيو ٿا." چيائين: "نـ". پڇيائونس : "ڇو؟" فرمايائين: "حضرت موسيٰ عليه السلام درخواست ڪئي، مگر ڏسي نـ سگهيو، حضور ﷺ جن در خواست ڪئي ۽ ديدار سان نوازيا ويـا. اصل ۾ اسان جي خواهش ئي هڪ حجاب آهي. ارادو مخالفت جو دليـل آهي. ارادي جي ختم ٿيڻ سان مشاهدو حاصل ٿيندو آهي. مشاهدي حاصل ٿيڻ سان دنيا ۽ آخرت هڪ جهڙا ٿي ويندا آهن.

حضرت بايزيد فرمايو آهي: أن الله عباداً لو حجبواعن الله في الدنيا والاآخرة لارتدوا. "الله جا كجه بانها اهرًا آهن. جيكي دنيا ۽ آخرت ۾ الله جي ديدار كان محروم رهن. ته مرتد (دين تان ڦرندڙ) تي وڃن". يعني انهن جي پالنا دائمي مشاهدي سان ٿيندي آهي. هو محبت جي حياتي سان جيئرا آهن. جيكڏهن مشاهدي وارو. مشاهدي كان محروم تئي ته جڻ درگاھ مان تُرتجي نكتو.

حضرت ذوالنون مصري جو چوڻ آهي: هڪ دفعي مون مصر ۾ ڏنو. تہ ڪجهہ ڇوڪرا هڪ نوجوان ماڻهو، کي پٿر هڻي رهيا هئا. مون پچيو ته ائين ڇو ٿا ڪريو؟ ڇوڪرن چيو ته اهو چريو آهي: پڇيـر ته اوهان سندس چريائي ڏني آهي؟ ڇوڪرن چيو: اهو چوي ٿو. تہ مون خدا کي ڏنو آهي. مون ان جوان کان پڇيو. ته اهو سچ آهي يا ڇوڪرا تو تي اجائي تهمت رکي رهيا آهن؟ انهيءَ جوان جواب ڏنو ته هائو. جيڪڏهن الله تعاليٰ هڪڙي گهڙي به مون کان ڇپي وڃي ته جيڪر پردو اچي وڃي. ۽ مان فرمانبرداري (طاعت) کان محروم تي وڃان.

هتي هڪ جماعت کي طريقت وارن جي باري ۾ هڪ غلط فهمي پيدا ٿي آهي. هو سمجهن ٿا تہ الله جو ڏسڻ. باطن جي مشاهدي جي هڪ صورت آهي. جيڪا ذڪر ۽ فڪر واري حالت ۾ وهر جي ڪري دل ۾ پيدا ٿيندي آهي. اهو فقط شڪ ۽ چٽي گمراهي آهي. الله تعاليٰ جي ذات انداڙي ۽ مقدار کان مٿانهين آهي. ڪنهن جو به عقل ان جو ادراڪ ڪري نه سگهندو آهي. انساني عقل ۾ جو ڪجه خدا جي باري ۾ ايندو. اهو سراسر وهر هوندو. الله تعاليٰ جو ڪنهن به جنس سان ڪو واسطو ڪونهي. سمورا ڪشف ۽ لطيفا جنس جي لحاظ کان هڪ ٻئي سان واسطو رکندڙ آهن. تضاد (ابتڙ حالت) جي صورت ۾ به هر جنسيت قائر رهندي آهي. توحيد جي حقيقت به قدير جي مقابلي ۾ هڪ جنس واري آهي. ڇو تہ متضاد (ابتڙ) شيون سڀ حادث هونديون آهن. ۽ سمورا حادث همجنس هوندا آهن.

الله تعالىٰ انهن ڳالهين ۽ هر اهڙي شيءِ کان پاڪ آهي. جيڪا بيدين (ملحد) ان ڏانهن منسوب ڪندا آهن. هن دنيا ۾ الله جو مشاهدو ۽ آخرت ۾ سندس ديدار برحق آهي. مگر آخرت ۾ الله جو ديدار سڀني صحابي سڳورن جي اتفاق ۽ اجماع سان ثابت آهي. ان حالت ۾ دنيا ۾ مشاهدو بہ روا هئڻ گهرجي. آخرت ۾ ديدار جي خبر ڏيڻ وارن ۽ دنيا ۾ مشاهدي جي خبر ڏيڻ وارن ۾ ڪو فرق ڪونهي. انهن ٻنهي ڳالهين جي باري ۾ جيڪو بہ خبر ڏيندو. اها مشاهدي جي لحاظ كان اجازت سان هوندي، ۽ دعوا سان نہ هوندي. هو اهو ئي چئي سگهندو. تہ آخرت ۾ الله جو ديدار ۽ دنيا ۾ الله جو مشاهدو روا آهي. هو اهو ئي چئي نہ سگھندو تہ مون مشاهدو کيو آهي. يا هن وقت مشاهدو کري رهيو آهيان. مشاهدو باطن جي وصف آهي ۽ ان جو اظهار ڪرڻ عبارت آرائي ٿيندي. جيڪڏهن زبان باطن کان واقف هجي ۽ مشاهدي جي ڪيفيت کي لفظن ۾ سمائي سگهي تہ مشاهدو ناهي. مگر مشاهدي جي دعوا آهي. ڇو تہ ڪنهن ڪيفيت جي اصليت عقل کان ٻاهر هجي. ان کي لفظن جو جامو ڪيئن پارائي سگهبو؟ اها هڪ مجازي صورت هوندي. ڇو تہ مشاهدو دل جي حاضر ۽ زبان جي قاصر هجڻ جو نالو آهي. اهوئي سبب آهي جو خاموشي گفتگو کان بهتر آهي. خاموشي مشاهدي جي نشاني ۽ گفتگو مشاهدي جي گواهي آهي. شهادت ۽ مشاهدي ۾ زمين آسمان جو فرق آهي. پيغمبر ﷺ جن کي الله جي قرب واري وذي مقام تي جو عطا تيو. أن لاءٍ فرمايائون: لا احصىٰ ثناء عليك. "مان تنهنجي ثنا جو حق ادا كري نتو سگهان". حضور ﷺ جن مشاهدي جي مقام تي هئا. مشاهدو اتحاد جو ڪمال هوندو آهي. اتحاد جي عالم ۾ زبان کولڻ خود بيگاني هجڻ جو اظهار آهي. پاڻ فرمايائون: انت ڪما اڻنيت عليٰ نفسڪ. تون اها هستي آهين جو پنهنجي ثناءُ پاڻ ڪري رهيو آهين". يعني. هتي جو ڪجهہ تون چوندين. ڄڻ تہ مان چئي رهيـو آهيـان. تـون جيڪا پنهنجي ثنـا ُ ڪنديـن. اها ڄڻ مون ڪئي. منهنجي زبان اهڙي درجي واري ناهي جو منهنجو حال بيان ڪري سگهي. بيان بہ اهڙو نہ ٿيندو جيڪو منهنجي کيفيت جو اظهار کري سگهي. هن مضمون متعلق کنهن جو شعر آهي:

تمنيت من اهوي فلما رايته ابهت فلر املك لساناً و لا طرفاً

هن سان ملڻ جي تمنا هئي. جڏهن مليو تڏهن حيرت جو اهر عالر آهي جو نہ زبان تي اختيار آهي. نہ اک تي. " اهي سمورا حڪر مشاهدي جا آهن جيڪي مختصر طور تي لکيا اتر . توفيق الله تعاليٰ وٽان آهي. (نائين حجاب جو کُـلڻ - صحبت ۽ ان جا آداب)

الله تعالىٰ فرمايو آهي: يا ايهاالذين آمنوا قوا انفسكر و اهليكر ناراً اي اد بواهر. "اي ايمان وارؤ؛ پاڻ كي ۽

پنهنجي اهل عيال کي دوزخ جي باھ کان بچايو. ۽ انهن کي ادب سيکاريو". پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: حسن الادب من الايمان. "سهڻو ادب إيمان جو حصو آهي". ٻئي هنڌ فرمايو اٿن: ادبني ربي فاحسن فاديبي. "منهنجي پروردگار مون کي ادب سيکاريو ۽ سهڻو ادب سيکاريو". دين ۽ دنيا جي سڀني ڪمن جي سينگار جو مدار ادب تي آهي. سڀ ماڻهو. ڪافر. مسلمان. بيدين. توحيد وارا. سني ۽ بدعتي ان ڳالھ تي متفق آهن تہ معاملات ۾ سٺو ادب هڪ ساراھ جھڙي شيءِ آهي. دنيا جي ڪابه رسم، سٺي ادب کان سواءِ پوري ٿي نٿي سگهي. ماڻهن ۾ مروت جي حفاظت. دين ۾ سنت جي حفاظت ۽ محبت ۾ عزت جي حفاظت جو نالو ادب آهي. اهي ٽيئي شيون هڪ ٻئي سان ڳنڍيل آهن. جنهن کي مروت جو لحاظ ناهي. اهو سنت جو پوئلڳ نہ ٿيندو. جيڪو سنت جو پوئلڳ ناهي. ان کي عزت جو لحاظ نہ ٿيندو. اعمال ۾ ادب جو لحاظ مطلوب جي تعظير سان حاصل ٿيندو آهي. الله تعالئ ۽ ان جي آيتن (نشانين) جي تعظيم تقوئ (يرهيزگاري) جو جُزو آهي. جيڪو ماڻهو بي ادبي کان الله جي جَلوَن جي تعظيم نہ ڪندو آهي. ان کي طريقت ۾ ڪوبہ مقام نہ ملندو آهي. الله جي طالب کي جذبو ۽ حال جو غلبو. ڪنهن بہ حالت ۾ ادب جي لحاظ رکڻ کان منع نہ ڪندا آهن. ادب الله جي طالبن جي عادت ۾ شامل هوندو آهي. ۽ عادت ٻي فطرت (طبعيت ثانيہ) بڻجي ويندي آهي. طبعيت ڪڏهن بہ ختير نہ ٿيندي آهي. زندگي هوندي تہ طبعيت بہ موجود هوندي. جيستائين وجود قائر آهي. تيستائين الله جا طالب ادب جي لحاظ کي ڪڏهن تڪلف سان ۽ ڪڏهن تڪلف کان سواءِ پنهنجي ڌيان ۾ رکندا آهن. جيڪڏهن هوشياري جي حالت ۾ ادب جو لحاظ تڪلف سان ٿيندو آهي. تہ جذب جي حالت ۾ وري الله تعاليٰ سندن ادب جي لحاظ جي حفاظت ڪندو آهي. ياد رکوا الله جو ولي ڪڏهن بہ ادب کي ترڪ نہ ڪندو آهي. ولايت لاءِ پيغمبر ﷺ جن جي سنت جي پيروي ضروري آهي. ادب کي ترڪ ڪندڙ محمدي اخلاق کان تمام پري هوند و آهي. ان کان سواءِ ادب جو ترڪ ڪرڻ محبت جي نہ هجڻ جو دليل آهي. لأن المودة عند الأداب و حسن الأداب صفت الاحجاب "محبت سنى م سنو ادب آهي. سنو ادب محبت كرن وارن جي صفت آهي. " الله تعالىٰ جنهن تي جيتري كرامت عطا كندو آهي. ان كي اوتري دين جي آداب جي پاسداري جي توفيق ب عطا كندو آهي. ان جي ابترَّ بيدين (ملحد) چوندا آهن (الله متن لعنت كري) ٻانهي تي جڏهن غلبو كندي آهي. تڏهن هن تان دين جي پيروي ختر ٿي ويندي آهي. مان هن ڳالھ کي ڪنهن ٻي جاءِ تي وڌيڪ کولي بيان ڪندس. انشاءُ الله.

آداب جي ٽي قسر آهن: هڪڙا توحيد جا آداب, يعني اڪيلائپ ۾ توڙي ماڻهن ۾ بي ادب نہ هئڻ گهرجي. علمن ۾ اهڙو طريقو اختيار ڪرڻ گهرجي. جهڙو بادشاهن جي درٻار ۾ ڪيو ويندو آهي. حديثن ۾ ذڪر آيو آهي. تہ هڪ دفعي حضور ﷺ جن پير ڊگها ڪري ويٺا هئا، تہ جبرائيل عليه السلام آيو ۽ اچي چيائين: يا محمد اجلس جلسة العبيد. "اي محمد ﷺ, الله جي درگاه ۾ غلامن وانگر ويه. "چون ٿا، تہ حضرت حارث محاسبي چاليھ سال ڀت کي ٽيڪ ڏيئي، گوڏا اُڀا ڪري ويٺو رهيو. ماڻهن پڇيس: "ايتري قدر تڪليف جو ٿو سهين؟" جواب ڏنائين: "مون کي شرم ٿو اچي تہ الله جي مشاهدي ۾ غلامن وانگر نہ ويهان."

مان هڪ دفعي خراسان جي هڪ ڳوٺ ڪمند ۾ ويس. اُتي هڪ مشهور ماڻهو "ادب ڪمندي" رهندو هو. بزرگ ماڻهو هو. چوويھ سال بيٺو رهيو. نماز ۾ فقط تشهد لاءِ ويهندو هو. مون پڇيو تہ چيائين: "اڃا اهڙو مقـام حاصل نہ ٿيـو آهي. جو اللہ جي مشاهدي ۾ ويهي سگهان".

حضرت بايزيد کان ماڻهن پڇيو: "اوهان کي اهو رتبو ڪيئن مليو؟" فرمايائين: "مون ڪڏهن بـ الله جي آڏو صحبت جي آداب کي نه وساريو. اڪيلائپ توڙي ماڻهن ۾ هڪ جهڙو رهيو آهيان. ڪنهن به صورت ۾ ادب جي لحاظ کي نه ڇڏيو اٿر." معبود جي مشاهدي ۾ ادب جو لحاظ حضرت بي بي زليخا کان سکڻ گهرجي. جڏهن حضرت يوسف عليه السلام کي اڪيلائپ ۾ پنهنجي خواهش قبول ڪرائڻ جي درخواست ڪيائين. تـ اڳ ۾ پنهنجي معبود جي بدن کي ڌڪيائين. حضرت يوسف عليه السلام پڇيس: "اهو ڇو؟" چيائين: "مان نٿي چاهيان. ته منهنجو معبود مون کي توسان هن بي حُرمتي جي حالت ۾ ڏسي. اهو ادب ناهي. " جڏهن حضرت يوسف عليه السلام حضرت يعتوب عليه السلام کي ملي ويو.

تڏهن الله تعاليٰ بي بي زليخا کي نئين سر جوان بڻايو. کيس اسلام جي راھ نصيب ٿي. ۽ هوءَ حضرت يوسف عليه السلام سان پرڻجي ويئي. چيائينس: "اي زليخا؛ مان تنهنجو اهوئي محبوب آهيان. پري ڇو ٿي هڏين؟ ڇا منهنجي محبت ختم ٿي ويئي؟" جواب ڏنائين: "هرگز نه. هاڻي ته اڳي کان به وڌيڪ آهي. مگر مان هميشه معبود جي آداب کي آڏو رکندي آهيان. پهرئين ڏينهن اڪيلائپ ۾ منهنجو معبود بُت هو. کيس اکيون نه هيون. مگر ان تي ڪا شيءِ ڍڪي ڇڏيو هيم، جيئن بي ادبي جي تهمت کان بچي سگهان. هاڻي منهنجو معبود اهو آهي. ترڪو اک يا ٻي شيءِ کان سواءِ ڏسي رهيو آهي. هر حالت ۾ ان جي نظر مون تي آهي. مان نٿي چاهيان. ته ادب کي ترڪ ڪريان."

جڏهن پيغمبر ﷺ جن معراج تي ويا. تہ ادب جي لحاظ کان ٻنهي جهانن کي نظر انداز ڪري ڇڏيائون. الله تعاليٰ فرمايو: مازاغ البصر و ما طغيٰ ماذاغ البصر اي بروئية الدنيا وما طغيٰ اي بروية العقبيٰ. "نہ اک قيرايائون ۽ نہ وري حد کان اڳتي وڌيا يعني دنيا ڏاڻهن نظر ڪرڻ لاءِ اک نہ قيرايائون ۽ نہ وري آخرت جي ڏسڻ لاءِ اک بي راھ ٿئي. "

ادب جو ٻيون قسر پڻهنجي ذات متعلق آهي. يعني آدمي کي گهرجي. تہ هر حالت ۾ پنهنجي نفس سان مروت رکي. ايتري قدر جو جيڪا بہ شيءِ الله تعاليٰ لاءِ يا عام مخلوق لاءِ ادب کان ٻاهر هجي. اها پنهنجي ذات لاءِ بہ روا نہ رکي. ان جو مثال اهو آهي. تہ هميشه سچائي ڪندو رهي. ۽ جنهن شيءِ جي خلاف پاڻ هجي. اها زبان تي نہ آڻي. ڇو تہ بي مروتي تيندي. گهٽ کائي. جيئن پاخاني ڏانهن گهٽ وڃڻو پويس. پنهنجي ڪنهن اهڙي شيء کي نہ ڏسي. جنهن تي ڪنهن ڌاري جي نظر پوڻ بہ حرام هجي. حضرت علي ڪرم الله وجه جن ڪڏهن بہ پنهنجي اوگهڙ نہ ڏئي هئي. ماڻهن جي پڇڻ تي فرمايو هئائون. تہ "مون کي شرم اچي. جو اهڙي شيءِ تي ڏسان. جنهن جي هر چنهن جي مروتي شيءَ کي نه ڏسي مي ماڻهن جي پي

ادب جو ٽيون قسر باقي مخلوق متعلـق آهي. هن ۾ وڏي ۾ وڏي شيءِ اها آهي. تــ سفر ۾ توڙي گهـر (حضر) ۾ مخلوق جي سهڻي نموني ۾ پيش اچڻ گهرجي ۽ سنت جي پيروي ڪجي. انهن ٽنهي قسمن کي هڪ ٻئي کان جدا ڪري نٿو سگهجي. هاڻي مان ٽنهي قسمن کي ترتيب وار بيان ڪندس. تـ تولاءِ ۽ ٻين پڙهڻ وارن لاءِ ڳالهـ سولي ٿي پوي. انشـا۴لله العزيز.

باب ويهون

### صحبت ۽ ان متعلق ڪم

الله تعاليٰ فرمايو آهي: ان الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيَجعَلُ لَهُمرُ الرَحمنين وُداً. "جن ماڻهن ايمان آندو ۽ نيڪ عمل ڪيا، انهن کي الله تعاليٰ دوست رکندو آهي. " يعني ان لاءِ، ته اهي پنهنجن ڀائرن جا حق ادا ڪندا آهن ۽ کين پاڻ تي فضليت ڏيندا آهن. پيغمبر ڪ جن فرمايو آهي: ثلث تصفين لڪ ود اخيڪ ان تسلم عليه ان لقية وتوسع له في المجلس و تدعوه باحب اسمائه. "ٽي شيون ڀاءُ جي دل ۾ دوستيءَ کي قابو ڪنديون آهن: پهرين هي، ته رستي ۾ ملي ته سلام ڪري. ٻي هي، ته کيس مجلس ۾ ڪشادي جڳه ڏي. ۽ ٽئين، ته کيس انهيءَ نالي سان سڏ ڪري جيڪو هن کي وڌيڪ پسند هجي. الله تعاليٰ اهو به فرمايو آهي: انما المومنون اخوه في اصلحو بين اخويڪر. "سڀ مومن پاڻ ۾ ڀائر وڌيڪ پسند هجي دائله تعاليٰ اهو به فرمايو آهي: انما المومنون اخوه في اصلحو بين اخويڪر. "سڀ مومن پاڻ ۾ ڀائر آهن، ڀائرن ۾ صلح پيدا ڪرايو. "سڀني لاءِ اهو حڪر آهي. ته ٻن ڀائرن ۾ پيار ۽ مهربانيءَ جا جذبا پيدا ڪريو. جيئن ڪنهن جي دل ۾ ڪنهن لاءِ رنجش نه رهي. پيغمبر ڪ جن فرمايو آهي. ته ون اي ان منهيءَ نالي سان سڏ ڪري جيڪو هن کي رينهن جي دل ۾ ڪنهن لاءِ رنجش نه رهي. پيغمبر ڪ جن فرمايو آهي. انهي نيا تي مين اخويڪر. "سڀ مومن پاڻ ۾ ڀائر ڪنهن جي دل ۾ ڪنهن لاءِ رنجش نه رهي. پيغمبر ڪ جن فرمايو آهي: اڪثروا من الاخوان فان ربڪر جي ڪريو. بيئن پنهن جي دل ۾ ڪنهن لاءِ رنجش نه رهي. پيغمبر ڪ جن فرمايو آهي: اڪثروا من الاخوان فان ريڪر جي ڪريو. پيئر يهن پيئر يه پيئن ڪريو. جيئن

اهو ضروري آهي. تہ ڪنهن سان بہ همنشيني صرف خدا تعاليٰ لاءِ هجي ۽ نفس جي خواهش پوري ڪرڻ لاءِ نہ هجي. ۽ نہ وري پنهنجي ڪا غرض يا مراد نظر ۾ هجي. تہ جيئن انسان آداب جي حفاظت جي ڪري شڪرانو ادا ڪري.

حضرت مالك بن دينار پنهنجي ڄاٽي مغيره بن شعب كي چيو: اي مغيره؛ جنهن ڀاءُ يا دوست جي صحبت مان كو ديني فائدو نه هجي. اها ترك كر. سلامتي ان ۾ آهي. مقصد هي آهي. تہ صحبت پاڻ كان وڏي سان رك يا ننڍي سان. جيكڏهن صحبتي وڏو آهي. تہ توكي فائدو پوندو. ۽ جيكڏهن ننڍو آهي. تہ ب توكي فائدو پوندو. ڇو تہ هو توكان كجهـ سكي وٺندو. بهرحال ڏهاڙي ديني فائدو حاصل تيندو. ان كري پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: ان من تمام التقويٰ تعليم من لم يعلم. "جو ماڻهو نٿو ڄاڻي. تنهن كي سيكارڻ وڏي پرهيزگاري آهي."

حضرت يحييٰ بن معاذ کي روايت آهي، تہ پاڻ فرمايائون: يئس الصديق صديق تحتاج ان تقول له اذ ڪرني في دُعائڪ وبئس الصديق صديق بلجيڪ الي الاعتذار في ذلة ڪانت منڪ. خراب دوست اهو آهي، جنهن کي چوڻو پوي تہ مون کي دعا ۾ ياد رکجان (هڪ گهڙي جي صحبت جو حق هميشه خير جي دعا ۾ ياد رکڻ آهي) ۽ اهو دوست خراب آهي. جنهن جي صحبت خاطر تواضع جي محتاج هجي (يحو تہ صحبت خوشيءَ جو سرمايو هوندي آهي) ۽ اهو دوست خراب آهي. جنهن جي اَڏو قصور جي معافي ونڻي پوي (ڇو تہ عذر بيگانگي جو دليل آهي ۽ بيگانگي صحبت ۾ ظلر آهي).

پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: المرَّ عليٰ دي خليله فلينظر احد ڪر يخال. "آدمي پنهنجي دوست جي دين تي هوندو آهي. تنهن ڪري توهان کي سوجڻ گهرجي. تہ توهان جو صحبتي ڪير آهي؟ "جيڪڏهن ڪو چڱن ماڻهن جو صحبتي هوندو. تہ خراب هجڻ جي باوجود چڱو سڏبو. ۽ چڱن جي صحبت کيس چڱو بڻائي ڇڏيندي. خراب ماڻهن جي صحبت ۾ ويهڻ واروماڻهو چڱو هوندو. تڏهن بہ خراب ٿي ويندو. ڇو تہ سندن خراب ڪمن جي پيروي ڪندو رهندو. بُرائي جي پيروي ڪرڻ وارو بہ بُرو هوندو آهي.

هڪ ماڻهو ڪعبي جو طواف ڪري رهيو هو. سندس چپن تي هيءَ دعا هئي: اللهر اصلح اخواني. "اي منهنجا موليٰ! منهنجن ڀائرن جي اصلاح ڪر. " ماڻهن پڇيس ته هن بلند مقام تي پنهنجي لاءِ دعا ڇو نٿو گهرين؟ هن جواب ڏنو: ان لي ارجع اليهر فان صلحوا صلحت معهر و ان فسد وان فسدو معهر. "مان پنهنجي ڀائرن وٽ موٽي ويندس. جيڪڏهن ٺيڪ ٿيا. تہ مان به سندن صحبت ۾ ٺيڪ ٿي ويندس. ۽ جيڪڏهن هو خراب ٿيا تہ مان به ضرور خراب ٿي ويندس. "مطلب هي

آهي. تر جڏهن منهنجي بهتري منهنجي ڀائرن جي بهتري تي مدار ٿي رکي تـ مان ڇو نه هنن لاءِ دعا گهران؟ تـ انهن جي ڪري منهنجو مقصد به پورو ٿي وڃي. انهن سيني ڪمن جو بنياد هن ڳالهه تي آهي. ته نفس کي دوستن سان تسڪين ملندي آهي. انسان جنهن به مجلس يا محفل ۾ هوندو. تـ اتان وارن جون عادتون ۽ ڪر جذب ڪري ونندو. ڇو ته سڀ معاملت ۽ ارادت حق ۽ باطن جو مرڪب آهن. هو جو ڪجه ڏسندو آهي. اهو سندس طبعيت تي غلبو ڪندو آهي. طبعيت تي صحبت جو اثر تمام زياده ٿيندو آهي. عادت اهڙي سخت شيءِ آهي جو آدمي صحبت جي فيض سان عالم ٿي ويندو آهي. تعليم سان طوطو ماڻهو وانگر ڳالهائڻ سکي ويندو آهي. محبت سان گهوڙو حيوانيت واريون عادتون ڇڏي. انساني عادتون اختيار ڪندو آهي. اهڙا بيا به گهڻائي مثال آهن. جن مان صحبت جو اثر چٽيءَ طرح سان نظر ايندو آهي. مشائع سرگورا هڪ ٻئي جي تلقين ڪندا آهن. مشائخن اها ڳالهه فرض وانگر ٿي وئي آهي.

گهڻن مشائخن صوفين جي جماعت لاءِ صحبت جي آداب تي وڏا ڪتاب لکيا آهن. حضرت جنيد هڪ ڪتاب تصحيح الارادت نالي لکيو. هڪ ڪتاب حضرت احمد بن خضرويہ بلخي لکيو. جنهن جو نالو "الرعاية لحقوق الله" آهي. حضرت محمد بن علي ترمذي بہ هڪ ڪتاب "آداب المريدين" جي نالي سان لکيو آهي.

ابوالقاسر حڪير ابوبڪر دراق. سهل بن عبدالله تستري. ابوعبدالرحمان سلمي ۽ استاد ابوالقاسر قشيري (مٿن الله جون رحمتون هجن). سڀني انهيءَ موضوع تي مفصل ڪتاب لکيا آهن. اهي سڀ ماڻهو هن فن جا امام ٿي رهيا آهن. هن ڪتاب جو پڙهندڙ ٻين ڪتابن جو محتاج نہ ٿئي. هن کان اڳ تنهنجي سوال جي جواب ۾ چئي چُڪو آهيان. تہ هي ڪتاب تو لاءِ ۽ ٻين طريقت جي طالبن لاءِ ڪافي هئڻ گهرجي. تنهنڪري مان انهن صوفين سڳورن جي خيالن ۽ معاملن جي آداب جي مختلف قسمن تي بابن جي صورت ۾ ترتيب ڏيئي رهيو آهيان. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

211

باب ايڪيھون

### صحبت جا آداب

اها خبر يئجي وئي آهي. تہ مريد لاءِ سڀ کان اهر شيءِ صحبت آهي ۽ هر حالت ۾ صحبت جا فرض کيا ويا آهن. مريد لاءِ اڪيلائپ هلاڪت جو سبب بڻبي آهي. تنهنڪري پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: الشيطان مع الواحد و هو من الائنين بعد. "شيطان اڪيلي ماڻهو سان گڏ هوندو آهي ۽ ٻن مان ٻيون هوندو آهي." الله تعاليٰ فرمايو آهي: مايڪون من نجويٰ ثلثة الاهُ وَ رابِعُ هُم . "جيكڏهن تي ماڻهو صلاح كري رهيا هجن. تہ چوٿون الله هوندو آهي." مطلب تہ مريد لاءِ اڪيلائپ کان وڌيڪ ڪو فتنو ڪونهي. حڪايتن ۾ آيو آهي. تہ حضرت جنيد جي هڪ مريد کي هي غلط فهمي ويهجي وئي تہ هو ڪمال جي درجي تي پهچي ويو آهي ۽ هاڻي هن لاءِ اڪيلائپ صحبت کان سٺي آهي. هن اڪيلائپ اختيار ڪئي ۽ مشائخن جي جماعت کان منهن موڙي ڇڏيائين. رات جو هن وٽ هڪ اُٺُ آندو ويو. هو ۽ چيو ويندو هو تہ: "هلو توکي بهشت هلڻو آهي." هو اُٺ تي سوار ٿيندو هو ۽ هڪ سٺي هوا واري جڳھ تي پهچي ويندو هو. سهڻن ماڻهن سان گڏجي سنا كاذا كائيندو هو. صبح تائين اتي رهندو هو. پوءِ كيس ننڊ اچي ويندي هئي. جاڳندو هو. تہ پنهنجي جاءِ تي هوندو هو. هوريان هوريان سندس دل ۽ دماغ ۾ غرور ويهجي ويو ۽ تڪبر کيس پوريءَ طرح سان جڪڙي ڇڏيو. هو پاڻ تي انهيءَ حالت جي وارد ٿيڻ جو دعويدار بغجي ويو. حضرت جنيد کي پتو پيو، تہ هـو وٽس آيو. ۽ ڏٺائين تہ هو غرور ۽ تڪبر ۾ مبتلا هبو. حال پڇيائينس. تہ هن سارو واقعو بيان ڪري ٻڌايو. حضرت جنيـد چيس اڄ رات انهيءَ جاءِ تي وڃجان ۽ اتي يهجي تي پيرا يڙهجان،ٍ لا حول ولا قوة الا باالله العلي العظيم. رات جي وقت هو اوڏانهن ويو. هو دل ۾ ئي حضرت جنيد جو منڪر بڻجي ويو هو. ڪجهہ وقت گذرڻ تي هن آزمائش جي خيال کان ٽي ڀيرا لاحول پڙهيو. سڀني حاضر ٿيلن ۾ هڪ وڏي رڙ ٿي ۽ سڀ هليا ويا. ۽ هن پاڻ کي هڪ گند جي ڍير تي ويٺل ڏٺو. سندس چوڌاري مئل جانورن جا هڏا پيا ها. کيس ينهنجي غلطيءَ جو احساس ٿيو ۽ توبھ ڪيائين. مطلب تہ مريد لاءِ اڪيلائپ کان وڌ ٻيو فتنو ڪونهي.

صحبت جو اهر شرط هي آهي. تہ هر ماڻهوءَ جو درجو ڏيان ۾ رکجي. مرشد لاءِ عزت. هڪجيڏن سان گپ شپ. ٻارن سان شفقت ۽ وڏن سان وڏي عزت ۽ احترام سان پيش اچڻ گهرجي. پوڙهن کي پيءُ جو. هڪجيڏن کي ڀائرن جو. ۽ ننڍن کي اولاد وارو درجو ڏيڻ کپي. حسد ۽ ڪيني کان بچڻ گهرجي. دشمني دور ڪرڻ گهرجي. جتي نصيحت جي ضرورت هجي. اتي ڪرڻ گهرجي. صحبت ۾ گلا ۽ خيانت ناجائز آهن. پاڻ ۾ هڪ ٻئي جي قول ۽ فعل ۾ غلط ڪاري ڪرڻ نہ کپي. ڇو تہ صحبت فقط الله لاءِ هوندي آهي. جيڪا ڪنهن قول يا فعل سان تُئي نہ سگهندي آهي.

مون شيخ المشائخ ابوالقاسر گرگاني کان پڇيو. صحبت جو شرط ڪهڙو آهي؟ فرمايائين. تـ صحبت جو شرط اهو آهي. تـ تون پنهنجي صي جو طلب نـ ڪر. صحبت ۾ سڀئي خرابيون انهيءَ ڳالهه مان پيدا ٿينديون آهن.جو هر هڪ پنهنجو صو گهرندو آهي. صي گهرڻ واري کان اڪيلاڻپ سٺي آهي. سچي صحبت اها آهي. تـ پنهنجو صو ڇڏي ٻين جي صي جو خيال ڪرڻ گهرجي. هڪ درويش چيو: مان هڪ دفعي ڪُوفي کان مڪي شريف وڃي رهيو هئس. رستي ۾ حضرت ابراهير خواص ملي ويو. مون کيس همراهي (صحبت) جي درخواست ڪئي. فرمايائين: هن ڳالهه لاءِ ضروري آهي. تـ هڪ امير هجي ۽ هڪ خادم . جيڪڏهن تون چاهين تـ پاڻ امير ٿي. مون چيو اهو ڪر (اميرن وارو) اوهان ڪيو. چيائين: نيڪ آهي. پر توکي منهنجي حڪر موجب ڪر ڪرڻو پوندو، عرض ڪير تـ نيڪ آهي. منزل تي پهتاسون. تـ چيائين: ايهي ره." مون حڪر جي تعميل ڪئي. هن کوه مان پاڻي ڪييو. سرديءَ جي موسر هئي. ڪانيون گڏ چيائين: ايهي ره." مون حڪر جي تعميل ڪئي. هن کوه مان پاڻي ڪييو. سرديءَ جي موسر هئي. ڪانيون گڏ

حڪر مڃڻو ٿي پيو ۽ چُپ ڪري ٿي رهيس. رات جو سخت مينهن پيو. پنهنجي گودڙي ڪڍيائين. ۽ صبح تائين منهنجي مٿان جهلي بيٺو رهيو. مان شرم ۾ ٻڏندو ٿي ويس. مڱر شُرط موجب ڪجه به چئي نٿي سگهيس. صبح ٿيڻ تي مون چيو تہ: "اڄ مان امير ٿو ٿيان." فرمايائين "ٺيڪ آهي" جڏهن منزل تي پهچي، اُتي رهياسون. ته وري به خدمت پنهنجي ذمي ڪندو رهيو. مون چيو "مان امير آهيان. اوهان کي منهنجي حڪر کان ٻاهر وڃڻ نه گهرجي". چيائين: اهو نافرمان هوندو آهي، جيڪو پنهنجي امير جي خدمت ڪندو آهي." هو مڪي تائين اهڙي طرح منهنجو همسفر رهيو. مڪي پهچي مان شرم کان ڀڄي ويس. هن مون کي منيٰ ۾ ڏنو ۽ چيو: "ڏس پٽ! درويشن سان صحبت ڪرڻ جو طريقو اهوئي آهي. جيڪر مون تون سان اختيار ڪيو.

حضرت انس بن مالك فرمايو آهي: صحبت رسول الله ﷺ و خدمته عشرسنين فوالله ماقال لي أف قط وما قال لي بشيءِ فعلت كذا و لابشيءِ لمر افعله لما لاقعلت كذا. "مان ڏھ سال پاڻ كريم ﷺ جن جي خدمت ۾ رھيس. خدا جو قسر آهي تر كڏهن أف بہ نہ چيائون ۽ نہ وري كنهن كر لاءِ چيائون، تہ چو كيئي، نہ وري نہ كرڻ تي چيائون تہ ڇو نہ كيئي؟

درويش بن قسمن جا ٿيندا آهن: هڪڙا مقيم ۽ ٻيا مسافر. مشائخن جي سنت آهي. تہ مسافر پاڻ کان مقيمن (گهر ۾ رهندڙن) کي وڌيڪ سمجهن. ڇو تہ مسافر پنهنجي حصي جي تلاش ۾ قرندا رهندا آهن ۽ مقيم الله جي خدمت ۾ ويٺا هوندا آهن. مسافرن کي هر حالت ۾ گهرج هوندي آهي ۽ مقيم سک حاصل ڪرڻ ۾ مست رهندا آهن. فضيلت ان لا هوندي آهي. جيڪو وٺي چڪو آهي. ان لاءِ نه هوندي آهي جيڪو وٺڻ جو طالب هوندو آهي. مقيمن کي جُڳائي تہ هو مسافرن کي وڌيڪ سمجهن. ڇو ته هو لاڳاپن سان واسطو رکندڙ آهن. ۽ مسافر لاڳاپن کان ڌار ٿيل هوندا آهن. ۽ اڪيلا مسافرن کي وڌيڪ سمجهن. ڇو ته هو لاڳاپن سان واسطو رکندڙ آهن. ۽ مسافر لاڳاپن کان ڌار ٿيل هوندا آهن. ۽ اڪيلا مسافرن کي وڌيڪ سمجهن. ڇو ته هو لاڳاپن سان واسطو رکندڙ آهن. ۽ مسافر لاڳاپن کان ڌار ٿيل هوندا آهن. ۽ اڪيلا مسافرن کي وڌيڪ سمجهن. ڇو ته هو لاڳاپن سان واسطو رکندڙ آهن. ۽ مسافر لاڳاپن کان ڌار ٿيل هوندا آهن. ۽ اڪيلا مسافرن کي وڌيڪ سمجهن. ڇو ته هو لاڳاپن سان واسطو رکندڙ آهن. ۽ مسافر لاڳاپن کان ڌار تيل هوندا آهن. ۽ اڪيلا مسافرن کي وڌيڪ سمجهن. ڇو ته هو لاڳاپن سان واسطو رکندڙ آهن. ۽ مسافر لاڳاپن کان ڌار تيل هوندا آهن. ۽ اڪيلا وهندا آهن. مقيم مزي سان ويٺا هوندا آهن ۽ مسافر تلاش ۾ رهندا آهن. ڪراڙن کي گهرجي، ته نوجوانن کي وڌيڪ وڌيڪ مسجهن. ڇو ته هو عبادت ۽ خدمت ۾ کانئن آڳ ۾ آهن. ائين ٿيندو ته ٻنهي طرفن کان ڇوٽاري جو سبب بڻبو. سمجهڻ گهرجي، ڇو ته هو عبادت ۽ خدمت ۾ کانئن آڳ ۾ آهن. ائين ٿيندو ته ٻنهي طرفن کان ڇوٽڪاري جو سبب بڻبو. ٻي حالت ۾ هلاڪت ۾ هلاڪت هوندي.

(فصل)

آداب سنين عادتن جي هڪ جاءِ تي گڏ ٿيڻ کي سڏيندا آهن. اديب کي اديب ۽ مؤدب کي مؤدب ان لاءِ چوندا آهن جو انهن جي جيڪا ڳاله هوندي آهي، اها نيڪ هوندي آهي. جنهن ۾ نيڪ عادتون جمع تي وڃن، اهو اديب آهي، عام اصطلاح ۾ وري لغت ۽ صرف و نحو جي عالم کي اديب سڏيندا آهن. صوفين وٽ الادب الوقوف مع المحسنات ومعنا. ان تعامل الله في الادب سراً و علائية و اذا ڪنت ڪذالڪ ڪنت اديباً و ان ڪنت اعجمياً و ان لم تڪن ڪذالڪ تڪون عليٰ ضده. "ادب نيڪ ڪمن تي برقرار رهڻ جو نالو آهي ۽ ان جو مطلب هي آهي تم الله تعاليٰ سان هر معاملي ۾ ڳجهو يا ظاهر ادب هلجي، جيڪڏهن معاملو ادب سان آهي تہ ماڻهو ادب آهي ۽ اديب آهي. توڙي عجمي هجي. ٻي حالت ۾ ان جي ابتڙ تيندو." معاملت ۽ عبارت آرائي کي ڪو دخل ناهي. هر حالت ۾ ڪر ڪندڙ ماڻهو رڳو ڳالهائندڙ ماڻهن کان سٺا هوندا آهن.

هڪ بزرگ کان ماڻهن پڇا ڪئي. تـ ادب جو شرط ڪهڙو آهي؟ جواب ڏنائين: "جو ڪجھ ڄاڻان ٿو. اهو هڪ جملي ۾ ٻڌايان ٿو. ادب هي آهي. تـ جو ڪجھ تنهنجي زبان مان نڪري. اهو سچ هجي. جڪيڏهن ڪو معاملو ڪري تـ ان جو بنياد حق ۽ انصاف تي هجي ڪلام سچو هئڻ گهرجي. پوءِ کڻي ڪَوڙو ڇو نـ هجي؟ عمل نيڪ هئڻ گهرجي. توڙي سخت هجي. ڳالهايو تـ سچ ڳالهايو. چپ رهو تـ سچائيءَ سان چُپ رهو."

"لمعً" جو لكندڙ حضرت شيخ ابونصر سراج ادب جون مختلف صورتون بيان كندي فرمائي ٿو: الناس في الادب عليٰ

ثلث طبقات اما اهل الدنيا فاكثر أدابهر في الفصاحة والبلاغة و حفظ العلوم و اسمار المملوك و اشعار العرب و اما اهل الدين فاكثر أدابهم في رياضة النفس و تاديب الجوارح و حفظ الحدود و رك الشهوات و اما اهل الخصوصية فاكثر أدابهم في طهارت القلوب و مراعاة الاسرار والوفا<sup>2</sup> العهود و حفظ الوقت وقلة الالتقات الي الخواطر و حسس الادب في مواقف الطلب و اوقات الحضور ومقامات القرب. "ادب جي لحاظ كان ماڻهو ٽن قسمن جا هوندا آهن: هكرًا دنيا وارا، جن وٽ فصاحت, بلاغت, علمن ۽ فنن جي تحقيق, بادشاهن جا داستان, مختلف شاعرن جا سنا شعر، علمي شيون, شاهي شجرا، ۽ عربي زبان جا شعر ياد كرڻ ادب ۾ اچي وڃن ٿا. ٻيا دين وارا، جن وٽ نفس جو ادب، رياضت ۽ مجاهدي جي عادت, جسماني عضون جي ادب واري سكيا, الله جي حدن جي حفاظت ۽ نفساني خواهشن كي ڇڏڻ جو ن ڳالهيون ادب آهي. ٽيان خاص ماڻهو جن وٽ دل كي پاك ركڻ، باطن جي رازن تي نظر ركڻ، واعدا پاڙڻ، وقت جو خيال ركڻ، خيالن جي پريشاني كي دُور كرڻ. طلب ۽ قرب جي حالت ۾ الله آڏو. ادب سان رهڻ جون سڀ ڳالهيون ادب ۾ داخل آهن.

214

# باب ٻاويھون

### ر هائش ۽ صحبت جا آداب

جيڪڏهن ڪو درويش رهائش اختيار ڪري. تہ ان لاءِ ادب جو شرط هي آهي. تہ جيڪڏهن سندس دروازي تي ڪو مسافر اچي. تہ ان جي عزت ۽ احترام ڪري. ۽ ان سان وڏي خوشيءَ سان پيش اچي. ۽ عزت سان پاڻ وٽ رهائي. هن کي سمجهڻ گهرجي، تر ڄڻ اهو حضرت ابراهيم عليه السلام جي مهمانن مان آهي. ان سان اهڙو برتاءُ ڪري. جهڙو حضرت ابراهيم عليه السلام پنهنجن مهمانن سان ڪندو هو. ڪنهن به تڪلف کان سواءِ. وٽس جو ڪجهه هجي (ماحضر) اهو سندس آڏو رکي. جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي: فَجا بِعجلِ سَمينِ. "هو تندرست ۽ ڪوڪ ڪيل ڀُڳل کاڌو آيو." ادب جي لحاظ کان مهمانن کان اهو نہ پڇيائين. تہ هو ڪٿان آيو هو؟ ۽ ڪيڏانهن وڃي رهيو هو؟ ۽ سندس نالو ڇاهو؟ هن اهو سمجهيو. تہ اهڙا ماڻهو الله تعاليٰ جي طرف کان ايندا آهن. ان جي طرف ڏانهن ويندا آهن. ۽ سندس نالو "الله جا ٻانها" هونيدو آهي. ميزيان کي گهرجي. تہ ڏسي تہ مسافر کي اڪيلائپ جي ضرورت آهي يا ڪچھريءَ جي. جيڪڏهن اڪيلائپ چاهي. تہ پاڻ جڳھ خالي ڇڏي هليو وڃي ۽ جيڪڏهن ڪچهريءَ جي ضرورت هجي تہ بي تڪلف ٿي. همدرديءَ سان هن سان گڏ رهجي. جيڪڏهن هو وهاڻو مٿي هيٺان رکي سمهڻ جو ارادو ڪري. تہ هن جي پيرن کي زور ڏجن. جيڪڏهن مهمان چوي. تہ کيس زورن ڏيارڻ جي عادت ناهي. تہ پوءِ زور نہ ڀرجي. جيئن هو دل ۾ نہ ڪري. صبح جو کيس هڪ سٺي غسلخاني (حمام) ۾ وٺي وڃڻ گهرجي. هن جا ڪپڙا ناپاڪ جڳھ تي نہ رکجن. ۽ ڪنهن ڌارٿي کي مهمان جي خدمت لاءِ مقرر نہ ڪجي. اها خدمت اهڙي پنهنجي ماڻهوءَ جي حوالي ڪرڻ کپي. جيڪو پوري اعتقاد سان کيس هر ميراڻ کان پاڪ ڪري سگهي. پُٺيءَ تي کُنهي ۽ گُوڏن توڙي هٿن پيرن جي مالش ڪري. ايتري قدر (خدمت ڪرڻ) ڪافي آهي. جيڪڏهن توفيق هجي. تہ نوان ڪپڙا نهرائي ڏئي. ٻي حالت ۾ تڪلف نه ڪري. ۽ سندس ڪپڙا ڌوئي. پاڪ ڪري کيس پارائي. جيڪڏهن هو حمام کان واپس اچي ۽ ٻـ - ٽي ڏينهن مهمان ٿي رهي. ۽ شهر ۾ ڪنهن پير. جماعت يا ڪنهن امامر سان ملڻ چاهي. تہ هن کي ملائجي. جيڪڏهن ائيـن نہ چاهي تہ مٿس زور نہ ڀرجي. ڇو تہ اللہ جو طالب ڪنھن وقت اهڙي حال ۾ هوندو آهي. جو سندس دل بہ هن جي اختيار ۾ نہ هوندي آهي. ماڻهن حضرت ابراهيم خواص کان سندس سفر جو احوال پڇڻ چاهيو. هن فرمايو: "هڪ دفعي حضرت خضر عليـه السلام مون سان گڏ رهڻ گهريو. مون انڪار ڪيو. ڇو تہ ان وقت منھنجي دل اللہ جي ذات کان سواءِ ڪنھن بہ شيءِ ڏانھن مائل نہ هئي. مون نٿي چاهيو. تہ منھنجي نظر ۾ ڪنھن ٻي شيءِ لاءِ عزت احترام هجي. جنھن جي ڪري مان پنھنجو ڌيان ان ڏانھـن ڏيان. اهو ڪنهن بہ صورت ۾ روا ناهي تہ درويش ڪنهن مسافر کي دنيا وارن جي سلام لاءِ. سندن مهمان نوازين لاءِ. يا بيمارن جي سنڀال لاءِ پاڻ سان گهمائيندو رهي. جنهن گهر ۾ رهيل (اقامت گزين) درويش کي مسافرن ۾ اهڙي لالچ هجي. جو کين پنهنجي پن جو وسيلر بڻائي. ۽ پنهنجي غرض لاءِ کين جڳھ جڳھ تي رلائيندو وتي. تہ ان لاءِ بهتر اهو آهي، تہ مسافرن کي ذليل ڪرڻ جي بدران منڍ ۾ ئي هنن جي خدمت جو بار نہ کڻي.

مان پنهنجي سفر ۾ ڪنهن بہ شيءِ کان ايترو تنگ نہ ٿيو آهيان. جيترو جاهل خدمت ڪندڙن کان. جيڪي مون کي ڪنهن سوچ کان سواءِ گڏ گهمائيندا. وڏن ماڻهن ۽ ڳوٺاڻن جي گهرن جا چڪر ڪاٽرائيندا رهيا. مان وڏي ڪراهت سان هنن سان گڏ رهيس ۽ کين بخشيندو رهيس. مگر دل ۾ پڪو ارادو ڪير تہ رهائش کانپوءِ مسافرن سان ڪڏهن بہ اهڙو سلوڪ روا نہ رکبو. بي ادبن جي صحبت مان اهوئي فائدو حاصل ٿيندو آهي. جو جيڪو ڪر آهي ڪن. اهو پاڻ کي ڪرڻ نہ گھرجي.

جيڪڏهن مسافر خوش ٿي ڪجھ ڏينهن رهي. ۽ ڪنهن دنيوي ضرورت جي طلب ڪري. تہ درويش کي گھرجي تہ سندس ضرورت پوري ڪري. جيڪڏهن مسافر ڪوڙو ۽ بي همٿ هجي. تہ پوءِ سندس محال ضرورتن جو پورو ڪرڻ هرويـرو لازم ناهي. ڇو تہ اهو اللہ جي سالڪن جو طريقو ناهي. اللہ جي سالڪن کي درويشن سان ملڻ جي ڪا ضرورت نہ هوندي

آهي. جيڪڏهن ڪنهن جو دامن دنيوي ضرورتن سان ڀريل آهي. تہ کيس بازار ۾ وڃي خريد فروخت ڪرڻ گهرجي. يا ڪنهن بادشاھ جي درگاھ جي درباني ڪرڻ گهرجي.

216

چون ٿا. تہ حضرت جنيد پنھنجن مريدن وٽ رياضت ۽ مجاهدي ۾ مشغول هو. هڪ مهمان آيو. هن لاءِ گھڻو تڪلف ڪيو ويو ۽ ماني آندي وٿي. هن چيو. "مون کي فلاڻي شيءِ جي ضرورت آهي. حضرت جنيد چيو: توکي انھيءَ شيءِ لاءِ بازار وڃڻو پوندو. تون بازاري ماڻھو آهين. مسجد ۽ عبادتخاني سان تنھنجو ڪوبه واسطو ڪونھي.

مان ٻن درويشن سان حضرت ابن المعلاجي زيارت لاءِ وڃي رهيو هئس. هو رمل نالي هڪ ڳوٺ ۾ رهندڙ هو. اسان رستي ۾ فيصلو ڪيو، تہ هر ماڻهو پنهنجي دل ۾ ڪا ڳاله سوجي. ڏسون، تہ پير صاحب اسان جي باطني ڪيفيت ڄاڻي تو يا ند؟ مون سوچيو، تہ مون کي حسين بن منصور جي مناجات ۽ ڪلام وٺڻ جي اميد رکڻ گهرجي. ٻئي چيو، تہ کيس تريءَ جي مرض جي شفا گهرجي. ٽئين چيو، تہ کيس صابوني حلوو (برفي) گهرجي. اسان جڏهن خدمت ۾ حاضر ٿياسون. تڏهن سندس حڪر سان حسين بن منصور جي مناجات ۽ سندس ٻيو ڪلام لکيا پيا هئا. آهي منهنجي آڏو رکيائين. ٻئي درويش جي پيٽ تي هٿ گهمايائين تہ سمورو سور ڇڏي ويس. ۽ تريءَ جي تڪليف دور ٿي ويس. ٽئين کي چيائين، بئي صابوني حلور بادشاهن جي دربارين جي غذا آهي. مگر تو ولين جو لباس ڪيو آهي. اهو لباس شاهي نوڪرن ۽ دنيا وارن کي نٿو جڳاڻي. ٻن مان هڪ ڳاله اختيار ڪر. رهندڙ لاءِ صرف ان مسافر جي رعايت روا آهي. جيڪو خدا جي رعايت ۾ مشغول رهي. ۽ پنهنجي حصي تان هت کڻي. جيستائين ڪو ماڻهو پنهنجي حسي ونڻ تي قائر آهي. تيستائين محال آهي. تہ ڪو ٻيو ماڻهو سندس لذتن حاصل ڪرڻ ۾ هن جو پانهن ٻيلي بڻجي حسي روا آهي. جيڪو خدا جي رعايت ۾ رهزن نہ ٿيندا آهن. جي مائي ڪي خليار ڪر. رهندڙ لاءِ صرف ان مسافر جي رعايت روا آهي. جيڪو خدا جي رعايت ۾ مشغول رهي. ۽ پنهنجي حصي تان هت کڻي. جيستائين ڪو ماڻهو پنهنجي حسي ونڻ تي قائر آهي. تيستائين محال رهزن نہ ٿيندا آهن. جيستائين ڪو ماڻهو پنهن ٻيلي بڻجي درويش هڪ ٻئي جا رهندا آهن. هو رهزن نہ ٿيندا آهن. جيستائين ڪو پنهنجي حصي تان هت کڻي. جيستائين ڪو ماڻهو پنهنجي حصي ونڻ تي قائر آهي. تيستائين محال رهن نہ تيندا آهن. جيستائين ڪو پنهنجي حصي تان هن کڻي خلاءِ صرف ان مسافر جي رماني پنهن ڪي پئي جي رهندا آهن. هو

حديثن ۾ آيو آلهي، تر پيغمبر ﷺ جن حضرت ابو ذر رض غفاري ۽ حضرت سلمان رض فارسي جي وچ ۾ برادري قائر ڪئي هئي. ٻيئي صفر وارن صحابين جا سردار ۽ رئيس هئا. ٻيئي باطن جا صاحب هئا. هڪ ڏينهن حضرت سلمان رض حضرت ابوذر رض جي گهر ملڻ لاء ويو. حضرت ابوذر رض جي گهر واري شڪايت ڪئي، تر سندس ڀاءُ نہ ڏينهن جو ڪجھ کائي ٿو، نه وري رات جو سمهي ٿو. حضرت سلمان رض چيو، تر جيڪڏهن ڪا کاڌي جي شيء هجي تر آڻيو. جڏهن روزو فرضي نه هو. حضرت سلمان رض چيو ته کيس (حضرت ابو ذر رض کي) ساڻس شامل ٿيڻو يوندو، ڇو تر سندس روزو فرضي نه هو. حضرت ابو ذر رض شامل ٿيا. رات ٿي چيائين: "ادا سُمهڻ ۾ به توکي شامل ٿيڻو پوندو، ۽ تر تسندس تنهنجي گهر واري جو به حق آهي، ۽ تنهنجي پروردگار جو به حق آهي." ٻئي ڏينهن تي حضرت ابوذر رض رسالت بارگاھ ۾ تنهنجي گهر واري جو به حق آهي، ۽ تنهنجي پروردگار جو به حق آهي." ٻئي ڏينهن تي حضرت ابوذر رض رسالت بارگاھ ۾ حاضر ٿيو، تہ پاڻ ڪريم ﷺ جن فرمايس: "مان توکي ائين چوندس، جيئن ڪاله تو ڪي سلمان رض جو به حق آهي. حاضر ٿيو، ته پاڻ ڪريم ڪي تو مندي پروردگار جو به حق آهي." ٻئي ڏينهن تي حضرت ابوذر رض رسالت بارگاھ ۾ حاضر ٿيو، ته پاڻ ڪريم ﷺ جن فرمايس: "مان توکي ائين چوندس، جيئن ڪاله توکي سلمان رض ديو ٿي ان ليسدڪ عليڪ حقر ٿي هو در حق آهي. ۽ تنهنجي پروردگار جو به حق آهي." ٻئي ڏينهن تي حضرت ابوذر رض رسالت بارگاھ ۾ حضر ٿيو، ته پاڻ ڪريم ﷺ جن فرمايس: "مان توکي ائين چوندس، جيئن ڪاله توکي سلمان رض چيو هو." ان لجسدڪ حضرت ابو ذر رض پنهنجي معمول کي ڇڏي ڏنو. انهيءَ بنياد تي، جو ڪي جي سامان رض چيو هو." ان لجسدڪ

هڪ دفعي جو ذڪر آهي. تد مان عراق ۾ گهڻو مال جمع ڪري ۽ گهڻو خرچ ڪري رهيو هٿس. مون تي فرض چڙهي ويو. جنهن کي ضرورت هوندي هئي. اهو مون ڏانهن رخ ڪندو هو. مان سندن لوڀ لالج جو شڪار ٿي ويس. وقت جي سردارن مان هڪڙي سردار مون کي لکيو: "پُٽَ خبردار! دل کي خدا کان هٽائي اهڙن ماڻهن کي خوش رکڻ ۾ مشغول نہ ره. جيڪي نفساني خواهشن ۾ مشغول آهن. جيڪڏهن ڪا دل پنهنجي دل کان پياري هجي. تہ ان جي آرام پهچائڻ ۾ پنهنجي دل کي مصروف رک. پيءَ حالت ۾ توکي انهيءَ ڳاله تان هٿ کڻڻ گهرجي. ٻانهن لاءِ الله جي ذات ڪافي آهي." انهيءَ سردار جي صلاح تي عمل ڪرڻ سان ٿوري وقت ۾ ئي مون کي فراغت حاصل تي وئي. متيمن ۽ مسافرن جي صحبت متعلق آهي حکور آهن.

# باب ٽيويھون

### سفر جا آداب

رهائش ڇڏي سفر اختيار ڪرڻو پوي، تہ سفر جا آداب ڌيان ۾ رکڻ گهرجن. پهرئين ڳالهہ هي آهي. تہ سفر خدا جي راه (سبيل الله) ۾ ڪرڻ گهرجي، نفس جي تابعداري کان منهن موڙي. ظاهر جي سفر وانگر باطن جو سفر نہ ڪرڻ گهرجي، يعني نفساني خواهش کي پوئتي ڇڏڻ گهرجي. هميشه وضوءَ سان رهڻ گهرجي ۽ پنهنجن وردَن کي وڃائڻ نہ کپي. سفر جو ڪو مقصد هئڻ گهرجي، يعني بيت الله جو حج. جهاد، ڪنهن پاڪ جڳه جي زيارت. علم جي تلاش. يا ڪنهن بزرگ جي مزار جي زيارت. جيڪڏهن ڪو اهڙو مقصد نہ هوندو تہ سفر بيڪار ٿيندو.

سنر ۾ گودڙي، مصلو، لوٽو، رسي، جُتي ۽ لٺ (عصا) پاڻ سان کڻڻ گهرجن، جيئن گودڙي سان بدن ڍڪڻ، مصلي تي نماز پڙهڻ: لوٽي سان وضو ڪرڻ، عصا (لٺ) سان ايذا و رسائيندڙ جانورن کان محفوظ رهڻ جي ضرورت آهي. انهن شين ۾ ٻيا فائدا به آهن. وضو جي حالت ۾ جتي پاتل هوندي ته مصلي تي اچي سگهبو. جيڪڏهن ڪو درويش، سنت جي لحاظ کان ڪجھ ٻيون شيون. مثلاً ڦڻي، ننهن لاهڻي، سئي ۽ سُرمو به رکندو ته ٺيڪ ٿيندو. انهن شين کانسواءِ جيڪڏهن کو ٻيو سامان به هوندو، ته ڏسڻو پوندو ته درويش في الحال ڪهڙي مقام تي آهي. جيڪڏهن ارادت واري مقام تي هوندو ته هر شيءِ جي حيثيت هڪ روڪ، هڪ بُت، هڪ ڀت ۽ هڪ حجاب واري هوندي، ۽ نفساني غرور ۽ سرڪشي جو اظهار تيندو. جيڪڏهن درويش تمڪين ۽ استقامت جي مقام تي هوندو، يعني هو ثابت قدم هوندو، ۽ نفساني خواهش تي غلبو هوندو ته کيس سمورو سامان رکڻ روا آهي.

هڪ دفعي شيخ ابومسلم فارسي بن غالب انصاري. شيخ ابوسعيد ابوالخير فضل الله بن محمد سان ملڻ آيو. ڏنائين، تہ تخت تي چار وهاڻا رکيو ستو پيو هو. پير پير تي رکيل هئس ۽ هڪ مصر جي چادر ويڙهيل هيس. هن جا پنهنجا ڪپڙا ميرا ۽ چمڙي جهڙا ٿي ويل هئا. تڪليف کان بدن سُڪل هئس. محنت جي ڪري رنگ زرد ٿيل هئس. دل ۾ ڪراهت پيدا ٿيس ۽ سوچيائين: "مان بہ درويش آهيان ۽ هي به درويش آهي. هو ايتري آرام ۾، ۽ مان ايتري تڪليف ۾ آهيان. حضرت ابوسعيد هن جي باطني غرور جي ڪيفيت ڄاڻي ورتي ۽ چيائين: "اي مسلم! تو ڪهڙي ڪتاب ۾ پڙهيو آهيان. حضرت ابوسعيد هن جي باطني غرور جي ڪيفيت ڄاڻي ورتي ۽ چيائين: "اي مسلم! تو ڪهڙي ڪتاب ۾ پڙهيو آهيان. حضرت ابوسعيد هن جي باطني غرور جي ڪيفيت ڄاڻي ورتي ۽ چيائين: "اي مسلم! تو ڪهڙي ڪتاب ۾ پڙهيو ويهاريو. تو فقط پاڻ کي ڏنر ۽ مٽيءَ تي ويهڻ کانسواءِ ڪجه به حاصل نہ ڪيئي. اسان جي نصيب ۾ مشاهدو ۽ تنهنجي ويهاريو. تو فقط پاڻ کي ڏنر ۽ مٽيءَ تي ويهڻ کانسواءِ ڪجه به حاصل نہ ڪيئي. اسان جي نصيب ۾ مشاهدو ۽ تنهنجي فاني ۽ آزاد هوندو آهي. اهي بيئي طريقت جا مقام آهن. الله جي ذات انهن کان پاڪ آهي ۽ درويش مقامات ۽ احوال کان اونداهي بڻجي ويئي. هرش ۾ آيس تہ معام آهن. الله جي ذات انهن کان پاڪ آهي ۽ درويش مقامات ۽ احوال کان اونداهي بڻجي ويئي. هرش ۾ آيس تہ معافي گهرير، هن مون کي معاف ڪيو. مون اڏامي ويو ۽ سڄي دنيا مون لاءِ اونداهي بڻجي ويئي. هرش ۾ آيس تہ معافي گهرير، هن مون کي معاف ڪيو. مون عرض ڪيو. تہ مون کي وڃڻ جي اورنداهي بڻجي ويئي. هرش ۾ آيس تہ معافي گهرير، هن مون کي معاف ڪيو. مون اڏامي ويو ۽ سڄي دنيا مون لاءِ اورت ملي يو ته مان ديدار جي طاقت ساري نٿي سگهيس. هن چيو تہ ٺيڪ آهي. مثال جي طور تي هي شعر پڙهيائين:

هم چشم بعيان يكسره ديم آن ببصر

"جا ڳالهہ منهنجا ڪن نہ ٻڌي سگهيا. اها منهنجين اکين ظاهر ۾ ڏسي ڇڏي."

مسافر کي هميشه سنت جي پيروي ڪرڻ گهرجي ۽ جڏهن ڪنهن رهندڙ (مقيم) سان ملاقات ٿئي. تہ عزت ۽ احترام سان پيش اچڻ گهرجي. سلام ڪرڻ کپي ۽ اڳ ۾ کٻي پير جو پادر لاهڻ گهرجي. ڇو ته اها نبي ، جن جي سنت آهي. جُتي پائڻ وقت اڳ ۾ سڄو پير پادر ۾ وجهڻ گهرجي. پيرن ڌوئڻ وقت اڳ ۾ سڄو ۽ پوءِ کٻو پير ڌوئڻ گهرجي. منزل تي پهچي، درويشن جي صحبت ۾ مشغول ٿيڻ کان اڳ ۾ ٻه رڪعتون شڪراني جي نماز پڙهڻ گهرجي. ۽ پوءِ

درويشن جي صحبت ۾ مشغول تي وڃڻ گهرجي. رهندڙن (متير) تي ڪنهن به قسر جو اعتراض ڪرڻ نہ جڳائي. ڪنهن سان به معاملي ۾ زيادتي ڪرڻ نہ گهرجي. پنهنجي سفر جون مصيبتون بيان نہ ڪجن. مجلس ۾ ويهي پنهنجي ذاتي علر جون ڳالهيرون. روايترن ۽ حڪايترن وڌائي بيان نہ ڪرڻ گهرجن. ڇو ته انهيءَ نموني جون ڳالهين غرور جي گواهي ڏينديون آهن. هر ڪنهن سان ڏک ونڊڻ ۽ في سبيل الله ٻين جو بار سهڻ گهرجي. اها ڳالهه خدا جي برڪت جو سبب آهي. چيڪڏهن متير يا سندن ماڻهو ڪا ڳالهه ڪن ۽ سلام يا زيارت جي دعوت ڏين. تہ وس آهر انهن جي مخالفت نہ ڪرڻ گهرجي. پنهنجو پاڻ دنيا وارن سان رواداري جو قائل نہ تجي پر ڪنهن عذر يا تاويل سان اهڙي ڳالهہ کي ٽاري ڇڏڻ کي. پنهنجي محال ضرورت جو بار مٿن نہ وجهڻ گهرجي. نفس جي راحت ۽ خواهش پوري ڪرڻ لاءِ اميرن جي اوطاقن تي وڃڻ خراب آهي. مطلب تہ مسافر ۽ مقير جي سڀني معاملن ۾ الله تعاليٰ جي رضا ڌيان ۾ رکڻ گهرجي. هڪٻئي تي پروسو هجي ۽ هڪٻئي کي بُرو نہ سنجي جي حاضريٰ ۾ گلا نہ ڪري. الله تعاليٰ گلا کي تمام خراب سڏيو آهي. حقيقت وارا ڪر (فعل) کي ڏسي. ڪره ندڙ (فاعل) تي نظر رکندا آهن. سڀ ماڻهو الله جي مخلوق آهن. جيڪڏهن ڪنهن ۾ عيب آهي. يا هو بي عيب آهي. حجاب ۾ آهي يا مشاهدي ۾ مگر ڪنهن جا عيب ڪرڻ فاعل (الله تعاليٰ) تي اعتراض آهي. يا هو بي عيب آهي. حجاب ۾ آهي يا مشاهدي ۾ مگر ڪنهن جا عيب ڪرڻ فاعل (الله تعاليٰ) تي اعتراض تيندو. آهي. ۽ غلبي هيٺ، قبضي هيٺ ۽ عاجز آهن. هرڪو پنهنجي انهيء فطرت تي رهندو آهي. جنين گريو آهي. حقيقت وارا آهن. ۽ غلبي هيٺ، قبضي هيٺ ۽ عاجز آهن. هرڪو پنهنجي انهيء فطرت تي رهندو آهي. جنهن تي پيدا ڪيو ويو آهي. آهن، ۽ غلبي هيٺ، قبضي هيٺ ۽ عاجز آهن. هرڪو پنهنجي انهيء فطرت تي رهندو آهي، جنهن تي پيدا ڪيو ويو آهي. مخلوق کي خدا جي بادشاهي ۾ ڪر ڪندڙ آهن. هي جين سڀني کان آزاد ٿي وڃجي، ۽ سمجهڻ کي. تر سڀ حراض ٿيندو. آهن. ۽ غلبي هيٺ، قبضي هيٺ ۽ عاجز آهن. هرڪو پنهنجي انهيء فطرت تي رهندو آهي، جنهن تي پيدا ڪيو ويو آهي. مخلوق کي خدا جي بادشاهي ۾ ڪي ڪي آهي. ڪنهن به شيء جي اصين جن جي خو ڌانهائي، ڪي ڪي تي پيدا ڪيو ويو آهي.

AND STREET

### باب چوويھون

### طعام جا آداب

انسان لاءِ غذا هڪ لازمي شيءِ آهي. کائڻ پيئڻ سان طبعيتن جو سڪون برقرار رهندو آهي. مگر مروت جو شرط هي آهي. ته ان ۾ مبالغي کان ڪر نه ورتو وڃي. ۽ ماڻهو رات ڏينهن کائڻ پيئڻ جي فڪر ۾ غرق نه رهي. حضرت امام شافعي فرمايو آهي: من ڪان همته ما يدخل جوف ڪان قيمة مايخرج منه. "جيڪو پيٽ ۾ داخل ڪرڻ جي فڪر ۾ رهندو آهي. ان جو قدر ۽ قيمت اهو هوندو آهي. جيڪو سندس پيٽ مان نڪرندو آهي." الله تعاليٰ جي سالڪن لاءِ گهڻو کائڻ سڀ کان وڌيڪ نقصانڪار هوندو آهي. اڳ ۾ بُک جي باري ۾ ڪجه لکيو ويو آهي ۽ هتي اهو ڪافي آهي.

چون تا، تہ حضرت بايزيد کان ماڻهن پڇيو: "اوهان بک جي گهڻي تعريف ڇو ڪندا آهيو؟ چيائين: "نيڪ آهي. جيڪڏهن فرعون بکيو هجي ها ته فرعون هرگز ائين نہ چوي ها ته مان اوهان جو رب آهيان. " قارون بکيو هجي ها، ته سرڪشي نہ ڪري ها. ثعلب بکيو هو ته سڀ کيس تعريف جو لائق سمجهندا هئا. ڍئو ڪري هن نفاق جو ٻج پوکيو. الله تعاليٰ ڪافرن جي باري ۾ فرمايو: ذرهر ياڪلوا ويتمتعوا وَ يلههم ُ الاملُ فسوف يعلمون "هنن کي ڇڏي ڏيو. ته هو کائن. عيش ڪن ۽ تمنائن ۾ قاتل رهن. هو جلدي سڀ ڪجه ڄاڻي ونندا". وري ٻئي هنڌ فرمايو اتس: والڏين ڪفروا يتمتعون ويا ڪلون ڪما ياڪل الائعام النهار مشَوي لَهَم. ڪافر دنيا ۾ عيش حاصل ڪندا آهن ۽ چوپائي مال وانگر کائيندا آهن. انهن جي جاءِ دوزخ ۾ آهي.

حضرت سهيل بن عبدالله فرمائي ٿو: "مان شراب سان ڀريل پيٽ کي. حلال کاڌي سان ڀريل پيٽ کان بهتر سمجهندو آهيان." ماڻهن پڇيو. ته ڇو؟ جواب ڏنائين: پيٽ شراب سان ڀرجي ويندو عقل گر ٿي ويندو. نفس جي باهه وسامي ويندي. ۽ پيئڻ واري جا هٿ ۽ زبان محفوظ ٿي ويندا. ان جي ابتڙ جيڪڏهن پيٽ طعام سان ڀريل هوندو. ته بيهوديون ڳالهيون زور وئنديون. شهوت وڌندي ۽ نفساني خواهشون جاڳنديون. مشائخ سڳورن اهڙن ماڻهن لاءِ فرمايو آهي: اڪلهر ڪاڪل مرضيٰ و نومهم ڪنوم الغرقي و ڪلامهم ڪڪلام الثڪلي. "اهي مريضن وانگر کائيندا آهن. اهڙن ماڻهن وانگر سمهندا آهن. جيڪي ننڊ ۾ غرق هوندا آهن. ۽ اهڙين عورتن وانگر ڳالهائيندا آهن. جيڪي پنهنجن ٻارن جي مري وڃڻ ڪري دانهون ڪنديون آهن.

طعام جي آداب جو هڪڙو شرط هي آهي. تـ: اڪيلو نـ کائجي. ۽ کائڻ وقت هڪ ٻئي لاءِ قرباني ڏجي. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: شرالناس من اڪل وحده و ضرب عبده ومنع رفده. "سڀ کان خراب ماڻهو اهو آهي. جيڪو اڪيلو کائي. غلام مري ۽ بخشش ڪندڙ نـ هجي."

دسترخوان تي ويهڻ وقت بسم الله چوڻ سان کائڻ شروع ڪجي. رکيل شين کي اُٽلائڻ پٽلائڻ نہ گھرجي. تہ جيئن ٻيـن کي ڪراهت نہ اچي. اڳ ۾ لوڻ وارو کاڌو (نمڪين) کائجي. کائڻ ۾ ساٿين سان انصاف ڪجي.

حضرت سهل بن عبدالله کان ماڻهن هن آيت جو مفهوم پڇيو: ان الله يامر بالعدل والاحسان. "بيشڪ الله تعاليٰ عدل ۽ نيڪي جو حڪر ڏيندو آهي." جواب ڏنائين: "عدل هي آهي، تہ کائڻ ۾ پنهنجي ساتي (گڏ کائڻ واري) سان انصاف ڪجي، ۽ احسان اهو آهي. تہ کائڻ وقت هن کي پاڻ کان بهتر سمجهڻ گهرجي. منهنجي مرشد جو چوڻ آهي: "مون کي اُن ماڻهوءَ تي عجب لڳندو آهي. جيڪو دنيا جي ترڪ ڪرڻ جي دعويٰ ڪندو آهي. ۽ ڏينهين رات کائڻ جي فڪر ۾ پريشان رهندو آهي."

کاڌو هٿن سان کائجي ۽ نظر فقط پنهنجي گراھ تي وجهڻ گهرجي. پاڻي ان وقت پيئڻ کپي. جڏهن اُڇ هجي ۽ ايترو پاڻي پيئڻ گهرجي جو جگر تَر ٿي وڃي. گراھ ننڍو ڪري وات ۾ وجهجي. ۽ هوريان هوريان چٻاڙجي. ائين نہ ڪرڻ سنت

۽ صحت جي اُبتڙ ٿيندو. کاڌو کائي "الحمد لله" پڙهجي. ۽ هٿ ڌوئجن. جيڪڏهن جماعت مان ٻ يا ٽي يا وڌيڪ ماڻهو ڪنهن دعوت تي چوريءَ هليا وڃن. ۽ ڪجه کائن تہ اهڙي ڳاله کي ڪي مشائخ حرام سمجهندا آهن. ۽ صحبت جي حقن ۾ خيانت ڄاڻندا آهن. اولئڪ ما ياڪلون في بطونهر الا النار. "اهي ماڻهو پنهنجي پيٽن ۾ باه کان سواءِ ڪجه بہ نہ ڀريندا آهن". ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ جيڪڏهن اهي پاڻ همخيال جماعت جا ماڻهو هجن تہ پوءِ روا آهي. هڪ ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ جيڪڏهن ماڻهو اڪيلو هجي. تڏهن بہ جائز آهي. ڀو تہ اڪيلائپ ۾ انصاف جو سوال ئي پيدا نہ تيندو آهي. انصاف صحبتين جي موجودگيءَ ۾ ٿيندو آهي. اڪيلائپ ۾ صحبت جو حڪر لاڳو نہ ٿيندو آهي ۽ ان جي ڪري ماڻهو پڇا هيٺ نہ ايندو.

وڏي ۾ وڏي ڳاله هيءَ آهي. تہ درويش جي دعوت کي رد نہ ڪجي ۽ دنيادار جي دعوت قبول ئي نہ ڪجي. ان جي گهر نہ وڃجي. ۽ کانئس ڪاب شيءِ نہ گهرجي. اهڙي ڳاله طريقت وارن لاءِ تڪليف جو سبب بڻبي. دنيا وارا درويش جا محرم نہ هوندا آهن. ماڻهو ساز سامان جي گهڻائيءَ جي ڪري دنيادار ٿي نہ ويندو آهي. ۽ ان جي نہ هجڻ جي ڪري درويش بڻجي نہ ويندو آهي. جو ماڻهو درويشيءَ کي شاهوڪاريءَ کان بهتر سمجهندو آهي. اهر دنيادار نہ هوندو آهي. پوءِ کڻي بادشاھ هجي. درويشي جو منڪر دنيا دار هوندو آهي. پوءِ کڻي مسڪين هجي.

دعوت تي ڪنهن شيءِ کاڻڻ يا نہ کائڻ ۾ تڪلف نہ ڪجي. وقت جي لحاظ کان جو ملي. سو کائجي. دعوت ڪرڻ وارو محرم هجي، تہ پرڻيل لاءِ روا آهي. تہ کاڌو گهر بہ کڻي وڃي. نامحرم هجي. تہ ان جي گهر وڃڻ بہ روا ناهي. بھر حال کاڌو کڻي وڃڻ ٺيڪ ناهي. حضرت سهل بن عبدالله فرمائي ٿو: "کاڌو کڻي وڃڻ ذلت آهي." توفيق الله جي اختيار ۾ آهي.

.0

•• 4 ·

باب پنجويھون

## گھمڻ ڦُرڻ جا آداب

الله تعاليٰ فرمايو آهي: وعباد الرحمن الذين يمشون عليٰ الارض هَوناً: "الله جا ٻانها اهي آهن جيڪي زمين تي نـوڙت سان هلندا آهن." الله جي طالب کي گهرجي، تہ هو هلڻ وقت سوچي تـ پنهنجو قدم ڇا لاءِ کڻي رهيو آهي؟ ڪنهن نفساني خواهش لاءِ يا فقط الله لاءِ؟ جيڪڏهن هو نفساني خواهش لاءِ قدم کڻي رهيو آهي. تہ توبهہ ڪري، ۽ جيڪڏهن الله تعاليٰ جي خوش ڪرڻ لاءِ کڻي رهيو آهي. تہ وڌيڪ ڪوشش ڪري. الله تعاليٰ جي وڌيڪ خوشنودي حاصل ڪري.

هڪ دفعي حضرت دائود طائي دوا پيتي. ماڻهن چيس، تہ اڱڻ ۾ ڪجهہ گهمو تہ دوا پنهنجو اثر ڪري. هن جواب ذنو: "مان شرمسار آهيان. مون كان قيامت ۾ اهو سوال ٿيندو. تہ مون پنهنجي نفس لاءِ ايترا قدم ڇو كئيا؟" الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ تَشهَدُ أَر جُلُهُم بِمَا كَانُوا يكسبُونَ. "دنيا ۾ جو ڪجهہ هنن ڪمايو. ان لاءِ سندن پير گواهي ڏيندا." درويش کي جُڳائي تہ جاڳڻ جي حالت ۾ مٿو جهڪائي هلي. پنهنجي سامهون رستي کان سواءِ ڪيڏانهن بہ نہ ڏسي. جيڪڏهن ڪو رستي ۾ ملي تہ پنهنجا ڪپڙا پاڪ بچائڻ خاطر. هن کان پري نہ ڪري. تہ متان هن کي لڳي وڃن. شڀئي مومن ۽ سندن ڪپڙا پاڪ هوندا آهن. اها فقط آڪڙ ۽ وڏائي آهي. البت جيڪڏهن ڪو ڪافر آهي. مٿس ڪا گندگي (نجاست) لڳل هجي، تہ پوءِ پري ٿيڻ روا آهي. جيڪڏهن ڪنهن جماعت سان گڏ هلڻ جو اتفاق ٿئي. تہ اڳتي وڌڻ جو ارادو نہ ڪجي. ڇو تہ زيادتي ڪرڻ تڪبر آهي. ان کان سواءِ هرو ڀرو پوئتي هلڻ جو ارادو بہ نہ ڪجي. ۽ حد کان وڌيڪ هيٺانهين ٿيڻ جو مظاهرو بہ نہ ڪجي. اهو بہ هڪ قسم جو تڪبر آهي. ڏينهن جو جُـتي کي ناپاڪ ٿيڻ کان بچائي. تہ اللہ تعاليٰ رات جو ڪپڙن کي نجاست (گندگي) کان بچائي. جڏهن ڪو درويش يا جماعت گڏ هجي. تہ رستي ۾ ڪنهن سان ڳالهائڻ لاءِ نہ بيهجي. ائين نہ ٿئي جو گڏ هلندڙ کي انتظار ڪرڻو پوي. هوريان هلجي. تڪڙ نہ ڪجي. ڇو تہ تڪڙ حرص وارن جو طريقو آهي. ايترو بہ هوريان نہ هلجي. جو اها هلڻي غرور وارن جو هلڻ ڏسڻ ۾ اچي. هر قدم زمين تي پوري خيال سان رکجي مطلب تہ رفتار اهڙي هئڻ گهرجي.جو ڪوئي پڇي. تہ ڪيڏانهن وڃي رهيو آهين؟ تہ ڪنهن تڪلف كان سواءِ جواب ذئي سگهجي ته: اني ذاهبُ اليٰ رَبي سَيَهدين "مان پنهنجي رب ڏانهن وڃي رهيو آهيان. هو جلدي منهنجي رهنمائي ڪندو." جيڪڏهن رفتار ٺيڪ نہ هوندي تہ هلڻ ڏچو (وبال) بڻجي ويندو. ڇو تہ صحيح قدم قلب جي صحيح ڪيفيتن جو نتيجو آهي. جن جا خيال الله ڏانهن لاڙو رکندڙ هوندا. انهن جا قدم خيالن جي پيروي ڪندا.

حضرت بايزيد فرمايو آهي: درويشن جي رفتار مراقبي کان سواءِ غفلت جو نشان آهي. جو ڪجهہ هوندو. اهو ٻن قدمن سان حاصل تي ويندو آهي: هڪڙو قدم پنهنجي نصيب جو رکجي ۽ ٻيون الله تعاليٰ جي فرمان جو. پهريون قدم کڻجي ۽ ٻيون قدم رکجي. طالب جي رفتار فاصلي پوري ڪرڻ جي نشاني آهي. مگر الله جو قرب فاصلي پري ڪرڻ سان حاصل ٿيندو آهي. هن جي قرب لاءِ ڪو فاصلو ناهي. تنهنڪري طالب لاءِ آرام سان هلڻ کان سواءِ ٻيو ڪوب چارو ڪونهي. توفيق عطا ڪرڻ وارو الله آهي.

# باب چهويهون

# سفر ۽ حاضريءَ ۾ سمھڻ جا آداب

هن موضوع جي باري ۾ وڏن مشائخن ۾ ڪافي اختلاف آهي. هڪ جماعت جو خيال آهي. تہ سالڪ کي فقط ان وقت سمهڻ گهرجي جڏهن ننڊ جو ايترو غلبو هجي، جو سمهڻ کان سواءِ رهي نہ سگهجي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: النوم اخ الموت. "ننڊ ۽ موت جي برداري آهي." زندگي نعمت ۽ موت مصيبت(بلا) آهي. هر حالت ۾ نعمت مصيبت کان وڌيڪ مرتبي واري آهي. حضرت شبلي کان روايت آهي: اطلع الحق علي فقال من نام َ غَفَل و من غفل حجب. "الله تعاليٰ مون تي نظر ڪئي ۽ فرمايائين تہ سمهڻ وارو غافل ۽ غافل حجاب ۾ آهي."

هڪ ٻي جماعت جي عقيدي موجب سالڪ پنهنجي اختيار سان بہ سمهي سگهندو آهي. ۽ الله تعاليٰ جي حڪمن جي پوري ڪرڻ کان پوءِ زوري ننڊ ڪري سگهندو آهي. پيغمبر کي جن فرمايو آهي: رفع القلر عن ثلث عن النائر حتيٰ ينتبه وعن الصبي حتيٰ يحتلم و عن المجنون حتيٰ يفيق. "ٽن ماڻهن تي حڪر جاري نه ٿيندا آهن: هڪڙو سمهندڙ، جيڪو جاڳيو نه هجي. ٻيون ڇوڪرو، جيڪو بالغ نه ٿيو هجي ۽ ٽيون چريو، جيڪو هوش ۾ نه آيو هجي. "سُتل ماڻهو حڪمن جي تڪليف کان آزاد هوندو آهي. يحو ته هر مخلوق کي نقصان پهچائي نه سگهندو آهي. اهو بي اختيار هوندو آهي. سندس نفس خواهشن کان پري هوندو آهي. يحو ته هر مخلوق کي نقصان پهچائي نه سگهندو آهي. اهو بي اختيار هوندو آهي. سندس ڪري نه سخواهشن کان پري هوندو آهي. سندس ڪراما ڪاتبين (افعال لکڻ وارا فرشتا) فارغ هوندا آهن. سندن زبان دعوا کري نه سگهندي آهي. هو ڪُوڙ ۽ گلا ۾ گرفتار نه هوندو آهي. هو خودبيني ۽ ريا کان پاڪ آهي. لايمليڪون لائفسَبُم ضراً و لا يَملڪُونَ موتاً ولا حَيواةً ولا نُشُوراً. "آهي پنهنجي جان کي نه نقصان پهچائي سگهندا آهن. ۽ نه فائدو. کين پنهنجي موت ۽ حياتيءَ تي اختيار نه هوندو آهي ۽ ٻيهر جيئري رهڻ جي طاقت نه رکندا آهن". ان ڳالهم متعلق نورت ابو عباس فرمايو آهي: لاشيءِ اند عليٰ ابليس من نوم العاصي فاذا نام العاصي يقول متيٰ تنبه ويقوم حيا نوائدو. کين پنهنجي موت ۽ حياتيءَ تي اختيار نه هوندو آهي ۽ ٻيهر جيئري رهڻ جي طاقت نه رکندا آهن". ان ڳالهم متعلق مخرت ابو عباس فرمايو آهي: لاشيءِ اند عليٰ ابليس من نوم العاصي فاذا نام العاصي يقول متيٰ تنبه ويقوم حتيٰ يعصي الله. "شيطان لاءِ گنهگار جي ننڊ کان وڏيڪ ڪان شيءِ ڳوري ڪانهي. گنهگار سمهندو آهي، ته شيطان چوندو آهي ته اهو ڪڏهن جاڳندو ۽ الله تعاليٰ جي نافرماني ڪندو."

هن موضوع تي حضرت جنيد ۽ حضرت علي بن سهل اصفهانيءَ ۾ اختلاف آهي. هن باري ۾ حضرت علي اصفهاني حضرت جنيد ڏانهن هڪ مزيدار خط لکيو. مون اهو لفظ به لفظ نه ٻڌو آهي. مگر ان جو مطلب هيءُ آهي ته هن خط ۾ لکيو: "ننڊ غفلت ۽ قرار جو ٻيون نالو آهي. هن کان پري رهڻ لازمي آهي، ڇو ته الله جي محب کي ڏينهن رات جو به قرار نه هوندو آهي. جيڪڏهن هو سمهندو. ته پنهنجو مقصد وڃائي ڇڏيندو پنهنجو پاڻ کان ۽ پنهنجي روزگار کان غافل ٿي ويندو. الله تعاليٰ کان دور ٿي ويندو."

الله تعاليٰ حضرت دائود عليه السلام کي وحي جي وسيلي ٻڏايو: يا دائود ڪذب من ادعي محبتي فاذا جنه الليلُ نام عني. "اي دائود! اهو ماڻهو منهنجي محبت جي دعوا ۾ ڪوڙو آهي. جو رات ٿيڻ تي سمهي پيو ۽ منهنجي ياد کان غافل رهيو."

حضرت جنيد حضرت اصفهانيءَ کي خط جي جواب ۾ لکيو: اسان جو جاڳڻ اسان جو فعل آهي ۽ ننڊ الله تعاليٰ جو انعام آهي. جا شيءِ اسان جي اختيار کان سواءِ ظاهر ٿيندي آهي. اُها يقين سان ان شيء کان وڌيڪ هوندي آهي. جيڪا اسان جي اختيار سان ظاهر ٿئي. الله جي محبن لاءِ ننڊ سندن عطا ڪيل نعمت آهي. " هن مسئلي جو واسطو صحو ۽ سڪر سان آهي. ان جو بيان اڳ ۾ تفصيل سان ٿي چڪو آهي. عجب آهي جو حضرت جنيد جيڪو صحو جو مڃيندڙ هو. تنهن هتي سڪر جي تعريف ڪئي آهي. ممڪن آهي. تہ هو لکڻ وقت حال جي غلبي هيٺ هجي. ۽ وقت جي ڪيفيت مطابق لکيو هئائين. اهو به ممڪن آهي. تہ حقيقت ان ڳالهہ جي ابتڙ هجي. سمهڻ عين صحو هوندو آهي ۽ جاڳڻ عين سڪر. ننڊ

انساني صفت آهي. جيستائين انساني صفت رهندي. تيستائين انسان کي صحو سان نسبت هوندي. جاڳڻ الله تعاليٰ جي صفت آهي. انسان پنهنجي صفت کان ٻاهر هوندو تہ حال جي غلبي هيٺ هوندو. مون مشائخ جي هڪ جماعت کي ڏنو. جيڪا حضرت جنيد جي قول موجب ننڊ کي جاڳڻ کان وڌيڪ سمجهندي هئي، ڇو تہ گهڻو ڪري پيغمبرن، ولين ۽ بزرگن کي ڪشف ننڊ جي حالت ۾ ٿيو آهي. پيغمبر تي جن فرمايو آهي: ان الله تعاليٰ يباهي بالعبد الذي نام َ في سجوده ويقول الله تعاليٰ لملائڪته انظروا يا ملائڪة الله عبدي روحه في محل وبدنه عليٰ بساط العبادة. "الله تعاليٰ کي ان بانهي تي ناز آهي، جيڪو سجدي ۾ سمهي پئي. هو ملائڪن کي چوندو آهي: منهنجي ٻانهي کي ڏسو. ان جو روح مون سان راز ۽ نياز ۾ رکيل آهي ۽ هن جو بدن عبادت جي مصلي تي آهي." پيغمبر هي جن فرمايو آهي: منهنجي پانهي کي ڏسو. ان جو روح مون سان راز ۽ جي ايزاز ۾ رکيل آهي ۽ هن جو بدن عبادت جي مصلي تي آهي." پيغمبر هي جن فرمايو آهي: منهنجي پانهي کي ڏسو. ان جو روح مون سان راز ۽ ان ياز ۾ رکيل آهي ۽ هن جو بدن عبادت جي مصلي تي آهي." پيغمبر هي جن فرمايو آهي: منهنجي پانهي کي ڏسو. ان جو روح مون سان راز ۽ جي اجازت هوندي آهي. تي طوف بالعرش ويسجد الله تعاليٰ يو محل واري جي ورح کي عرش جو روح مون سان راز ۽

چون ٿا. تہ شاھ شجاع ڪرماني چاليھن سالن تائين لڳاتار جاڳندو رھيو. ھڪ رات سمھڻ وقت الله تعاليٰ جي ديدار کان فيضياب ٿيو. ان کان پوءِ ھو ھميشه انھيءَ اميد تي سمھندو رھندو ھو. انھيءَ مضمون تي قيس بن عامر جو شعر آھي: واني لا ستنعص و مالي نعيسة

#### لعل خيالا منك يلقى خيالنا

"مون کي ننڊ نٿي اچي. پر سمهندس. شايڊ خواب جي حالت ۾ تنهنجو خيال منهنجي دل ۾ سمائجي وڃي." مون هڪ اهڙي جماعت کي بہ ڏٺو آهي. جيڪا حضرت علي بن سهل وانـگر جاڳڻ کي ننڊ کان وڌيڪ سمجهندي هئي. ڇو تہ رسولن جي وحي ۽ ولين جي ڪرامتن جو واسطو جاڳڻ سان هوندو آهي.

هڪڙو بزرگ فرمائي ٿو: لَوڪان في النوم خير لڪان في الجنة نوم. "جيڪڏهن ننڊ ۾ ڪا چڱائي هجي تہ جنت وارن کي به ننڊ ملي ها." بهشت ۾ نه حجاب هوندو ۽ نه ننڊ. ثابت ٿيو، ته ننڊ هڪ حجاب آهي. لطيفن جا صاحب بيان ٿا ڪن. ته حضرت آدم عليه السلام بهشت ۾ سُتو ته ڏاڏي حوا سندس کبي پاسي مان پيدا ٿي، ۽ انهن سڀني تڪليفن جو سبب بڻي. اهو به چون ٿا، ته جڏهن حضرت ابراهيم عليه السلام پنهنجي پٽ حضرت اسماعيل عليه السلام کي چيو: يا بُني اني آرکي في المَنام آنيني آذبحُڪَ. "پٽ مون خواب ڏنو، ته توکي ذبح ڪري (ڪُهي) رهيو آهيان." حضرت اسماعيل جوابُ ڏنو: هندا جزاء من نام عن حبيبه ليو لم تندم لما امرت بذبح الولد. "اها ان جي جزا آهي جو پنهنجي حبيب کان غافل ٿي. سمهي پيو. نه پاڻ سمهو ها، نه پٽ جي ڪَهڻ جو حڪم وٺو ها. اوهان جي جزا آهي جو پنهنجي محروم ڪري ڇڏيو ۽ مون کي پنهنجي جان کان. منهنجو درد هڪڙي گهڙيءَ جو ۽ اوهان جو سڀمي جو درد هوندو.

حضرت شبلي متعلق مشهور آهي. تہ هو رات جو لوڻ جي پاڻي جو لوٽو ۽ هڪ سرائي پاڻ سان ارکندو هو. ننڊ غلبو ڪندي هيس. تہ سرائي پاڻي ۾ ٻوڙي اکين ۾ وجهي ڇڏيندو هو. تہ ننڊ ڦٽي ويندي هيس. مون بخارا ۾ شيخ احمد سمرقندي کي ڏنو. جيڪو چاليهن سالن تائين رات جو نہ ستو هو. ڏينهن جو تُورو وقت سمهي رهندو هو.

جڏهن ماڻهوءَ کي موت وڻندو آهي. تڏهن هو ننڊ کي جاڳڻ کان وڌيڪ سمجهندو آهي. جيڪڏهن حياتي موت کان وڌيڪ وڻندڙ نظر اچي. تہ جاڳڻ کان وڌيڪ سمجهندو. تڪلف سان جاڳڻ کي ڪا حيثيت نہ ملندي آهي. حيثيت ان ڳالهہ ۾ ٿيندي، جڏهن کيس غيب جي بردي مان جاڳڻ جي توفيق عطا ٿئي. پيغمبر ﷺ جن الله تعاليٰ وٽ پهتل هئا ۽ بلند درجو حاصل ڪيل هئي. هنن سمهڻ توڙي جاڳڻ ۾ ڪوب تڪلف نہ ڪيو. الله تعاليٰ جو کين حڪر ٿيو ته: تُر اليل الا قليلاً نصفه او انتُصُ منه قليلاً. اوهان رات جو (عبادت ۾) بيهو مگر گهٽ يعني اڌ رات ڪجھ گهٽ. جيڪڏهن ڪو تڪلف شان سمهي پوي. تہ ڪا وڏي ڳاله ڪانهي. وڏي ڳاله اها ٿيندي. تہ کيس الله تعاليٰ جي مرضيءَ سان سمهڻو پوي. الله تعاليٰ "اصحاب ڪهف" کي وڏي عزت بخشي. کين وڏو درجو عطا ڪيو. سندن جسر تان ڪفر جو پردو پري رکيو. هن نہ سمهڻ ۾ تڪلف ڪيو. نہ جاڳڻ ۾ . الله تعاليٰ سندن نگهباني ڪو سندن جسر تان ڪفر جو پردو پري رکيو. هن نہ

فرمايو: و تَحسبُ هُمُر آيقاظاً و هُم رُقُود و نُقَلَب هُم ذات اليَمين وَ ذَات الشمَمال. "توهان انهن کي جاڳندڙ سمجهو. توڙي سُمهي رهيا آهن. ۽ اسان انهن جا کٻي ۽ سڄَي تي پاسا بدلائيندا رهون ٿا." اهي ٻئي صورتون بي اختياريء جي حالت ۾ نٿيون ٿين. ٻانهي کي جڏهن اهڙو مقاءر عطا ٿيندو آهي، جتي سندس پنهنجو اختيار هلي نہ سگهندو آهي ۽ هر شيء هن جي پهچ کان ٻاهر هوندي آهي. ۽ هو غير کي کڻي نہ سگهندو آهي، اهو سُمهي پوي يا جاڳي، ٻنهي حالتن ۾ عزت جو مالڪ هوندو آهي.

مريد لا سمهڻ جو شرط اهو آهي. تہ ابتدا جي هر هڪ خواب کي (سمهڻ جي حالت کي) پنهنجي عمر جو آخري وقت سمجهي. گناهن کان توبھ ڪري. پنهنجي مخالفن يا پنهنجي مٿان ناراض ڪيل ماڻهن کي راضي ڪري. چڱيءَ طرح پاڪائي جو خيال رکي. سڄي هٿ تي مٿو رکي.قبلي ڏانهن منهن ڪري سمهي. دنيا جي ڪمن جي اصلاح ڪرڻ کان پوءِ اسلام جي نعمت حاصل ٿيڻ جو شڪرانو بجا آڻي ۽ اهو واعدو ڪري. تہ هو جاڳڻ کان پوءِ گناهہ نہ ڪندو. جيڪو جاڳڻ وقت پنهنجو اهڙو ڪم پورو ڪندو. تنهن کي ننڊيا موت کان ڪربه خوف ٿي نہ سگهندو.

چون ٿا، تہ هڪڙو بزرگ امام وٽ ايندو رهندو هو. امام شان شوڪت ۽ نفس جي سرڪشيءَ ۾ مبتلا هو. بزرگ هر بار چوندو هو: "مرڻ گهرجي". امام کي اها ڳالھ خراب لڳندي هئي، تہ هڪڙوگداگر کيس هميشـه اهڙي ڳالھہ چوي. هن سوچيو: "سڀاڻي مان اڳرائي ڪندس". ٻئي ڏينهن تي اهو بزرگ آيو، تہ امام صاحب پڇيو: "مرڻ گهرجي". بزرگ مصلو وڃايو. ان تي مٿو رکي چيائين: "مري ويس". ان وقت ئي سندس ساھ نڪري ويو. امام پاڻ لاءِ تنبيهـ سمجهـي، ۽ سوچيائين، تہ بزرگ جو مطلب اهو هو تہ "مون وانگر موت جي تدبير ڪر."

منهنجو مرشد مريدن کي تاڪيد ڪندو هو، تہ فقط ان وقت سمهڻ گهرجي، جڏهن ننڊ غلبو ڪري. جاڳڻ کان پوءِ وري سمهڻ جي ڪوشش نہ ڪجي، ڇو تہ ٻيون دفعو سمهڻ بيڪار ٿيڻ الله جي مريدن لاءِ حرام آهي. هن باري ۾ گهڻو ڪجھ چئي سگهجي ٿو. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

and a state of the second state

باب ستاويهون

## ڳالهائڻ ۽ چپ رهڻ جا آداب

الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ من أحسَن قُولاً ممَن دَعا اليٰ الله وَ عَمَلَ صالحاً. "ان کان وڏيڪ ڪهڙي ڳاله ٿي سگهندي. جو الله ڏانهن دعوت ڏجي ۽ سٺا ڪر ڪَجن." ٻئي هنڌ فرمايو اٿس: قَسو مَعروف. "چڱي ڳاله چوڻ." وري فرمايو اٿس: قُولُو اَمَنا باالله. "چئو. تہ اسان الله تي ايمان آندو." الله تعاليٰ سٺي ڳالهائڻ جو حڪر اهڙيءَ طرح ڏنو آهي، جهڙيءَ طرح پنهنجي رُب هَجڻ جو حڪر ڏنو اٿس ۽ پنهنجي صفت ۽ ثنا سان گڏ پنهنجي درگاه ڏانهن دعوت ڏيڻ جو حڪر ڪيو اٿس. ڳالهائڻ جي طاقت هڪ وڏي نعمت آهي. هن جي ڪري ماڻهو ٻين جانورن کان مٿانهون ليکجي ٿو.

الله تعاليٰ فرمايو آهي: و لَمَعَد كَرَمنا بَنيي آدَمَ. "اسان آدم جي اولاد کي بزرگي عطا ڪئي آهي." مُفَسرُن ڪَرمنا جو مطلب "ڳالهائڻ جي طاقت عطا ڪرڻ جاتو آهي. ياد رکڻ گهرجي، تم جيتري وڏي نعمت "ڳالهائڻ آهي. اوترو خرابي جو مرڪز به اهوئي "ڳالهائڻ" کي آهي. پيغمبر کي جن فرمايو آهي: اخوف ما اخاف علي ماتي اللسان. "اُمت ۾ مان زبان متعلق گهڻو خوف ٿو رکان". بهر حال ڳالهائڻ جو مثال شراب وارو آهي جيڪو عقبل کي مست ڪري ڇڏيندو آهي، جنهن کي ان جي عادت پئجي ويندي آهي، ته اهو کيس ڇڏي نه سگهندو آهي. طريقت وارا ڳالهائڻ کي مصيبت مسجهي، ضرورت کان سواءِ نه ڳالهائيندا آهن. ڳالهائڻ وقت اڳ پُٺ جي سوچ ڪندا آهن. جيڪڏهن ڪا ڳالهه خدا جي مرضيءَ مطابق سمجهندا آهن، تر ان کي ظاهر ڪندا آهن. بيءَ حالت ۾ جي رهندا آهن. جيڪڏهن ڪا ڳالهه خدا جي مرضيءَ مطابق سمجهندا آهن، تر ان کي ظاهر ڪندا آهن. بيءَ حالت ۾ جي رهندا آهن. جيڪڏهن ڪا ڳالهه خدا جي مرضيءَ مطابق سمجهندا آهن، تر ان کي ظاهر ڪندا آهن. بيءَ حالت ۾ جي رهندا آهن. جيڪڏهن ڪا ڳالهه خدا جي يحسبَبُونَ ان لائسمَعُ سرَهُ ۾ وَ نَجوا هُر بَليآ رُسُلَنا لَدَيه ۾ ييڪريندا آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي، تر يند جي گالهين ۽ مخلي رو ني تاهي بندا آهن. پاد کي ماهر ڪندا آهن. جي مان آهن. جي گرهن ڪا ڳالهه خدا جي مرضيءَ مطابق سمجهندا آهن، تر ان کي ظاهر ڪندا آهن. جي دي انه ڳاله نه سمجهندا آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي، آم ڪرمنيءَ مطابق سمجهندا آهن. تر ان کي ظاهر ڪندا آهن. جيڪي اها ڳاله نه سمجهندا آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي، آم ڪند جي پُالهين ۽ مخلي راز کان واقف آهي. ۽ آهي بدينت آهن، جيڪي اها ڳاله نه سمجهندا آهن. مي ان هي ته اسان سندن

چُپ رهڻ ۾ بيحد فائدا ۽ ڪاميابيون آهن. مشائخن جي هڪ جماعت چُپ رهڻ کي ڳالهائڻ کان سٺو سمجهندي آهي. هڪ جماعت وري ڳالهائڻ کي چپ رهڻ تي فضيلت ڏيندي آهي. حضرت جنيد جي قول موجب: الفاظ ۽ عبارتون ڪنهن شيء جي دعوا ڪرڻ جو دليل نر آهن. حقيقت جي ثابت ڪرڻ ۾ دعوا بيڪار هوندي آهي. ڪڏهن اهڙو وقت بر ايندو آهي جو ڳالهائڻ تي اختيار هجڻ جي باجود چُپ رهڻو پوندو آهي. مثلاً : خوف جي وقت ڳالهائڻ جي اختيار ۽ طاقت هوندي بر ڳالهائڻ تي اختيار هجڻ جي باجود چُپ رهڻو پوندو آهي. مثلاً : خوف جي وقت ڳالهائڻ جي اختيار ۽ طاقت حالت ۾ اجائي (بي حقيقت) دعوا کي معاف بر ڪري نٿو سگهجي، ڇو تر اها منافقي جي پاڙ آهي. ياد رکڻ گهرجي. تر حالت ۾ اجائي (بي حقيقت) دعوا کي معاف بر ڪري نٿو سگهجي، ڇو تر اها منافقي جي پاڙ آهي. ياد رکڻ گهرجي. تر حلات ۾ اجائي (بي حقيقت) دعوا کي معاف بر ڪري نٿو سگهجي، ڇو تر اها منافقي جي پاڙ آهي. ياد رکڻ گهرجي. تر حليت مانا ۽ دعوا ڪرڻ منافقي آهي ۽ دعوا کان سواءِ حقيقت اخلاص آهي. لان من اسس بنيانه عليٰ بيان استغني حقيقت کان سواءِ دعوا ڪرڻ منافقي آهي ۽ دعوا کان سواءِ حقيقت اخلاص آهي. لان من اسس بنيانه عليٰ بيان استغني ينهنجي ڪلام جو بنياد مشاهدي تي رکيو. اهو پنهنجي ۽ الله جي وچ واري راز جي باري ۾ زبان کان بيپرواه رهندو. " پنهنجي ڪلام جو بنياد مشاهدي تي رکيو. اهو پنهنجي ۽ الله جي وچ واري راز جي باري ۾ زبان کان بيپرواه رهندو. " پنهنجي ڪر کي ٻڏهن ٻانهي لاءِ رستو ڪُلي ويندو آهي. تڏهن هو ڳالهائڻ کان بي نياز ٿر وهندو. ۽ جنهن پنهنجي ڪي پنهن پندو آهي. الله تعاليٰ حالتن بيان ڪرڻ کان بي نياز جي ويندو آهي. ڇو ته ڳالهائڻ ٻين (غير) کي ٻڌائڻ لاءِ هوندو آهي. الله تعاليٰ حالتن بيان ڪرڻ کان بي نياز هوندو آهي. ڇو ته پالهائڻ ٻين (غير) کي ٻڌائڻ لاءِ هوندو آهي. الله تعاليٰ حالتن بيان ڪرڻ کان بي تياز هوندو آهي. ڇو ته پالهائڻ ٻين (غير) کي ٻڌائڻ لاءِ هوندو آهي. الله تعاليٰ حالتن بيان ڪي چي تي تو هرندو آهي. جي من خون آهي. جو هن (غير) کي ٻڌائڻ لاءِ هوندو آهي. الله تعاليٰ حالت پر ڳالهائڻ کان بي خياز هوندو آهي. جي سائه ان ڪل سائه. "جنهن الله کي هو زبان گنگي ٿي هونئين بر هونئي به مينهي ۽ گائه کي چي ڪلي ڪريندو آهي. خي زبان گنگي ٿو هوندو آهي. هونون آهي ۽ پائه ڪي چي ڪري جو ڪري ڪر پائي ڪرل سائه. "جنهن الله کي

مشهور آهي، تـ هڪ دفعي حضرت جنيد جي ڪچهريءَ ۾ حضرت شبلي ويٺو هو. اوچتو وڏي آواز سان نعرو هڻي چيائين: اي منهنجا مراد! هن جو اشارو الله تعاليٰ ڏانهن هو. حضرت جنيد چيس: اي ابابڪر. جيڪڏهن تنهنجو مقصد الله

تعاليٰ آهي. تہ تو وڏي آواز سان نعرو ڇو هُنيو؟ هُن جي ذات ان کان بي نياز آهي. جيڪڏهن تنهن جو مقصد الله تعاليٰ ناهي. تہ پوءِ تو ابتڙ ڪر ڇو ڪيو؟ الله تعاليٰ کي تنهنجي گفتار جو علر اڳ ۾ ئي آهي. حضرت شبلي توبهہ (استغفار) ڪئي.

جي ماڻهو ڳالهائڻ کي چُپ کان چڱو سمجهندا آهن. اهي چوندا آهن: اسان کي پنهنجي حال بيان ڪرڻ لاءِ الله تعاليٰ جو حڪم آهي. تہ جيئن اسان جي دعوا حقيقت تي هجي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو هزارن سالن تائين دل ۾ الله جو عارف هجي. ۽ ضرورت آهر چپ نه رهي. ته جيستائين هو زبان سان معرفت جو اقرار نه ڪندو. تيستائين سندس حيثيت ڪافرن جهڙي هوندي. الله تعاليٰ سيني مسلمانن کي پنهنجي انعامن ۽ نوازشن تي شڪر ڪرڻ ۽ سندس حمد و ثنا جو حڪر ڏنوآهي ۽ پيغمبر کھ جن کي فرمايو آهي: وآما بنعمة رَبِڪَ فَحَدث. "پنهنجي رب جي نعمت بيان ڪر". اسان جو ڳالهائڻ الله تعاليٰ جي حڪر جي تعميل ۽ تعظيم آهي. اللهُ تعاليٰ فرمايو آهي: اُجيبُ دَعو الداع اذا دُعان. "مان پڪارڻ واري کي ٻڌندو آهيان، جڏهن به هو سڏيندو آهي." اهڙيءَ طرح ڪيتريون ئي آيتونَ آهن، جيڪي ڳالهائڻ جو حڪر ڏين تيون. هڪ شيخ جو چوڻ آهي: جيڪو پنهنجو حال بيان ڪري نٿو سگهي. ان کي صحيح حال معلوم ئي نٿو ٿئي. ڇو تي حال جو ترحمان حال ئي هوندو آهي. جي وال بيان ڪري نٿو سگهي. ان کي صحيح حال معلوم ئي نٿو ٿئي. چو ت

لسان الحال افصح من لسان

وصمتي عن سوالي ترجماني.

"منهنجي حال جي زبان منهنجي زبان کان وڌيڪ آهي. منهنجي خاموشي منهنجي ترجمان آهي. "

ُ چون ٿا. تہ هڪ دفعي حضرت شبلي بغداد جي هڪ محلي ڪرخ ڏانهن وڃي رهيو هو. ڏنائين تہ هڪڙو طريقت جي دعوا ڪندڙ چئي رهيو هو: السڪوت خير من الڪلام فقال الشبلي سُڪوتڪ خير من ڪلامڪ لان ڪلامڪ لغو و سڪوتڪ هزل و ڪلامي خير من سڪوتي لان سڪوتي حلم و ڪلامي علم. "چپ رهڻ ڳالهائڻ کان بهتر آهي. حضرت شبلي چيس، تہ تنهنجو چُپ رهڻ تنهنجي ڳالهائڻ کان بهتر، تنهنجو ڳالهائڻ اجايو (لغو) ۽ تنهنجو چُپ رهڻ کل هاب ڪندڙ آهي. منهنجو ڳالهائڻ منهنجي چپ رهڻ کان چڱو آهي، ڇو جو منهنجو چي رهڻ بردباري (حلم) ۽ ڳالهائڻ علم آهي. مطلب اهو آهي، تہ جيڪڏهن ڳالهائيندس تہ منهنجي بردباري هوندي. ۽ جيڪڏهن ڳالهائيندس تہ منهنجي علم جو اظهار هوندو. مان چپ رهندو آهيان تہ بردبار هوندو آهيان ۽ ڳالهائيندو آهيان تہ عالم هوندو آهيان.

مان چوان ٿو. تہ ڳالهائڻ (ڪلام) ٻن قسمن جو هوندو آهي. ۽ خاموشي بہ ٻن قسمن جي ٿيندي آهي. هڪڙي ڳالهائڻ جو بنياد حق تي ۽ ٻئي جو ناحق (باطل) تي هوندو آهي. اهڙيءَ طرح هڪ خاموشي مقصد حاصل ڪرڻ لاءِ هوندي آهي ۽ ٻي غفلت جي ڪري ٿيندي آهي. ڳالهائڻ يا چپ ڪرڻ وقت هر ڪنهن کي پنهنجو پاڻ تي نظر ڪري ڏسڻ گهرجي. جيڪڏهن ڳالهائڻ جو بنياد حق تي هجي. تہ اهو ڳالهائڻ چپ رهڻ کان ڀَلو هوندو. ٻي حالت ۾ چپ رهڻ ڳالهائڻ کان ڀلو تيندو. ساڳي طرح جيڪڏهن خاموشي مقصد حاصل ڪرڻ ۽ مشاهدي ماڻڻ لاءِ هوندو. بي حالت ۾ چپ رهڻ ڳالهائڻ کان ڀلو جيڪڏهن غفلت ۽ حجاب جي ڪري هوندي. تہ پوءِ ڳالهائڻ بهتر ٿيندو. ڪي دعوا ڪندڙ اهڙا هوندا آهن. جيڪي ڪجھ جيڪڏهن غفلت ۽ حجاب جي ڪري هوندي. تہ پوءِ ڳالهائڻ بهتر ٿيندو. ڪي دعوا ڪندڙ اهڙا هوندا آهن. جيڪي ڪجھ جيڪڏهن غفلت ۽ حجاب جي ڪري هوندي. تہ پوءِ ڳالهائڻ بهتر ٿيندو. ڪي دعوا ڪندڙ اهڙا هوندا آهن. جيڪي ڪجھ اجاين (فضول) ڳالهين ڪجھ نفساني خواهشن ۽ بيڪار عبارتن ۾ دلچسپي رکندا آهن. اهڙن جي نظر ۾ ڳالهائڻ چپ رهڻ کان سٺو هوندو آهي. اهڙيءَ طرح جاهلن جي هڪ جماعت کوھ ۽ مناري ۾ فرق ڪري نه سگهندي آهي. اُها چي رهڻ کي ڳالهائڻ کان سٺو سمجهندي آهي. اهي ٻيئي جماعتون هڪ جهڙيون آهن. انهن کي ڳالهائڻ ۽ چپ رهڻ ڏنو وڃي. آوهان ڪهڙن کي ڳالهرائيندا ۽ ڪهڙن کي چي ڪرائيندا؟ الامن نطق اصاب او غلط و من اُنظـق عصر من الشطط. "جيڪر ڳالهائي ٿي آهو صحيح هوندو يا غلط هوندو. جيڪو ڳالهايو ويندو آهي. انهن کي ڳالهائڻ ۽ چپ رهڻ آهي. ابليس (مٽس لعنت هجي) چيو: انا خير منه "مان ان (آدم عـ) کان بهتر آهيان. " ۽ حضرت آدم عليه السلام کان چورايو ويو: رَبَنَا ظلَمنا آئفُسناً. "اي اسان جا مولئي اس پاڻ تي ظلم ڪيو آهي. ان کي خطا ۽ خلل کان بچايو ويندو

طريقت جي دعوا ڪندڙ پنهنجي گفتار (ڳالهائڻ) ۾ اجازت حاصل ڪيل (مامور) ۽ بيترار هوندا, ۽ خاموشي (چپ رهڻ جي حالت) ۾ شرمندا ۽ بي اختيار هوندا آهن. من ڪان سڪوته حيا<sup>2</sup> ڪان ڪلامه حيواة. "جنهن جي خاموشي حيا جي ڪري هوندي آهي. ان جو ڳالهائڻ دليلن لاءِ حياتيءَ جو پيغام هوندو آهي. " ڇو ته هو مشاهدي جي حالت ۾ ڳالهائيندا آهن. ۽ سمجهندا آهن. ته ديدار کان سواءِ ڳالهائڻ ذلت ۽ خواري وارو هوندو آهي. هو جڏهن پنهنجو پاڻ ۾ (اختيار ۾ ) هوندا آهن. تڏهن خاموشيءَ کي ڳالهائڻ کان بهتر سمجهندا آهن. جڏهن هو مشاهدي ۾ گُر هوندا آهن. ته ماڻهو سندن ڪلام کي پنهنجي جان جو عويذ بڻائيندا آهن. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ فرمايو آهي: من ڪان سڪوته له ذهباً ڪان ڪلام له نيره مندي آهي. ان جو عويذ بڻائيندا آهن. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ فرمايو آهي. من ڪان سڪوته له ذهباً ڪان ڪلام دي پنهنجي جان جو عويذ بڻائيندا آهن. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ فرمايو آهي. من ڪان سڪوته له ذهباً ڪان ڪلام دي پنهنجي جان جو عويذ بڻائيندا آهن. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ فرمايو آهي. من ڪان سڪوته له ذهباً ڪان ڪلام دي پنهنجي جان جو عويذ بڻائيندا آهن. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ فرمايو آهي. جڏهن ڳالهائيندا آهن ته ماڻهو سندن عرفر کو پنهنجي جان جو عويذ بڻائيندا آهن. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ فرمايو آهي. من ڪان سڪوته له ذهباً ڪان ڪلام دنهي مي ذهباً. "جڏهن خاموش هوندا آهن. تڏهن سندن خاموشي سون هوندي آهي. ۽ جڏهن ڳالهائيندا آهن تڏهن ڪلام دي هري مي ذهباً. "جڏهن خاموش هوندا آهن. تڏهن سندن خاموشي سون هوندي آهي. ۽ جڏهن ڳالهائيندا آهن تڏهن مي مي مرين ڪلام سون خاهڻ جو اڪسير جهڙو نسخو هوندو آهي." سالڪ کي گهرجي. ته جڏهن هو ٻانهپ (عبديت) جي مقام

ڪلام جا آداب آهي آهن. تہ سالڪ الله جي حڪر کان سواءِ نہ ڳالهائي ۽ ان جي حڪر کان سواءِ زبان سان ڪجھہ بہ نہ ڪڍي.

خاموشي جا آداب اهي آهن. تہ اختيار ڪرڻ وارو جاهل نہ هجي. کيس جهالت تي اطمينان نہ اچي. ۽ غفلت ۾ گرفتار نہ هجي.

مريد کي گهرجي، تہ رهبرن جي ڪلام ۾ دخل اندازي نہ ڪري، ان ۾ تصوف نہ ڪري، اجائي ڪوڙو گفتگو نہ ڪري. جنهن زبان سان شهادت جو ڪلمو پڙهيو اٿس، ۽ توحيد جو اقرار ڪيو اٿس، ان کي ڪوڙ ۽ گلا ۾ استعمال نہ ڪري. مسلمانن جي دل نہ ڏکائي. درويش کي سندن نالو وٺي سڏ نہ ڪري. جيستائين هن کان ڪجهہ پڇيو نہ وڃي تيستائين زبان نہ کولي. درويش لاءِ خاموشيءَ جو هيءَ شرط بہ آهي، تہ ڪوڙ (باطل) تي چپ نہ رهي. ڳالهائڻ جو شرط اهو آهي، تہ سچ کان سواءِ ڪوبہ لفظ زبان مان نہ ڪڍي. هن ڳالهہ جا ڪيترائي پاسا آهن ۽ بيشمار لطيفا بيان ڪري ٿا سگهجن. مگر اهو ڪافي ٿو سمجهان، جيئن ڪتاب ڊگهو ٿي نہ وڃي. اللہ بهتر ٿو ڄاڻي.

# باب أناويهون

## سوال ڪرڻ نہ ڪرڻ جا آداب

الله تعاليٰ فرمايو آهي: لاَ يَستَلُونَ الناس الحَاناَ "اهي ماڻهن جي پٺيان پئي سوال نہ ڪندا آهن. " جڏهن ڪو سوال ڪندو آهي. تہ رد نہ ڪندا آهن. الله تعاليٰ پنهنجي پيغمبر کي چيو آهي: وَ اَما السائل فلائَنهَـر. "سوال ڪرڻ واري کي ڇڙٻ نہ ڏي ". هڪ جماعت جو خيال آهي. تہ الله تعاليٰ کان سواءِ ڪنهن کان به سوال ڪرڻ نه گهرجي. ۽ ان کان سواءِ ڪنهن کي گُهرجون پوريون ڪندڙ به سمجهڻ نہ گهرجي. سوال ڪرڻ چڻ، تہ الله تعاليٰ کان منهن موڙڻ آهي. ۽ ٿي سگهي ٿو. ت مُنهن موڙيندڙ کي ائين ئي ڇڏيو وڃي. چون ٿا، تہ هڪ دنيادار ماڻهو حضرت رابعہ عدويہ کي چيو: "اي رابعہ! ڪا ضرورت هجئي. تہ مان پوري ڪريان." رابعہ جواب ڏنو: "مون کي پنهنجي رب کان به دنيا گهرڻ ۾ شرم ٿو اچي. پوءِ پنهنجي هم جنس کان ڪهڙي طرح دنيوي شيءِ گهرنديس؟".

ٻڌو ويو آهي، تہ هڪ دفعي ابو مسلم هڪ الله واري بزرگ کي چوريءَ جي غلط الزام تي جيل ۾ وجهي ڇڏيو. ان رات هن حضور ﷺ جن کي خواب ۾ ڏنو: فرمايائون: اي ابومسلم! مان خدا جي حڪم سان آيو آهيان. مون کي الله تعاليٰ فرمايو آهي، تہ تو سندس هڪ دوست کي بيڏوه جيل ۾ وڏو آهي. هن وقت ئي وجي گيس آزاد ڪر. ابومسلم هڪدم اٿيو. مٿي ۽ پيرين اگهاڙي جيل ۾ پهتو ۽ دروازو کولي درويش کي آزاد ڪيائين. معافي ورتائين ۽ چيائين: "ڪا ضرورت هجئي تہ حڪم ڪريو." درويش چيو: "منهنجو مالڪ اهڙو آهي. جيڪو اڌ رات جو اسومسلم کي بستري مان اُٿاري. مون کي مصيبت مان ڇڏائڻ لاءِ موڪلي ٿو سگهي، تہ پوءِ مان ڪنهن ٻئي جي آڏو هٿ ڇو ڊگهو ڪريان." ابومسلم روئڻ لڳو ۽ درويش هليو ويو.

هڪ ٻي جماعت سمجهي ٿي. تہ درويش کي سوال ڪرڻ جائز آهي. ڇو تہ الله تعاليٰ اهو چيو آهي تہ مون رڳو سوال ئي نہ ڪيو. پر اهو چيو آهي. تہ ڪنهن جي پٺيان پئي سوال نہ ڪريو. ۽ اجائي ضد نہ ڪريو. پيغمبر ﷺ جن خود اصحابن جي ضرورت پوري ڪرڻ لاءِ همٿ وارن کي همٿايو آهي ۽ اسان لاءِ ارشاد فرمايو آهي: اطلبوا الحوائج عند حسان الوجوه. "پنهنجي گهرج پوري ڪرڻ لاءِ سٺن چهرن وارن ماڻهن کان گهرندا ڪريو."

ڪجه ٻين مشائخن سوال ڪرڻ کي ٽن صورتن ۾ ڄائز ڪيو آهي: هڪ دل جي فراغت لاءِ. انهن جي قول موجب ٻن مانين جي ايتري حيثيت ناهي جو ڏهاڙي انهن جو انتظار ڪيو وڃي ۽ پريشانيءَ (اضطراري جي حالت) ۾ اسان لاءِ الله جي درگاھ مان ڪي ٻي گهرج ئي نہ هجي، ڇو تہ کاڌو ۽ ان جو انتظار پنهنجو پاڻ هڪ وڏو ڪر ٿيندو. حضرت بايزيد<sup>ر</sup> وٽ حضرت شقيق<sup>ري</sup> جو هڪ مريد زيارت لاءِ آيو. هن حضرت شقيق<sup>ري</sup> جو حال پڇيو. مريد ٻڌايو. تہ هو ماڻهن کان منهن موڙي توڪل تي ويٺو آهي. حضرت بايزيد<sup>ري</sup> چيو: "واپس وڃين، تہ کيس چئجانءِ: "الله تعاليٰ کي ٻن مانين لاءِ آزمائڻ ڇڏي ڏئي. بک لڳڻ جي حالت ۾ پنهنجي هر جنسن کان ٻ مانيون گهري وٺي. پنهنجي توڪل جو طريقو ڇڏي ڏئي، جيئن سندس بدبختي جي ڪري سندس شهر ۽ ملڪ غرق تي نہ وڃي. "

سوال جي ٻي جائز صورت هي آهي. تد نفس جي رياضت لاءِ ڪجي، جيئن سوال ڪرڻ جي ذلت سهي، ان جي تڪليف گوارا ڪجي. ٻين جي نظر ۾ پنهنجي قدر ۽ قيمت جو اندازو لڳائجي ۽ تڪبر کان محفوظ رهجي. حضرت جنيد<sup>ن،</sup> حضرت شبلي<sup>رج</sup> کي چيو هو: "اي ابابڪر! تنهنجي مٿي ۾ غرور آهي جو تون خليفي ۽ سامري جي امير جي دربانن جي سردار جو پٽ آهين. توکي تيستائين ڪاب شيءِ حاصل نہ ٿيندي. جيستائين بازار ۾ نہ گهمندين، ۽ ڪنهن کي سوال نہ ڪندين. ائين ڪرڻ سان توکي پنهنجي قدر ۽ قيمت جو احساس ٿيندو. حضرت شبلي<sup>رج</sup> سندس حڪر جي تعميل ڪئي. خيرات وٺڻ جي معاملي ۾ به ڪنجوسائي وڌندي رهي. ۽ ڇهن سالن ۾ نوبت اتي پهتي، جو سڄي بازار گهمندو رهيو. مگر کيس ڪنهن

ڪجھ بہ نہ ڏنو. واپس اچي حضرت جنيد<sup>رج</sup> کي حال ٻڌايائين. هن فرمايو: "هاڻي توکي پنهنجو قدر ۽ ملھ معلوم ٿي ويـو. ماڻهو توکي ڪجھ نٿا سمجهن. پنهنجي دل کي انهن کان هٽائي ڇڏ ۽ ڪنهن بہ صورت ۾ سندن صحبت اختيـار نہ ڪر. اهو سڀڪجھ نفس جي رياضت لاءِ هو. روزگار حاصل ڪرڻ لاءِ نہ هو."

حضرت ذوالنون مصري<sup>رع</sup> جو چوڻ آهي: "منهنجو هڪ دوست هو. جنهن سان وڏو هر خيال هئس. قضا سان هو مري ويو. ۽ الله تعاليٰ کيس آخرت جي نعمتن سان نوازيو. مون کيس خواب ۾ ڏٺو ۽ پڇيو تہ مٿس ڪيئن گذري؟ هن چيو تہ منهنجي پروردگار مون کي بخشي ڇڏيو. مون پڇيو تہ ڪهڙي صلي ۾ " چيائين: "الله تعاليٰ فرمايو. تہ مون لاءِ ڪمينن ۽ بخيل ماڻهن هٿان وڏيون تڪليفون سَـٺيون. انهن وٽ سوال ڪيئي ۽ صبر ڪيئي. ان ڳالهہ جي ڪري توکي بخشي ڇڏير."

جائز سوال جي ٽئين صورت هي آهي. تہ سوال اللہ تعاليٰ جي عزت ۽ وڏائي لاءِ ڪيو وڃي. دنيا جي هر شيءِ جو حقيقي مالڪ اهو آهي. ۽ ماڻهو فقط وڪيل ۽ چوڪيدار آهن. ماڻهو پنهنجي نصيب جي شيءِ الله تعاليٰ جي وڪيل کان گهرندا آهن. سوال ماڻهن کي ڪندا آهن. ۽ نظر الله تعاليٰ ڏانهن هوندي اٿن. ٻانهو جڏهن پاڻ کي اهڙو بڻائيندو آهي. تڏهن الله جي حرمت ۾ جو ڪجھ وڪيل کان گهرندو آهي. اهو طاعت ۾ الله تعاليٰ کي تمام ويجهڙو هوندو آهي. اهڙي اهڙي اهڙي وڪيل جي وسيلي سوال الله تعاليٰ جي حضور ۽ اقبال جو نشان آهي. غائب هجڻ يا مُنهن موڙڻ جو ناهي.

چون ٿا. تہ حضرت يحييٰ بن معاذ<sup>ن</sup> کي هڪ ڌيءَ هئي. هڪ ڏينهن هن پنهنجي ماءُ کان ڪا شيءِ گهري. ماڻس چيو تہ هوءَ خدا کان گهري. ڌيڻس چيو: "مون کي شرم ٿو اچي. تہ جو پنهنجي ذاتي ضرورت جي شيءِ خدا کان گهران. جو تون ڏيندينءَ. اهو بہ تہ خدا جو آهي."

سوال جا آداب هي آهن: جيڪڏهن سوال پورو ن ٿئي. تد درويش وڌيڪ خوش ٿئي. ماڻهن تي نظر نہ هجي. بازاري ماڻهن کان سواءِ ن ڪري. پنهنجي ضرورت فقط ان ماڻهو کي ٻڌائي. جنهن جي حلال جي ڪمائي جو يقين هجي. سوال صرف ضرورت جيترو هجي. سينگار ۽ اجائي مال گڏ ڪرڻ جو سوال نه هجي. وقتي ضرورت لاءِ هجي. سياڻي ضرورت آڏو نرکي. جيئن دائمي تباهي ۾ گرفتار نہ ٿئي. الله تعاليٰ کي پنهنجي پن جو وسيلو نه بڻائي. پنهنجي پاڪبازي جي نمائش نه حري. جيئن ماڻهو سندس پارسائي جو ٻڌي وڌي نه ڏين. مون هڪ وڏي مرتبي واري صوفي کي ڏنو. هڪ بر پاه تيل هو. جهنگ مان نڪري. رستي جي تڪليف سهندو. ڪوفي جي بازار ۾ آيو. هٿ تي هڪ جهرڪي ويهاري ڇڏي هئائين ۽ ڏيون آئين ڀو ٿو هئائين ۽ ڏاڍيان چئي رهيو هو: "ڪير آهي جيڪو مون کي هن جهرڪي لاءِ ڏيو؟" ماڻهن پيچيس: "تون آئين ڇو ٿو ڪرين؟" هن چيو: نيڪ آهي. مان اهو نٿو چوان، تہ ڪجھ خدا لاءِ ڏيو. دنيوي شيء لاءِ فقط هڪ حقير شيءِ جي سفارش

هن باري ۾ ڪجهہ لکي ٿو سگهجي مگر مون ڊيگھ جي خوف کان ڪجهہ ضروري ڳالهيون بيـان ڪيـون آهن. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

# باب الثنيهون

### پرڻجڻ ۽ ڇڙي هجڻ جا آداب

الله تعاليٰ فرمايو آهي: هُنَ لباس لَكُم و انتُم لباس لَهُنَ. "اهي (عورتون) اوهان جو لباس آهن ۽ اوهان انهن جولباس آهيو." پيغمبر کي جن فرمايو آهي: تَنَا ڪحُوا تَكثُروا فَاني اَبَاهي بِكُم الأَمَم يَرم َ التيامَة وَلَو بالَقَه . "نڪاح ڪريو ۽ گهڻا ٿيو. مون کي توهان جي گهڻائي تي قيامت جي ڏينهن. سڀني اُمتن تي فخر هوندو، پوء کُتِّي ڪريل ٻار ڇو نه هجن". ٻئي هنڌ فرمايو اتن: ان اعظم النساء برڪة اقلهن مونة و احسنهن و جوها و ارخصهن مهوراً. آوڏي ۾ وڏي عظمت واري ۽ برڪت ڀري اها عورت آهي جيڪا ڪفايت ڪندڙ. سهڻي ۽ گهڻ حق مهر واري آهي. "صحيح حديثن مان ثابت آهي. تہ سڀني مردن ۽ عورتن لاءِ نڪاح جائز (مباح) ڪيو ويو آهي. جيڪو ماڻهو حرام کان پچي نه سگهي. ان لاءِ ته فرض آهي. جيڪو بارن ٻچن جا حق ادا ڪري سگهي، تنهن لاءِ سنت آهي. طريقت وارن مان هو جماعت جو خيال آهي. تهيوت دور ڪرڻ لاءِ به نڪاح لازمي شيءِ آهي. بي جماعت جو چوڻ آهي. جيڪو ماڻهو حرام کان ويندو تو خيال آهي. تهيوت دور ڪرڻ لاءِ به نڪاح جائز (مباح) ڪيو ويو آهي. جيڪو ماڻهو حرام کان رکڻ لاءِ ضروري آهي. تهيوت دور ڪرڻ لاءِ به نڪاح جائز (مباح) ڪيو ويو آهي. جيڪو ماڻهو حرام کان ويندو تي دسگهي دو تاهي. تهيوت دور ڪرڻ لاءِ به نڪاح جائز (مباح) ڪيو ويو آهي. جيڪو ماڻهو حرام کان ويندو تي هي جي خيال آهي. تهيوت دور ڪرڻ لاءِ به نڪاح لازمي شيءِ آهي. بي جماعت جو چوڻ آهي. ته نڪاح نسل قائر ويندو ته اولاد ان لاءِ دعون آهي. جيڪرهن اولاد پيءَ جي جيئري مري ويندو. ته شاعت ڪندو ۽ جيڪڏهن پيءَ مري ويندو ته اولاد ان لاءِ دعائون گهرندو.

روايتن ۾ آهي. تہ حضرت عمر<sup>رس</sup> بن خطاب پيغمبر ﷺ جن جي نياڻيءَ کي حضرت ام ڪلئوم<sup>رس</sup> جي ٻانهن لاء سندس پيءُ حضرت علي ڪرم الله وجه کي عرض ڪيو. حضرت علي ڪرم الله وجه فرمايو. تہ نياڻي ننڍڙي آهي. ۽ اوهان ڪُراڙا ٿي چڪا آهيو. منهنجو ارادو آهي. تہ پنهنجي ڀائٽي عبدالله بن جعفر<sup>رس</sup> سان پرڻايان. حضرت عمر<sup>رس</sup> پيغام موڪليو تہ وڏي عمر جون عورتون ڪافي آهن. مگر ام ڪلثوم<sup>رس</sup> لاءِ درخواست جو مقصد نفس جو اطمينان ناهي. پر نسل جي بقا آهي. ڇو تہ مون پيغمبر ﷺ جن کان ٻڌو آهي: ڪل نسب و حسب ينقطع بالموت الا حسبي ونسبي ويروي ڪل سبب و نسب الا سببي و نسبي. "سڀ حسب نسب موت سان ختر ٿي ويندا، مگر منهنجو حسب نسب قائر رهندو. هر سبب ۽ نسب ختر ٿي ويندو. مگر منهنجو سبب ۽ نسب ختر نہ ٿيندو." منهنجو سبب تہ آهي منهنجي ضرورت هي آهي. ت منهنجو نسب به قائر رهي. ۽ ٻنهي طرفن کان حضور ﷺ جن جي فرمانبرداري ۾ قائر هجان. حضرت علي ڪرم الله وجه امر ڪلئوم<sup>رس</sup> کي حضرت عمر رض جي نکان حضور ﷺ جن جي فرمانبرداري ۾ قائر هجان. حضرت علي ڪرم الله وجه

پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: تنڪح النساءُ عليٰ اربعة علي المال و الحسب و الحسن والدين فعليڪر بذات الدين فانه ما استفاد امر ۽ بعد الاسلام خير امن زوجة مومنة موافقة ليسر بها اذا نظر اليها فوائد و زوائد. "چئن متصدن حاصل ڪرڻ لاءِ عورت سان نڪاح ڪيو ويندو آهي. مال. حسب. حسن ۽ دين. نڪاح ديندار عورت سان ڪريو، ڇو تر اسلام کان پوءِ مومن لاءِ فرمانبردار مومن عورت غنيمت آهي. جنهن کي ڏسڻ سان خوشي حاصل ٿيندي آهي." ايماندار ماڻهو اهڙي عورت سان صحبت ڪرڻ ۾ قوت. ثابت قدمي ۽ پاڪبازي حاصل ڪندو آهي، ۽ کيس دنيا ۾ محبت (أنسيت) نصيب ٿيندي آهي. خرابيون سڀ ڇڙي هجڻ ۾ آهن. ۽ نيڪيون صحبت ۾ آهن. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: الشطان مع الواحد. "شيطان اڪيليُ ماڻهوءَ سان هوندو آهي." اها حقيقت آهي. تر جڏهن مرد يا عورت اڪيلا هوندا آهن. تہ شيطان صحبتي تيندو آهي. فرانسون سڀ ڇڙي هجڻ ۾ آهن. ۽ نيڪيون صحبت ۾ آهن. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: الشيطان مع الواحد. "شيطان اڪيليُ ماڻهوءَ سان هوندو آهي." اها حقيقت آهي. تر جڏهن مرد يا عورت اڪيلا هوندا آهن. تہ شيطان صحبتي تيندو آهي. هو نفس جي شهوت کي اُتاريندو آهي. دين جي حُرمت ۽ حرام کان بچڻ لاءِ زال مڙس جي صحبت کان وڌيڪ ٿيندو آهي. هو نفس جي شهوت کي اُتاريندو آهي. دين جي حُرمت ۽ حرام کان بيخ لاءِ زال مڙس جي صحبت کان وڌيڪ ڪابه شيءِ ناهي. شرط اهو آهي. ته بنهي ۾ محبت موافقت هجي. هم خيال نه هجڻ واري عورت سان صحبت ڪرڻ کان وڌيڪ تڪليف يا عذاب ٻيو ڪونهي. درويش کي گهرجي. تر اڳ ۾ چڱي طرح سوچي. ۽ نڪاح ڪرڻ يا ڇڙي هجڻ جي چڱائي ۽ بُرائي تي ڌيان ڏئي. تہ جيئن اهڙو ڪر ڪري. جنهن جو پورو تدارڪ ڪري سگهي.

ڇڙي رهڻ ۾ ٻ خرابيون آهن: هڪڙي سنت جي ترڪ ڪرڻ ۽ ٻي نفساني خواهشن جي گهڻائي (طغيان) ۽ حرام ۾

قاسي وڃڻ جو امڪان. اهڙيءَ طرح نڪاح ڪرڻ ۾ بہ ٻہ خرابيون آهن: هڪڙي. دل جو الله کان سواءِ ٻين ۾ مشغول رهڻ ۽ بي. نفساني لذت جي گهڻائي. اهو مسئلو اڪيلائپ ۽ صحبت سان واسطو رکندڙ آهي. صحبت ڏانهن لاڙو رکندڙ درويش لاءِ نڪاح ضروري آهي ۽ اڪلائي پسند ڪندڙ لاءِ ڇڙو رهڻ چڱو آهي. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي سيروا فقد سبق المفردون. "حِدِّي رهن وارا الجرا تي ويا آهن. حضرت حسن رض بصري فرمايو آهي: نجا المخفون و هلك المثقلون. "توري بار وارا چوٽڪارو حاصل ڪري ويا ۽ گهڻي بار وارا هلاڪ ٿي ويا ." حضرت ابراهيم خواص<sup>ن</sup> فرمايو: مان ڳوٺ ۾ ڪنهن بزرگ جي زيارت لاءِ ويس. گهر ۾ داخل ٿي ڏٺم. تہ سڄو گهر الله جي ولي جي عبادتگاھ وانگر پاڪ آيو. ٻه محراب هئا. هڪڙي ۾ اهو بزرگ ويٺو هو. ۽ ٻئي ۾ هڪ پاڪباز ڪراڙي عورت هئي. گهڻي عبادت جي ڪري ٻيئي ڪمزور هئا. منهنجي اچڻ تي ٻنهي خوشي جو اظهار ڪيو. مان اُتي ٽي ڏينهن رهيس. واپس موٽڻ جو ارادو ڪير. تہ بزرگ کان پڇير. تہ ساڻس انهي عورت جو ڪهڙو رشتو هو؟ چيائين. تہ هوءَ رشتي ۾ سندس چاچي جي ڌيءُ هئي ۽ پرڻيل هئي. مون چيو، تہ ٽي ڏينهن اُتي رهندي ڄاتم تہ ٻيئي پاڻ ۾ ڌاريا آهيو. هن چيو. تہ پنجهٺ سالن کان ائين رهندا آهيون. پڇا ڪيم، تہ: "چو؟" چيائين. ته هو تنڍپڻ کان وٺي هڪٻئي سان پيار ڪندڙ هئا ۽ هن (عورت) جي پيءَ سندس ٻانهن پرڻي ۾ ڏيڻ کان انڪار ڪيو هو. ڇو تہ کيس سندن محبت جو راز معلوم ٿي ويو هو. ڪيتري وقت تائين جدائي جو درد سَــَدو. "آخر سندس پيءُ مري ويو. ۽ منهنجي پيءَ سندس شادي مون سان ڪرائي". اسان پهرين رات ملياسون، تہ هن چيو: " الله تعالئ اسان تي وڏي نعمت عطا ڪئي آهي. اسان کي ملائي سمورا غير دور ڪري ڇڏيا آهن." مون چيو: "بيشڪ". هن وري چيو: "اڄ رات جو اسان کي نفساني خواهش کي پامال ڪرڻ گهرجي ۽ الله جي مهرياني جو شڪرانو ادا ڪرڻ لاءِ عبادت ڪرڻ گهرجي." مون چيو: "بهتر آهي". ٻي رات بہ ائين ٿيو. ٽئين رات مون چيو: "ٻ راتيون تنهنجي چوڻ تي شڪرائو ادا ڪيو آهي. اڄ رات منهنجو چوڻ ڪرڻ گهرجي. اهڙيءَ طرح پنجهٺ سال گذري ويا آهن. اسان هڪ ٻئي کي هٿ نہ لاتو آهي ۽ سڄي عمر شڪراني ۾ گذاري رهيا آهيون."

جيڪڏهن ڪو درويش نڪاح ڪري ۽ ڪنهن عورت سان صحبت ڪرڻ چاهي. تد هن کي گهرجي. تد ان پرده نشين عورت جي کاڌ خوراڪ جو بندوبست ڪري ۽ حلال جي مال ان جو حق مهر ادا ڪري. ۽ نفساني لڏتن ۾ غرق ند رهي. همبستريءَ کان اڳ پنهنجا ورد وظيفا پورا ڪري. لوڀ لالج کي ختم ڪري ۽ خدا جي در تي هي مناجات ڪري: "اي منهنجا موليٰ! تو نسل جي بقا لاءِ پيار جو جذبو پيدا ڪيو آهي. تنهنجي رضا موجب مان هن صحبت کي قبول تو ڪريان. پروردگار هن ۾ مون کي ٻ شيون عطا ڪر: هڪ هيءَ تد مان حرام جي ڪر کان محفوظ رهان. ۽ ٻي هيءَ تہ مون کي اهڙو پٽ ڏي. جيڪو تنهنجو ولي ٿئي. مگر (ڪا ڳالھ به) منهنجي دل کي توکان پري ڪري. ڪنهن ٻي شيءِ ۾ مشغول نه رکي."

حضرت سهل بن عبدالله تستريءَ جو پٽ ننڍپڻ ۾ جڏهن پنهنجي ماءُ کان کائڻ لاءِ ڪجهه گهرندو هو. ته هوءَ فرمائيندي هيس: "پنهنجي خدا کان گُهر." ڇوڪرو محراب ۾ وڃي سجدو ڪندو هو. ۽ ايتري ۾ ماڻس سندس آڏو اچي کاڌو رکي ويندي هئي. ڇوڪري کي اهو پتو نہ پوندو هو. تہ اهو کاڌو ماڻس رکيو هو. اهڙي طرح کيس الله تعاليٰ کان گهرڻ جي عادت پئجي وئي. هڪ ڏينهن هو مدرسي کان آيو. تہ ماڻس گهر ۾ نه هئي. هن پنهنجي ضرورت لاءِ سجدو ڪيو. الله تعاليٰ سندس ضرورت پوري ڪئي. ماڻس کي جڏهن اها خبر پئي. تڏهن حيران ٿي وئي ۽ پڇيائين. تہ اهو کاڌو ڪتان آيو؟ ڇوڪري جواب ڏنو: "جتان ڏهاڙي ايندو آهي." اهڙيءَ طرح جڏهن حضرت زڪريا عليه السلام حضرت مريم عليها السلام وٽ ايندو هو. تہ گرميءَ جي ڏينهن ۾ سرديءَ جو ۽ سردي جي ڏينهن ۾ گرميءَ جو ميوو ان وٽ موجود ڏسندو هو. تہ عجب کائي پڇندو هو. تہ گرميءَ جي ڏينهن ۾ سرديءَ جو ۽ سردي جي ڏينهن ۾ گرميءَ جو ميوو ان وٽ موجود ڏسندو هو. ته عجب کائي پڇندو هو. ته گرميءَ جي ڏينهن ۾ سرديءَ جو ۽ سردي جي ڏينهن ۾ گرميءَ جو ميوو ان وٽ موجود ڏسندو هو. ته عجب کائي پڇندو هو. ته گرميءَ جي ڏينهن ۾ سرديءَ جو ۽ سردي جي ڏينهن ۾ گرميءَ جو ميوو ان وٽ موجود ڏسندو هو. ته عجب کائي پي ڪائڻ ڏي جي جي هينهن ۾ سرديءَ جو ۽ مردي جي ڏينهن ۾ گرميءَ جو ميوو ان وٽ موجود ڏسندو هو. تو حيجو ڪندو هو. ته گرميءَ جي ڏينهن ۾ مردي جي دينو مري ويندي جي ڏيون ۾ هروي آهو. ته هي ته سنت مو. تو حيو کان ۽ مو کيو آن آيو؟" هوءَ فرمائيندي هئي: "الله تعاليٰ وٽان. " اهو ضروري آهي. ته سنت مي هو. تو حي درويش کي دنيا جي حرام ۽ دل جي مشغولي ۾ غرق ڪري نه ڇڏي. درويش جي هلاڪت سندس دل جي خرابي هوندي آهي. دولتمند جو نقصان پورو ٿي ويندو آهي. مگر درويش جو نقصان ڪڏهن بر پورو نه ٿيندو آهي. هن

زماني ۾ اها ڳالھ محال آهي. تر ڪنهن ماڻهوءَ کي اهڙي زال ملي. جيڪا ضرورت کان وڌيڪ خرچائو ۽ محال شين جي گهرجائو نه هجي. اهوئي سبب آهي. جو هڪ جماعت ڇڙي رهڻ ۽ بار کان هلڪي ٿيڻ کي بهتر سمجهندي آهي. ۽ هن حديث کي آڏو رکندي آهي. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: خير الناس في آخر الزمان خفيف الحاذ قيل يا رسول الله ما خفيف الحاذ قال الذي لا اهل له ولا ولد له. "آخري زماني ۾ اهو ماڻهو فائدي ۾ رهندو جيڪو گهٽ اولاد وارو هوندو. اصحابن پڇيو ته "ان مان ڪهڙي مراد آهي؟" فرمايائون: "جنهن ماڻهوءَ کي اهل وعيال نه هوندو." اهو به فرمايائون: سيروا سبق المفردون. "اهل ۽ عيال نه رکندڙ ماڻهو اوهان کان اڳي نڪري ويا."

طريقت وارن جو ان ڳاله تي اتفاق آهي. تر الله جي سالڪن ۾ ڇڙا ۽ اڪيلا ماڻهو سڀ کان ڀلا آهن. بشرطيڪ سندن دلين ۾ خرابي نه هجي ۽ هو گناهن ۽ نفساني خواهشن حاصل ڪرڻ کان منهن موڙين. عام ماڻهو نفساني خواهشن حاصل ڪرڻ لاءِ هن حديث جو سهارو ونندا آهن: حُبب الي من دنياڪر ثلث طيب. والنساء وجعلت قرة عيني في الصلواة. اوهان جي دنيا ۾ مون کي ٽي شيون محبوب آهن: خُرشبوء. عورت ۽ اک جو سرور نماز." عورت کي حضور هج جن محبوب سڏيو آهي. تنهنڪري نڪاح ڪرڻ سنو آهي. پيغمبر هج جن فرمايو آهي: لي حرفتان الفقر والجهاد. "منهنجا ٻ ڪر آهن: هڪڙو فقر ۽ ٻيو جهاد" انهن کان دور ڇو ٿا رهو؟ جيڪڏهن عورت محبوب هئي. ته اهي ڪر به محبوب هئا. فقط پنهنجي لاڙي کي پيغمبر هج جن جو محبوب سڏڻ غلط آهي. ڪو ماڻهو پنجاھ سالن تائين حرص ۽ هڪوس ۾ مبتلا رهي ۽ چوي. ته هو سنڌ جي پيروي ڪري رهيو آهي. تر اهو خيڪڏهن عورت محبوب هئي. ته اهي ڪر به محبوب هئا. فقط پنهنجي لاڙي کي پيغمبر هج جن جو محبوب سڏڻ غلط آهي. ڪو ماڻهو پنجاھ سالن تائين حرص ۽ هڪوس ۾ مبتلا رهي ۽ چوي. ته هو سنڌ جي پيروي ڪري رهيو آهي. تر اهو ختنو. اهڙيءَ طرح جڏهن الله تعاليٰ کي منظور ٿيو. تو فرشتن عورت جي ڪري عمل ۾ آيو هو. يعني هابيل ۽ قابيل جو فتنو. اهڙيءَ طرح جڏهن الله تعاليٰ کي منظور ٿيو. تر فرشتن کي عذاب ۾ وجهي. تڏهن ان جو سبب بـ عورت هئي. پيغمبر هج جن فرمايو آهي. "ماترڪت بعدي فتنته اضر عليٰ کي عذاب ۾ رجهي. تڏهن ان جو سبب بـ عورت هئي. پيغمبر هر جن فرمايو آهي. "ماترڪت بعدي فتنته اضر عليٰ آهي. ان جي حقيق تي هو نين ان جو سبب بـ عورت کان وڌيڪ ڪوب وڏو فتنو ن ڇڏيو آهي." جنهن فتني جو ظاهر آهي. آهي. ان جي حقيق جي هو نه ني هنيان مردن لاءِ عورت کان وڌيڪ ڪرو، وڏو فتنو ن ۽ جڏيو آهي." جنهن فتني جو ظاهر اهو

مان يارهن سالن تائين هن فتني كان محفوظ رهيس. مگر آخركار قضا جي كري هن فتني جو شكار بڻيس. منهنجي دل اڻ ڏئي هك پري جهڙيءَ عورت جي حسن تي مست ٿي وئي. ۽ پورو سال انهيءَ آفت ۾ مبتلا رهيس. ممكن هو. تـ منهجو دين برباد ٿي وڃي. مگر الله تعاليٰ جي فضل ۽ كرم جي كمال مون كي هلاكت كان بچائڻ جو بندوبست كيو. ۽ پنهنجي رحمت سان ڇوٽكارو عطا كيو. الله تعاليٰ جي انهي عظيم نعمت جو شكر آهي.

طريقت جو بنياد ڇڙي هجڻ تي آهي. نڪاح کان پوءِ حالت بدلجي ويندي آهي. نفساني شهوتن جي باه اهڙي ناهي جو ڪوشش سان وسائي سگهجي. ڇو تہ پاڻ کان پيدا ٿيل مصيبت جو علاج ماڻهو پاڻ ئي ڪري سگهندو آهي. ٻئي ڪنهن جي وس جي ڳاله نہ هوندي آهي. ياد رکو. تر نفساني خواهش ٻن نمونن سان پري ٿي سگهندي آهي: هڪڙي انسان جي پنهنجي تڪليف ۽ ڪوشش جو وسيلو بک آهي. جو ڪجھ محنت ۽ مجاهدي کان ٻاهر آهي. اهو بيقرار رکڻ وارو خوف يا سچي محبت آهي. سچي محبت هوريان هوريان همٿ ۽ ارادي تي اثر ڪري. آخر دل جي تسڪين جو سبب بڻبي آهي. محبت هوريان هوريان سيني عضون تي پنهنجي حڪومت قائر ڪري ڇڏيندي آهي. اها سڀني حواسن کي ختر ڪري انسان کي مٿانهين مقام تي پهچائيندي آهي ۽ کيس سڀني بيهوده ڳالهين کان پاڪر ڪري ڇڏيندي آهي.

هڪ دفعي حضرت احمد حمادي سرخسي ماورا النهر ۾ رهيل هو. ماڻهن هن کان شادي ڪرڻ لاءِ پڇيو. چيائين: "نه", وري پڇيائونس: "ڇو"؟ جواب ڏنائين: مان ڪڏهن پنهنجو پاڻ کان غائب رهندو آهيان. ۽ ڪڏهن حاضر. غائب هجڻ واري حالت ۾ مون کي ٻنهي جهانن جي ڪاب شيءِ ياد نه رهندي آهي. حاضر هجڻ واري حالت ۾ نفس کي اهڙي منزل تي رکندو آهيان جو جيڪڏهن فقط هڪ ماني ملي وڃي. ته ان کي هزارن حورن جي برابر سمجهندو آهيان. دل کي مشغول رکڻ، هڪ وڏي ڳالهہ آهي. پوءِ اها ڪهڙي به نموني سان حاصل ٿئي.

هڪ ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ نڪاح ۽ ڇڙي رهڻ ۾ اسان جو ڪو دخل ڪونهي. ڏسڻ گهرجي. تہ مقدر موجب

غيب جي پردي مان ڇا ظاهر ٿو ٿئي؟ جيڪڏهن مقدر ۾ ڇڙو رهڻ آهي تہ پوءِ پاڪ رهڻ جي ڪوشش ضروري آهي. جيڪڏهن مقدر ۾ پرڻجڻ آهي، تہ سنت جي پيروي لاڙمي آهي، ۽ پنهنجي دل کي غفلت کان ڪنهن بہ صورت ۾ بچائڻو آهي. جيڪڏهن موليٰ جي مرضي شامل هوندي، تہ ڇڙي هجڻ جي حالت ۾ بہ ماڻهو حفاظت ۾ رهي سگهندو. مثلاً حضرت يوسف عليه السلام جيڪو زليخا جي برغلائڻ ۾ به بچي ويو. زليخا اڪيلائپ ۾ مليس، ۽ مراد حاصل ڪري تي سگهيو. مگر پاڻ کي ڪُڏي ڪر کان پري رکيائين، ۽ پنهنجي مراد کان بي مراد رهي نفساني خواهش کي قبضي ۾ رکيائين. هو پنهنجي عيبن تي نظر رکڻ ۾ مشغول رهيو. اهڙيءَ طرح جيڪڏهن پرڻجڻ ۾ به الله جي رضا شامل آهي. تہ پرڻو حضرت ابراهيم عيله السلام جي پرڻي وانگر ٿيندو. کيس الله تعاليٰ تي پورو پورو ڀروسو هو. هن پنهنجي گهريلو زندگي کي پنهنجي اڪيلي مشغولي نہ بڻايو. جڏهن حضرت ساره جي دل ۾ ساڙ پيدا ٿيو، ۽ هن غيرت ظاهر ڪئي. تڏهن حضرت ابراهيم عليه السلام پڻ وانگر ٿيندو. کيس الله تعاليٰ تي پورو پورو ڀروسو هو. هن پنهنجي گهريلو زندگي کي پنهنجي اڪيلي مشغولي نہ بڻايو. جڏهن حضرت ساره جي دل ۾ ساڙ پيدا ٿيو، ۽ هن غيرت ظاهر ڪئي. تڏهن حضرت ابراهيم عليه السلام پاڻ حضرت هاجره کي وٺي ويو. ۽ مڪي جي غيرآباد واديءَ ۾ ڇڏي آيو. الله تعاليٰ پنهنجي مرضي

مطلب اهو نڪتو. تد انسان جي هلاڪت نہ پرڻي ۾ آهي ۽ نہ وري ڇڙي رهڻ ۾ آهي. حقيقت ۾ هلاڪت پنهنجي اختيار تي هلڻ ۽ نفساني خواهشن جي پيروي ڪرڻ ۾ آهي. عيالدار لاءِ لازم آهي. تہ هو روزاني پنهنجا ورد وظيفا قضا نہ ڪري. پنهنجا احوال نہ وڃائي ۽ وقت برياد نہ ڪري کيس گهرجي تہ گهر وارن سان مهرباني سان پيش اچي. پاڪ ڪمائي سان روزي حاصل ڪري. پنهنجي ضرورتن جي پوري ڪرڻ لاءِ ظالم حاڪمن جو چمچو نہ بڻجي. جيئن کيس اولاد بہ اهڙو پيدا نہ ٿئي.

چون ٿا، تہ هڪ ڏينهن حضرت احمد بن حرب نيشاپوري جي خدمت ۾ ڪجھ رئيس ۽ سردار آيا هئا. هو سڀني جي وچ ۾ ويٺو هو. ايتري ۾ سندس پٽ شراب ۾ مست ٿيو. جهوٽا کائيندو. بيپرواهيءَ سان اُتان لنگهي ويو. سڀني ماڻهن کي ڏک ٿيو. حضرت احمد پڇيو: "اوهان ماڻهن ۾ پريشاني ڇو آئي آهي. "سڀني جواب ڏنو. تہ کين انهيءَ ڇوڪري جي حالت تي ڏک ٿيو. جنهن پنهنجي پيءُ جو خيال بہ نہ ڪيو. حضرت احمد فرمايو: "هو معذور آهي. هڪ رات اسان جي گهر ۾ پاڙي وارن وٽان کاڌو آيو هو. جيڪر مون ۽ منهنجي زال ٻنهي کاڌو هو. ان رات انهيءَ ڇوڪري جو نان زال مڙس ننڊ جي غلبي هيٺ آيل هئاسون. ايتريقدر جو اسان جا سمورا ورد ۽ وظيفا قضا ٿي ويا هئا. صبح ٿيڻ تي اسان انهيءَ کاڌي جي باري ۾ پڇا ڳاڇاڪئي. پاڙي واري ٻڌايو. تہ اهو کاڌو هڪ شادي مان آيو هو. اسان وڌيڪ پڇا ڪئي. تہ پتو پيو تہ اهو کاڌو بادشاھ جي گهران آيل هو.

ڀڇڙي هجڻ جي آداب ۾ اهو شامل آهي. تہ هن جي نظر خراب (ناشائستہ) شين تي پوڻ نہ گهرجي. نہ ٻڌڻ جهڙيون ڳالهيون. نہ ٻڌجن. اهڙين ڳالهين تي بہ سوچ ويچار نہ ڪجي. جيڪي سوچڻ جهڙيون نہ هجن. نفساني خواهشن جي باهہ کي بک سان وسائڻ گهرجي. دل کي دنيا جي دلچسپين کان بچائڻ گهرجي. پنهنجي نفساني خواهشن کي علم ۽ الهام نہ سڏجي ۽ شيطاني اٽڪلباز جي تاويل نہ ڪجي. اهوئي طريقت ۾ مقبول ٿيڻ جو رستو آهي.

اهي صحبت ۽ معاملي جا آداب آهن. جيڪي مختصر طور تي بيان ڪيا ويا آهن. اهي واقعي ٿورا آهن. مگر ٿوري شيءِ گهڻائيءَ جي رستي جو دليل هوندي آهي. الله وڌيڪ ڄاڻندڙ آهي.

(عشق جو کلڻ)

صوفين جا اصطلاح

صوفي سڳورن جو ڪلام . سندن لفظن جون حدون ۽ حقيقتون ۽ معنائون.

الله تعاليٰ توکي نيڪي ڏئي. علم ۽ هنر وارن ۽ معاملي جي صاحبن وٽ پاڻ ۾ رمزن بيان ڪرڻ لاءِ اهڙا خاص لفظ ۽ اصطلاح هوندا آهن. جن جو مطلب انهن کان سواءِ ٻيو ڪو سمجھي نہ سگھندو آهي. اهي عبارتون ۽ اصطلاح ان لاءِ ناهيا

ويندا آهن. تر ڳاله چڱيءَ طرح سان سمجهائي سگهجي، ۽ مشڪل شيء مريد لاء سولي ۽ چٽي ٿي سگهي. ان کان سواء هڪ ٻيو مقصد به هوندو آهي، تر راز جون ڳالهيون نااهل ماڻهن کان لڪائي سگهجن. ان لاءِ چٽا دليل موجود آهن. لغت وارن جا وري پنهنجا اصطلاح آهن. مثلاً فعل ماضي، فعل مستقبل، صحيح، معتل، اجوف, لفيف، ناقص وغيره. نحو وارن جا پنهنجا اصطلاح آهن، مثلاً رفع، نصب، جر، ضم، ڪسره، جزم، منصرف, غير منصرف وغيره. عروض وارن جا پنهنجا اصطلاح آهن مثلاً بحر، دائرو، سبب، وتد، فاصلو وغيره. حسان وارن جا پنهنجا ناهيل اصطلاح آهن، مثلاً فرد. زوج، ضرب، تقسير، ڪعب، جزء اضافت، تضعيف، تنصيف، جمع، تفريق وغيره. فقه وارن جا برينهنجا اصطلاح آهن، مثلاً فرد. زوج علت، معلول، قياس، اجتهاد. دفع. الزام وغيره، حديث وارن جا برينهنجا ناهيل اصطلاح آهن، مثلاً فرد. زوج مترب، تقسير، ڪعب، جزء اضافت، تضعيف، جمع، تفريق وغيره فقه وارن جا برينهنجا اصطلاح آهن، مثلاً مثرب، تقسير، حيب، جزء اضافت، تضعيف، جمع، تفريق وغيره فقه وارن جا برينهنجا اصطلاح آهن، مثلاً مثرب، تقسير، حيب، جزء اضافت، تضعيف، جمع، تفريق وغيره فقه وارن جا برينهنجا اصطلاح آهن، مثلاً مثرت، معلول، قياس، اجتهاد. دفع. الزام وغيره، حديث وارن جا برينهنجا ناهيل اصطلاح آهن. مثلاً متواتر، جرح، تعديل وغيره. ڪلام (فلسفي) وارن جا برينهنجا اصطلاح آهن، عرض، جوهر، ڪُل، جـز، جسم، حدوث، متواتر، جرح، تعديل وغيره. اهري کي پنهنجو مطلب سمجهائين، ۽ جنهن لاءِ چاهن، انهن کان ڳالهـ ڇپائي ڇڏيا آهن. اهر ان لاءِ، ترجمهن کي چاهن، انهن کي پنهنجو مطلب سمجهائين، ۽ جنهن لاءِ چاهن، انهن کان ڳالهـ ڇپائي ڇڏين. مان اهر ان لاءِ، ترجنهن کي چاهن انهن کي پنهنجو مطلب سمجهائين، ۽ جنهن لاءِ چاهن، انهن کان ڳالهـ ڇپائي ڇڏين. مان ولي نفظن (اصطلاحن) مان ڪن جي پوري سمجو مغين، ۽ آنهن جو فرق ٻڌائيندس، جيئن توکي ۽ ڪتاب پڙهندڙن

(حال, وقت ۽ انهن جو فرق)

"وقت" هڪ مشهور اصطلاح آهي ۽ هن متعلق وڏن مشائخن ڪجھ بيان ڪيو آهي. مان ڊيگھہ ڪرڻ نٿو چاهيان. هتي وقت ۽ حال جي فقط ڪيفيت ٻڌائيندس. ۽ ٻنهي جو فرق ظاهر ڪندس.

صوفين سڳورن وٽ، وقت هڪ اهڙي حالت جو نالو آهي. جنهن ۾ درويش. ماضي ۽ مستقبل کان بي نياز ٿي ويندو آهي. سندس دل تي الله جو فيض نازل ٿيندو آهي. ۽ سندس باطن اهڙيءَ طرح بيخوديءَ ۾ اچي ويندو آهي، جو مشاهدي ۾ نہ گذريل حالت جي ياد رهندي آهي ۽ نہ وري آئنده جو خيال رهندو آهي. پر هر ڪنهن سان اها حالت نہ رهندي آهي، ۽ اها خبر پوندي آهي ته اسان جي گذريل تقدير ڇا هئي يا پڇاڙي ۾ ڇا ٿيندو؟ ليڪن اهڙن ماڻهن تي اهڙي ڪيفيت ضرور طاري ٿيندي آهي. جيڪي چوندا آهن ته "اسان جو علم ماضي ۽ مستقبل کي قبضي ۾ آڻي نٿو سگهي. اسان لاءِ اهو وقت خوب آهي. جيڪڏهن اسان ماضي ۾ مشغول رهنداسون. يا مستقبل کي قبضي ۾ آڻي نٿو سگهي. اسان لاءِ اهو وقت خوب آهي. جيڪڏهن اسان ماضي ۾ مشغول رهنداسون. يا مستقبل کي قبضي ۾ آڻي نٿو سگهي. اسان لاءِ اهو وقت خوب مشاهدي جي وچ ۾ پردو اچي ويندو، ۽ اهو پردو پريشانيءَ جو سبب بڻجي ويندو." مطلب تہ جيڪا شيء وس کان ٻاهر هجي. ان جي باري ۾ سوچڻ بيڪار آهي.

حضرت ابوسعيد خراز<sup>رع</sup> فرمايو آهي: "پنهنجي پياري وقت کي پياري ۾ پياري شين کان سواءِ ڪنهن بـ شيء ۾ نـ وڃايو. پياري ۾ پياريون شيون فقط ماضي ۽ مستقبل جي وچ واري عرصي ۾ ظاهر ٿينديون آهن. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملڪ مقرب ولا نبي مرسل. "مون تي پنهنجي الله سان اهڙو وقت بـ ايندو آهي. جنهن ۾ ڪنهن ويجهڙي فرشتي يا نبي مرسل جي گنجائش بـ نـ هوندي آهي." يعني هزارين حالتون منهنجي دل کان پري هونديون آهن. ۽ منهنجي نظر ۾ ڪنهن جي بـ ڪا حيثيت نـ هوندي آهي. اهوئي سبب هو جو معراج واري رات زمينن ۽ آسمانن جو آهن. ۽ منهنجي نظر ۾ ڪنهن جي بـ ڪا حيثيت نـ هوندي آهي. اهوئي سبب هو جو معراج واري رات زمينن ۽ آسمانن جو دلچسپيون سندن آڏو آنديون ويون. مگر ڪنهن ڏانهن بـ ڌيان نـ ڏنائون. الله تعاليٰ فرمايو: ما زاغ البصر و ما طَـغي. "ن نظر ڦري ۽ نـ حد کان ٻاهر نڪتي." حضور ﷺ جن پيارا (عزيز) هئا ۽ پياري شيءِ کان سواءِ ڪنهن ۾ بـ مشعوليت نه هوندي آهي.

موحد (توحيد ۾ عقيدو رکندڙ) لاءِ ٻ وقت هوندا آهن: هڪڙو گر ٿيڻ جو ۽ ٻيو حاصل ڪرڻ جو. هڪڙو وصال (ميلاپ) جو ۽ ٻيو وڇوڙي جو. ٻنهي حالتن ۾ سندس وقت غلبي هيٺ هوندو آهي. وصال ۾ سندس خدا سان وصل هوندو آهي ۽ وڇوڙو بہ خدا سان ئي هوندو آهي. ٻانهي جو اختيار ۽ سندس محنت ٻنهي وقتن تي قائر نہ رهندا آهن. جنهن سان ٻنهي جي صفت ڪري سگهجي. ٻانهي جو اختيار سندس حالتن کان جدا ڪيو ويندو آهي. تنهنڪري هو جو ڪجھ ڪندو

آهي. اهو وقت جي اثر هيٺ هوندو آهي.

حضرت جنيد<sup>ن</sup> فرمايو آهي: "مون هڪ درويش کي بېر جي وڻ هيٺ سخت محنت ۽ مجاهدي جي حالت ۾ ڏٺو." پڇيومانس: "اتي ڇو ويٺو آهين؟ ايتري قدر سختي ۽ مصيبت ڇو ٿو سهين؟ "جواب ڏنائين: مون کي "وقت" حاصل ٿيو هو. جيڪو هن جاءِ تي برباد ٿي ويو آهي. مان ان غم ۾ هتي ويٺو آهيان. مون پڇيو: "ڪيتري وقت کان اتي ويٺو آهين؟ چيائين: "ٻارهن سالن کان." پوءِ مون کي دعا گهرڻ لاءِ عرض ڪيائين. تد شايد کيس وڃايل وقت وري ملي وڃي. حضرت جنيد<sup>ن</sup> چيو. تہ هن حج کان فارغ ٿي ان لاءِ دعا گهرڻ لاءِ عرض ڪيائين. تد شايد کيس وڃايل وقت وري ملي وڃي. حضرت ڏنائين، تہ اهو درويش ساڳئي جاءِ تي، ۽ ساڳي حالت ۾ ويٺو هو. پڇيائينس: "توکي تنهنجو وقت ملي ويو. هاڻي ڇو ويٺو آهين؟" چيائين: "اهو منهنجي وحشت جو مقام هو. منهنجي دولت گر ٿي هئي، اتي ئي واپس ملي ويو. هاڻي هو ويٺو آهين؟ چيائين: "اهو منهنجي وحشت جو مقام هو. منهنجي دولت گر ٿي هئي، اتي ئي واپس ملي آهي. هاڻي اهي منهنجي محبت جو مقام آهي. ان کي ڇڏڻ نيڪ نٿو سمجهان. تون بلاشڪ هتان مزي سان هليو وڃ. مان پنهنجي مٽي هتي منهنجي محبت جو مقام آهي. ان کي ڇڏڻ نيڪ نٿو سمجهان. تون بلاشڪ هتان مزي سان هليو وڃ. مان پنهنجي مٽي هي منهنجي محبت جو مقام آهي. ان کي ڇڏڻ نيڪ نٿو سمجهان. تون بلاشڪ هتان مزي سان هليو وڃ. مان پنهنجي مٽي هتي من منهنجي محبت جو مقام آهي. ان کي ڇڏڻ نيڪ نٿو سمجهان. تون بلاشڪ هتان مزي سان هليو وڃ. مان پنهنجي مٽي هتي منه

> فكل امريء يولي الجميل مجب وكل مكان أُنبتُ العز طيب

"جو بہ سھڻو تحفو محبوب وٽان ايندو آھي. اھو پيارو ٿيندو آھي. جنھن جاءِ تي عزت ملندي آھي. اُھا پاڪ ھوندي آھي."

جا شيء انساني اختيار کان ٻاهر هوندي ۽ جنهن کي محنت ۽ مشقت سان حاصل ڪري نہ سگهبو. ۽ جيڪا بازار ۾ وڪامي نہ سگهندي. پوءِ توڙي کڻي ان جي بدلي ۾ پياري جان بہ پيش ڪئي وڃي. ان جي حاصل ڪرڻ يا پري ڪرڻ ۾ انسان کي ڪو دخل ڪونهي. ٻيئي ڳالهيون هڪ جهڙيون آهن. هن ڳاله جي تحقيق ۾ انساني اختيار بلڪل ختم هوندو آهي. مشائخن جو چوڻ آهي: الوقت سيف قاطع. "وقت ڪاٽڻ واري تلوار آهي." تلوار جي صفت ڪاٽڻ آهي. تنهنڪري وقت جي صفت بہ ڪاٽڻ آهي. وقت: ماضي ۽ مستقبل جي پاڙ وڍيندو آهي. گذريل ڪاله ۽ ۽ چڻ واري سڀاڻي کي ختم ڪري ڇڏيندو آهي. تلوار جو وجود خطرناڪ هوندو آهي. هوءَ يا بادشاھ بڻائي ڇڏيندي آهي. يا هلاڪ ڪري ڇڏيندي آهي. جيڪڏهن ڪو هزار سال سندس خدمت ڪري ۽ پنهنجي ڪنڌ تي رکي گهمندو رهي. تڏهن به هوءَ وڍڻ وقت پنهنجي مالڪ يا غير جي گردن وڍڻ ۾ ڪا تميز نہ ڪندي آهي. هن جي صفت قلم بڻائي ڪيندي آهي. يا هلاڪ ڪري ڇڏيندي صفت ختم نہ تيندي آهي. مي مندن بي مندي آهي. هوءَ يا بادشاھ بڻائي ڇڏيندي آهي. يا هلاڪ ڪري ڇڏيندي مالڪ يا غير جي گردن وڍڻ ۾ ڪا تميز نہ ڪندي آهي. هن جي صفت قلم آهي. سندس بندي آهي. تڏهن به موءَ وقت پنهنجي

حال. هڪ واردات آهي، جيڪو وقت تي نازل ٿي، کيس اهڙيءَ طرح سينگاريندو آهي، جهڙيءَ طرح روح جسم کي سينگاريندو آهي. وقت حال جو محتاج هوندو آهي. ڇو تد سندس "صفا" ۽ قيام جو مدار حال تي رهندو آهي. جڏهن وقت جو صاحب حال جو صاحب بثبو آهي. تڏهن هو تبديلي يا ڦيرڦار کان آزاد ٿيندو آهي ۽ ثابت قدم رهندو آهي. حال کان سواءِ وقت جو زوال ممڪن ناهي. حال جي اچڻ سان سموريون ڪيفيترن وقت بڻجي وينديون آهن. جنهن تي زوال نه ايندو آهي. فيض جو اچڻ وڃڻ فقط شڪل ۾ ظاهر ٿيڻ جي ڳاله هوندو آهي. حال کان اڳ ۾وقت جي صاحب تي وقتي طور تي حال نازل ٿيندو آهي. ۽ ان تي غفلت طاري ٿيندي آهي. کيس حال حاصل ٿيندو آهي. ته مٿس وقت جو غلبو ٿيندو آهي. ڇو تروقت جي صاحب تي غفلت غلبو ڪندي آهي. عال جي صاحب تي غلبو حاصل ڪري نه مقد وقت جي صاحب جي وقتي طور تي توقت جي صاحب تي غفلت غلبو ڪندي آهي. عرب حال حاصل ٿيندو آهي. تام مقد وقت جو غلبو ٿيندو آهي. ڇو قول آهي: الحال سڪون اللسان في فنون البيان. "هنرن جي بيان ڪرڻ ۾ زبان جو خاموش رهڻ حال آهي. "حال واري ڪينيت سندس عمل مان ظاهر ٿيندي آهي. هي حال جي صاحب تي غلبو حاصل ڪري نه سگهندي آهي. مثابخن جو تول آهي: الحال سڪون اللسان في فنون البيان. "هنرن جي بيان ڪرڻ ۾ زبان جو خاموش رهڻ حال آهي." حال واري ڪينيت سندس عمل مان ظاهر ٿيندي آهي. هڪ پيغمبر جو قول آهي: السئوال عن الحال محال. "حال متعلق سوال ٿي نه

اُستاد ابوعلي دقاق<sup>ر</sup> جو قول آهي: "جيڪڏهن دنيا ۽ آخرت ۾ خوشي ۽ هلاڪت آهي. تہ اها انهيءَ وقت جو نصيب

آهي. جنهن ۾ "تون" آهين. اهو حال ناهي. حال الله تعاليٰ جي طرف کان ٻانهي تي عنايت نازل ٿيڻ جو نالو آهي. جنهن جي اچڻ سان هر شيءِ فنا ٿي ويندي آهي. حضرت يعقوب عليه السلام وقت جو صاحب هو. هڪڙي وقت تي جدائيءَ جي حالت ۾ سندس اکين جي نظر هلي وئي. تہ ٻئي وقت تي وصال جي حالت ۾ سندس نظر واپس اچي وئي. هڪڙي وقت تي روئڻ سبب وار جهڙو سنهو ٿي ويو. ۽ ٻئي وقت تي تازو توانو ٿي ويو. ڪڏهن خوف جي حالت ۾ ۽ ڪڏهن خوشيءَ جي عالم ۾ رهيو. حضرت ابراهير عليه السلام حال جو صاحب هو. هن نہ وڃوڙي ۾ ورلاپ ڪيا ۽ نہ وصال ۾ خوشي ظاهر ڪئي. سج، چنڊ ۽ تارا سندس حال جي مدد ڪندا رهيا. ۽ پاڻ هر شيءِ جي ڏسڻ کان آزاد رهيو. کيس شيءِ نظر آئي. ان ۾ الله سج، چنڊ ۽ تارا سندس حال جي مدد ڪندا رهيا. ۽ پاڻ هر شيءِ جي ڏسڻ کان آزاد رهيو. کيس شيءِ نظر آئي. ان ۾ الله جي صاحب لاءٍ دنيا ڪڏهن يه دوزخ بڻجي ويندي آهي. ڇو ته هو ويندڙ (فاني) شين سان محبت نه رکندو آهيان." وقت جي صاحب لاءٍ دنيا ڪڏهن يه دوزخ بڻجي ويندي آهي. ڇو ته هو الله جي مشاهدي کان محروم ٿي ويندو آهي ۽ محبوب جي حياليٰ جو جلوو ڏنائين. ۽ فرمايائين: لا اُحب اُل اُفلينَ. "مان ڇپي ويندڙ (فاني) شين سان محبت نه رکندو آهيان." وقت جي صاحب لاءٍ دنيا ڪڏهن يه دوزخ بڻجي ويندي آهي. ڇو ته هو الله جي مشاهدي کان محروم ٿي ويندو آهي ۽ محبوب جي حياليٰ جو يو ڏنائين. ۽ فرمايائين: لا اُحب اُل اُفلينَ. "مان ڇپي ويندڙ (فاني) شين سان محبت نه رکندو آهيان." وقت جي صاحب لاءٍ دنيا ڪڏهن يه دوزخ بڻجي ويندي آهي. ڪڏهن وري هو مشاهدي کان محروم ٿي ويندو آهي ۽ محبوب جي جي صاحب لاءٍ دنيا ڪڏهن يه دوزخ بڻجي ويندي آهي. ڪڏهن وري هو مشاهدي جي دولت حاصل ڪري بهشت وانگر باغ جي حياب کان سندس دل وحشت ۾ گرفتار ٿي ويندي آهي. ڪڏهن وري هو مشاهدي جي دولت حاصل ڪري بهشت وانگر باغ جي اين خان سندس دل وحشت ۾ گرفتار ٿي ويندي آهي. ڪڏهن وري هو مشاهدي جي دولت حاصل ڪري نهن. چو ته هو مي خاني رو جي مي ويندو آهي. ان جي ابتڙ حال جي صاحب آهي ۽ وقت "مريد" جو درجو آهي. ڪر وقت هميشه مشاهدي جي مقام تي هوندو آهي. مطلب تہ حال "مراد" جي صفت آهي ۽ وقت "مريد" جو درجو آهي. الله بهتر همي جارب ته ۾ هوندو آهي. ته ڪوشيءَ ۾ خدا سان هوندو آهي. ٻنهي منزلن جي وڃ ۾ اهو فرق آهي. الله بهتر جائڻيڙ

#### (مقام, تمڪين ۽ سندن فرق)

مقام مان مراد طالب کي پنهنجي مطلوب جي حقن کي سخت ڪوشش ۽ سچي نيت سان ادا ڪرڻو آهي.هر هڪ مريد لاءِ هڪ مقام هوندو آهي. جيڪو منڍ ۾ طلب جو سبب هوندو آهي. هونئن تہ الله جو طالب هر مقام تان فائدو حاصل ڪندو آهي. ۽ هر مقام تان گذرندو آهي. مگر سندس قيام هڪ مقام تي ٿيندو آهي. ڇو تہ مقام ۽ ارادت جو واسطو جبلت ۽ فطري ترڪيب سان آهي۔ اهو واسطو فعل ۽ عمل سان ناهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ مَــَا مــنا الا لَــهُ مُـقَـَامُ مُعلومُ. "سيني لاءٍ هك مقرر مقام هوندو آهي." حضرت آدم عليه السلام لاءٍ توجهه جو مقام هو. حضرت نوح عليه السلام لاء زهد جو. حضرت ابراهيم عليه السلام لاء تسليم جو. حضرت موسئ عليه السلام لاء الله ذانهن ذيان ذين (انابت) جو. حضرت دائود عليه السلام لاءٍ غمر جو. حضرت عيسيٰ عليه السلام لاءٍ اميدن جو. حضرت يحييٰ عليه السلام لاءٍ خوف جو ۽ اسان جي پيغمبر ﷺ جن لاءِ ذڪر جو مقام هو. هونئن تہ هر هڪ طالب هر جڳهہ تان فائدو حاصل ڪندو آهي. پر آخرڪار هو پنهنجي اصليت ڏانهن ڌيان ڏيندو آهي. حارثيہ مڪتب جي عقيدي موجب. مقامن جي باري ۾ ڪجھ بيان ڪري چڪو آهيان. حال ۽ مقام جو فرق بہ ظاهر ڪري چڪو آهيان. مگر هتي بہ ڪجھہ بيان ڪرڻ ضروري ٿو سمجهان. الله تعاليٰ جي رستي جا ٽي پاسا آهن: مقام، حال ۽ تمڪين. الله تعاليٰ پيغمبرن کي موڪليو. تہ حق جو رستو وڃي ڏيکارين ۽ مقامن کي ظاهر ڪن. هڪ لک چوويھ هزار نبي آيا ۽ هر هڪ پنهنجي مقام سان آيو. پيغمبر ﷺ جن جي اچڻ سان هر مقام کي "حال" نصيب ٿيو. ۽ اهڙي جڳھ ملي. جيڪا انسان جي محنت ۽ ڪوشش جي دائري کان ٻاهر هئي. ايتريقدر جو دين تڪميل تي پهچي ويو. ۽ الله جي نعمتن جي حد ٿي وئي. ۽ الله تعاليٰ فرمايو: اليوم اڪملت لڪر دينڪر و اتممت عليڪر نعمتي و رضيت لڪر الاسلام ديناً. "اڄوڪي ڏينھن تي توهان لاءِ دين کي ڪامل ڪيو ويو. توهان تي مون پنهنجي نعمت پوري ڪري ڇڏي. ۽ توهان لاءِ اسلام جي دين کي پسند ڪيم." وري حال جي صاحبن (اهل تمڪين) جي حالت ظاهر ٿي. جيڪڏهن سڀني جو احوال بيان ڪريان تہ سڀني مقامن جي شرح ڪريان تہ پنهنجي مقصد كان پري هٽي ويندس.

تحقيق وارن وٽ تمڪين مان مراد پنهنجي مقام ۽ درجي جي انتها تي پهچڻ آهي. اهوئي سبب آهي جو مقام وارا پنهنجا مقام بدلائيندا رهندا آهن. مگر تمڪين جي درجي کان نڪرڻ محال هوندو آهي. مقام سيکڙاٽن ۽ تمڪين ڪمال تي پهتلن جو درجو هوندو آهي. منڍ پڇاڙيءَ جي طرف وڃي سگهندا آهن. مگر پڇاڙي (انتها) کان اڳتي ڪوبہ گذر نہ

ٿيندو آهي. مقام حق جي سلوڪ جون منزلون آهن. ۽ تمڪين حق جي درگاھ جو مقام آهي. الله جا دوست الله جي راھہ ۾ پاڻ کان پري ۽ منزل کان بيگانا رهندا آهن. انهن جو باطن الله جي ذات ۾ مشغول هوندو آهي. الله جي مشغوليءَ ۾ سببن ۽ علتن جي موجودگي مصيبت ۽ پريشاني جو سامان هوندي آهي.

جاهليت واري دور ۾ شاعر پنهنجي ممدوحن جي مدح معاملي سان ڪندا هئا ۽ ڪجه ڏينهن تائين پنهنجا شعر ٻڌائيندا هئا. پنهنجي ممدوح وٽ پهچڻ وقت پنهنجي تلوار ڪڍي گهوڙي جا پير وڍي ڇڏيندا هئا ۽ تلوار بہ ڀڃي ڇڏيندا هئا. ان مان سندن مطلب اهو هوندو هو. تہ گهوڙي جي ضرورت فقط بارگاه تائين پهچڻ لاء هئي ۽ تلوار وري ان لاء هئي تر بارگاه پهچڻ ۾ رنڊڪ وجهندڙ حاسد کي ماري رستو صاف ڪيو وڃي. بارگاه تائين پهچڻ کان پوءِ تلوار جي ڪا ضرورت تر رهي. ڇو ته اتان موٽڻ جو خيال ئي ڪونه رهندو. ٿورن ڏينهن گذرڻ کان پوء شاعر پنهنجا شعر پيش ڪندو هو. اهڙيءَ طرح حضرت موسيٰ عليه السلام کي به اهڙو ئي حڪم ٿيو. منزلون ڪاٽي. مقامن پوري ڪرڻ کان پوءِ تلوار جي ڪا اهڙيءَ طرح حضرت موسيٰ عليه السلام کي به اهڙو ئي حڪم ٿيو. منزلون ڪاٽي. مقامن پوري ڪرڻ کان پوءِ جڏهن تعکين جي جاءِ (حال) تي پهتو. تر سندس تبديلي (تغير) جا سمورا سبب ختر ٿي ويا. تڏهن الله تعاليٰ قرمايو: فَا خلَّع تعليک وَ آلق عَصَاڪَ. "پنهنجي جتي لاهيو ۽ لٺ اڇلي ڇڏيو." ڇو ته اهي شيون مسافري جي سببن مان هُريون. وصل بي بارگاه ۾ مسافري جي سامان واري مصيبت جي جڳه نه هوندي آهي. محبت جو منڍ الله جعاليٰ قرمايو: فَا خلَّع الله سان قرار وٺڻ آهي. پاڻي جيستائين درياءَ ۾ هوندو آهي. ته ان ۾ وهڪرو به هوندو آهي. سمند ۾ پوڻ کان پوءِ قرار ۾ جي بارگاه ۾ عيديندا آهن. اهي جان درياءَ ۾ هوندو آهي. ته ان ۾ وهڪرو به هوندو آهي. سمند ۾ پوڻ کان پوءِ قرار ۾ ڪاندو آهي. ۽ سندس سواد (ذائقو) بدلجي ويندو آهي. ته ان ۾ وهڪرو به هوندو آهي. سمند ۾ پوڻ کان پوءِ قرار ۾ ايندو آهي. ۽ سندس سواد (ذائقو) بدلجي ويندو آهي. سمند ڏانهن پاڻيءَ جي ضرورت وارو نه ايندو آهي. ان ڏائين نهين فٽلي حواهرن جا طالب ايندا آهن. اهي جان جي بازي لڳائيندا آهن. هو سر ڏڙ جي پرواھ نه ڪري آهي. سندو آهي. ايندو آهي. ان ڏائهن فقط ڪردا آهن. يا وري پنهنجو سر وڃان جي بازي لڳائيندا آهن. هو سر ڏڙ جي پرواھ نه ڪري ٽهيون هڻي يا ته جواهر هٿ ڪندا آهن. يا وري پنهنجو سر وڃائيندا آهن.

هڪ مرشد (شيخ) جو چوڻ آهي: التمڪين رفع التلوين. "تمڪين تبديلي ختر ٿيڻ جو نالو آهي." لفظ تلوين بہ صوفين سڳورن جو هڪ اصطلاح آهي، جيئن حال ۾ مقام ۽ اصطلاع آهن. معنيٰ ۾ بئي ويجهڙا آهن. تلوين جو مطلب "تبديل ٿيڻ" آهي، يعني هڪڙي حال مانٰ بئي حال ۾ وڃڻ. تمڪين جي صاحب يا متمڪن مان مراد اهو سالڪ آهي. جيڪو ڪڏهن بہ پريشان نہ ٿئي ۽ پنهنجي سموري سامان سان الله جي درگاھ ۾ رسائي حاصل ڪري وڃي. غير جي گمان کان پاڪ هجي، ڪوبه معاملو سندن ظاهر کي بدلائي نہ سگهي، ۽ ڪوب حال سندس باطن تي اثر وجهي نہ سگهي. حضرت موسيٰ عليه السلام ايا تلوين جي مقام تي هو. الله جي جمال جي هڪ مان بيهوش ٿي ويو، جيئن الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَحَرَّ مُوسيٰ صَعِعاً. "(حضرت)موسيٰ غش کائي ڪري پيو." حضور ﷺ جن تمڪين جي مقام تي هئا. مڪي شريف مان عين جلون جي وڃ ۾ قاب قوسين (بن ڪمانن جي وٿي) تائين هليا ويا، مگر سندن طبعيت ڪوبہ لوڏو نہ کاڌو مشيف مان عين جلون جي وڃ ۾ قاب قوسين (بن ڪمانن جي وٿي) تائين هليا ويا، مگر سندن طبعيت ڪوبہ لوڏو نہ کاڌو مشاهدي سان هجي، ۽ ٻي اها جو تمڪين جي نسبت پاڻ سان هجي، پاڻ سان نسبت واري جون مقام تي هئا. مڪي مشاهدي سان هجي، ۽ ٻي اها جو تمڪين جي نسبت پاڻ سان هجي، پاڻ سان نسبت واري جون صفتون باقي رهئا. مڪ مشاهدي سان هجي، ۽ ٻي اها جو تمڪين جي نسبت پاڻ سان هجي، پاڻ سان نسبت واري جون صفتون باقي رهنديون آهن. ۽ الله جي مشاهدي جي نميت واري جون صفتون قنا ٿي وينديون آهن. صفتن جي فنا هجڻ وارو (فاني الصفت)، محو، محو، محق، فنا، بقا، وجود ۽ عدم کان ٻاهر هوندو آهي، ڇو ته انهن صفتن جي فنا هجڻ وارو (فاني الصفت)، محو، محو، محق، فنا، بقا، وجود ۽ عدم کان ٻاهر هوندو آهي. ڇو ته انهن صفتن لاءِ موصوف جي ضرورت هوندي آهي. جڏهن

هن موضوع لاءِ ٻيو بہ گھڻو ڪجھہ آهي. مگر مان ايترو ڪافي ٿو سمجھان. توفيق الله تعاليٰ جي طرف کان هوندي آهي.

#### (محاضره ۽ مڪاشف)

سهڻين نشانين (لطيف آيات) جي لحاظ کان محاضرو دل جي حضور حاصل ٿيڻ کي چوندا آهن ۽ مڪاشفو باطن جي حيرت (تحير) جو نالو آهي. جيڪو حقيقت جي جلوي کي ڏسي ظاهر ٿيندو آهي. محاضري جو واسطو آيتن (نشانين) جي ڏسڻ سان آهي. ۽ مڪاشفي جو تعلق شاهدن جي ڏسڻ سان آهي. محاضري جي نشاني. آيتن جي آڏو دائمي فڪر آهي

۽ مڪاشفي جي نشاني. الله تعاليٰ جي بيحد وڏائي جي آڏو دائمي حيرت آهي. الله جي ڪمن ۾ فڪر مند ٿي رهڻ ۽ الله جي جلال ۾ حيرت ۾ رهڻ. ٻنهي ۾ فرق آهي. فڪر ڪندڙ دوستيءَ جي مقام (محل) تي هوندو آهي. ۽ حيرت ۾ رهندڙ محبت جي مقام تي هوندو آهي. حضرت ابراهيم عليه السلام آسمانن جي ملڪوتي نظام کي ڏنو. ۽ غور ڪيو ته سندس دل کي حضور حاصل ٿيو. هو الله جا ڪر ڏسي فاعل (الله تعاليٰ) جو طالب ٿيو. سندس قلب جي حضور ڪر کي ئي ڪر ڪندڙ جو دليل بڻايو. هن معرفت جي ڪمال واري حالت ۾ چيو: اني وَجَهت وَ جهي ليلدَدي فَطَرَ السمندوات وَ الأرضَ حَنِيفاً. "مون پنهنجو منهن زمينن ۽ آسمانن جي پيدا ڪندڙ ڏانهن ڪري ڇڏيو آهي."

جڏهن الله تعاليٰ پنهنجي حبيب ﷺ جن کي ملڪوت جي سير لاءِ گهرايو. تہ پاڻ الله تعاليٰ کان سواءِ ڪنهن ڏانهن ب ڌيان نہ ڏنائون. هنن ملڪوت ڏانهن وڃڻ تي بہ نظر ڪانہ ڪئي. نہ وري ڪنهن ٻي مخلوق کي نظر ۾ رکيو. ۽ نہ پنهنجو پاڻ ڏانهن ڏئو. ان جي نتيجي ۾ مٿن الله جي ذات جي حقيقت ظاهر ٿي پئي. انهيءَ ڪشف (راز ظاهر ٿيڻ) جي حالت ۾ سندن شوق ۽ محبت وڌيڪ ٿيا. ديدار جي طلب ٿي ۽ ديدار نہ ٿيو. ويجهڙائي چاهيائون. مگر اها بہ ممڪن نہ ٿي سگهي. وصل جو ارادو ڪيائون، مگر هو بہ ممڪن نہ هو. جيتري قدر سندن دل تي دوست جي پاڪيزگي پنهنجا نقش ڄمائيندي وئي. اوتري قدر ويجهڙائي ۽ ديدار جو شوق وڌندو ويو. پاڻ اهڙن مقام تي هئا، جتان اڳتي وڌڻ يا پٺتي هٽڻ جي جاءِ ڪاند هئي. سخت حيران ٿيا. تہ دوستيءَ واري جاءِ تي خيران ٿيڻ ڪفر وانگر هوندو آهي. محبت واري جاءِ تي وصل شرڪ هوندي آهي آهي ۽ اتي خيرانيءَ جو سوال ئي پيدا نہ ٿيندو آهي. قلب ۾ خيراني تڏهن ايندي آهي. جڏهن منجهس هستي هوندي آهي. اهو شرڪ آهي. محبت ۾ خيراني ڪنيت ۾ هوندي آهي. قلب ۾ خيران ڀڏهن ايندي آهي. جڏهن منجهس هستي هوندي آهي. اهو شرڪ آهي. محبت ۾ خيراني ڪينيت ۾ هوندي آهي. خيران ٿيڻ ڪنر وانگر هوندو آهي. محبت واري جاءِ تي وصل شرڪ هوندو آهي ۽ اتي خيرانيءَ جو سوال ئي پيدا نه ٿيندو آهي. قلب ۾ خيراني تڏهن ايندي آهي. جڏهن منجهس هستي هوندي آهي. اهو شرڪ آهي. محبت ۾ خيراني ڪينيت ۾ هوندي آهي. جيڪا توخيد آهي. تنهنڪري خضرت شبلي<sup>7</sup> فرمائيندو هو: يا دليل المتخيرين زدني تحيرا. "اي خيرت وارن جا رهبر! منهنجي خيرت وڌاءِ." مشاهدي ۾ خيرت شبلي<sup>0</sup> فرمائيندو هو: يا واڌاري جو سبب هوندو آهي.

اها ڳاله مشهور آهي، تر هڪ ڀيري حضرت ابوسعيد خراز<sup>رع</sup>، حضرت ابراهير سعد علوي<sup>2</sup> سان گڏ، دريا <sup>ع</sup> جي ڪناري تي هڪ الله جي دوست کي ڏنو. هن کان پڇيائون: "الله جي راه ڪهڙي آهي؟" جواب ڏنائين تر: "بر رستا آهن: هڪڙو خاص ماڻهن جو رستو ۽ هڪڙو عام ماڻهن جو. " ٻيهر پڇيائونس تر: "پنهنجي ڳالهہ کولي سمجهائي." هن چيو: "عام رستو اهو آهي. جنهن تي اوهان هلي رهيا آهيو. اهو رستو ڪجه سببن جي ڪري اختيار ڪيو ويندو آهي، ۽ ڪجه سبب اهڙا بر هوندا آهن. جيڪي رد ڪرڻا پونڌا آهن. خاص ماڻهو اهي آهن، جيڪي سببن جي سبب ڏانهن ڏسندا آهن. ۽ سبب اهڙا بر هوندا آهن. جيڪي رد ڪرڻا پونڌا آهن. خاص ماڻهو اهي آهن، جيڪي سببن جي منهنجو متصد بر ان کان وريڪ ڪونهي. توفيق الله تعاليٰ جي طرف کان آهي.

#### (قبض ۽ بسط)

قبض ۽ بسط ب حالتون آهن، جيڪي انساني اختيار کان ٻاهر آهن. اهي نه ڪوشش سان حاصل ٿي سگهنديون آهن ۽ نہ وري تڪلف سان دور ٿي سگهنديون آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: و الله ينتبضُ و يَبسُطُ. "قبض ۽ بسط الله تعاليٰ جي قبضي ۾ آهن." قبض مان مراد حجاب جي حالت ۾ دل جي بندش آهي ۽ بسط جو مطلب ڪشف جي حالت ۾ دل جو کُلُلْ آهي. بيئي شيون انساني ڪوشش کان سواءِ الله جي طرفان هونديون آهن. عارفن لاءِ قبض جو مقام اهڙو آهي. جهڙو مريدن لاءِ خوف جو. عارفن لاءِ بسط اهڙو آهي جهڙي مريدن لاءِ اميد. صوفين جي هڪ جماعت جو عقيدو اهو ئي آهي. هڪ ٻي جماعت جي خيال موجب قبض جو مقام بسط کان مٿانهون آهن. ان جا ٻ سبب آهن: هڪڙو اهو. تہ الله جي ڪلام ۾ قبض جو ذڪر بسط جي ذڪر کان اڳ ۾ آهي. ٻيو اهو ته قبض ۾ ڳاراڻو ۽ قهر هوندو آهي. ان جي پرورش سندس ۾ قبض جو ذڪر بسط جي ذڪر کان اڳ ۾ آهي. ٻيو اهو ته قبض ۾ ڳاراڻو ۽ قهر هوندو آهي. ان جي پرورش سندس مقانهون آهي، يوندي آهي. ڀو ته هو هڪ تمام وڏو پردو آهي. هڪ ٻي جماعت جي خيال موجب بسط جو درجو قبض کان مقانهون آهي، يو ته الله تعاليٰ جي حتام وڏو پردو آهي. هو آهي ان جا ٻ سبب آهن: هڪڙو اهو. ته الله جي ڪلام ۾ قبض جو ذڪر بسط جي ذڪر کان اڳ ۾ آهي. ٻيو اهو ته قبض ۾ ڳاراڻو ۽ قهر هوندو آهي. ان جي پرورش سندس مقانهون آهي، يو ته الله تعاليٰ جي ڪتام وڏو پردو آهي. هڪ ٻي جماعت جي خيال موجب بسط جو درجو قبض کان آهي. عربن جي عي مان موجب قبي جي ڪتام وڏو پردو آهي. هي جان جا ۽ معليا موجب بسط جو درجو قبض کان آهي. عربن جي عادت مطابق جنهن شيءِ کي اڳ ۾ آندو ويندو آهي. آها فضيلت ۾ قصي هوندي آهي. الله تعاليٰ فرمايو

آهي: فمنهم ظَالم لندَفسه و منهم منتصد سابق بالخيرات باذن الله "ماڻهن مان كي اهڙا آهن، جي پاڻ تي ظلم كندا آهن، كي وَحِقراً هلندا آهن، ۽ كي وري الله تعاليٰ جي حكم مَوجَب نيكي جي كمن ۾ هك بئي كان اڳتي وڌڻ جي كوشش كندا آهن. الله تعاليٰ اهو به فرمايو آهي: ان الله يُحب التوابين وَ يُحبُ المتظهرين. "الله تعاليٰ توبهه كرڻ وارن ۽ پاك رهڻ وارن كي دوست ركندو آهي." هيءٌ به الله تعاليٰ فَرمايو آهي: يَا مَصَرَيَمُ اقتُتي لرَبكَ وَ اسجُدي وَ اركَعي مَع الراكعينَ. "اي مريم عالي نهنجي رب جي فرمايو آهي. ينه مَصَريَم اقتُت عاليٰ توبه كرڻ مان ركوع كر." اها بَه حقيقت آهي ته بسط ۾ فرحت هوندي آهي، ۽ قبض ۾ هلاكت. عارفن لاء معرفت حاصل كرڻ كان سواءِ فرحت كا به شيء ناهي، ۽ محبوب كان دور رهڻ كان سواءِ بي كاب هلاكت. عارفن لاء معرفت حاصل كرڻ ميلاپ جو مقام مثانهون ۽ اعليٰ درجي وارو هوندو آهي.

منهنجو مرشد سائين فرمائيندو هو. تہ قبض ۽ بسط بہ حقيقتون آهن. جيڪي الله تعاليٰ جي طرفان دل تي وارد ٿينديون آهن. جڏهن ڪا حقيقت وارد ٿيندي آهي. تڏهن باطن کي ان مان خوشي حاصل ٿيندي آهي. ۽ نفس قهر هيٺ ايندو آهي. يا وري باطن قهر هيٺ ٿيندو آهي ۽ نفس خوشي حاصل ڪندو آهي. هڪ ماڻهو لاءِ سندس باطن جو بندش هيٺ اچڻ (قبض ۾ اچڻ) سندس نفس جي خوشي جو سبب ٿيندو آهي. ٻئي ماڻهو لاءِ باطن جو کُلڻ. نفس جي بندش هيٺ اچڻ جو ذريعو بثبو آهي. جيكو هن كان وڌيك چوندو. اهر پنهنجو وقت وڃائيندو. حضرت بايزيد فرمايو آهي: قبض القلوب في بسط النفوس و بسط القلوب في قبض النفوس. "دل جي بندش (قبض) نفس جي كشادكي (بسط) كندي آهي. ۽ دل جي ڪشادگي. نفس جي بندش جو سبب هوندي آهي. " قبض ۾ آيل نفس خلل کان حفاظت ۾ هوندو آهي. ۽ ڪشادگي وارو باطن لغزش كان بحيل رهندو آهي. غيرت دوستي جو دستُور آهي ۽ غيرت جي بندش (قبض) حق جو نشان آهي. دوست ينهنجي دوست تي عتاب ڪندو رهندو آهي. "بسط" دوست جي عتاب جي نشاني آهي. مشهور آهي، تہ حضرت يحيئ عليه السلام كذهن به نركلندو هو. ۽ حضرت عيسيٰ عليه السلام وري روئيندو نه هو. حضرت يحيئ عليه السلام قبض جي حالت ۾ هو. ۽ حضرت عيسيٰ عليه السلام بسط جي حالت ۾ هو. جڏهن پاڻ ۾ ملندا هئا. تڏهن حضرت يحييٰ عليه السلام فرمائيندو هو: "اي عيسي! اوهان جدائيءَ جي خوف كان بي نياز آهيو؟" حضرت عيسي عليه السلام فرمائيندو هو: "چا اوهان الله تعالىٰ جي رحمت كان ناأميد آهيو؟ خدا جي تقدير كي نه توهان جو روئڻ مثائي سگهندو ۽ نه منهنجو كملڻ. قضا كي واپس كري سگهندو. أن كري: لاقبض ولا بسط ولا طمس ولا انس ولا محو ولا صحو ولا محق ولا عجز ولا جهد الا من الله. نه بندش آهي. نه كشادگي. نه منجڻ آهي. نه محبت نه بيخودي آهي ۽ نه هوشياري. نه ميٽجي وڃڻ آهي. نه عاجز بثجڻ ۽ نه وري ڪوشش ڪرڻ. اهي سڀ حالتون الله جي طرف کان آهن ۽ ان کانسواءِ ڪنهن جي طرف کان نہ آهن.

(محبت ۽ خوف)

الله توكي نيكي ڏئي. محبت ۽ خوف الله جي سالكن جي احوال ۾ شامل آهن. جڏهن الله تعاليٰ پنهنجي ٻانهي جي دل تيل پنهنجي جلال جي روشني وجهندو آهي. تڏهن هو خوف جي مقام تي هوندو آهي. جڏهن پنهنجي جمال جو جلوو پسائيندو آهي. تڏهن محبت نصيب ٿيندي آهي. خوف وارا سندس جلال آڏو تكليف ۾ هوندا آهن. محبت وارا حق جي جمال جي مشاهدي ۾ مسرور هوندا آهن. هڪڙي دل سندس جلال سان دوستي جي باهه ۾ جلندي آهي. ۽ ٻي دل سندس جمال سان مشاهدي جي انوار ۾ روشن ٿيندي. ٻيئي برابر نه تي سگهنديون آهن.

مشائخن جي هڪ جماعت جي خيال موجب خوف عارفن جو درجو آهي. ۽ محبت مريدن جي منزل آهي. ڇو تہ جيڪو الله جي بارگاھ ۾ الله جي وصفن جي پاڪيزگيءَ سان برقرار هوندو آهي. ان تي وڌيڪ خوف طاري هوندو آهي. سندس طبعيت محبت کان پري رهندي آهي. ڇو تہ محبت هر جنس سان ٿيندي آهي. اهو محال آهي. تہ ٻانهو الله تعاليٰ جو هر جنس يا هر شڪل بڻجي سگهي. تنهنڪري اهو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي. ۽ اهو بہ ٿي نٿو سگهي تہ الله تعاليٰ جي مخلوق سان محبت ٿي سگهي. جيڪڏهن محبت ممڪن آهي. تہ فقط ان جي ذڪر سان ٿي سگهي ٿي. مگر الله جو ذڪر پنهنجو

پاڻ الله تعاليٰ کان ٻي شيءِ آهي، ڇو تہ اها ٻانهي جي صفت آهي. محبت ۾ محبوب کانسواءِ ٻي ڪنهن بہ شيء ۾ اٽڪڻ، سراسر غلط خيال، بي بنياد دعوا ۽ ڪوڙي غرور جو دليل آهي. خوف خدا جي عظمت جي مشاهدي سان طاري ٿيندو آهي. عظمت الله تعاليٰ جي صفت آهي. هڪڙي ٻانهي حو ڪر پنهنجي فعل سان هجي. ۽ ٻئي ٻانهي جو ڪر پنهنجا افعال فنا ڪري الله تعاليٰ جي بقا سان هجي. تہ ٻنهي ۾ چٽو فرق هوندو. حضرت شبلي رح جي باري ۾ مشهور آهي تہ هن چيو: "مان ڪافي وقت تائين انهيءَ خيال ۾ مبتلا هئس تہ الله تعاليٰ جي محبت سان سرشار آهيان. ۽ مون کي الله تعاليٰ جي مشاهدي ۾ محبت جو درجو حاصل آهي. هاڻي پتو پيو اٿر تہ هر جنس کانسواءِ ٻئي سان محبت ٿي نہ سگهندي آهي.

هڪ جماعت جي خيال ۾ خوف (هيبت)، جدائي ۽ تڪليف سان واسطو رکندڙ آهي ۽ محبت وصل ۽ رحمت جو نتيجو هوندي آهي. تنهنڪري الله جي دوستن کي خوف کان محفوظ رهڻ گهرجي ۽ محبت کي قائم رکڻ گهرجي. محبت محبت کي چاهيندي آهي. ان لاءِ هر جنس هجڻ لازمي آهي.

منهنجو مرشد فرمائيندو هو: "مون کي ان ماڻهوءَ تي عجب لڳندو آهي. جيڪو چوندو آهي. تـ الله تعاليٰ سان محبت ناممڪن آهي." الله تعاليٰ. تـ پاڻ فرمائي ٿو: وَ اذا سَالَڪ عـبَادي عَـني فَـاني قَـريب يا عـبَّادي لاَخَـوفُ عـلَڪُـرُ اليَـومُ وَلاَ اَنتم تَـحزَنُونَ. "جڏهن اوهان کان منهنجا ٻانها منهنجي باري ۾ سوال ڪن. (تڏهنَ کين ٻڌايو)، تحقيق مان انهن کي ويجهڙو آهيان. اي منهنجا ٻانهو؛ اڄ اوهان لاءِ ڪوب خوف ۽ ڏک ڪونهي."

جڏهن ٻانهو الله تعاليٰ جو فضل ۽ ڪرم ڏسندو آهي. تڏهن سندس دوستي اختيار ڪندو آهي. دوستي مان محبت پيدا ٿيندي آهي. ڇو تہ دوست جو خوف بيگاني هجڻ ۽ سندس محبت يگاني هجڻ جو نشان آهي. انساني فطرت اها آهي. تہ هو پنهنجي نعمت عطا ڪندڙ سان محبت رکندو آهي. اسان تي الله تعاليٰ جا ڪيترائي انعام عطا ٿيـل آهن ۽ اسان کي اُن جي اهڙي معرفت حاصل ٿيل آهي. جو خوف جو سوال ئي پيدا نٿو ٿئي.

منهنجو چوڻ آهي. تہ اختلاف هجڻ جي باوجود ٻيئي جماعتون حق تي آهن. ڇو تہ خوف جو غلبو. نفس جي لـوڀ لالج ۽ بشريت کي فنا ڪرڻ لاءِ هوندو آهي. محبت باطني طور تي طاري ٿيندي آهي ۽ الله جي معرفت عطا ڪندي آهي. الله تعاليٰ پنهنجي جلال جي تجلين سان پنهنجي دوستن جي نفس کي فنا ڪندو آهي ۽ پنهنجي جمال جي نور سان باطن کي بقا بخشيندو آهي. فنا وارا خوف کي اوليت ڏيندا آهن. ۽ بقا وارا محبت کي فضيلت ڏيندا آهن. هن کان اڳ ۾ فنا ۽ بقا واري بيان ۾ هن ڳالهہ جي سمجهاڻي پيش ڪري چڪو آهيان.

(قهر ۽ لطف)

قهر ۽ لطف بر ٻ اصطلاح آهن. جن جي ذريعي صوفي سڳورا پنهنجي روزگار جي ڪيٺيت سان بيان ڪندا آهن. "قهر" جو مطلب الله تعاليٰ جي رضا سان پنهنجي مرادن کي فنا ڪرڻ ۽ پنهنجي نفساني مقصدن کي. ڪنهن ذاتي مراد کانسواءِ روڪڻ آهي. "لطف" مان مراد. الله جي حڪر سان باطن جي بقا. مشاهدي جو دائمي هجڻ. ۽ حال جي استقامت آهي.

هڪ جماعت جو چوڻ آهي، تہ اللہ تعاليٰ جي رضا سان مراد حاصل ڪرڻ ۾ بزرگي آهي. ٻي جماعت جو چوڻ آهي تہ بزرگي اها آهي تہ اللہ تعاليٰ انسان کي پنهنجي مراد کانسواءِ هر مراد کان نــامراد ڪري ڇڏي ۽ کيس نـامراديءَ جي غلبي هيٺ رکي، ايتري قدر جو هو اُچ سبب دريا ُ ڏانهن وڃي تہ دريا ُ سڪي وڃي.

مشهور آهي، تہ بغداد ۾ ٻ درويش رهندا هئا. درويشيءَ ۾ ٻنهي جو درجو بلند هو. هڪڙو قهر وارن، ۽ ٻيو لطف وارن ۾ شامل هو. ٻنهي ۾ اڻبڻت هئي، ۽ هڪ ٻئي جي ڪيفيت کي گهٽ سمجهندا هئا. هڪڙو چوندو هو تہ خدا جو لطف سڀني شين کان ڀلو آهي، ڇو تہ سندس فرمان موجب: الله لنَطيفُ بـعـبَاده. "الله تعاليٰ پنهنجن ٻانهن تي لطف ڪندڙ آهي." ٻيو چوندو هو. تہ "قهر" جو مقام مٿانهون آهي، ڇو تہ الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَهُو قَاهرُ فوقَ عباده. هو پنهنجن ٻانهن تي قاهر (قدرت رکندڙ) آهي." انهيءَ مسئلي تي ڪافي وقت تائين ٻنهي ۾ بحث ٿيندو رهيو. آخرڪار "لطف" واري

صاحب مڪي شريف ڏانهن وڃڻ جو ارادو ڪيو. مگر اوڏانهن پهچڻ کان اڳ ۾ هٰڪ جهنگ ۾ قيام ڪيائين ۽ مجاهدي ۾ مشغول تي ويو. ڪيترا سال گذري ويا ۽ ڪنهن کي به هن جي خبر نہ پئي. هڪ دفعي ڪو ماڻهو مڪي کان بغداد اچي رهيو هو. رستي ۾ انهيءَ درويش سان ملاقات تي ويس. درويش چيس: "جيڪڏهن تنهنجو بغداد ڏانهن وڃڻ ٿئي. تر ڪرخ واري محلي ۾ منهنجي دوست سان ملي. کيس چئجان، تر جيڪڏهن ڪرخ جي محلي واريون دلچسپيون جهنگ ۾ ڏسڻ چاهين. تر مون ڏانهن هليو اچ. اهو ماڻهو بغداد پهتر، ۽ درويش جو نياپو پهچايائين. انهيءَ درويش چيو. تر تون جڏهن واپس وڃين. تر کيس منهنجي طرفان چئجان، تر اها ڪا فخر جهڙي ڳاله ڪانهي. جو تولاءِ خوفناڪ جهنگ کي ڪرخ جي محلي وانگر بڻايو ويو آهي. تر تون درگاه کان دور ڀڄي نہ وڃين. فخر واري ڳالهه ڪانهي. جو مون لاءِ ڪرخ جي محلي وانگر بڻايو ويو آهي. تر تون درگاه کان دور ڀڄي نہ وڃين. فخر واري ڳالهه ڪانهي. جو مون لاءِ ڪرخ جي

حضرت شبلي <sup>رم</sup> پنهنجي مناجات ۾ فرمايو: "يا الاهي؛ جيڪڏهن تون آسمان کي منهنجي گلي جو طوق ۽ زمين کي منهنجي پيرن جو زنجير بڻائي ڇڏين. ۽ سڄي دنيا منهنجي خون جي پياسي ٿي وڃي. تڏهن به توکان ڦري نه سگهندس." منهنجي مرشد فرمايو: "هڪ سال صحرا ۾ ولين سڳورن جو ميڙ ٿيو. منهنجو مرشد حضرت حصري مونَ کي پاڻ سان وٺي ويو. مون ڏٺو. ته ڪجه ماڻهو هوا جي تخت تي اُڏامندا اچي رهيا هئا. ڪن ماڻهن کي تختن تي آندو ٿي ويو. ڪجه اُڏرندا ٿي آيا. حضرت حصري ڪيڏانهن به ڌيان نہ ڏنو. مون هڪ جوان کي تباه حالت ۾ ايندي ڏنو. سندس جني ڦاٽل، عصا (لٺ) ٽٽل ۽ پير بيڪار ٿيل هئا. سندس مٿو اُگهاڙو ۽ بدن سڙيل هي ڏاڍو ضعيف ۽ ڪمزور هو. هو سامهون آيو. ت حضرت حصري ٽيو ڏيئي هن کي مٿانهين جڳه تي ويهاريو. مون کي ڏاڍو عجب لڳو. مجلس ختر ٿيڻ تي حضرت حصري کان ان متعلق پڇا ڪير . فرمايائين. ته اهو ولين سڳورن ۾ اهڙو ولي آهي، جيڪو ولايت جو فرمانبردار ناهي. پر خود

مطلب، تـ اسان جيڪا شيءِ پاڻ اختيار ڪندا آهيون. اها اسان لاءِ مصيبت هوندي آهي. مون کي فقط ان شيءِ جي آرزو آهي جنهن ۾ الله تعاليٰ مصيبت کان محفوظ رکي ۽ نفس جي برائي کان بچائي ۽ قهتر ۾لطف جي تمنا نـ هجي. جيڪڏهن لطف ۾ هجان تـ قهر جو ارادو نـ ٿئي. ڇو تـ اسان کي سندس اختيار ۾ ڪو دخل ڪونهي.

(نفي ۽ اثبات)

مشائخ سڳورا بشري صنتن کي مٽائڻ ۽ الله جي رضا ثابت ڪرڻ کي نفي ۽ اثبات جو نالو ڏيندا آهن. نفي مان مراد بشري صفتن جي نفي آهي ۽ اثبات مان مراد الله جي قوت جي ثابتي ونندا آهن. محو جو مطلب "ڪُل" جو ميٽجڻ آهي ۽ "ڪُل" جي ميٽجڻ واسطو فقط صفتن سان ٿي سگهي ٿو. ۽ نہ ذات سان. جيستائين "ڪُل" موجود هوندو آهي. تيستائين ذات برقرار رهندي آهي. تنهنڪري لازم آهي تر سنين خصلتن جي اثبات سان خراب صفتن جي نفي ڪجي. يعني الله جي طلب ۾ الله جي اثبات سان. الله جي دوستي جي دعوا جي نفي ڪجي. ڇو تہ دعوا نفساني غرور جو هڪ پاسو آهي. جڏهن صوفي پنهنجي عادت موجب بشري وصفن جي معاملي ۾ الله تعاليٰ جي غلبي هيٺ هوندو آهن. اها بشري صفتن جي نفي ۽ الله جي بقا جي اثبات آهي. هن کان اڳ ۾ فقر، صفوت, فنا ۽ بقا جي باب ۾ گهڻو ڪجه چئي چڪو آهيان. مان ايترو ڪافي تو سمجهان.

صوفي سڳورا اهو بہ چوندا آهن. تہ مراد الله تعاليٰ جي اختيار جو اثبات ۽ انساني اختيار جي نفي آهي. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ چيو آهي: اختيار الح لعبده مع علمه خير من اختيار عبده لنفسه مع جهله بربه. "ٻانهي جي حق ۾ پنهنجي علر سان الله تعاليٰ جو اختيار. اُن اختيار کان بهتر آهي. جيڪو ٻانهي کي پنهنجي نفس جي حق ۾ الله جي رضا جي علم کانسواءِ هجي." محبت فقط محبوب جي اختيار جو اثبات ۽ محبت ڪرڻ واري جي اختيار جي نفي آهي. اها هڪ مڃيل حقيقت آهي.

حڪايتن ۾ آيو آهي. تہ هڪڙو ماڻهو دريا ۽ ٻڏي رهيو هو. ڪنهن پڇيس تہ: "ڇا تون بچڻ ٿو چاهين؟" جواب

ڏنائين تہ: "نہ". وري پڇيو ويس: "ٻڏڻ ٿو چاهين؟" جواب ڏنـائين: ٽيهـر چيـو ويـس: "عجيب ڳالهـ آهي. جـر نـ بچـڻ ٿـو چاهين. نـ ٻُـڏڻ." هن جواب ڏنو: "مون کي هلاڪ ٿيڻ يا بچڻ سان ڪو واسطو ناهي. مان اهو چاهيان ٿو. جيڪو الله تعـالئ چاهي ٿو."

مشائخن فرمايو آهي. تر گهٽ ۾ گهٽ مقام پنهنجي اختيار جي نفي آهي. الله تعاليٰ جو اختيار ازلي آهي ۽ ان جي نفي محال آهي. انساني اختيار عارضي (ٿوري وقت لاءِ) آهي. ۽ ان جي نفي روا آهي. عارضي اختيار کي پامال ڪري ڇڏڻ گهرجي. تر اختيار حاصل ٿئي. جڏهن حضرت موسيٰ عليه السلام جبل طُور تي ويو. تڏهن "بسط" جي حالت ۾ الله جي ديدار جي آرزو ڪيائين. ۽ پنهنجي اختيار کي آڏو رکي. عرض ڪيائين: "رَب اُرني. "اي منهنجا مولا! مون کي ديدار ڪراءِ." الله تعاليٰ فرمايو: "لَن تَراني. "مون کي ند ڏسي سگهندين." عرض ڪيائين: "رَب اُرني. آهي منهنجا مولا! مون کي ديدار حقدار آهيان. مون کان انڪار ڇو ٿو ڪيو وڃي !؟" حڪم ٿيو: "ديدار برابر حق آهي. مگر دوستيءَ ۾ اختيار باطل هوندو آهي."

هن موضوع تي گهڻو ڪجھ چئي ٿو سگھجي، مگر منھنجو مقصد فقط اهو آهي، تہ انھن اصطلاحن جو مطلب بلڪل چٽو ٿي وڃي. توفيق الله جي طرف کان آهي. جمع ۽ تفرقي، غيبت ۽ حضور جو ذڪر تصوف جي مڪتبن ۾ اچي چڪو آهي. صحو ۽ سڪر ۽ سندن مختلف شڪليون بيان ٿي چڪيون آهن. بيان جي ٺيڪ جڳھ بہ اهائي هئي. ضرورت جيترو هتي بہ بيان ڪيو ويو آهي، جيئن هر ڪنھن ڪر جو نمونو سامھون اچي وڃي. الله بھتر ٿو ڄاڻي.

#### (سادو گفتگو ۽ بحث مباحثو)

مسامره ۾ محادث ٻن اصطلاحن جا نالا آهن. اهي طريقت جي ڪاملن جي احوال جا نالا بہ آهن. محادثو باطن جو گفتگو آهي، جنهن ۾ زبان خاموش رهندي آهي. مسامره باطن جي ڳجهہ ۾ دائمي خوشي محسوس ڪرڻ کي چوندا آهن. عام معنيٰ جي لحاظ کان مسامره رات ۾ ۽ محادثہ ڏينهن ۾ ڪو اهڙو وقت هوندو آهي، جنهن ۾ ظاهري ۽ باطني سوال جواب ٿيندا آهن. اهوئي سبب آهي، جو رات جي مناجات کي مسامره ۽ ڏينهن جي دعائن کي محادثہ سڏيندا آهن. ڏينهن جو حال ڪشف جي دنيا ۽ رات جي حالت کي ستر سڏبو آهي.

الله جي محبت ۾ مسامره جو مقام محادثي کان مٿي آهي. مسامره جي نسبت حضور ٢ جن سان آهي. الله تعاليٰ چاهيو. ته حضرت جبرائيل کي موڪليائين. جيڪو کين رات جي ، قت مڪي شريف کان "قاب قوسين" تائين براق تي ونتي ويو. راز ۽ نياز جون ڳالهيون ٿيون. خدا جو سخن ٻڌائون. گفتگو کان عاجز ٿيا. ۽ عرض ڪيائون: لاُحصي تُنَاءُ عَلَيَكَ. "مان اوهان جي ثناءُ جو حق ادا ڪري نٿو سگهان." محادثي جو تعلق حضرت موسيٰ عليه السلام سان آهي. جڏهن کيس الله جي حضور جي تمنا ٿي. تڏهن چاليهن ڏينهن جي واعدي ۽ انتظار کان پوءِ. هڪ ڏينهن طُور تي آيو. ۽ هم ڪلاميءَ جو فيض حاصل ڪيائين. بسط (انبساط) جي حالت ۾ ديدار جو عرض ڪيائين. مقصد حاصل نڌيو. ۽ بيهـوش ٿي ويو. هوش ۾ اچڻ کانپوءِ عرض ڪيائين: تُبتُ الَيڪَ "مان توبه ٿو ڪريان." اهو فرق هو ان ذات پاڪ ۾ (جنهن کي الله جي بارگاه ۾ آندو ويو. سُبحان الذي اَسري بعَيده ليلاً. "پاڪ آهي الله جي خاص داخل نڌي پنهنجي پانهي کي رات جو سير ڪرايو.") ۽ حضرت موسيٰ عليه السَلام ۾، جيڪر آهي الله جي دات جنهن پنهنجي پانهي کي رات جو مير ويو. هوش ۾ اچڻ کانپوءِ عرض ڪيائين: تُبتُ اليڪَ "مان توبه ٿو ڪريان." اهو فرق هو ان ذات پاڪ ۾ سير ڪرايو.") ۽ حضرت موسيٰ عليه السَلام ۾، جيڪو بارگاه ۾ حاضر ٿيو. وَلما جاءَ مُوسيٰ ليمي کي رات جو موسيٰ واعدي جي مقام تي آلهي.

رات دوستن جي اڪيلائپ ۽ ڏينهن ٻانهن جي عبادت جو وقت آهي. ٻانهو حد کان وڏندو آهي. تہ سزا جي لائق هوندو آهي. دوست محدود نہ هوندو آهي. ڇو تہ هو جو ڪجھہ ڪندو آهي تہ اهو دوست مرضيءَ مطابق ڪندو آهي. توفيق الله تعاليٰ جي اختيار ۾ آهي.

#### (علم اليقين, عين اليقين ۽ حق اليقين)

انهيءَ اصول جي ٽنهي اصطلاحن جو واسطو علر سان آهي. جنهن علر ۾ يقين شامل نہ هجي ۽ جنهن جي صحت تي

يتين نه هجي. اهو علم ناهي. جڏهن علم حاصل ٿيندو آهي، تڏهن غيب اکين جي آڏو اچي ويندو آهي. قيامت جي ڏينهن ايمان وارا الله تعاليٰ کي اهڙيءَ طرح ڏسندا، جهڙي طرح اڄ هن دنيا ۾ کيس ڄاڻن تا. جيڪڏهن ڳالهه هن جي ابتر هوندي، تحشر ۾ ديدار نه ٿيندو، يا وري انهن جو هاڻوڪو علم صحيح نه هوندو. اهي ٻيئي حالتون توحيد جي خلاف آهن، ڇو ته الله جي توحيد جو اثبات اهو آهي، ته مخلوق جو هاڻوڪو علم درست هجي ۽ حشر جي ڏينهن ديدار واري ڳالهه صحيح هجي ۽ توحيد جي باري ۾ علم اليقين عين اليقين تي وڃي ۽ حق اليقين علم اليقين تي وڃي. ڪن ماڻهن جو خيال آهي، تو "عين اليقين" الله جي مشاهدي متعلق پوري علم حاصل ڪرڻ جو نالو آهي. اهو ناممڪن آهي، ڇو ته الله جو مشاهدو به علم حاصل ٿيڻ جو وسيلو آهي، ته الله جو مشاهدو معلم حاصل ڪرڻ جو نالو آهي. اهو ناممڪن آهي، جو ته الله جو مشاهدو به علم حاصل ٿيڻ جو وسيلو آهي، جيئن ٻڌڻ وغيره. ٻڌڻ (سماع) جي علم جو پورو ٿيڻ ناممڪن آهي، ته الله جو مشاهدو به مشاهدو بي خلاف آهي. علم حين تي وڃي. ڪن ماڻهن جو مشاهدو بي ناممڪن آهي.

صوفين وٽ علم اليقين دنيوي معاملن جي باري ۾ حڪمن جو ڄاڻڻ آهي. عين اليقين مان مرادم سڪرات جي وقت جو ۽ آخرت جو سفر جي علم آهي. حق اليقين جو مطلب حشر جي ڏينهن الله تعاليٰ جي ديدار ۽ ان جي ڪيفيت کان فائدو ونڻ آهي. مطلب. تر علم اليقين عالمن جو مقام آهي، ڇو جو هو شرعي حڪمن تي ثابت قدم هوندا آهن. عين اليقين الله تعاليٰ جي عارفن جو درجو آهي، ڇو تہ هو هر وقت موت لاءِ تيار هوندا آهن. حق اليقين جي خاص ٻانهن (مُحبن) جي فنا جو مقام آهي. چو تہ هو ساري موجودات کان مُنهن موڙيون ويٺا آهن. علم اليقين جو بنياد مجاهدي تي آهي. عين اليقين جو الله جي محبت تي هوندو آهي. پهرئين شيء عام، ٻي خاص ۽ تئين خاص الخاص آهي.

(علم ۽ معرفت)

اصول جا عالم علم ۽ معرفت ۾ ڪو فرق نہ ڪندا آهن، هو ٻنهي کي هڪجهڙو سمجهندا آهن، البت اهو ضرور چوندا آهن، تہ الله تعاليٰ لاءِ فقط عالم جو لفظ استعمال ٿي سگهي ٿو. عارف جو لفظ استعمال ڪري نٿو سگهجي، هن موضوع لاءِ ڪا پڪي نص (سَنَدَ) موجود ناهي. طريقت جا مشائخ انهيءَ علم کي معرفت سڏيندا آهن، جنهن ۾ عمل ۽ حال شامل هجن، ۽ علم وارو بيان ڪري. ان جي ابتڙ اهو علم جنهن کان حال البگ هجي ۽ عمل کان خالي هجي، اهو صرف علم آهي ۽ ان جو ڄاڻندڙ عالم، جيڪو معنيٰ ۽ حقيقت جو عالم هوندو آهي، ان کي عارف سڏبو آهي، جنهن ۾ صرف عبادت کي ذهن ۾ رکندو آهي. مگر حقيقت جي فهم کان واقف نہ هوندو آهي. ان کي عارف سڏبو آهي. صُوفي سپگورا جڏهن پنهنجي همعصرن جي تحقير (ڌڪار) ڪرڻ چاهيندا آهن، تر کين دانشمند سڏيندا آهن. عام ماڻهو هي کي سپگورا جڏهن پنهنجي همعصرن جي تحقير (ڌڪار) ڪرڻ چاهيندا آهن، تر کين دانشمند سڏيندا آهن. عام ماڻهو هن کي بُرو سمجهندا آهن. حالات علم حاصل ڪرڻ جي بُرائي نه هوندي آهي. علم کان سواءِ علم کي بُرو سڏن ماڻ هو هن کي آهي. کان العالم قاني ۽ علم حاصل ڪرڻ جي بُرائي نه هوندي آهي. علم کان سواءِ علم کي بُرو سڏن ماراه هوندي آهي. کان العالم قائم جن ڪر حاصل ڪرڻ جي بُرائي نه هوندي آهي. علم کان سواءِ علم کي بُرو سڏن ماڻ موندو آهي. کان العالم قائم جن ڪر حاصل ڪرڻ جي بُرائي نه هوندي آهي. علم کان سواءِ علم کي بُرو سڏن ماڻ موندو آهي. کان العالم قائم جن مو خاصل ڪرڻ جي بُرائي نه هوندي آهي. علم کان سواءِ علم کي بُرو سڏن ماراه هوندو آهي. آهن موضوع تي معرفتُ جي حَراب کُلڻ واري بابَ ۾ گهڻو ڪجھ چيو آهي. هتي ايترو ڪافي آهي. ۽ عارف پنهنجي رب

اهي بـ صوفين جي اصطلاحن ۾ شامل آهن. شرعيت مان مراد ظاهري حال جي صحت، ۽ حقيقت مان مراد باطن جي درستي آهي. بـ جماعتون هن معاملي ۾ غلطي تي آهن: هڪڙا ظاهر جا عالم آهن، جيڪي شرعيت ۽ طريقت ٻنهي ۾ فرق نر ڪندا آهن ۽ چوندا آهن ته شرعيت پنهنجو پاڻ حقيقت. ۽ حقيقت شرعيت آهي. ٻي بيدينن (ملجدن) جي جماعت آهي. جيڪا ٻنهي کي الڳ الڳ سمجهندي آهي. انهن جي خيال موجب حقيقت هوندي شريعت جي ضرورت ناهي. اهو عقيدو مشبهن. قرامطين. شيعن ۽ ٻين وسوسي پيدا ڪندڙ ماڻهن جو آهي. هن ڳاله جو دليل (ته شرعيت جا حڪم حقيقت کان جدا آهن). اهو ڏنو ويندو آهي. ته ايمان جي معاملي ۾ دل جي تصديق. زبان جي قول کان جدا آهي. ۽ هن ڳاله جو دليل ( ته ٻيئي آهن) اهو آهي. ته زباني قول کان سواءِ فقط دل جي تصديق سان ايمان نٿو اچي. ۽ تصديق کان سواء قول بي معني هوندو آهي. قول ۽ تصديق جو فرق ظاهر آهي. تنهنڪري حقيقت جو مطلب اهو آهي. جنهن ۾ ڪري جا آهي. اور ناهي. ور انه جي معاملي موجب حقيقت هوندي شريعت جي خرورت ناهي. اه جو دليل ( هر معين جا حڪم حقيقت کان

حضرت آدم عليه السلام کان وٺي قيامت تائين حقيقت جو حڪم جهڙو ۽ قائم هوندو. مثلاً الله جي معرفت. معاملي ۾ نيت جي سچائي وغيره. شرعيت ۾ تبديلي (نسخ) جائز آهي، مثلاً احڪام ۽ اوامر وغيره. شرعيت انساني فعل آهي ۽ حقيقت الله جي پالنا، حفاظت ۽ پاڪيزگي آهي. ان مان ثابت ٿيو، تہ حقيقت جي وجود کان سواءِ شرعيت انساني فعل آهي. آهي، ۽ شرعيت جي حفاظت کان سواءِ حقيقت جو قيام محال آهي. ان جو مثال ماڻهو آهي جيڪو روح سان جيئرو آهي. جڏهن هن کان روح جدا ٿيندو آهي، تڏهن اهو مُردو سڏبو آهي. روح جي حيثيت هوا جهڙي آهي. ظاهر آهي، تہ بيدن ۽ روح جي اهميت سندس هڪٻئي سان ميلاپ ۾ آهي. اهوئي معاملو شرعيت ۽ حقيقت جو آهي. شرعيت کان سواءِ حين و جي و جو حقيقت کان سواءِ شرعيت کي اسواءِ حقيقت و قيام محال آهي. ان جو مثال ماڻهو آهي جيڪو روح سان جيئرو آهي. جي اهميت سندس هڪٻئي سان ميلاپ ۾ آهي. اهوئي معاملو شرعيت ۽ حقيقت جو آهي. شرعيت کان سواءِ حقيقت ريا ۽ حقيقت کان سواءِ شرعيت منافقي آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي. والذينَ جاهدُو فينا لَنه هو. شرعيت کان سواءِ حقيقت آهي. ماڻهو اسان لاءِ ڪوشش ڪندا آهن. اسان انهن کي رستو ڏيکاريندا آهيون. " مجاهدو. شرعيت ۽ هدايت حقيقت آهي. ام ماڻو م

صوفين جي اصطلاحن جو ٻيون قسم اهي عبارتون آهن. جيڪي صوفين جي ڪلام ۾ استعاري طور (اُڏاري ورتل معنيٰ ۾) استعمال ٿينديون آهن. انهن جو تفصيل ۽ شرح مشڪل آهي. مان هتي مختصر طور بيان ڪندس. انشا ُ الله العزيز.

حق: هن مان مراد الله تعاليٰ جي پاڪ ذات آهي. اهو الله تعاليٰ جي نالن مان هڪ نالو آهي. ذالڪ باَن الله هوالحق. "اها ڳالهہ ان لاءِ آهي. تہ اللہ حق آهي.

<mark>حقيقت</mark>: هن مان مراد الله جي وصال جي جڳهہ ۾ ٻانهي جو قيام، ۽ پاڪائيءَ جي مقام تي سندس باطن جو وقُوف (بيهڻ) آهي.

خطرات: هن مان مراد دل جا اندیشا آهن.

وطنات: هن مان مراد الله تعالىٰ جون اهي حقيقتون آهن. جيكي باطن ۾ ظاهر ٿينديون آهن. طمس: هن مان مراد ان اصلي شيء جي نفي آهي. جنهن جو اثر ياد رهندو آهي. رمس: هن مان مراد دل مان کنهن شيء جي نفي کرڻ آهي. علائق: هن مان مراد اهي سبب آهن. جن جي ڪري طالب پنهنجو مقصد حاصل نہ ڪندو آهي. وسائط: هن مان مراد اهي سبب آهن. جن جي ڪري ماڻهو پنهنجو مقصد حاصل ڪري وٺندا آهن. زوائد: هن مان مراد دل ۾ الله تعالئ جي نُور جي گهڻائي آهي. فوائد: هن مان مراد باطن جو پنهنجي واسطيدار شين جو معلوم ڪرڻ آهي. ملجا \*: هن مان مراد دل جو پنهنجي مقصد حاصل ڪرڻ ۾ يقين رکڻ آهي. منجا \*: هن مان مراد دل جو مصيبتن كان آزاد تين آهي. كليت: هن مان مراد انسانيت جي صفتن كي يوريءَ طرح حاصل كرڻ آهي. لوائح: هن مان مراد نفي جي هوندي پنهنجو مقصد حاصل ڪرڻ آهي. لوامع: هن مان مراد دل تي نور جو ينهنجن فائدن سميت ظاهر تين آهي. طوالع: هن مان مراد الله جي معرفت جي نور جو دل تي پاچو پوڻ آهي. طوارق: هن مان مراد رات جي دعا جي حالت ۾ خوشخبري يا ڇڙٻ سان دل تي هڪ حالت جو ظاهر ٿيڻ آهي. لطائف: هن مان مراد حال جي باريكين ۾ ڳُجهيءَ طرح دوستيءَ جو اشارو آهي. سير: هن مان مراد الاهي محبت جو راز ڇُپائڻ آهي. نجوي: هن مان مراد غير جي اطلاع جي خرابين کي لڪائڻ آهي.

اشارة: هن مان مراد غير جي اطلاع کان سواءِ پنهنجي مقصد کان باخبر رهڻ آهي. ايما <sup>5</sup>: هن مان مراد ڪنهن اشاري ۽ بيان کان سواءِ خطاب ڪرڻ آهي. وارد: هن مان مراد دل تي معنيٰ جو ظاهر ٿيڻ آهي. انتباهي: هن مان مراد دل مان غفلت جو ختم ٿيڻ آهي. اشتباهي: هن مان مراد سج ۽ ڪوڙ ۾ شڪ ڪرڻ آهي.

قرار: هن مان مراد وحدانيت جي حال ۾ دل جي چُر پُر آهي. صوفين جي اصطلاحن مان ڪجهـ اصطلاح ۽ معنائون مختصر طور تي هتي بيان ڪيون اٿر . الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

اصطلاحن جو ٽيون قسم اهڙو آهي. جنهن ۾ صوفي سڳورا الله جي توحيد ۽ پنهنجو عقيدو. استعاري کان سواءِ بيـان ڪندا آهن. اهڙا ڪجھ اصطلاح هيٺ ڏجن ٿا:

عالم: هن مان مراد الله تعاليٰ جي مخلوق آهي. چون ٿا، تہ ارڙهن هزار يا پنجاھ هزار عالم آهن. فلسفي وارن وٽ ٻ عالم آهن: هڪڙو علوي ۽ ٻيو سفلي. اصول جا عالم چون ٿا، تہ عرش کان تحت الثريٰ تائين هڪڙو عالم آهي. مطلب تہ عالم مخلوقات جي مختلف قسمن جو مجموعو آهي. طريقت وارا به عالم ارواح ۽ عالم نفوس (روحن جي نفسن جي عالم جا) قائل آهن. مگر سندن مطلب فلسفي وارن جي ٻن عالمن وارو ناهي. طريقت وارن جو مطلب رُوحن ۽ نفس جو ميڙ آهي.

> هَـُحَدِث: جنهن جو وجود پوءِ ظاهر ٿيو هجي يعني جيڪو اڳ ۾ نہ هو ۽ پوءِ وجود ۾ آيو. قديم: جنهن جو وجود هميشه کان هو ۽ هوندو. هي الله جي ذات کان سواءِ ٻيو ڪوبہ ناهي. ازل: جنهن جي ابتدا (منڍ) نہ هجي.

ابد: جنهن جي انتها (پڇاڙي) نہ هجي.

ذات: ڪنهن شيءِ جي اصليت ۽ حقيقت.

<mark>صفت</mark>: اها شيءِ جيڪا پنهنجي وجود کان سواءِ بيان ۾ اچي سگهي، جنهن جو پنهنجو وجود نہ هجي ۽ موصوف جي موجودگيءَ ۾ ظاهر ٿي سگهي.

> اسم: ڪنهن شيء جي اصليت يا ڪيفيت جو تعريفي ڪلمو يا اشارو. تسميد: اهڙو تعارف جنهن ۾ عظمت جو پاسو هجي يا نالو رکڻ. نفي: ڪنهن فاني شيء جو نہ هجڻ ثابت ڪرڻ. اثبات: ٿي سگهڻ واري شيء جو وجود يا هجڻ ثابت ڪرڻ. شيئان: اهي شيون جن جو وجود هڪ ٻئي تي مدار رکي. ضدات: اهي شيون جن جو وجود هڪ ٻئي جي ايتڙ هجي. ضدات: اهي شيون جن جو وجود هڪ ٻئي جي ايتڙ هجي. فشيئان: بن شين مان هڪ جو وجود ٻي شيء جي فنا لاءِ جائز هجڻ. جوهر: ڪنهن شيء جو اصل جيڪو پنهنجو پاڻ قائر هجي. عرض: جا شيء جوهر سان ڳنڍيل هجي. جرص: جا شيء جو گهرج ظاهر ڪرڻ. جواب: ڪنهن شيء جي گهرج ظاهر ڪرڻ. جواب: ڪنهن سوال جي متصد کي ظاهر ڪرڻ. جوهر: جنهن سوال جي متصد کي ظاهر ڪرڻ. جوهر: جيڪا شيء خدا جي حڪر موجب هجي يا بهتر هجي. قبيم: جو خدا جي حڪر جي ايتڙ هجي.

سفله: الله جي حكر جي نافرماني كرڻ. ظلم: كنهن شيء كي سندس اصل مقام تان هٽائڻ. عدل: كنهن شيء كي ان جي مناسب جڳه تي ركڻ. مليك: (بادشاه.) جنهن جي افعال تي اعتراض كري نہ سگهجي. صوفين جا اِهي كجه مخصوص اصطلاح آهن. جيكي مون هتي مختصر طور تي لكيا آهن. جن جي ڄاڻائڻ جي الله

جي طالبن کي سخت ضرورت آهي. اصطلاح جو چوٿون قسم جن جي سمجهاڻي ضروري آهي. اهي صوفي سڳورن وٽ استعمال ۾ ايندا آهن. انهن جو مطلب عام لغوي معنيٰ کان ڪجهہ مختلف هوندو آهي.

(خاطر)

خاطر مان صوفين جو مطلب اهڙو خيال هوندو آهي. جيڪو دل ۾ ظاهري ٿي. جلد ڪنهن ٻئي خيال اچڻ سان ئي ختر ٿي وڃي. ۽ خيال ڪندڙ کي ان جي دور ڪرڻ جي قدرت حاصل هجي. اهڙيءَ حالت ۾ درويش الله تعاليٰ جي طرف کان ظاهر ٿيڻ وارن ڪمن (امور) مان پهرئين خيال جي پيروي ڪندا آهن. چون ٿا. ته هڪ دفعي حضرت خيرالنساج<sup>7</sup> جي دل ۾ خيال پيدا ٿيو. ته حضرت جنيد<sup>7</sup> دروازي تي بيٺو آهي. هن انهيءَ خيال کي دور ڪرڻ جو خيال ڪيو. مگر ٻئي خيال کي رد ڪرڻ ۾ وري ساڳيو خيال ظاهر ٿيو. هن ٻيهر به ڪوشش ڪئي، مگر وري به اهو ئي ٿي ٿيو . ٻاهر نڪتو. ت ڏنائين حضرت جنيد<sup>7</sup> بيٺو هو. هن چيس: "اي خير؛ جيڪڏهن پهرئين خيال جي پيروي ڪندي، درويشن واري رسمر پوري ڪرين ها ته مون کي ايترو وقت بيهڻو ته پوي ها. " مشائخن جو چوڻ آهي. ته جيڪڏهن "خاطر" اها هئي، جيڪا حضرت خيرالنساج<sup>7</sup> تي وارد ٿي. ته پوءِ حضرت جنيد<sup>2</sup> خيرا نيو آوي مي تي خيال جي پيروي ڪندي. درويشن واري رسمر پوري هرين ها ته مون کي ايترو وقت بيهڻو ته پوي ها. " مشائخن جو چوڻ آهي. ته جيڪڏهن "خاطر" اها هئي. جيڪا حضرت خيرالنساج<sup>7</sup> جي وارد ٿي. ته پوءِ حضرت جنيد<sup>2</sup> خيرا نيو آهي آهي. تو جو پار خون خي مي خوي ولي تي تو اري رسمر پوري هرين ها ته مون کي ايترو وقت بيهڻو ته پيوي ها. " مشائخن جو چوڻ آهي. ته جيڪڏهن "خاطر" اها هئي. جيڪا حضرت

(واقع)

واقع مان مراد اها شيءِ آهي، جيڪا دل تي وارد ٿئي. ۽ "خاطر" جي اُبتڙ ۽ جٽاءُ واري هجي، ۽ طالب ان کي درر ڪري نه سگهي. عام محاوري ۾ چيو ويندو آهي: "منهنجي دل ۾ خيال گذريو ۽ منهنجي دل تي هڪ چيز وارد ٿي. خيالات، ته هر هڪ دل ۾ ايندا آهن. مگر واقعات فقط ان دل ۾ پيدا ٿيندا آهن، جنهن ۾ حقائيت جي جڳه هوندي آهي. جڏهن مريد کي الله جي راه ۾ ڪا رڪاوٽ پيش ايندي آهي. ته ان کي "قيد" جو نالو ڏيندا آهن، ۽ چوندا آهن ته "هن کي ڪو واقعو پيش آيو آهي. "لغت وارا واقع مان مراد ڪنهن مسئلي ۾ مونجهاري پيدا ٿيڻ کي وٺندا آهن. جڏهن صحيح حل ملي ويندو آهي. ۽ مشڪل دور ٿي ويندي آهي. تڏهن چوندا آهن ته واقع حکل ٿي ويو. طريقت وارن وٽ واقع حکل نه ٿيندو آهي. جيڪڏهن حکم ويو. ٿر هو "خلو" هيندي آهي. ته واقع حکل ٿي ويو. طريقت وارن وٽ واقع حکل نه تيندو آهي. جيڪڏهن حکم دور ٿي ويندي آهي. تڏهن چوندا آهن ته واقع حکل ٿي ويو. طريقت وارن وٽ واقع حکل نه تيندو آهي. جيڪڏهن حکم نه واره واقع مان مراد ڪنهن مسئلي ۾ مونجهاري پيدا ٿيڻ کي وٺندا آهن. جڏهن صحيح حل ملي ويندو آهي. ۽ مشڪل دور ٿي ويندي آهي. تڏهن چوندا آهن ته واقع حکل ٿي ويو. طريقت وارن وٽ واقع حکل نه ٿيندو آهي. جيڪڏهن حکم ٿي وڃي. ته اه جاطر " سڏبو ۽ نه "واقع ۽ ڀو ته واقع هڪ تمام اهر شيءِ هوندي آهي. ۽ هر وقت ان

(اختيار)

طريقت وارن وٽ "اختيار" مان مراد اها آهي. تہ الله تعاليٰ جي اختيار کي پنهنجي اختيار کان مٿي سمجهيو وڃي. يعني خير ۽ شر (نيڪي ۽ بدي)، جو ڪجھ بہ الله جي طرفان هجي. ان کي ڪافي ڄاڻڻ کپي. الله تعاليٰ جي اختيار کي اختيار ڪرڻ بہ الله جي اختيار سان حاصل ٿيندو آهي. ڇو تہ جيستائين الله تعاليٰ ٻانهي کي بي اختيار نہ ڪري. تيستائين هو پنهنجي اختيار ڇڏڻ جي لائق نہ هوندو آهي. حضرت بايزيد<sup>رج</sup> کان ڪنهن پڇيو: "امير ڪنهن کي چوندا آهن؟" چيائين: "جنهن کي پنهنجو ڪوبہ اختيار نہ هجي." هڪ دفعي حضرت جنيد جي بخار ۾ مبتلا هو. دعا گهريائين: "منهنجا موليٰ مون کي خيريت عطا ڪر." سندس باطن مان آواز آيو: "منهنجي بادشاهيءَ ۾ دخل ڏيڻ وارو تون ڪير آهين؟ مان پنهنجي

بادشاهيءَ جو انتظام تو کان بهتر ڄاڻان ٿو. منهنجي اختيار تي راضي رھ ۽ پنهنجو اختيار ظاھر نہ ڪر." اللہ بهتر ڄاڻندڙ آهي.

(امتحان)

هن مان مراد ولين جي دلين جو انهن مختلف مصيبتن ۾ مبتلا ٿيڻ آهي. جيڪي الله جي طرف کان ظاهر ٿينديون آهن. مثلاً : خوف. غم. قبض. هيبت وغيره. الله تعاليٰ فرمايو آهي: اُولنـــئَّكَ الذين امتحن الله قلوبهم للتقويٰ لهـر مغفره وَ اجر عَظَيم. "اهي ماڻهو جن جون دليون پرهيزگاريءَ جي آزمائش ۾ آهن. وڏي بخشش ۽ وڏي اجوري جا حقدار آهن. هي درجو تَمام مٿانهون آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

(1)

"بلا" مان مراد ولين لاءِ تكليفن، بيمارين، ۽ ڏکن جي وسيلي جسماني آزمائش آهي. جيتري مصيبت هوندي آهي، اوترو قرب حاصل ٿيندو آهي. مصيبت ولين جي پوشاڪ, بزرگن جو پينگهو، ۽ نبين جي غذا ٿيندي آهي. حضور کي جن فرمايو آهي: نحن معاشر الاتبياء اشد الناس بلا "اسان نبين جي جماعت، سڀ کان وڌيڪ مصيبتون سهندا آهيون." ٻئي هنڌ فرمايو اٿن: اشد الناس بلا الاتبياء ثمر الاولياء ثمر الا مثل فالامثل. "سڀ کان وڌيڪ مصيبت ۾ نبي هوندا آهن. پوء ولي. پوءِ بزرگ هوندا آهن ۽ پوءِ جيڪي ٻيا بزرگ هوندا آهن." مطلب تہ بلا اها مصيبت هوندي آهي. جيڪا مومن جي دل ۽ جان تي نازل ٿيندي آهي. بلاجي حقيقت اصل ۾ الله جي نعمت ٿيندي آهي. ظاهر ۾ اها هڪ لڪل راز هوندي آهي. ان کي سهڻ مومن لاءِ وڏي ٿواب جو سبب هوندو آهي. ڪافرن تي تازل ٿيڻ واري مصيبت "بلا" نہ هوندي آهي. اها سندن بدبختي هوندي آهي. بدبختيء مان ڇوٽڪارو حاصل نہ ٿيندو آهي. بلا جو مقام امتحان کان بلند آهي.

(تحلي)

هن مان مراد آهي ڪنهن سڌريل ۽ سٺن لڇڻن واري ۽ چڱن قولن واري قوم سان ڀيٽ ڪرڻ. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: اليس الا يمان بالتحلي و التمني لڪن ما و قرفي القلوب و صدقه العمل. "مشابهت پيدا ڪرڻ ۽ ڪنهن وانگر بڻجڻ جي آرزو رکڻ سان ايمان حاصل نہ ٿيندو آهي. ايمان اهو آهي جو دل ۾ قرار وٺي ۽ ان جي تصديق عمل سان ڪئي وڃي. " ڪنهن حقيقي عمل کان سواء پنهنجو پاڻ ڪنهن جماعت سان مشابهت ڏيڻ "تحلي" آهي. جي ماڻهو ڏيکاءُ ڪندا آهن. اهي خواريءَ جو منهن ڏسندا آهن. ۽ سندس حقيقت ظاهر تي ويندي آهي.

(تجلى)

مقبول ٿيل دلين تي الله جي نور جو نُزُول. جنهن جي وسيلي سندن دل جي اک الله جي ديدار جي لائق ٿيندي آهي. انهيءَ اندر واري اک ۽ ظاهري اک ۾ فرق آهي. دل جي اک وارو پنهنجي مرضيءَ جو مالڪ آهي. ديدار ڪري يا نہ ڪري. يا ڪڏهن ڪري ۽ ڪڏهن نہ ڪري. ظاهري اک وارو ائين ڪري نہ سگهندو. بهشت ۾ ظاهري اک واري ديدار وقت جيڪڏهن ڪو ڏسڻ نہ چاهيندو. تہ اهو ممڪن ٿي نہ سگهندو. تجلي تي پردو اچي سگهندو آهي. ظاهري اک واري ديدار ۾ پردو روا ناهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

(تخلی)

هن مان مراد اهڙن ڪمن کان مُنهن موڙڻ آهي. جيڪي الله جي قرب ۾ رنڊڪ وجهندڙ هجن. مثلاً دنيا، جنهن کان هٿ کڻڻ گهرجي. يا آخرت. جنهن جي محبت کان دل خالي رکڻ کپي. يا نفس جي خواهش جي پيروي. جنهن کي ڇڏڻ جڳائي. يا مخلوق جي صحبت. جنهن کان پاڻ کي پري ڪرڻ گهرجي ۽ ان جوخيال دل مان ڪڍڻ گهرجي.

(شرود)

آفتن، حجابن، ۽ پريشانين کان ڇوٽڪاري حاصل ڪرڻ کي شرود سڏيندا آهن. الله جي طالب لاءِ سموريون آفتون حجابن ۾ هونديون آهن. طالبن جي حجاب هٽائڻ جي ڪوشس، ۽ تدبير جو نالو شرود آهي. جنهـن جو نتيجو سـُـڪُـُون آهي. ڇو تہ الله جا طالب اڳ ۾ بيقرار هوندا آهن. ۽ پوءِ آرام نصيب ٿيندو اٿن.

(مقصود)

هن مان مراد حقيقت جي طلب لاءٍ صحيح ارادو ڪرڻ آهي. حقيقت وارن جو ارادو ڪنهن چُرپُر کان بي نياز هوندو آهي. الله جو طالب سڪون (آرام) جي حالت ۾ به ارادي جو صاحب هوندو آهي. اها ڳالهه عام قاعدي جي ابتڙ آهي. ڇو ته هر قاصد لاءِ يا ته ظاهر ۾ قاصد هجڻ جو اثر هوندو آهي. يا باطن ۾ ڪو نشان هوندو آهي. ان جي ابتڙ الله جا دوست ڪنهن سبب کان سواءِ طلب جا صاحب هوندا آهن ۽ هو ڪنهن چُر پُر کان سواءِ قصد ڪندا آهن. سندن سموريون صفتون قصد هونديون آهن. هو انتها جي حد تائين قصد ڪندا آهن. هن کي دوستي حاصل ٿيندي آهي. ته پوءِ نَسنهن کان چوٽيءَ تائين قصد بڻجي ويندا آهن.

(اصطناع)

هن مان مراد اها آهي. تہ الله تعاليٰ مومن کي سڀني دنيوي معاملن کان آجو ڪري. انساني. لڏتن. خواهشن ۽ انساني صفتن کان خالي ڪري بلڪل مهذب بڻائي ڇڏي. انهيءَ طريقي سان هو هوش ۽ حواس کان پري ٿي ويندو ۽ الله تعاليٰ کان سواءِ هر شيءِ کان بي نياز ٿي ويندو. اهو اصطلاح نبين لاءِ استعمال ٿيندو آهيٰ. ڪن مشائخن ان کي ولين سان به لاڳو ڪيو آهي.

#### (اصطفا)

هن مان مراد اها آهي. ته الله تعاليٰ ٻائهي جي دل کي خاص پنهنجي معرفت لاءِ چونڊي. معرفت جي نور سان ڀرپور ڪري ڇڏي. هن جي درجي لاءِ خاص. عام. مومن. گنهگار، عابد، ولي، ۽ نبي سڀ برابر آهن. الله تعاليٰ فرمايُو آهي: تُمر اورَتُنَا الڪتَابَ الذين اصطَفَيناَ من عبادنا فَمنهُم ظَالمُ لننَفسه و منهُم مُقتَصد و منهُم سابق بالخيرات. "پوءِ اسان سٺن (برگزيدهَ) ماتُهن کي ڪتَاب عطا ڪيو. انهن مَانَ ڪجَه ظالم وچٿرا، ۽ ڪجَه نيڪيءَ جي ڪمن ۾ اڳرائي ڪندڙ آهن.

#### (اصطلام)

هڪ لطيف آزمائش جي وسيلي ٻانهي جي ارادي کي فنا ڪري اللہ جي غلبي سان دل جو امتحانَ وٺڻ. آزمايل دل ۽ پاڙ کان پَـٽيل دل ٻيئي هر معنيٰ آهن. البت امتحان جي مقابلي ۾ اصطلام خاص ۽ لطيف آهي.

(رين)

دل تي ڪفر ۽ گمراهيءَ جو اهڙو پردو. جيڪو فقط ايمان جي نُـور سان دُور ٿي سگهندو آهي. جيئن ڪافرن جي باري ۾ الله تعاليٰ فرمايو آهي: ڪلا بل ران عليٰ قلوبهہر ما ڪانوا يڪسبون. "اهو هرگز ائين نہ آهي. تہ هو پنهنجي مرضيءَ سان ڪفر ٿا ڪن. پر جو ڪجھہ ڪفر يا شرڪ هو ڪن ٿا. ان لاءِ سندن دلين تي هڪ قسر جي ڪَـٽ يعني پردو پئجي ويو آهي. ڪن جو خيال موجب رين اهڙو پردو آهي. جيڪو ڪڏهن بہ نہ لهندو آهي. ڇو تہ ڪافرن جي دل ڪڏهن بہ اسلام قبول نہ ڪندي آهي. هنن جي مسلمان ٿيڻ جو علم الله کي اڳ ۾ ئي هوندو آهي.

هيءُ هڪ اهڙو حجاب آهي. جيڪو توبھ سان دور ٿي ويندو آهي. هن جا ٻ قسم آهن: هڪڙو خفيف ۽ ٻيون غليظ

حجاب غافلن ۽ ڪبيره (وڏن) گناھ ڪندڙ تي ايندو آهي. خفيف حجاب هر ڪنهن لاءِ تي سگهندو آهي. توڙي ولي يا نبي هجي. حضور کل جن فرمايو آهي: اَنَّهُ ليُغان عليٰ قلبي و اني لاستغفر الله في ڪل يوم مائة مرة. "منهنجي دل تي خفيف (هلڪو) پردو اچي ويندو آهي. ۽ مان ڏهاڙي هڪ سؤ دفعا اَستغفار (توبهـ) ڪندو آهيان. غليظ حجاب لاءِ توبهـ ۽ خفيف حجاب لاءِ رجوع الي الله (الله ڏانهن ڌيان ڏيڻ) جي ضرورت هوندي آهي. توبه جو مطلب گناهن کان بندگيءَ ڏانهن موٽڻ آهي ۽ رجوع جو مطلب پنهنجو پاڻ الله تعاليٰ ڏانهن موٽڻ آهي. توبه جرم جي ڪري ڪبي آهي. جُرم عام ٻانهن لاءِ خدا آهي ۽ رجوع جو مطلب پنهنجو پاڻ الله تعاليٰ ڏانهن موٽڻ آهي. توبه جرم جي ڪري ڪبي آهي. جُرم عام ٻانهن لاءِ خدا جي حڪمن جي نافرمانيءَ جو نالو آهي ۽ خدا جي دوستن لاءِ الله مرضيءَ جي مخالفت ڪرڻ آهي. عام ماڻهن جو گناه نافرماني آهي. الله جي دوستن جو گناه اهو آهي. ترينه جي هستيءَ جو احساس ٿئي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو غلط ڪر يوڏي، سڏو رستو اختيار ڪري تاه او آهي. توبه ڪرم جي مخالفت ڪرڻ آهي. عام ماڻهن جو گاه نافرماني آهي. الله جي دوستن جو گناه اهو آهي. ترينهنجي هستيءَ جو احساس ٿئي. جيڪڏهن ڪو ماڻهو غلط ڪر ڀڏي، سڏو رستو اختيار ڪري. ته ان کي تائب (توبه ڪرڻ وارو) سڏيندا آهن. جيڪڏهن ڪو هاڻهي ۾ سٺي ڪر ڏانهن ڌيان (رجوع) ڏئي، ته کيس آئب سڏيندا آهن. اهو سيڪره جو مانه جي اين پن پي ڪر من خي هن ڪره نهي جو ماڻه ڪر

(تلبيس)

كنهن شيء كي أن جي حقيقت كان بي طرح پيش كرڻ كي تلبيس سڏيندا آهن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: ولَللَبِسَنلَ عليهم ما يلبسُون. "تحقيق! اسان انهن ۾ شك وجهندا آهيون. جيكي شك كندا آهن." اها صفت الله جي ذات كان سواء كنهن لاء ب نيك ناهي، جو كافر كي مومن جي صورت ۾ ۽ مومن كي كافر جي صورت ۾ تيستائين پيش كري. جيستائين حقيقت ظاهر كرڻ جو وقت اچي. صوفين ۾ جڏهن كو سٺين خصلتن كي خاب لڇڻن ۾ لكائيندو آهي. تڏهن چوندا آهن، تہ اهو تلبيس تو كري. ان صورت كان سواء كنهن بي جاء تي اهو لفظ استعمال نه ٿيندو آهي. ريا ۽ نفاق كي تلبيس نه سڏبو آهي، حالائك حقيقت ۾ تلبيس اها آهي. تصوف ۾ تلبيس نقط خدا جي فعل قائم كرڻ لاءِ استعمال تيندي آهي.

(شرب)

عبادت ۽ فرمانبرداري جي مٺاڻ، عظمت ۽ بزرگيءَ جي مزي، پيار ۽ محبت جي خوشيءَ جو نالو شُرب آهي. شرب جي لذت کان سواءِ انسان ڪوب ڪر ڪري نہ سگهندو آهي. جسم لاءِ شُرب پاڻيءَ سان ۽ دل لاءِ راحت ۽ مٺاڻ سان آهي. منهنجو مرشد فرمائيندو هو، تہ شُرب کانسواءِ مريد ۽ شُرب کان سواءِ عارف، ارادت ۾ معرفت کان بيگانا هوندا آهن. مريد لاءِ شُرب ضروري آهي، تہ جيئن هو ارادت ۾ طلب جو حق پورو ڪري. عارف لاءِ شُرب جي ضرورت ناهي. مبادا کيس الله تعاليٰ کان سواءِ ڪنهن شيءِ مان شُرب حاصل ٿئي. جيڪڏهن اهڙو شُرب نفس سان تعلق رکندو. تہ عارف الله جي قرب کان محروم تي ويندو.

(ذوق)

ذوق بـ شرب وانگر هوندو آهي. فرق صرف اهو آهي تـ هو شرب فقط راحت ۽ لذت لاءِ استعمال ٿيندو آهي، ۽ ذوق راحت ۽ رنج ٻنهي لاءِ استعمال ٿيندو آهي. ڪنهن عارف چيو آهي: ذُقت الحلاوة وذقت البلا و ذقت الراحت. "مون مـــَــانُ چکيو، مون رنج ۾ راحت جو مزو ورتو." شُرب جي باري ۾ چيائين: شَرَبتُ بـڪاس الوَصل او بـڪاس الود. "مون وَصل ۽ محبت جو پيالو پيتو." وغيره. الله تعاليٰ شرب جو ذڪر ڪندي فرمايو: ڪُـلُـوا وَ شرَبَـُوا هَـنـيئاً بِــما ڪُـنتـُمر تعلَموُون آهين. "مزي سان کائو پيئو." ذوق جو ذڪر ڪندي فرمايو: دُوق انَـڪَ آنتَ العزيز الڪَرير. "چکي، تون پيارو ۽

اهي صوفين ۾ استعمال ٿيندڙ اصطلاح جا حڪر ۽ معنائون آهن. جيڪڏهن سڀ بيان ڪريان. تہ ڪتاب ڊگھو ٿي ويندو. الله بھتر ڄاڻندڙ آهي.

#### (يار هين حجاب جو كلڻ - سماع)

ظاهر آهي. ته علم حاصل ڪرڻ جا پنج ذريعا آهن: ٻُڌڻ. ڏسڻ. جَکَڻ. سُنگهڻ ۽ ڇُهڻ. اهي الله تعاليٰ جا عطا ڪيل پنج دروازا آهن. جن جي وسيلي هر قسر جو علر انساني باطن ۾ داخل تيندو آهي. آواز ۽ خبر جو واسطو ٻڌڻ سان آهي. مختلف رنگن ۽ جسمن جو لاڳاپو ڏسڻ سان. ڪوڙاڻ ۽ مناڻ جو چَکڻ سان. بدبُوءَ ۽ خوشبوءِ جو سنگهڻ سان. سختي ۽ نرميءَ جو ڇُهڻ سان آهي. انهن پنجن حواسن مان چئنَ لاءِ پنهنجو پنهنجو خاص مقام آهي ۽ هڪڙو حواس سيني عضون ۾ پکڙيل آهي. ٻُڌڻ جومقام ڪَنَ. ڏسڻ جو اک. چکڻ جو وات ۽ سنگهڻ جو نڪ آهي. ڇُهڻ جو حواس سيني عضون ۾ پکڙيل آهي. ٻُڌڻ جومقام ڪَنَ. ڏسڻ جو اک. چکڻ جو وات ۽ سنگهڻ جو نڪ آهي. ۽ وات سان چکندو آهي. عضون ۾ پکڙيل آهي. آدمي اک سان ڏسندو آهي. ڪن سان ٻڏندو آهي. نڪَ سان سنگهندو آهي ۽ وات سان چکندو آهي. ڇُهڻ جي معاملي ۾ هن جو سارو جسم، سرد گرم. سخت ۽ نرم ۾ فرق ڪري سگهندو آهي. قياس جي لحاظ کان به اهو سيني عضون ۾ هئڻ گهرجن، ليڪن معارن جي عقيدي موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام آهي ۽ وات سان چکندو آهي. چُهڻ جي معاملي ۾ هن جو سارو جسم، سرد گرم. سخت ۽ نرم ۾ فرق ڪري سگهندو آهي. قياس جي لحاظ کان به اهو ممڪن آهي. ترهڻ گهرجن، ليڪن معتزلن جي عقيدي موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام کان بو اور سيني عضون ۾ هڻڻ گهرجن، ليڪن معتزلن جي عقيدي موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام کان سواءِ ميني عضون ۾ هڻ گهرجن، ليڪن معتزلن جي عقيدي موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام کان سواءِ سيني عضون ۾ هڻ گهرجن، ليڪن معتزلن جي عقيدي موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام کان سواءِ ڪنهن ٻئي عضون ۾ هڻ گهرجن، ليڪن معتزلن جي عقيدي موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام کان سواءِ ڪنهن ٻئي عضون ۾ جي نڌي سگهي. پنجن حواسن مان هڪڙي يعنيَ ڪُمڻ جو ڪري مي مان ناهي، ته اها شيءِ باقي ڪنهن جواس جي مي مي خي نهي جي مي خان معن اين هن موجب هر حيس (حواس جي قوت) پنهنجي خاص مقام خان سواء ڪنهن ٻئي عضون ۾ جي خلي سڙي معن مي خواس مان هڪڙي يعنيَ جُنهڻ جو خو خو ص مقام خاهي. تر اها شيء باقي جي خان حوان مان هڪڙي يعني جهڻ جو ڪو خاص مقام ناهي. ته اها شيءَ باقي چئن حواسن لاءِ به روا ٿي سگهندي.

هڪ حس يعني ٻُڌڻ کي ڇڏي. باقي چئن حواسن مان هڪ حُس ڏسندي آهي. ٻي سنگهندي آهي. ٽئين چکندي آهي. ۽ چوٿين ڀُهندي آهي. هن ڪائنات جي عجيب شين کي ڏسي. سٺين شين کي سنگهندي. سهڻين نعمتن جو سواد چکندي. نرم ۽ نازڪ شين کي ڀُهندي. عقل جي رهنمائيءَ جا سبب پيدا ٿيندا آهن. ۽ انهـن حواسن جي وسيلي عقل تي ظاهر ٿي ويندو آهي. تہ هيءَ ڪائنات حادث (فنا ٿيندڙ) آهي. تبديلي ۽ ڦيرڦار حادث هجڻ جو دليل آهي. هن ڪائنات جو پيدا ڪندڙ آهي. هن ڪائنات جو جزو ناهي. ساري ڪائنات پيدا ڪئي وئي آهي. پيدا ڪرڻ وارو خالق اڪبر آهي. ڪائنات جسم جو عالم آهي. الله جي پاڪ ذات جسم ٺاهيندڙ آهي. الله تعاليٰ قديم آهي ۽ سڄي ڪائنات حادث آهي. الله جي ذات کي ڪا حد ناهي ۽ ٻي هر ڪا شيءِ محدود آهي. هو قادر آهي. عليم آهي. هر جاءِ تي سندس قبضو آهي. هو جو ڪجھ چاهي. سو ڪري سگهي ٿو. هن سچين نشانين جا پيغمبر موڪليا آهن. انهن پيغمبرن تي ايمان آڻڻ تڏهن لازم ٿيو. جڏهن الله جي معرفت جا ڪلما. دين ۽ شرعيت جا باقي حڪر، انهن جي زبان کان ٻڌا ويا. اهوئي سبب آهي. جو اهلسنت والجماعت ٻڌڻ کي ڏسڻ کان ڀلو سمجهندا آهن. جيڪڏهن ڪو چوي. تہ سماعت ٻڌڻ جو مقام آهي. ۽ ڏسڻ نظر جو مقام آهي. ته الله جو ديدار سندس كلام بدن كان بهتر تيندو؟ ان ڳاله جو جواب هيءُ آهي: حديثن جي نيسيد موجب بهشت ۾ مومنن کي الله جو ديدار نصيب ٿيندو. ديدار جو عقلي دليل ڪشف کان بهتر ناهي. اسان پيغمبر ﷺ جن کان ٻڌو ته بهشت مر الله جو ديدار قيندو. ۽ نظر جا حجاب لهي ويندا. ان حالت ۾ ظاهر آهي. ته ٻُڌڻ ڏسڻ کان بهتر آهي. ان کان سواءِ شرعيت جا حڪر ٻڌڻ سان واسطو رکن ٿا . اهي ئي قائر ٿي ٻڌڻ سان ٿيندا آهن. سڀني نبين سڳورن جو پيغام زبان سان بدايو. جن اهو پيغام بدّو. اهي عاشق ٿي ويا. پوءِ معجزا ظاهر ٿيا. معجزن جي ڏسڻ جو علم به بدڻ سان حاصل ٿيو. انهن جي دليل جي هوندي به جيڪو ٻڌڻ جي فضيلت کان انڪار ڪندو. اهو يقين سان شرعيت جو منڪر ٿيندو ۽ شرعيت جي حڪمن کي ڏسي وائسي ڇپائيندو. هاڻي مان سماع (ٻڌڻ) جي باري ۾ مختصر طور بيان ڪندس. انشا الله العزيز.

# باب ٽيھون

# (قرآن پاڪ جو ٻڌڻ)

سڀني ٻڌڻ جهڙين ڳالهين مان زياده اهر. دل لاءِ فائدو ڏيندڙ. ظاهر ۽ باطن لاءِ ترقيءَ جو سبب. ۽ ڪُننَ لاءِ لذت ڏيندڙ خدا جو ڪلام آهي. سڀني ايماندارن کي ان جي ٻڌڻ جو حڪر ڏنو ويـو آهي. جــِـنن. انسـانن ۽ ڪافرن لاءِ اهو اهـر ڪلام ٻڌڻ فرض ڪيو ويو آهي. قرآن جي معجزن مان اهو بہ هڪ معجزو آهي. تہ ان جي ٻڌڻ سان طبعيت ڪَڪ نہ ٿيندي آهي، ڇو تہ ان ۾ وڏو سوز سمايل آهي. ايتري قدر جو قريش جا ڪافر بہ رات جو لڪي حضور اڪرم ﷺ جن جي نماز ۾ قراعت ۽ تلاوت شوق سان ٻڏندا هئا. ۽ قرآن جي لطافت تي حيران ٿيندا هئا. انهن ڪافرن مان مشهور هي هئا: نضربن حارث سڀني کان فصيح هو. عقبہ بن رفيع بلاغت جو جادو رکندڙ هو. ابوجهل بن هشام خطاب ڪرڻ ۽ دليل ڏيڻ ۾ مڃيل شخصيت جو مالڪ هو. انهن کان سواءِ ٻيا بہ ڪافي ماڻهو هئا. هڪ رات حضور ﷺ جن جي تلاوت ٻڌي عتبو بيهـوش ٿي ويو. ۽ بعد ۾ ابوجهل کي ٻڌايائين تہ: "اهو انساني ڪلام معلوم نٿو ٿئي." انسانن ۽ جنن جا ٽولا ٽولا ٿي حضور ﷺ جن کان قرآن ٻڌو ۽ چوڻ لڳا: انا سمعنا قرآنا عجباً. "اسان عجيب ڪلام پڙهندي ٻڌو." پوءِ الله تعاليٰ جنن جو اهو قول بيان فرمايو. تہ قرآن روحاني بيمارين ۾ مبتلا دلين جي رهنمائي ڪندو آهي. يَـهدي الي الرشد فا منا بـه ولـَــن نشــرڪَ بــرَبنـا احداً "اهي قرآن نيڪي جو رستو ڏيکاريندو آهي. اسان ان تي ايمان آندو ۽ ڪنهن کي بـ الله تعاليٰ جـو شريڪ نـ بثائينداسون". قرآن جي هر نصيحت ٻين نصيحتن کان بهتر آهي. ان جو هر جملو سڀني لفظن کان وڌيڪ بليغ آهي. ان جو هر حكر سڀني حكمن كان وڌيڪ لطيف آهي. هن جو هر انڪار وارو حكر (نهي) سڀني اهڙن حكمن كان وڌيڪ اثر وارو آهي. ان جو هر واعدو سڀني واعدن کان وڌيڪ دلڪش آهي. ان جو هر خوف سڀني خوفن کان وڌيڪ جان ڳاريندڙ آهي. ان جو هر قصو سيني قصن کان وڌيڪ اثرائتو آهي. ان جو هر مثال سيني مثالن کان فصيح آهي. هزارين دليون ان جو شڪار آهن. هزارين جانيون ان جي لطيف مضمونن جي اثر هيٺ پامال آهن. هي ذليل کي عزت ۽عزيز کي ذلت ڏيندو آهي.

اسلام قبول ڪرڻ کان اڳ ۾ جڏهن خضرت عمر<sup>رش</sup> ٻڌو. تہ سندس ڀيڻ ۽ ڀيڻويو مسلمان تي ويا آهن. تڏهن ڪاوڙ ۾ تلوار ڪڍي. محبت کي وساري کين قتل ڪرڻ جي ارادي سان گهر مان نڪتو. الله تعاليٰ سورة طلب جي پردي ۾ ان جي تاڙ ۾ لشڪر ويهاري ڇڏيو هو. جڏهن ڀيڻ جي دروازي تي آيو. تڏهن انهيءَ پاڪ دامن عورت سورة طلب جي منڍ واري آيت پڙهڻ شروع ڪئي: طلبه مان انزلنا عليڪ القرآن ليتَشقيٰ الا تذڪرة يتخشيٰ. "اي رسول! اسان قرآن ان لاءِ نازل نہ ڪيو آهي. تہ ان جي ڪري تون تڪليف سهين. هي ڊڄُڻُ وارن لاءِ پيغام آهي."

حضرت عمر<sup>رس</sup> جي جان ڪلام جي باريڪين جو شڪار بڻجي وئي ۽ سندس دل لطيف حقيقتن ۾ گر ٿي وئي. صلح جو رستو اختيار ڪيائين. عداوت جو جامو لاهي ڦٽو ڪيائين. مخالفت ڇڏي. دوستي تي لهي آيو.

مشهور آهي. تہ جڏهن صحابي سڳورن حضور ﷺ جن جي اڳيان هي آيت پڙهي. تہ بيهوش ٿي ويا: انَ لَـدَينَـا آنڪَـا لاَ وَ جَحيماً وَ طَحَاماً ذَا غُصَـة وَ عَـذَاباً الَـيماً. "اسان وٽ طوق. زنجير ۽ دوزخ جي باھ آهي. نڌيءَ ۾ اٽڪي پوڻ وارو کاڌو. درد ناڪ عذاب آهي." جڏهن حضرت عمر رضہ جي اڳيان هي آيت پڙهي وئي. تہ هو نعرو هڻي بيهوش ٿي ويو. کيس اُٿاري گهر پهچايو ويو ۽ پوري هڪ مهيني تائين بستري تي ستو پيو هو. اِن عَـذَابَ رَبِـڪَ لَـوَاقِـع. "بيشڪا تنهنجي رب جو عذاب ضرور ايندو ۽ ان کي ٽارڻ وارو ڪوبہ ڪرنهي."

چون ٿا، تہ ڪنهن ماڻهو حضرت عبدالله بن حنظل رض آڏو هي آيت پڙهي: لَـهُـُر مـن جـَهـَـنَـرَ مـهـَاد و مـن فَـوقـهـر غَـواس. "ڪافرن لاءِ جهندر جي باه جا بستر ۽ مٿان وجهڻ وارا ڪپڙا هوندا آ آيت ٻڌي روڻڻُ لڳو. راوي سمجهيو، تہ هو مري ويو. ٿوري دير کان پوءِ اتي بيٺو، تہ ماڻهن کيس ويهڻ لاءِ عرض ڪيو. چيائين، تہ کيس انهيءَ آيت

جي هيبت ويهڻ نه ڏنو. حضرت جنيد<sup>ن</sup> اڳيان ڪنهن هيءَ آيت پڙهي: يا ايها الذين آمنوا لـم تقولون مالا تفعلون. "اي ايمان وارؤ؛ اوهان اهڙي ڳاله ڇو ٿا چئو. جيڪا نٿا ڪريو؟" هن فرمايو: "منهنجا موليٰ! اسان جو ڪجه چئون ٿا، اهو تنهنجي حڪر سان چئون ٿا، ۽ جو ڪجه ڪريون ٿا، اهو تنهجي توفيق سان ڪريون ٿا اسان جو قول ۽ اسان جو فعل ڪجه به ناهي."

252

حضرت شبلي<sup>2</sup> متعلق مشهور آهي. تر ڪنهن سندس آڏو هيءَ آيت پڙهي: واذڪر ربَڪ اذ ا نسيت. "پنهنجي رب کي ياد ڪر جڏهن تون ڀُلجي وڃين." هن فرمايو: "ذڪر جو شرط ڀلجي وڃڻ آهي (پنهنجو پاڻ). ساري دنيا ذڪر ۾ ناڪام آهي." اهو چيائين. ۽ نعرو هڻي بيهوش ٿي ويو. جڏهن هوش ۾ آيو. تڏهن فرمايائين: "مون کي اهڙيءَ دل تي حيرت آهي. جيڪا الله جو ڪلام بڏي، پنهنجي جاءِ تي برقرار رهي، ۽ ان جان تي. جيڪا الله جو ڪلام بڏي نڪري نه وڃي. " هڪ بزرگ کان روايت آهي. تہ هو هيءَ آيت پڙهي رهيو هو: وَ اتقرا يَوماً فيه الي الله. "بچو ان ڏينهن کان جڏهن اوهان ان ڏانهن موٽايا ويندئو." غيب کان آواز آيو: "هوريان پڙهيو هن آيت جي هيبت کان چار پريون مري ويون آهن." هن درويش ذڪر ڪيو آهي: "مون ڏهن سالن ۾ صرف ايترو قرآن پڙهيو يا بُدو آهي. جيترو نماز لاءِ ضروري هو." ماڻهن پڇيس تہ چيائين: "انهيءَ خوف کان مون تي حجت پوري ٿي نه وڃي."

مان هڪ ڏينهن شيخ ابوالعباس<sup>7</sup> جي خدمت ۾ حاضر ٿيس. هيءَ آيت پڙهي رهيو هو ۽ روئي رهيو هو: ضَـرَبَ اللَّه مَــَـَلاَ عَـبداً مملُـوڪاً لاَ يَـقدرُ عَـليٰ شيءِ. "الله تعاليٰ هڪ اهڙي ٻانهي جو مثـال بيـان ڪيو آهي، جو ڪنهن بئي جي ملڪيت آهي ۽ کيس ڪنهن بَـ ڪر جو قدرت ناهي." مون سمجهيو، تہ مري ويو هوش ۾ آيو، تہ پڇيومانس: "قبلہ، اها ڪهڙي حالت آهي؟" فرمايائين: "گذريل يارهن سالن کان وٺي منهنجو ورد انهيءَ آيت تائين پهتو آهي، ۽ مان ان کان اڳتي نڪري نہ سگهيو آهيان."

مون حضرت ابوالعباس<sup>2</sup> کان پڇيو: "اوهان ڏهاڙي ڪيترو قرآن پڙهندا آهيو؟" فرمايائين: "اڳ ڏينهن ۾ ٻ دفعا قرآن ختر ڪندو هئس. هاڻي چوڏهن سالن ۾ انفال سُورة تائين پهتو آهيان. ٻڌو ويو آهي، تہ حضرت ابوالعباس<sup>2</sup> قصاب هڪ قاريءَ کي قرآن پڙهڻ لاءِ چيو. هن هيءَ آيت پڙهي: بنا آيُها العَزِيز مَسناً وَ آهلنا الضُرُ وَ جـئنا بـبحضاعـة مُزجة. "اي عزيز (مصر) اسان کي ۽ اسان جي اهل عيال کي بک ڏاڍو تنگ ڪيو آهي، ۽ اسان ٿوري مُوڙي کڻي آيا آهيون." [ قالوا ان يَسرق فَقَدَ سَرَقَ اَخُ له من قبل. "انهن (حضرت يوسف عه جي ڀائرن) چيو. جيڪڏهن هن (ابن يامين) چوري ڪئي آهي. تہ ٿي سگهي ٿو، ڇو تہ هن جو ڀاءُ به اڳ ۾ چوري ڪري چو آهي."]

هن فرمايو: "وري پڙه." قاري پڙهيو: "لاَ تَشرِيب عَـَلَيكُـرُ اليَـوم يَـغفِـرُ اللَّهُ لَـكُـم. "إڄ اوهان تي كا پَـكَـرَّ كانهي. الله اوهان كي بخشي."

ان كان پوءِ هن دعا كئي: "منهنجا مولي! مان ظلر ۾ حضرت يوسف ع جي ڀائرن كان گهٽ ناهيان. تون كرم ۾ حضرت يوسف عليه السلام كان وڌيك آهين. مون سان اها كر جيكا يوسف ع پنهنجن ڀائرن سان كئي. " انهن سڀني ڳالهين جي باوجود مسلمانن (عابدن يا گنهگارن) سڀني كي قرآن پڙهڻ جو حكر آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ اذاَ قُرءَ القُرآن فُاستَمعُوا لَهُ وَ استُوا لَعلكُ تُرتَرحَمُون. "جڏهن قرآن پڙهڻ جو حكر آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ اذاَ قُرءَ تُعربَ القُرآن فُاستَمعُوا لَهُ وَ استُوا لَعلكُ ترتُرحَمُون. "جڏهن قرآن پڙهڻ جو حكر آهي. الله تعاليٰ فرمايو آهي: وَ اذاَ قُرءَ عدار بغري وي الله فرمايو آهي: وَ اذاَ قُرءَ عدار بغري وي مُنتَمعُوا لَهُ وَ استُوا لَعلكُ ترتُرحَمُون. "جڏهن قرآن پڙهيو وڃي، ته ٻڌو ۽ خاموش رهو، جيئن رَحر جا حقدار بغجي ويوَ. "جنهن به حالَ ۾ كوئي قرآن پڙهي، ماڻهن كي خاموشيءَ ۽ ڌيان سان ٻُڏڻ جو حكر آهي. الله تعاليٰ جو فرمان آهي: فَبَشر عباد الذينَ يَستَمعُونَ التَول. "انهن لاءِ خوشخبري آهي، جيكي اسان جو كلام ٻُڏندا آهن". ۽ سنين شين تي عمل كُندا آهن، يعني حكَر پورا كندا آهن. ٻيءَ جاءِ تي الله تعاليٰ فرمايو آهي: الَدينَ اذاَ ذُكر الله جلت قُلُوبُهُ را آهي ماڻهو. جڏهن الله جو ذكر ٿيندو آهي، ته سندن دليون خوف كائينديون آهن." ٻي جاءِ تي خدا جو فرمان آهي: الذين آمنُوا وَ تَطمَتُنُ قُلُوبُهُ مر بيذكر الله آلا بذكر الله تَطميئن التُللُوب. "ايمان وارا الله جي فرمان آهي: الذين آمنُنوا وَ تَطمَتُنُ تُلُوبُهُ مر بيذكر الله آلا بيذكر الله تَطمَتُنُ القُللُوب. "ايمان وارا الله جي ذكر

آيتون آهن، جيكي انهيءَ بگاله تي زور ٿيون ڏين. ان جي ابتڙ انهن ماڻهن کي ننديو ويو آهي. جيكي خدا جي كلام کي صحيح معنيٰ ۾ نٿا ٻڌن ۽ ڪنن مان بڌل كلام کي دل ۾ نٿا ويهارن. الله تعاليٰ فرمايو آهي: خَتَـَرَ الله عَلَـيٰ تُلُوبهم وَ عَلَيٰ أَبصارهم عنشاوة. "الله تعاليٰ انهن جي دلين ۽ ڪَنن تي مُهر هڻي ڇڏي آهي. ۽ انهن جي اکين تي پردو آيُلَ آهي." الله تعاليٰ اهو به فرمايو آهي. ترجهنر وارا چوندا: لَـو كُنا نَسمَعُ اونَعَتَلُ مَـاكُنا فَـي آصحاب السعير. "جيڪڏهن اسان (دنيا ۾) قرآن بُدون ۽ سمجهون ها. تر اڄ جهنر ۾ نه هجون ها. آوري فرمايائينَ: وَ منهمُ مُ مَن يَسَتَمعُ اليَكَ وَ جَعَلناً عليٰ تلي انهن ۽ هون ها. تر اڄ جهنر ۾ نه هجون ها. آوري فرمايائينَ: وَ منهمُ مُ مَن يَستَمعُ اليك وَ جَعَلناً عليٰ تلي آون ۽ سمجهون ها. تر اڄ جهنر ۾ نه هجون ها. آوري فرمايائينَ: وَ منهمُ مُ مَن يَستَمعُ اليك وَ جَعَلناً عليٰ تلوبهم آڪنة ان يفتيَهُو وَ في آذا نهم وقراً. "انهن مان ڪجه ماڻهو ٻڌن تا، مگر انهن جي دلين تي پردا آهن، ۽ هو نَتا سمَجهن. هن جا ڪَن ٻوڙا آهن." وري فرمايائين: وَ منهمُ وَ نو نو ڪَاللينَ قَالُوا سَمعنا وَ هُمر لاَ يَسمَعُون "انهن ماڻهن وانگر نه تيو، جيڪي چون ٿا. تري مان ڪجه ماڻهو پڌن جُدن." آهڙيون ٻيون گَهڻيون آيتون آهن.

روايت آهي، ته هڪ دفعي پيغمبر ﷺ جن حضرت عبدالله <sup>ت</sup> بن مسعود کي فرمايو: اقرا علي فقال انا اقرا عليڪ و علَيڪَ انزل فقال رسول ﷺ اني آحَب آن اسمعه غيري. حضرت عبدالله <sup>ت</sup> عرض ڪيو، ته قرآن حضور جن تي نازل ٿيو آهي. مان اوهان کي ٻڌايان؟ فرمايائون ته مان ٻين کان ٻڌڻ پسند ڪندو آهيان. اهو ان ڳالهه جو پڪو دليل آهي. ته ٻڌڻ وارو پنهنجي حال ۾ پڙهڻ واري کان ڪامل هوندو آهي. ڇو ته حضور ﷺ جن فرمايو آهي. ته مان ٻئي ماڻهوءَ کان ٻڌڻ پسند ڪندو آهيان. قاري حال يا غير حال جي حالت ۾ پڙهندو هجي. مگر ٻڌڻ وارو هميشه حال جي حالت ۾ ٻڌندو آهي. ڳالهائڻ ۾ هڪ قسم جو تڪبر جو شڪ هوندو آهي. ۽ ٻڌڻ ۾ نوڙت جي ڳالهه هوندي آهي.

پيغمبر ﷺ جن اهو به فرمايو آهي: شَيبتني سوُرة هُود. "مون کي هود سُورت پوڙهو ڪري ڇڏيو آهي." اهو به ان لاءِ جو سورة جي آخر ۾ هي ڪلما آهن: فَاستَتَمَ ڪَمَا اُمرتَ. "ثابت ره. جيئن حڪر ڪيو ويو آهي." ماڻهو الله جي حڪر تي ثابت قدم رهڻ ۾ عاجز آهي. ڇو ته هُو خدا جي توفيق کان سواءِ ڪجه به ڪري نه سگهندو آهي. جڏهن حڪر ٿيو ته، "ثابت قدم ره، " ته پاڻ حيران ٿي ويا، ته انهيءَ حڪر تي قائم ڪيئن رهي سگهبو؟ انهيءَ جي ڪري ڪزور ٿيندا ويا ۽ تڪليف وڌندي وئي. ايتريقدر جو هڪ ڏينهن اُٿڻ لڳا ته زمين تي تري کوڙي زور ڏنائون. حضرت ابوبڪر<sup>من</sup> چيو: يا رسول الله! اهو ڇا آهي؟ اوهان اڃا جوان ۽ تندرست آهيو. فرمايائون: مون کي هود سورة پوڙهو ڪري ڇڏيو آهي. ان ۾ ذڪر ٿيل حڪمن مون کي ايترو خوف ڏياريو آهي. جو منهنجي طاقت جواب ڏئي رهي آهي.

حضرت أبو سعيد خدري رض كان روايت آهي: كنت في اصابة فيها ضعفا المهاجرين و ان بعضهم يستر بعضا من العري و قاري يقر علينا ونحن نستمع لقرا ته قال فجا رسول الله الله حتي قام علينا فلما راه القاري سكت قال فسلر فقال ماذا كنتم تصنعون قلنا يا رسول لله كان قاري يقرا علينا ونحن نستمع لقراته فقال النبي صلي الله عليه وسلم الحمد لله الذي جعل في امتي من امرت ان اصبر نفسي معهم قال ثمر جلس وسطنا ليعدل نفسه فينا ثمر قال بيده هلكنا اقتحلق القرم فلم يعرف رسول الله صلي الله عليه وسلم منهم احد قال و كانوا ضعفا المهاجرين فقال النبي الميار و اصعاليك المهاجرين بالفو ز التام يوم القيامة تدخلون الجنة قبل اغنيا بنصف يوم كان مقداره خمس مائه عام . "مان اصحابن جي هك جماعت م وينو هئس. جنهن م كمزور ۽ لاغر مهاجر هئا. اوگهو كان بحيخ لاء سڀ هكيئي مريرو اصحابن جي هك جماعت م وينو هئس. جنهن م كمزور ۽ لاغر مهاجر هئا. اوگهو كان بحيخ لاء سڀ هكيئي مريرو اصحابن جي هئا. قاري قرآن پڙهي رهيو هو ۽ اسان ٻڌي رهيا هئاسون. اوجتو حضور كريم الله جن الجي ويا. قاري خامرش عو ويٺا هئا. قاري قرآن پڙهي رهيو هو ۽ اسان ٻڌي رهيا هئاسون. اوجتو حضور كريم اله جن الحي ويا. قاري خاموش هئاسون. فرمايائون: الله جو شكر آهي جو منهاجر العان جواب لانو. ته قرآن پڙهيو تي ويو ۽ اسان ٻڌي رهيا هئاسون. فرمايائون: الله جو شكر آهي جو منهاجر ها مائهو به آهن. جن سان مون كي صبر كرڻ جو حكم ڏنو ويو. آهي. ان كان يوء سيني جي وج ۾ ويهي رهيا. اهڙي طرح مو خوس جون يون پر مان مون کي صبر كرڻ جو حكم ڏنو عروبي آهي. ان كان يوء سيني جي وج ۾ ويهي رهيا. اهڙي عرح جو خصوضيت سان نظر نٿي آيا. سمورا هك دائري (گول) ويو. آهي. ان كان يوء سيني جي وچ ۾ ويهي رهيا. اهڙي عراح جو خصوضيت سان نظر نٿي آيا. سمورا هك دائري (گول

سالن جي برابر هوندو."

254

مٿئين حديث ۾ ڪجه اختلاف بہ آهن. مگر اهو اختلاف فقط لفظن جو آهي. معنيٰ جي لحاظ کان ڪوبہ فرق ناهي. (فصل)

زُراره<sup>رت</sup> بن ابي اوفي هڪ وڏي شان وارو صحابي هو. هڪ دفعي هو امامت ڪري رهيو هو. هڪ آيت پڙهيائين ۽ ان جلال جو تاب نہ سهي سگهيو. رڙ ڪري مري ويو.

حضرت ابوجُهين<sup>'ٽ</sup> وڏن تابعين مان هئو. ان جي سامهون هڪ آيت پڙهي وئي تہ رڙ ڪري مري ويو. حضرت ابراهير نخفي<sup>رٽ</sup> کان روايت آهي: هڪ دفعي ڪوفي جي پسگردائيءَ ۾ هڪ ڳوٺ کان لنگهي رهيو هئس. هڪ عورت کي نماز ۾ بيٺل ڏئر . منجهس نيڪيءَ جا نشان نظر اچي رهيا هئا. نماز کان فارغ ٿي. تہ مون عزت ۽ احترام کان کيس سلام ڪيو. هن عورت پڇيو: "تون قرآن ڄاڻندو آهين؟" جواب ڏنم تہ "هائو." چيائين: "ڪجهہ پڙهي ٻڌاءِ." مون هڪ آيت پڙهي. تہ عورت نعرو هڻي بيهوش ٿي وئي ۽ سندس روح اُڏامي ويو.

احمد<sup>رس</sup> بن ابي الحواري رڻ ۾ هڪ جوان کي ڏٺو. جنهن کي ٿلها ڪپڙا ۽ گودڙي پهريل هئي. هڪ کوه تي بيٺو هو. هن چيو: "اي احمد<sup>رس</sup> ! وقت تي اچي ويو آهين مون کي هن وقت سماع (راڳ) جي ضرورت آهي. تہ جيئن پنهنجي جان الله تعاليٰ جي حوالي ڪري سگهان. حضرت احمد<sup>رس</sup> کي غيبي اشارو ٿيو ۽ هي آيت پڙهيائين: ان الذين قالوا ربنا الله *ثم* استماموا "تحقيق! اهي ماڻهو جن چيو الله اسان جو رب آهي ۽ ان جي ڳاله تي ثابت قدم رهيا" جوان چيو: "تو اها آيت پڙهي. جيڪا فرشتا منهنجي اڳيان پڙهي رهيا آهن." هو ائين چئي اُتي جو اتي مري ويو. هن موضوع تي ٻيو به گهڻو ڪجه آهي. سڀ ڪجھ بيان ڪندس تہ مقصد فوت ٿي ويندو. تنهنڪري اهو ڪافي ٿو سمجهان. توفيق الله تعاليٰ جي اختيار ۾ آهي.

www.maktabah.org

باب ايڪٽيھون

(شعر بدن)

شعر ٻڌڻ روا (مباح) آهي. پيغمبر ﷺ جن به شعر ٻڌا آهن. اصحاب سڳورن به شعر ٻُڌا ۽ چيا آهن. حضور ﷺ جن فرمايو آهي: ان من الشعر لحڪمة. "ڪنهن شڪ شبهي کان سواءِ شعر حڪمت آهي." ٻي هنڌ فرمايو اٿن: الحڪمة ضالة المومن حيث وجدها فهوا حق بها. "حڪمت مومن جي وڃايل شيءِ آهي. جتي به ملي ته مومن ان جو وڌيڪ حقدار آهي." هتي شعر مان مراد اها آهي. جنهن ۾ حڪمت هجي. ۽ حڪمت مومن جو حق آهي. پوءِ اها جتي به هجي. وري حضور ﷺ جن فرمايو آهي. ته عرب وارن ۾ لبيد شاعر جو هي قول سڀني کان سچو آهي:

الاڪل شيءِ ما خلا الله باطل

وكل نعيم لامحالة زائل

"ٻڌر! الله کان سواءِ هر شيءِ باطل (ڪُوڙي) آهي ۽ هر هڪ نعمت تي زوال ايندو آهي."

عمرو بن الثريد پنهنجي پيءُ کان روايت ٿو ڪري: قال راستنشدني رسول الله ﷺ هل تردي من شعر اميـة بن ابي الصلت شيئاً فانشدته مائة قافية فجعلت ڪلما مررت علي بيت قال هيه فقال رسول ﷺ ڪاد ان يسلم في شعره. "مون کي رسول الله جن شعر پڙهڻ جو حڪر ڏنو ۽ پڇيو، ڇا اميه بن ابي الصلت جا شعر ٻڌائي سگهندين؟ مون هڪ سؤ شعر ٻڌايا. هر شعر کان پوءِ فرمائيندا رهيا. تہ ٻڌاءِ. آخر ۾ فرمايائون. تہ اميه پنهنجي شعرن ۾ مسلمانيءَ کي ويجهڙو آهي."

حضور ﷺ جن ۽ اصحاب سڳورن وٽان اهڙيون ڪيتريون ئي روايتون آهن. مگر عام ماڻهن ۾ ڪجهہ غلط فهميون آهن. هڪ جماعت هر قسم جا شعر ٻڌڻ حرام سمجهندي آهي. ۽ انهيءَ بنياد تي اسلامي ڀائرن تي نڪتر چيني ڪندي رهندي آهي. ٻي جماعت هر قسم جا شعر ٻُڏڻ جائز سمجهندي آهي. ۽ ڏينهن رات محبوب جي حُسن ۽ زلفن متعلق غزلن ٻڏڻ ۾ مشغول رهندي آهي. ٻيئي جماعتون هڪٻئي جي خلاف دليل پيش ڪنديون آهن. منهنجو مقصد انهن جي ترديد يا تائيد ناهي. مان ايترو ڪافي ٿو سمجهان. ته صوفين سڳورن جو طريقو ٻيو آهي. حضور ﷺ جن کان شعر جي باري ۾ پڇيو ويو. تہ پاڻ فرمايائون: ڪلام حسنه حسن و قبيحه قبيح. "شعر ڪلام آهي. جنھن جو مضمون سٺو آهي. اهو شعر بـ سٺو آهي. ۽ جنھن جو مضمون خراب آهي. ڪلما. ان جو نظر ۾ ٻڌڻ بہ حرام آهي. جنھن شيء جو نثر ۾ ٻڌڻ حلال آهي. مثلاً: واعظ, حڪمت, اللہجي آيتن ۾ دليل. الله جي گواهين تي تبصرو. اهڙو نظر ۾ ٻڌڻ بہ حلال آهي. مطلب جهڙيءَ طرح اهڙو حسن ڏسڻ. جنهن ۾ خرابي هجي. اهو حرام ۽ منع ٿيل آهي. بلڪل اهڙيءَ طرح اهڙي حسن متعلق نظر ۽ نثر ٻڌڻ بہ حرام ۽ منع ٿيل آهي. ان جي تعريف ٻڌڻ بہ حرام آهي. جيڪو تعريف ٻڌڻ کي حلال سمجهندو. اهو لازمي طور تي ان کي ڏسڻ ۽ ڇهڻ کي بہ حلال سمجهندو. اهڙو چٽو ڪفر ۽ بي ديني ٿيندو. جيڪڏهن ڪو چوي. تہ مان اکين. وارن. خطن ۽ ترن جي تعريف ۾ اللہ جو آواز ٿو ٻُڌان. ۽ اللہ جو طالب آهيان. تہ ٻيو اهو بہ چئي سگهندو تہ مان انهن شين جي ڏسڻ سان الله کي ٿو ڏسان ۽ ان جو طالب آهيان. ڀٽو تہ اک ۽ ڪُن ٻيئي آفت جي جاءِ ۽ علىر جو مرڪز آهن. اهڙيءَ طرح ٽيون چئي سگهندو. تہ مان سهڻي بدن کي ڇُهان ٿو. ڇو تہ ٻيا ماڻهو ان جي ڏسڻ ۽ ٻُڌڻ کي جائز ٿا سمجهن. مان به الله جو طالب آهيان. سمورا حواس معنيٰ جي ڄاڻ ۾ هڪ جهڙي اهميت رکندا آهن. اهڙيءَ طرح سان سموري شرعيت بلكل باطل تي ويندي. حضور ﷺ جن جو هي فرمان: العينان تزينان. "اكيون به زنا كنديون آهن." ختم تي ويندو. نامحرمن کي ڀُهڻ تي ڪابہ ملامت نہ ٿيندي. ۽ شرعي حدون ٽُٽي وينديون. اهو چٽي گمراهيءَ جو مقام آهي. جڏهن جاهل مـاڻهو پنهنجي حال ۾ مست ٿيل صوفين کي ڏسندا آهن. تہ سمجهندا آهن شايد اهي ماڻهو بہ نفساني خواهشن ۾ ڦاٿل آهن. انهن راڳ (سماع) کي بہ جائز ڄاتو آهي. ۽ چوندا آهن. تہ جيڪڏهن جائز نہ هجي ها. تہ صوفي ان کي اختيار نہ ڪن ها. جاهلن. صوفين جي ظاهر جي پيروي ڪئي آهي ۽ باطن کان پري رهيا آهن. اهڙيءَ طرح پاڻ به هلاڪ ٿيا آهن. ۽ پاڻ سان ٻين کي به هلاڪت ۾ وڌو اٿن. اها هن زماني جي سڀ کان وڏي مصيبت آهي. پنهنجي جاءِ تي ان جي پوري سمجهاڻي ڏني ويندي. انشا الله العزيز.

## باب ٻٽيھون

### (راک آواز بدن)

پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: زينوا اصواتڪر بالقرآن. "پڙهڻ وقت آواز کي سنواريو." الله تعاليٰ فرمايو آهي: يَـزيد في الخُلق مَـايَـشَـاءُ. "هو پيدا ڪرڻ ۾ جو چاهيندو آهي وڌيڪ ڪندو آهي" تفسير ڪرڻ وارا هن مان عمدو آواز مراد ونَندا آهن. پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: من اراد ان يستمع صوف دائود فليستمع صوف ابي موسيٰ اشعري. "جيڪو حضرت دائود جي آواز ٻڌڻ جي تمنا رکي. اهو ابو موسيٰ اشعري جو آواز ٻُڌي." حديثن ۾ آيو آهي. تد "بهشت وارن لاءِ بهشت جي باغ ۾ راڳ هوندو ۽ ان جي صورت اها هوندي جو هر هڪ وڻ مان سُرن ۽ نغمن جو آواز ٻُڌي."

جڏهن مختلف آواز گڏ ٿيندا آهن. تڏهن طبعيت تي عجيب ڪيفيت طاري ٿيندي آهي. اهڙو راڳ انسانن ۽ حيوانن ۾ عام آهي. روح هڪ لطيف شيءِ آهي. سُريلي آواز ۾ بہ سوين دفعا وڌيڪ لطافت هونـدي آهي. روح جڏهن سريلو آواز ٻڌندو آهي. تڏهن جنسي لاڙو ظاهر ٿيندو آهي. طبعيتن ۽ ٻين تحقيقن جا دعوا ڪندڙ هن موضوع جي باري ۾ گهڻو ڪجه چيو آهي ۽ سُر - تار تي وڏا ڪتاب لکيا ويا آهن. انهن جي فن جا نشان اڄ اسان جي آڏو ڳائڻ وڄائڻ جي اوزارن ۾ موجود آهن. جيڪي ماڻهن هوس ۽ کيل تماشي لاءِ شيطاني نموني تي تيار ڪيا آهن. هنڻ جو چوڻ آهي. تہ اسحاق موصلي هڪ باغ ۾ ڳائي رهيو هو. هڪ ڳائيندڙ بُـلبل هن جي راڳڻي ٻڌي چـُـپ ٿي وئي. ڪجهہ وقت ٻڌندي رهي. پوءِ تڙڦي تڙڦي ڪري پئي. ۽ مري وئي. هن قسم جون ڪيئي حڪايتون آهن. هنن ڳالهين بيان ڪرڻ جو مقصد اهو آهي. تہ سُر ۽ سُرود سڀني جان وارن تي اثر ڪندا آهن. حضرت ابراهيم خواص<sup>رح</sup> جو چوڻ آهي: "مان هڪ دفعي عرب جي قبيلي جي سردار وٽ مهمان ٿيس. هڪ حبشي کي ڏئر. طوق ۽ زنجيرن ۾ جڪڙيل هو. تنبوءَ جي دروازي تي اُس ۾ پيو هو. مون کي رحم آيو. ارادو ڪيم تہ سردار وٽ سندس سفارش ڪريان. جڏهن ماني آئي ۽ سردار بہ عزت ڏيڻ لاءِ ماني ۾ شريڪ ٿيڻ آيو. تڏهن مون کائڻ کان انڪار ڪيو. عربن لاءِ اها شيءِ تمام خراب (ناگوار) آهي. سردار انڪار جو سبب پڇيو. مون چيو: "منهنجو انڪار ان ڪرم جي اميد تي آهي جيڪا مان سردار ۾ رکان ٿو." سردار جواب ڏنو: "منهنجو سمورو مال متاع حاضر آهي. کائڻ کان انڪار ٿيڻ نہ گهرجي." مون چيو: "مون کي مال متاع جي ضرورت ناهي. فقط اهو غلام گهرجي." سردار چيو: "اڳ ۾ هن جو جُرم سمجهي وٺو. پوءِ هن کي ڇڏي ڏنو ويندو. غلام ڪهڙي ڳالهہ آهي. سموري ملڪيت توهان جي اختيار ۾ آهي." مون جرم پڇيو. سردار بيان ڪيو: هي غلام حدي خوان (قافلي ۾ آواز ڏيندڙ) آهي. نهايت سُريلو آهي. مون کيس ڪجھ اُٺ ڏيئي. اَنُ کڻي اچڻ لاءِ چيو. هن هر هڪ اُٺ تي ٻن اُٺن جو بار رکيو. رستي ۾ ڳائيندو آيو ۽ اُٺ ڊُڪندا رهيا. ٿوري وقت ۾ هتي پهچي ويو. جڏهن بار لاٿو ويو. تڏهن سڀ اُٺ هڪ هڪ ٿي مرندا ويا . مون کي عجب لڳو ۽ چيم : "اي سردار؛ اوهان برابر سچا آهيو. مگر مون کي انهيءَ ڳالهہ جي ثابتي گهرجي. " اسان اها ڳاله ڪري رهيا هئاسون. تہ ڪجھ اُٺ صحرا مان کوھ تي پاڻي پيئڻ لاءِ آيا. اُٺن وارن (شتربانن) جي بيان موجب اهي أَٺ ٽن ڏينهن جا اُڃيا هئا. سردار ان حبشي غلام کي حُدي خوانيءَ جو حڪم ڏنو. اُٺ هن جو آواز ٻڌي اهڙا مست ٿي ويا. جو ڪنهن بہ پاڻي کي منهن نہ لڳايو ۽ جلدي جهنگ ۾ ٽڙي پکڙي ويا. ان کان پوءِ سردار اهو غلام مون کې ڏنو.

اهو عام طور تي ڏنو آهي. تہ اُٺ چاريندڙ ۽ گڏهن وارا ڳائيندا آهن. تہ جانورن تي خوشيءِ جي حالت طاري ٿي ويندي آهي. خراسان ۽ عراق ۾ رات جو هرڻن کي پڪڙڻ وارا ٿالهي وڄائيندا آهن. هرڻ ان جو آواز ٻڌي پنهنجي جاءِ تي چُرڻ پُرڻ کان سواءِ بيهي رهندا آهن. ۽ پڪڙيا ويندا آهن. هندستان ۾ هرڻ جا شڪاري جهنگ ۾ ڳائيندا آهن. هرڻ سُريلن آوازن جي ڪيف ۾ جهومندا انهن ڏانهن ايندا آهن. شڪاري انهن کي گهيري ۾ آڻي ڳائيندا آهن. ايتري تائين جو

هرڻ اکيون بند ڪري. سُمهي پوندا آهن ۽ پڪڙبا آهن. ننڍا ٻار پينگهي ۾ روئيندا آهن ته انهن کي سُريلي آواز ۾ لولي ڏبي آهي. ته خاموش ٿي لولي ٻڌندا آهن. اهڙن ٻارن لاءِ طبيب چوندا آهن ته انهن جا حواس ٺيڪ آهن. اهي وڏا ٿي هوشيار ۽ فهر وارا ٿيندا.

چون ٿا. تہ ايران جو ڪو بادشاھ وفات ڪري ويو. هن جو هڪ ٻن سالن جو پُٽ هو. وزيرن خيال ڪيو. تہ کيس تخت تي ويهاريو وڃي. حکيم بزرجمهر سان مشورو کيو ويو. هن چيو تہ ٺيڪ آهي. پر ڏسڻ گهرجي. تہ سندس حواس نيڪ آهن يا نه؟ وزيرن پڇيو. تہ اها خبر ڪيئن پوندي؟ حڪير جي حڪر موجب ڳائڻن ڳائڻ شروع ڪيو. ٻار خوشيءَ ۾ هٿ پير هڻڻ لڳو. حڪير چيو. تہ انهيءَ ٻار مان چڱائيءَ جي اميد رکڻ گهرجي. مطلب، تہ نغمن جو اثر حڪيمن جي چوڻ موجب هڪ مڃيل ڳالهہ آهي ۽ ان لاءِ وڌيڪ دليل جي ضرورت ناهي. جيڪڏهن ڪو نغمي. سرود يا ساز جي دل تي اثر ڪرڻ جي ڳالهہ کي نہ مڃي تہ پڪ سمجھيو هو ڪوڙ ڳالهائي ۽ منافقي ڪري رهيو آهي. کيس ڪو احساس ئي ڪونهي. تنهنڪري انسانيت ۽ تصوف کان ٻاهر آهي. ڪي ماڻهو الله جي حڪر جو خيال رکي. راڳ کان منع ڪندا آهن. مگر گهڻا فتيه هن ڳاله تي متفق آهن. تہ جيڪڏهن کليل تماشو مقصود نہ هجي. ۽ سُر فحش ڳالهين ۾ نہ ڦاسائي. تہ ان جو ٻڌڻ روا آه هن جي باري ۾ ڪافي روايتون ۽ سَندون موجود آهن. حضرت عائش رض کان روايت آهي: قالت ڪانت عندي جارية تغنى فاستاذن عمر رضه فلما احسته فرت فلما دخل عمر رضه ما اضحك يا رسول الله صلى عليه وسلم فقال له عمر رضه لا ابرح حتي اسمع ماكان سمع رسول الله صلي الله عليه وسلم فدعا رسول الله صلي الله عليه وسلم الجارية فاخذت تغفى و رسول الله صلى الله عليه وسلم يستمع. "مون وٽ هڪ ڪنيز (ٻانهي) ڳائي رهي هئي. تہ حضرت عمر رض اندر اچڻ جي اجازت گهري. ڪنيز کي پتو پيو ۽ ان جي اچڻ جو آواز ٻڌائين، تہ ڀڄي ويئي. حضرت عمر رضہ اندر داخل ٿيو. ته رسول الله ﷺ جن تبسير فرمايو (کليا). حضرت عمر رضہ کلڻ جو سبب پڇيو. ته پاڻ فرمايائون: "هڪ ڪنيز ڳائي رهي هئي. تنهنجي پيرن جو آواز ٻڌي ڀڄي وئي." حضرت عمر رض عرض ڪيو: "مان تيستائين هــتان نـ وينـدس. جيستائين اها شيءِ نہ ٻُڌان. جيڪي سائين جن ٻڌي آهي." پاڻ ڪريم ﷺ جن ڪنيز کي گهرايو. هوءَ ڳائڻ لڳي ۽ پاڻ بذندا رهيا."

اهڙي قسر جون ٻيون بہ گهڻيون روايتون آهن. شيخ الرحمان سلمي انهن سڀني کي پنهنجي ڪتاب "السماع" ۾ ڪَٺو ڪيو آهي. ۽ راڳ جي حائز هجڻ جو فيصلو ڏنو آهي. مشائخ سڳورن جو مقصود ٻيو آهي. فقيهن وري اجازت عام ماڻهن جو ڪر آهي. صوفين لاءِ اجازت اها آهي. جيڪا اعمالن لاءِ فائديمند هجي. هوش وارن لاءِ لازم آهي. تہ اهڙن ڪمن جو پيڇو ڪن. جن ۾ ڪو فائدو هجي.

هڪ دفعي مان مرو ۾ هئس. اهلحديث جي امامن مان هڪ مشهور امام مون کي چيو، تہ هن رات جي جائز هجڻ تي هڪ ڪتاب لکيو آهي. مون چيو: "اها دين ۾ هڪ وڏي مصيبت پيدا تي وئي آهي. هڪڙي امام هڪ اهڙي شيءِ کي جائز قرار ڏنو آهي. جيڪا سڀني خرابين جو منڍ آهي." امام پڇيو: "جيڪڏهن جائز ناهي. تہ توهان ڇو ٻڌندا آهيو؟" مون جواب ڏنو تہ: "ان لاءِ ڪافي سبب آهن." يڪ طرفو ۽ قطعي فيصلو ڪرڻ نہ گهرجي. جيڪڏهن راڳ جو دل تي اثر ٿيڻ روا آهي. تہ راڳ بہ روا آهي. جيڪڏهن راڳ جو اثر حرام آهي. تہ راڳ به حرام آهي. مطلب، تہ هر اها شيءِ، جيڪا ظاهر ۾ فسق (بيحيائي) جهڙي آهي ۽ باطن ۾ ان جو اثر مختلف شڪلين ۾ ظاهر تئي ٿو، تہ اها هڪ قطعي فيصلي هيٺ اچي نٿي سگهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

باب ٽيٽيھون

(سماع)

معلوم هئڻ گهرجي. ته راڳ جي باري ۾ مختلف طبعيتن لاءِ مختلف حڪر آهن. طبعيتن جا لاڙا مختلف هوندا آهن. تنهنڪري سڀني لاءِ هڪڙو حڪر ظلر ٿيندو. راڳ ٻڌڻ وارا ٻن قسمن جا ماڻهو هوندا آهن: هڪڙا اهي جيڪي معنئ ڏانهن ڪَن ڏيندا آهن. ۽ ٻيا اهي جيڪي آواز تي جهُـومندا آهن. ٻنهي جا سٺا ۽ خراب پهلو آهن. ٻنهي ۾ ڪجهـ فائدا ۽ ڪجهہ نقصان آهن. سريلو آواز ٻڌڻ انساني فطرت ۾ داخل آهي. اهو معنيٰ جي غلبي کان ٻڌبو آهي. جيڪڏهن معنيٰ حق واري هوندي. ته راڳ به حق وارو ٿيندو. جيڪڏهن معنئ باطل هوندي. ته راڳ به باطل ٿيندو. ان لحاظ کان جنهن ماڻهوءَ جي طبعيت ۾ فساد هوندو. اهو جو ڪجھ ٻڌندو. سو فساد بڻجي ويندو. اهي سڀ معنائون حضرت دائود عليـه السلام جي حڪايتن ۾ آيل آهن. الله تعاليٰ جڏهن کيس پنهنجو خليفو بڻايو تر کيس مٺو آواز عطا ڪيائين. کيس سندس گلو. ساز بڻائي ڏنو. هن جي آواز تي جبل جهومندا هئا، جهنگلي جانور. پکي. پهاڙ ۽ بيابان سندس نغمن جي جادو هيٺ اچي ويندا هئا. هلندڙ دريا بيهجي ويندا هئا. أڏامندڙ پکي ڪري پوندا هئا. جنهن جهنگ ۾ هو ڳائيندو هو. اتي مهيني تائين جانور ڪجهہ کائيندا پيئندا نہ هئا. ٻار کير نہ گھرندا هئا. ۽ روئڻ ڇڏي ڏيندا هئا. ماڻهو راڳ ٻڌي موٽندا هئا. تہ اُنهن مان. ڪلامر. آواز ۽ سُر جي ڪينيت کان ڪيترا مري ويندا هئا. هڪ دفعي ست سؤ ڪنيزون ۽ ٻارهن هزار پوڙها مري ويا. الله تعاليٰ جي مرضى ٿي. تہ هوس وارن ڳائيندڙن ۽ عارف راڳيندڙن ۾ فرق قائر ڪيو وڃي. ابليس جي طبعيت ۾ پريشاني پيدا ٿي. هن انسانن کي وسوسن ۾ وجهڻ جو ارادو ڪيو. پنهنجي اٽڪلن جي اجازت گهريائين. اجازت ملي ويس. هن بنسري ۽ تنبور ٺاهي ورتا. ۽ حضرت دائود عليه السلام جي مقابلي ۾ هڪ مجلس برپا ڪيائين: راڳ وارا ٻن جماعتن ۾ ورهائجي ويا. جيڪي شقي هئا. سي شيطاني بنسرين (مزامير) جا عاشق بغجي ويا. ۽ جيڪي نيڪ هئا. سي حضرت دائود عليه السلام جا سلامي تيا. معنى وارن آذو نه حضرت دائود عليه السلام جو سُر هو ۽ نه بي شيطاني جماعت جون بنسريون. اهي حق تي هئا. أنهن لاءٍ دائودي سُر هدايت جو سرچشمو هو. ۽ ابليسي ساز فتنو ۽ فساد هئا. اهي سڀني کان ڌار ٿي ويا. ۽ سڀني کان لاڳاپا لاهي ويٺا. هنن غلط کي غلط ۽ ٺيڪ کي ٺيڪ ڏسي ڇڏيو. جنهن کي اهڙي نموني جو راڳ حاصل ٿئي تہ اهو روا آهي. دعوا ڪندڙن جي هڪ جماعت جو چوڻ آهي: "اسان لاءِ راڳ ان جي ظاهري صورت کان ٻي طرح هوندو آهي. "اهو محال آهي. ولايت جو ڪمال هي آهي. تہ هر شيءِ اهڙي نظر اچي. جهڙي اصل ۾ آهي. جيڪڏهن ائين ناهي تہ پوءِ نظر جو قصور آهي. اهو هر ڪنهن کي معلوم آهي، تہ پيغمبر ﷺ جن فرمايو آهي: اللهــر ارنا حقائق ڪل الاشياءُ ڪماهي: "منهنجا موليٰ! اسان کي سڀني شين جي اهڙي حقيقت ڏيکار جيڪا اصليت ۾ آهي."

جڏهن صحيح نظر اها آهي. تہ هر شيءِ پنهنجي اصلي روپ ۾ نظر اچي. تہ درست راڳ بہ اهو آهي تہ جيڪو ٻڌو وڃي. اهو اهڙو هجي جيڪو ٻڌايو وڃي. بنسرين ۽ سازن تي قدا ٿيڻ وارا نفس جي خواهش ۾ مبتلا هوندا آهن. اهي اصليت کان پري ٿي پوءِ ٻڌندا آهن. نہ تہ جيڪر راڳ جي سمورين خرابين کان بچي وڃن. گمراهيءَ ۾ مبتلا قرندا آهن. اهي جو ڪلام ٻڌو. تڏهن بہ وڏا گمراه ٿي ويا. نضر بن حارث ڪلام پاڪ ٻڌو تہ چيائين: هندا اساطير الاولين. "اهي اڳين ماڻهن جون ڪهاڻيون آهن." عبدالله<sup>رت</sup> بن سعد بن آبي. وحي جو ڪاتب هو. هن چيو: فتبارَڪ الله آحسنُ الخالقين. هڪ ماڻهن جون ڪهاڻيون آهن." عبدالله<sup>رت</sup> بن سعد بن آبي. وحي جو ڪاتب هو. هن چيو: فتبارَڪ الله آحسنُ الخالقين. هڪ ماڻهن جون ڪهاڻيون آهن." عبدالله<sup>رت</sup> بن سعد بن آبي. وحي جو ڪاتب هو. هن چيو: فتبارَڪ الله آحسنُ الخالقين. هڪ محامت "لاتدرڪه الابصار" کي الله جي ديدار جي نفي ۾ دليل بڻايو. هڪ ٻي جماعت ثر استويٰ علي العرش" کي طرف ۽ مڪان جو ثبوت ڄاتو. هڪ نئين جماعت وَجاءَ ريڪ و الملڪ صفاً صفا کي الله تعاليٰ جي آمد جو دليل ٻاتو. آنهن جي مڪان جو گراهي هئي. تنهنڪري اُنهن لاءُ خدا جي ڪلام جو پن خير الما عالي جي آمد جو دليل ٻين جي ملو ۽ مرات ۽ گمراهي هئي. تنهنڪري اُنهن لاءُ خدا جي ڪلام جو پڌ به فائديمند نہ ٿيو. توجيد پرست ماڻهو ڪنهن شاعر جو معرب ۾ گمراهي هئي. تنهنڪري اُنهن لاءِ خدا جي ڪلام جو پڌ به فائديمند نہ ٿيو. توجيد پرست ماڻهو ڪنهن شاعر جو معرب ۾ پري به ان چوندڙن جي خالق تي نظر رکندو آهي. فعل جي بلندي، فاعل جي طرف تي راهہ جو دليل بڻين آهي آهي.

گمراهيءَ ۾ پيل. قرآن حڪير ٻڌي به ڀٽڪي ويا. حق وارا باطل جو ڪلام ٻڌي به هدايت حاصل ڪندا آهن. اها هڪ چٽي حقيقت آهي. جنهن جو انڪار ڪرڻ غلط آهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

259

(فصل)

راڳ جي باري ۾ وڏن مشائخن جا بيشمار لطيفا ۽ مقالا آهن. جيڪي سمورا هن ڪتاب ۾ آڻي نٿا سگهجن. ان هوندي به ڪن جو بيان ڪريان ٿو جيئن توکي فوريءَ طرح فائدو حاصل ٿي سگهي. توفيق الله تعاليٰ جي اختيار ۾ آهي.

حضرت ذوالنون مصري<sup>رع</sup> فرمايو آهي: السماع وارد دالحق يزعج التلوب الي لحق فمن اصغي اليه بحق تحقيق ومن اصغيا ليه بنفس تزندق. "را ڳ الله جو انعام آهي، جيڪو دلين کي الله ڏانهن ڌيان ڏياريندو آهي. جنهن حقيقت کي نظر ۾ رکيو، اهو الله ڏانهن هليو ۽ جنهن جي آڏو نفساني خواهش رهي، اهو ڀٽڪي ويو. " ان مان مراد اها نہ آهي تہ را ڳ الله جي ميلاپ جو سبب بڻجي ويندو آهي. مطلب هي آهي، تر ٻڌڻ وارو فقط حقيقت تي نظر رکي، آواز ۾ الجهي نه وڃي، ته الله جو فيض حاصل ڪري. الله جو ذڪر دل کي اُڀاريندو آهي، تنهنڪري الله جي تابعدار کي مشاهدو حاصل ٿيندو، ۽ نفس جو پوڄاري حجاب ۾ رهجي ويندو ۽ تاويلن ۾ ڦاسي پوندو. زندقو فارسي جو لفظ آهي (عربي جي شڪل ۾). فارسي زبان ۾ پوڄاري حجاب ۾ رهجي ويندو ۽ تاويلن ۾ ڦاسي پوندو. زندقو فارسي جو لفظ آهي (عربي جي شڪل ۾). فارسي زبان ۾ ان جو مطلب تاويل آهي. انهيءَ سبب جي ڪري. هو پنهنجي مذهبي ڪتاب جي تفسير کي زند۽ پازند چوندا آهن. لغت وارن آتش پرستن کي زنديق جو نالو ڏنو. انهيءَ قول موجب مسلمانن جي هر قول جي تاويل ٿي سگهندي آهي. جيڪا قول جي ظاهري صورت کان ٻي طرح هوندي آهي. تنزيل ديانت داخل ٿيڻ جو نالو آهي. ۽ تاويل ٻاهر نڪرڻ کي چوندا آهن. ايخ جي ظاهري صورت کان ٻي طرح هوندي آهي. تنزيل ديانت داخل ٿيڻ جو نالو آهي. ۽ تاويل ٻاهر نڪرڻ کي چوندا آهن. اچن ڪله مصر ۾ شيعي فرقي جا ماڻهو (جيڪي آهي. تنزيل ديانت داخل ٿيڻ جو نالو آهي. ۽ تاويل ٻاهر نڪرڻ کي چوندا آهن. اچ ورن آتش پرستن کي زنديق جو نالو ڏنو. انهيءَ قول موجب مسلمانن جي هر قول جي تاويل ٿي سگهندي آهي. جيڪا قول دوارن آتش پرستن کي زنديق جو نالو ڏنو. انهيءَ قول موجب مسلمانن جي هر قول جي تاويل ٿي سگهندي آهي. جيڪر قول اس جي ظاهري صورت کان ٻي طرح هوندي آهي. تنزيل ديانت داخل ٿيڻ جو نالو آهي. ۽ تاويل آهن ۽ انهن لاءِ زنديق لفط اسر ڪله مصر ۾ شيعي فرقي جا ماڻهو (جيڪي آنهن آتش جو اولاڪ آهن) اهوئي چوندا آهن ۽ انهن لاءِ زنديق لفظ اسر

حضرت شبلي<sup>رع</sup> جو قول آهي: السماع ظاهره فتنة و باطنه عبرة فمن الاشارة حل له استماع العبرة و الا فقد استدعي الفتنة و تعرض للبلية. "راڳ ظاهر ۾ فتنو آهي ۽ باطن ۾ عبرت. جيڪو اشارو سمجهندڙ آهي. ان لاءِ عبرت وٺڻ مباح آهي. ٻيءَ حالت ۾ سموري طلب فتنو آهي. ۽ مصيبت کي دعوت ٿيڻ آهي. " مطلب هي آهي، تہ جيڪڏهن دل ۾ الله جي طالب ناهي تہ راڳ بَلا ۽ آفت جو سبب آهي.

حضرت ابو علي رودباري<sup>رع</sup> ڪنهن راڳ جي باري ۾ سوال ڪيو. جواب ۾ فرمايائين: ليتنا تخلَصنا راس براس. "ڪاش اسان راڳ کان سراسر بچي نڪرون. ڇو ته انسان هر شيءِ جو حق ادا ڪري نٿو سگهي. " جيڪڏهن هو ڪو حق ادا ڪري نٿو سگهي، ته کيس پنهنجي خطا جو احساس ٿئي ٿو، ۽ پوءِ چئي ٿو ته جيڪر کيس هر طرح سان آزادي نصيب ٿئي ها.

هڪ بزرگ فرمايو آهي: السماع تنبيه الاسراسر لما فيه من المغيبات. "راڳ باطل ۾ لڪل شين کي ڏسڻ لاءِ باطن کي اُڀاريندو آهي. تہ جيئن الله سان بلڪل ٻڌل رهي." مريدن لاءِ جڳهين ڳالهين کي مخفي رکڻ لاءِ ملامت جهڙي ڳالهـ آهي. دوست غائب هجڻ جي باوجود دل ۾ حاضر هجڻ گهرجي. جيڪڏهن دل کان بـ غائب آهي تہ پوءِ دوستيءَ جو ڪر وجود ناهي.

منهنجي مرشد فرمايو آهي: السماع زاد المُضطَرِين فمن وصل استغني عن السماع. "راڳ نوڙت وارن جو سفر جو توشو آهي. جيڪي منزل تي پهچي ويا تن لاءِ راڳ جي ضرورت ناهي. " ڇو تہ وصل جي مقام تي ڪجھ ٻڌڻ جي ضرورت نه رهندي آهي. ٻڌڻ "خبر" جو هوندو آهي ۽ خبر غائب سان واسطو رکندي آهي. مشاهدي جي حالت ۾ ٻڌڻ جو ڪو مقام ئي نه رهندو آهي.

حضرت حصري<sup>رح</sup> فرمايو آهي: باالسماع ينقطع اذا انقطع ممن يستمع منه ينبغي ان يكوب سماعك متصلا غير منقطع. "انهيءَ راڳ کي ڪوئي ڇا ڪري، جيڪو ڪاٽجي وڃڻ وارو هجي، جنهن کي ڳائڻ وارو ڳائي ختم ڪري تہ ان جو اثر بہ ختم تي وڃي. راڳ ڳنڍيل ۽ غير منقطع هئڻ گهرجي. " اهو محبت جي گلشن ۾ همٿ جي گڏ ٿيڻ ڏانهن اشارو آهي. هن مقام تي عارف لاءِ ساري ڪائنات سماع کي پيدا ڪندي آهي. ۽ هي هڪ وڏو درجو آهي.

www.makiaban.org

# باب چوٽيھون

## (راك متعلق اختلاف)

راڳ جي باري ۾ مشائخن ۽ حقيقت وارن ۾ اختلاف آهي. هڪ جماعت جو خيال آهي. تہ راڳ غيبت جو سبب آهي. ڀو تہ مشاهدي جي حالت ۾ راڳ ممڪن ناهي. دوست جي وصل ۾ دوست جي نظر دوست تي هوندي آهي، ۽ ان کي راڳ جي پرواه نہ هوندي آهي. راڳ هڪ خبر آهي. ۽ خبر مشاهدي جي حالت ۾ دوري ۽ پردي وانگر هوندي آهي. راڳ سيکڙاٽ (مبتدي) ماڻهن جو وسيلو آهي. جنهن سان هو غفلت ۽ پريشانيءَ کي ڀڏي آرام حاصل ڪندا آهن. جن کي اڳ ۾ ئي حاصل هجي، اهي راڳ سان پريشان ٿيندا آهن. ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ راڳ حاضري جو ذريعو آهي. ۽ دي کي اڳ محبت فنا ۽ محويت جي تقاضا ڪندي آهي. جيستائين دوست هر طرح سان دوست ۾ گر (مستغرق) نه ٿيندو آهي. تيستائين سندس محبت ناقص هوندي آهي. محبت دل لاءِ وصل جو مقام آهي. باطن لاءِ مشاهدو روح جو وصل ۽ جسم جي خدمت آهي. اهڙيءَ طرح ضروري آهي تہ ڪن لاءِ به ڪجھ هجي، جيئن اک لاءِ ديدار آهي. ڪنهن شاعر هزل جي انداز

> الا فاستني خمر او قل لي هي الخمر ولا تســقنى سرا اذا امـكـن الـجهر

"اي دوست؛ مون کي شراب پيار، ۽ مُنهن سان چئو، تہ هيءُ شراب آهي. مون کي لڪي نہ پيار، ظاهر پيارڻ بہ تہ ممڪن آهي.\*

يعني مون کي شراب ڏي. جنهن کي منهنجي اک ڏسي سگهي. منهنجو هٿ ڇُـهي وٺي. منهنجي زبان چکي وٺي. منهنجو نَـڪُ سنگهي وٺي. هائو. هڪ حس بي نصيب رهجي وڃي. يعني راڳ. مُنهن سان بہ چئو. تہ هي شراب آهي. جيئن ڪَـنَ کي بہ ان جو حصو ملي وڃي.

هي بـ چوندا آهن. تـ راڳ حضوري جو ذريعو آهي. ڇو تـ غائب منڪر هوندو آهي. ظاهر آهي. تـ انڪار ڪرڻ وارو هن جي لائق نـ هوندو آهي. مختصر اهو تـ راڳ واسطي سان بـ هوندو آهي ۽ واسطي کان سواءِ بـ. جو ڪجه قاري کان ٻڌو وڃي. اهو غيبت جو سبب هوندو آهي. ۽ جو الله تعاليٰ کان ٻڌو وڃي اهو حضوري جو ذريعو هوندو آهي. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ چيو آهي تـ منهنجو مخلوقات سان ڪوبـ واسطو ناهي، انهن جي ڳالهـ ٻڌان يا انهن جي باري ۾ ڪا ڳالهـ ڪريان. ان جو ڪو ضرور ڪونهي. الله وارن جي ڪلام کان سواءِ . الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

## باب پنجٽيھون

## (راڳ ۾ صوفين جو مقام)

معلوم هئڻ گهرجي، ته صوفين لاءِ درجي بدرجي راڳ جا مقام آهن، جن مطابق هو راڳ مان فائدو حاصل ڪندا آهن. طالب کي راڳ پڇتائڻ ۾ مدد ڏيندو آهي، شوق وارن لاءِ ديدار جو سبب بڻبو آهي. يقين وارن لاءِ يقين جي تائيد ڪندو آهي، مريد لاءِ بيان جي تحقيق، محب لاءِ تعلقات کان بيزاري ۽ فقير لاءِ مڪمل طور تي نا اميديءَ جو سبب هوندو آهي. اصل ۾ راڳ سج وانگر آهي ۽ سڀني شين تي چمڪندو آهي، مگر هر شيءِ تي سندس ظرف (ٿان<sup>+</sup>) مطابق گرمي، ذوق ۽ مشرب حاصل ٿيندو آهي. هڪ شيء سڙي ويندي آهي، ٻي شيء روشن ٿي ويندي آهي. ڪا گرمي (تين<sup>+</sup>) مطابق گرمي، پُري ويندي آهي، ڪنهن تي فقط ڪرم جي نوازش ٿيندي آهي. تحقيق جي لحاظ کان راڳ کي ٽن درجن ۾ ورهائي سگهبو: هڪڙا سيکڙاٽ، ٻيا وچولي درجي وارا ۽ ٽيان ڪامل، هاڻي هر هڪ جي باري ۾ سمجهاڻي لاءِ هڪ فصل لکندس. تہ جيئن پڙهندڙ جي فهم ۾ اچي سگهي.

(فصل)

ڄاڻڻ گهرجي تہ راڳ الله جو فيض آهي ۽ انساني نفس کي اجائي بڪوات (هزل) ۽ راند روند کان پاڪ ڪندو آهي. سيکڙاٽ جي طبعيت ڪنهن بہ حالت ۾ الله جي فيض جي لائق نہ هوندي آهي. فيبض حاصل ٿيڻ سان طبعيت ۾ ڳاراڻو ۽ پريشاني پيدا ٿيندا آهن. ڪجھ ماڻھو بيھوش ٿي ويندا آهن. ڪجھ هلاڪ ٿي ويندا آهن. ۽ ڪوب اهڙو نہ هوندو آهي. جيڪو وچٿرائي جي حد ٽپي وڃي. اها شيءِ عين مشاهدو آهي. مشهور آهي. تــ روم جي ڪنهـن شفاخاني ۾ ماڻهن هڪ عجيب شيءِ بڠائي هئي. هو ان کي "انڪليون" سڏيندا هئا. هونئن بہ يوناني هر عجيب شي کي اهو نالو ڏيندا آهن. اهو هڪ قسم جو هڪ تار وارو ساز هوندو آهي. هفتي ۾ ٻ دفعا مريضن کي ان جي ڀرسان آڻي وڃائڻ شروع ڪندا آهن. ۽ بيماري مطابق أن جو آواز ڪنن ۾ پهچائيندا آهن. جڏهن ڪنهن کي مارڻو هوندو اٿن. تڏهن اهو دير تائين ان کي ٻڌرائيندا آهن. ايتري تائين جو هو مري وڃي. موت جو وقت مقرر آهي. پر ان جو هر حالت ۾ ڪونہ ڪو سبب هوندو آهي. طبيب ماڻهو انکي هميشه ٻڌندا آهن. ۽ انهن تي ان جو ڪوبہ اثر نہ ٿيندو آهي. ڇو تہ اهو سندن طبعيت جو موافق نہ ٿيندو آهي. مون هندستان ۾ ڏٺو تہ قاتل زهر ۾ هڪڙو ڪيڙو پيدا ٿيندو آهي. ان جي زندگي اهوئي زهر ٿيندو آهي. ڇو جو ان جي اصليت زهر آهي. ترڪستان ۾ اسلام جي سرحد تي هڪ شهر ۾ ڏنم. هڪ جبل ۾ باھ لڳي وئي اهو جلي رهيو هو. ۽ پٿرن مان نوشاد اُٻري رهيو هو. ان ۾ هڪ ڪُئو هو. جڏهن باھ مان ٻاھر نڪتو. تڏهن مري ويو. مطلب اهو آهي تہ سيکڙاٽ ماڻهن جي پريشاني فيض نازل ٿيڻ جي حالت ۾ ان ڪري هوندي آهي. جو سندن جسماني جوڙجڪ (ترڪيب) بلڪل مختلف هوندي آهي. جڏهن اها پريشاني بار بار ٿيندي آهي. تڏهن سيکڙاٽن کي آرام ملي ويندو آهي. جڏهن حضرت جبرائيل عليه السلام حضور ﷺ جن وٽ وحي کڻي آيو. تہ حضور ﷺ جن کي ديدار جو تاب نہ ٿيو. جڏهن پاڻ ڪامل ٿي ويا. تڏهن هڪ گهڙي به حضرت جبرائيل نہ ايندو هو تہ پاڻ ڪريم ﷺ جن بيقرار ٿي ويندا هئا. ان جون بيشمار گواهيون آهن. جيڪي سيکڙاٽن جي پريشاني ۽ ڪاملن جي آرام جو دليل آهن. حضرت جنيد<sup>ر</sup> جو هڪ مريد راڳ ۾ تمام پريشان رهندو هو. ۽ ٻين درويشن کي هن کي ٽيڪ ڏيڻي پوندي هئي. ڪن درويشن حضرت جنيد<sup>رج</sup> وٽ شڪايت ڪئي. تہ حضرت جنيد<sup>ر</sup> چيو. جيڪڏهن اڄ کان پوءِ راڳ ۾ پريشان ٿيو. تہ کيس پنهنجي صحبت مان ٻاهر ڪڍي ڇڏبو. حضرت اب محمد جُريري<sup>رع</sup> فرمائي ٿو: "مون راڳ ۾ هڪ ماڻهوءَ کي ڏٺو. هن جا چَپ بند هئا، سندس وار وار مان هڪ چشمو اُبري رهيو هو. ٻئي ڏينهن ڏنبر تہ ساڳي طرح بيهوش هو. جڏهن بہ کيس ڏنبر تہ چَپ بند ڪيون خاموش ويٺو هو. ليڪن سندس جسم جي هر وار مان چشمو اُٻري رهيو هو. ايٽري قدر جو سندس هوش حواس ختم ٿي ويا. اهو معلوم ٿي نہ سگھيو تہ

مٿس اهو راڳ جو اثر هو. يا مٿس پنهنجي مرشد جو احترام غالب هو.

چون ٿا. تہ هڪ ماڻهوءَ راڳ جو نعرو لڳايو. مرشد کيس خاموش رهڻ جـو حڪـر ڏنـو. هـو مراقـبي ۾ ويهـي رهيـو. غور سان ڏٺائون تہ مئو پيو هو. مون شيخ ابو مسلم کان ٻڌو تہ هڪ درويش راڳ ۾ ڏاڍو پريشان ٿيندو هو. ڪنهن ماڻهوءَ سندس مٿي تي هٿ رکي چيو: "ويهي رهـ." هو ويهڻ سان ئي مري ويو.

حضرت جنيد<sup>رج</sup> فرمائي ٿو: "مون هڪ درويش کي ڏٺو تہ راڳ ۾ مري ويو. حضرت دُراج<sup>ح</sup> کان روايت آهي. تہ هو هيڪر حضرت ابن القرطي<sup>ح</sup> سان دجلي دريا<sup>ء</sup> جي ڪپ سان بصري ۽ اُبلہ جي وچ ۾ وڃي رهيو هو. ڪنهن جڳهہ تي هڪ محل جي ڀِت ڏٺائين. تہ هڪڙو ماڻهو ويٺو هو. ۽ ان جي آڏو هڪ ڪنيز هي شعر ڳائي رهي هئي:

في سبيل الله ود كان مني لك اقبل كل يوم تنكون غير هدا بك اجمل

"مان توسان الله جي نالي تي محبت ڪندو هئس. تنهنجو ڏهاڙي نئون روپ ڪهڙو نہ سهڻو معلوم ٿيندو آهي."

هڪ نوجوان انهيءَ محل جي هيٺيان گودڙي پائيو. لوٽو هٿ ۾ ڪيو بيٺو هو. هن چيو: "اي ڪنيز؛ خدا جي واسطي اهو بيت وري ٻڌاءِ. منهنجي زندگي هڪڙي دم وانگر باقي آهي. شايد انهيءَ شعر ٻڌڻ سان ختم ٿي وڃي. " ڪنيز ٻيهر شعر پڙهيو. انهيءَ نوجوان هڪ نعرو هنيو ۽ مري ويو. مالڪ ڪنيز کي چيو: "تون آزاد آهين." پاڻ هيٺ لٿو. ۽ انهيءَ جوان جي ڪفن دفن ۾ مصروف ٿي ويو. بصري جي سڀني ماڻهن جنازي جي نماز پڙهي. ان کان پوءِ ان ماڻهوءَ اعلان ڪيو: "مان فلاڻي خاندان جو ماڻهو آهيان. پنهنجي سموري ملڪيت الله جي راه ۾ وقف ٿو ڪريان. پنهنجن سڀني غلامن کي ارو ڪريان." ان کان پوءِ هو اتان هليو ويو. ۽ ان جي باري ۾ ڪنهن کي ڪا خبر نر پئجي سگهي. مطلب اهو آهي. تر آزاد ٿو ڪريان." ان کان پوءِ هو اتان هليو ويو. ۽ ان جي باري ۾ ڪنهن کي ڪا خبر نر پئجي سگهي. مطلب اهو آهي. تر موجود آهن. جيڪي بدڪارن جي راڳ ۾ شامل ٿيندا آهن. ۽ سمجهندا آهن تہ اسان جي الله جي والا جي موجود آهن. جيڪي بدڪارن جي راڳ ۾ شامل ٿيندا آهن. ۽ سمجهندا آهن تہ اسان جي الله جي راه ۾ راڳ ٿا گيراه فاسق ۽ فاجر (بي حيا) ماڻهو ان جا همخيال بڻجي. وڌيڪ بي حيائيءَ ۾ مبتلا ٿيندا آهن. اهوئي سندن هلاڪت جو سبب فاسق ۽ فاجر (بي حيا) ماڻهو ان جا همخيال بڻجي. وڌيڪ بي حيائيءَ ۾ مبتلا ٿيندا آهن. اهوئي سندن هلاڪت جو سبب فاسق ۽ فاجر (بي حيا) ماڻهو ان جا همخيال بڻجي. وڌيڪ بي حيائيءَ ۾ مبتلا ٿيندا آهن. اهوئي سندن هلاڪت جو سبب فاسق ۽ فاجر (بي حيا) ماڻهو ان جا همخيال بڻجي. وڌيڪ بي حيائيءَ ۾ مبتلا ٿيندا آهن. اهوئي سندن هلاڪت جو سبب في فاسق ۽ فاجر (بي حيا) ماڻهو ان جا همخيال بڻجي. وڌيڪ بي حيائيءَ ۾ مبتلا ٿيندا آهن. اهوئي سندن هلاڪت جو سبب مي ذلت ڏسڻ هجي. ۽ اسلام جي نعمت لاءِ شڪرانو ادا ڪرڻو هجي ته اصل ڪرڻ لاءِ گرجا ۾ هيو وڃجي ۽ مراد مشرڪن جي خلندڙ ميچي جي ۽ اسلام جي نعمت لاءِ شڪرانو ادا ڪرڻو هجي جي حيائيءَ ۾ مبتلا ٿيندو؟" فرمايائين؛ "بيڪڏهن اوهان

مختصر هي آهي. تہ جيڪڏهن ماڻهو عبادت خاني مان خرابات ڏانهن هليو وڃي تہ ان لاءِ خارابات بہ عبادت خانو ۾ اچي وڃي تہ ان لاءِ عبادت بہ خرابات بڻجي ويندو. هڪ بزرگ چيو: "مان بغداد ۾ هڪ درويش سان وڃي رهيو هئس اسان هڪ ڳائڻيءَ کي هي شعر ڳائيندي ڏنو:

> منيٰ أن تكن حقًّا تكن أحسن المُنيٰ والافقد عشنا بـ هــا زمـنـا رغــداً

جيڪو آرزو حق آهي، تہ خوب آهي، ٻيءَ حالت ۾ اسان آرزو ۾ هڪ زمانو رهياسون. جيڪو گذري ويو." درويش هڪ نعرو هنيو ۽ مري ويو. اهڙيءَ طرح حضرت ابو علي رودباري<sup>ن</sup> فرمايو آهي: "مون درويش کي ڏٺو. جيڪو هڪ ڳائڻ واري جي آواز ۾ مست هو. مون بہ ٻڌو. تہ هو هڪ سوز واري آواز ۾ ڳائي رهيو هو:

> أمُد كفي بالخضوع الئ الذي جاد بالصنيع

"مان هن ڏانهن عاجزي سان پنهنجو هٿ وڌايان ٿو. جيڪو مون تي احسان ڪرڻ چاهي." هڪ درويش نعرو هنيو ۽ ڪري پيو. ان ڏانهن وڌي ڏٺائون. تہ مري ويو هو. هڪ ماڻهوءَ جي روايت آهي: "مان حضرت ابراهير خواص<sup>رع</sup> سان وڃي رهيو هئس. هڪ واديءَ ۾ منهنجي دل ۾ خوشيءِ جي موج پيدا ٿي ۽ مون هڪ شعر پڙهيو:

اها، تہ خبر آهي تہ مان عاشق آهيان. مگر ماڻهن کي اهو معلوم ناهي. تہ ڪنهن تي عاشق آهيان؟ انسان ۾ سهڻي آواز کان وڌيڪ ڪابہ سهڻي شيءِ ناهي."

حضرت ابراهيم<sup>رح</sup> چيو: "اهو شعر وري پڙه. " مون وري پڙهيو. هن وجداني ڪيفيت ۾ پٿر تي پير هنيا. مون ڏٺو تہ سندس پير ميڻ وانگر ٿي ويا ۽ بيهوش ٿي ويو. هوش آيو تہ چيائين: "هاڻي هاڻي بهشت ۾ هئس. مگر تون ڏسي نٿو سگهين."

اهڙيون ڪيتريون ئي حڪايتون آهن. جيڪي هن ڪتاب ۾ آڻي نٿيون سهگجن. مون پاڻ کي ڏٺو تہ هڪ ماڻهو آذربائجان جي جبلن ۾ وڃي رهيو هو ۽ هيٺيان شعر پڙهي رهيو هو:

| الا و انت مني قلبي و وسواس         | و الله ما طلعت شمس ولا غربت |
|------------------------------------|-----------------------------|
| الا و انت حـديـشي بــيـن حـبلاس    | ولاجلست لي قوم أحدنهم       |
| الاوحبك مقرون بانفاس               | لما ذكرتك محزونا ولاطربا    |
| الارائت خيالا منك فمي لاكاس        | ولا همت بشرب الما من عطش    |
| مجيئًا على الوجه و مشياً على الراس | فلو قدرت على الاقيان زرتكر  |

"خدا جو قسر ڪاب صبح ۽ ڪاب شام نٿي ٿئي. جڏهن تون منهنجي دل ۾ منهنجي خيالن ۾ ناهين. مان تيستائين ڪنهن سان بر گفتگو ڪرڻ نٿو ويهان جيستائين منهنجي صحبتن ۾ تنهنجو ذڪر نٿو ٿئي. مون رنج ۽ خوشي جي حالت ۾ تنهنجو ذڪر نہ ڪيو آهي. مگر ان وقت جڏهن تنهنجي محبت منهنجي ساھ ۾ مليل رهي آهي. مون اچ ۾ ڪڏهن پاڻي نہ پيتو آهي. جيستائين پيالي ۾ تنهنجو خيال نہ پيو آهي. جيڪڏهن منهنجي وس ۾ هجي. تہ مان منهن ڀَر رڙهندو تنهنجي -ديدار لاءِ اچان".

انهن شعرن ۾ پڙهڻ سان سندس حالت بدلجي وئي. ٿورو وقت ويٺو ۽ پٿر کي ٽيڪ ڏئي مري ويو. الله تعاليٰ مٿس رحمت ڪري.

(فصل)

وڏن مشائخن جي هڪ جماعت قصيدن ۽ قرآن کي اهڙي سُر سان پڙهڻ (جيئن حرف پنهنجو مخرج قائم نہ رکن) کي ڪراهت جهڙو سمجهندا آهن. هنن پنهنجن مريدن کي ان کان پرهيز ڪرڻ جو حڪر ڏنو آهي ۽ پاڻ به پرهيز ڪئي اٿن. ايتري قدر جو پرهيز ۾ مبالغو ڪيو اٿن. انهن ماڻهن جون ڪيتريون ٿي جماعتون آهن. هر هڪ جماعت پنهنجي پنهنجي خيال موجب ان کي مڪروه سمجهندي آهي. هڪ جماعت تد اهڙي آهي، جو روايتن جي بنياد تي پنهنجن وڏن جي پيروي ۾ ان کي حرام سمجهندي آهي. حضور هي جن حضرت حسان<sup>حد</sup> بن ثابت جي ڪنيز کي ڳائڻ تي تنبيه ڪئي هئي. حضرت عمر رض هڪ صحابي کي دُرا هنيا هئا. ڇو جو هو ڳائي رهيو هو. حضرت علي ڪرم الله وجه جو معاوي تي ان ڳاله جي ڪري اعتراض هو. تہ هن ڳائڻ واريون لَونڊيون ڇو رکيون هيون؟ پاڻ پنهنجي فرزند حضرت حسن رضہ کي هڪي هئي. حضرت جي ڏسڻ کان منع ڪي هئائون. جيڪا ڳائي رهي هئي، ۽ جنهن لاءِ چيائون. تد شيطان جي سنگتياڻي آهي. اهڙيءَ مورت جي ڏسڻ کان منع ڪي هئائون. جيڪا ڳائي رهي هئي، ۽ جنهن لاءِ چيائون. تد شيطان جي سنگتياڻي آهي. اهڙيءَ مورت جي ڏسڻ کان منع ڪي هئائون. جيڪا ڳائي رهي هئي، ۽ جنهن لاءِ چيائون. تد شيطان جي سنگتياڻي آهي. اهڙيءَ مورت جي ڏسڻ کان منع ڪي هئائون. جيڪا ڳائي رهي هئي، ۽ جنهن لاءِ چيائون. تد شيطان جي سنگتياڻي آهي. اهڙيءَ تر ڳائڻ کي مڪروه سمجهڻ لاءِ سڀ کان وڏو دليل امت جو اجماع آهي. هڪ جماعت تہ هن کي بلڪل حرام سڏيو آهي. ته ڳائڻ کي مڪروه سمجهڻ لاءِ سڀ کان وڏو دليل امت جو اجماع آهي. هڪ جماعت تہ هن کي بلڪل حرام سڏيو آهي. ان باري ۾ حضرت ابوالحارث<sup>ري</sup> کان روايت آهي، ته هو راڳ لاءِ گهڻو زور ڏيندو هو. هڪ رات ڪو ماڻهو سندس عبادت خاني ۾ آيو، ۽ چيتايون: "الله وارن جي هڪ جماعت ڪئي ٿي آهي. اهي سڀ اوهان جي ديدار جا مشتاق آهن. مهرباني کان باري ۾ مخرت ابوالحارث<sup>ري</sup> کان روايت آهي، ته هو راڳ لاءِ گهڻو زور ڏيندو هو. هڪ رات ڪو ماڻهو سندس عبادت خاني ۾ آيو، ۽ چيائين: "الله وارن جي هڪ جماعت ڪئي ٿي آهي. اهي سڀ اوهان جي ديدار جا مشتاق آهن. مهرباني

ماڻهو مليس، جيڪي حلقو ٻڏيون ويٺا هئا. هنن جي وڄ ۾ هڪ پوڙهو هو. انهن وڏي تعظير ڪئي. پوڙهي چيو: "اجازت هجي ت ڪجه شعر ٻڌايان. " شيخ عرض قبول ڪيو. ماڻهو سٺي سُر سان شعر پڙهڻ لڳا. اهڙا شعر هئا، جيڪي شاعر جي جدائيءَ ۾ لکندا آهن. سڀ ماڻهو وجد ۾ اچي بيهي رهيا ۽ نعرا هڻڻ لڳا ۽ اشارا ڪرڻ لڳا. ابوالحارث<sup>ر-</sup> کي سندن حال تي تعجب ٿيو. مگر خوشيءَ جي محفل گرم رهي. ايتري تائين جو صبح ٿي ويو. ان وقت پوڙهي چيو: "اي شيخ! تو اهو ب نه پڇيو آهي. تہ مان ڪير آهيان ۽ هي جماعت ڪهڙن ماڻهن جي آهي؟ " شيخ چيو: "مان تنهنجي رعب جي ڪري سوال ڪري نہ سگهيو آهيان. " هن چيو: "مان عزازيل آهيان ۽ اهي سڀ ماڻهو منهنجا فرزند آهن. اهڙيءَ طرح ويهڻ ۽ ڳائڻ ۾ مون کي ٻ فائدا آهن: هن ته مان تنهنجي جدائي جي مصبب ۾ رُئان ٿو ۽ پنهنجي عزت وارن ڏينهن کي ياد ٿو ڪريان ۽ مون کي ٻ مائدا آهن: هن جيون "مان عزازيل آهيان ۽ اهي سڀ ماڻهو منهنجا فرزند آهن. اهڙيءَ طرح ويهڻ ۽ ڳائڻ ۾ مون کي ٻ فائدا آهن: هن جيون "مان عزازيل آهيان ۽ اهي سڀ ماڻهو منهنجا فرزند آهن. اهڙيءَ طرح ويهڻ ۽ ڳائڻ ۾ مون کي ٻ فائدا آهن: هن جي رستي کان دور ٿو ڪريان ۽ غلط رستي تي آڻيان ٿو. "حضرت ابوالحارث چيو. تي هن جي جي مرح م

مون (علي بن عثمان) شيخ ابوالعباس<sup>ن</sup> الاشقاني کان ٻڌو. هن فرمايو: "مان هڪ ڏينهن هڪ ميٿ ۾ هئس. ڪجهـ ماڻهو راڳ ڳائي رهيا هئا. مون ڏٺو تہ اُگهاڙا جِنَ نچي رهيا هئا، ۽ سڀ ماڻهو انهن کي ڏسي رهيا هئا. ۽ جوش ڏيکاري رهيا هئا."

هڪ ٻي جماعت ان لاءِ راڳ جي قائل ناهي، تہ متان سندن مريد مصيبت ۽ بيڪاري ۾ مبتلا ٿي وڃن، سندن پيروي کان وٽي وڃن، ۽ توبھ جو خيال ڇڏي گناهن ۾ مشغلو ٿي وڃن، يا نفساني خواهش سندن ارادن کي ٽرڙي ڇڏي، اهي ماڻهو راڳ (سماع) جا قائل ناهن، ۽ نہ وري راڳ وارن وٽ ويهندا آهن، حضرت جنيد<sup>رن</sup> کان روايت آهي، تہ هن هڪ مريد کي سندس توبھ جي ابتدا وقت فرمايو: "جيڪڏهن سلامتي چاهين، تہ توبھ جو خيال رک، راڳ (جيڪو صوفي ڪندا آهن) کان نفرت ڪر، ۽ پاڻ کي جوان ٿيڻ تائين ان جي لائق نہ سمجھ، ۽ پوڙهي ٿيڻ تي پنهنجي ڪري ماڻهن کي گنهگار نہ ڪر.

هڪ ٻي جماعت جي خيال ۾ راڳ ڪرڻ وارن جا ٻ قسر آهن: هڪڙا کيل تماشي وارا ۽ ٻيا خدا سان لاڳاپي رکڻ وارا. پهرئين قسر جا ماڻهو فتني وارا هوندا آهن ۽ خوف ۾ مبتلا رهندا آهن. الله تعاليٰ سان لاڳاپي رکڻ وارا پنهنجي مجاهدي. پنهنجي رياضت ۽ لاڳاپن لاهڻ جي ڪري فتنن کان بچيل هوندا آهن. کين ڪوب خوف نه هوندو آهي مٿين ٻنهي جماعتن مان پهرينءَ کي لاهي ۽ ٻيءَ کي الاهي چوندا آهن. اسان لاهي ناهيو. الاهي آهيون. تنهنڪري راڳ کي تـرڪ ڪرڻ اسان لاءِ بهتر آهي. ۽ اسان اهڙي شيءِ ۾ مشغول رهڻ چاهيون ٿا. جيڪا اسان جي وقت سان موافق هجي.

هڪ ٻي جماعت جو خيال آهي. تہ جڏهن عام ماڻهن لاءِ راڳ ۾ فتنو آهي. ۽ اسان جي راڳ جي ڪري ماڻهو بي دين محجوب ٿين ٿا، تہ اسان عام ماڻهن کي نصيحت ٿا ڪريون ۽ غيرت جي ڪري پاڻ ڪنارو ٿا ڪريون، اهو طريقو تمام سٺو آهي. هڪ ٻي جماعت جي عقيدي موجب حضور تي جن فرمايو آهي: من حسن اسلام المر ترڪ مالا يغنيه. "ماڻهن جو سولو اسلام اهو آهي. تہ اهڙين ڳالهين کي ڇڏي ڏين، جن جي کين ضرورت نہ هجي." يعني ان شيءِ کان مُنهن موڙي ڇڏي. جنهن کان پري ٿيڻ لازم هجي چو جو غير ضروري ۽ بيسود ڳاليهن ۾ مشغول هجڻ وقت وڃائڻ آهي. پنهنجي ساٿين جو قيمتي وقت انهن سان ملي برياد نہ ڪريو. ڪجھ خاص صوفين چيو آهي. تہ راڳ جي حيثيت خبر واري آهي ۽ ان جي لذت حاصل ڪرڻ ٻاراڻو کيل آهي. مشاهدي ۾ خبر جي ڪا قيمت نہ هوندي آهي. فتط مشاهدي سان واسطو رکڻ گهرجي. اهي مشاهدي متعلق حڪر آهن، جيڪي مختصر طور تي بيان ڪيا ويا آهن. هاڻي صوفين جي وجد، وجود ۽ تواجد متعلق ڪجھ بيان ڪندس. توفيق الله جي طرف کان آهي.

باب ڇٽيھون

(وجد, وجود ۽ تواجد)

وجد ۽ وجود ٻئي مصدر آهن. هڪڙي جو مطلب غر ۽ ٻيئي جو مطلب حاصل ڪرڻ آهي. ٻنهي جو فاعل هڪ آهي. مصدر جي صورت ۾ ٻنهي ۾ ڪوبه فرق ٿي نٿو سگهي. عام طور تي چيو ويندو آهي: وجديجد و جوداً وجدناً. ان جي معنيٰ حاصل ڪرڻ ٿيندي. جيڪڏهن وجد يَجد وَ جداً چئبو. تہ منعيٰ غمگين هجڻ ٿيندي. جيڪڏهن وجد يجد جدة چئبو. تہ تونگر معنيٰ وٺبي. ۽ وجد يجد موجودة چئبو. تہ معنيٰ غصي ۾ هجڻ ٿيندي. انهن سڀني جو فرق مصدرن ۾ آهي. فعلن ۾ ناهي.

صوفين جي نظر ۾ وجد ۽ وجود ۾ ٻن حالتن جو اثبات آهي. جيڪي راڳ (سماع) ۾ ظاهر ٿينديون آهن. هڪڙي حالت غر کي ۽ ٻي حالت غر حاصل ڪرڻ کي ويجھي ھوندي آھي. غر جي حقيقت محبوب کي دُوري. مراد جو گر ٿيڻ آهي. مراد جي حصول جي حقيقت حاصل ڪرڻ آهي. حُزن ۽ وجد ۾ فرق هي آهي تہ "حُزن" انهيءَ غمر کي چوندا آهن. جيڪو پنهنجي مقدر جو هوندو آهي. وجد انهيءَ غير جو نالو آهي. جيڪو ٻئي کان محبت جي طور تي ملي. اهي سموريـون تبديليون طالب جون صفتون آهن. الله تعاليٰ جي پاڪ ذات هر تبديلي کان مٿانهين آهي. وجد جي ڪيفيت بيان ۾ اچي نہ سگهندي آهي. ڇو تہ اهو ظاهر ۾ غم هوندو آهي. ۽ غمر کي قلم بيان ڪري نہ سگهندو آهي. مطلب تہ وجد طالب ۽ مطلوب جي وچ ۾ هڪ راز آهي. جنهن جو بيان ڪرڻ ڪشف جي حالت ۾ غيبت وانگر آهي. وجود جي ڪيفيت ڏانهن اشارو ڪرڻ يا ان کي ظاهر ڪرڻ ٺيڪ ناهي. ڇو تہ هيءَ مشاهدي ۾ خوشي وانگر آهي. ۽ خوشي کي طلب جي ذريعي حاصل ڪري نٿو سگهجي. محبوب جي طرف کان وجود محب جي حق ۾ هڪ فيض آهي. جنهن کي اشاري سان ٻڌائڻ ناممڪن آهي. مون وٽ "وجد" جي هڪ غمناڪ ڪيفيت آهي. جيڪا فرحت يا سنجيدگيءَ سان. يا غمر سان. يا خوشيءَ سان ظاهر ٿيندي آهي. ۽ وجود دل تان غمر جو دفع ٿيڻ يا مقصود حاصل آهي. وجد وارو يا شوق جي غلبي کان پريشان هوندو آهي. يا مشاهدي مان آرام (سڪون ) حاصل ڪري. ڪشف جي ڪيفيت حاصل ڪندو آهي. يعني تــ رنـج. فريـاد. يا روج کان پريشان ٿيندو آهي. يا خوشي ۾ سُرور کان آرام وٺندو آهي. صوفي سڳورن ۾ هن ڳالھ تي به اختلاف آهي. ته وجد وڌيڪ ڪامل آهي يا وجود. هڪ جماعت جو خيال آهي. تہ وجود مريدن جي ۽ وجد عارفن جي صفت آهي. عارفن جو مقام مريدن کان مٿانهون هوندو آهي. جيڪا شيءِ حاصل ڪري سگهبي آهي اها عقل ۾ به اچي سگهندي آهي. ۽ ان کي پنهنجي جنس جي صفت هوندي آهي. ۽ ادراڪ (عقل) موجود هوندو آهي. ۽ ادراڪ ۾ حد هوندي آهي. خدا جي ذات کي ڪا حد نہ هوندي آهي. طالب, جو ڪجھ حاصل ڪندو آهي. اهو مشرب ۽ عمل کان سواءِ ڪجھہ نہ هوندو آهي. هو جو ڪجھ حاصل ڪندو آهي. ان سان سندس ڪو واسطو ڪونہ هوندو آهي ۽ هو ان جي طلب کان عاجز هوندو آهي.

هڪ جماعت جو چوڻ آهي. تہ وجد مريدن جو سوز آهي. ۽ وجود محبن جو تحفو. محبن جو مقام مريدن کان مٿانهون آهي. تنهنڪري تحفي جو سُڪون. سوز کان وڌيڪ ڪامل هوندو آهي. انهيءَ ڳاله کي هڪ حڪايت جي وسيلي ظاهر ڪري نٿو سگهجي. هڪ ڏينهن حضرت شبلي پنهنجي حال جي جوش ۾ حضرت جنيد<sup>رع</sup> جي خدمت ۾ آيو. حضرت جنيد<sup>رع</sup> کي غمگين ڏسي پڇيائين: "اي مرشد! ڪهڙي ڳاله آهي؟" حضرت جنيد<sup>رع</sup> فرمايو: "جنهن طلب ڪئي اهو غمگين تيو. " (من طلب وجد). حضرت شبلي<sup>رع</sup> جواب ڏنو: لا بل من وجد طلب. " نہ مگر جيڪو غمگين ٿيو تنهن طلب ڪئي مشائخن هن ڳاله جي باري ۾ گهڻو ڪجھ چيو آهي. حضرت جنيد<sup>رع</sup> جو اشارو وجد ڏانهن هو. منهنجي خيال ۾ حضرت جنيد<sup>رع</sup> جو قول وڌيڪ پختو هو. ڇو تہ جڏهن انسان سمجهندو آهي. تہ خاق سندس جنس مان ناهي. تڏهن سندس غر الر وڌي ويندو آهي. هن موضوع تي هن ڪتاب ۾ ٻي جاءِ تي به ذڪر آيو آهي. مشائخن جو اتفاق آهي. تر جو غلب و جو اور و

جي غلبي کان مضبوط هوندو آهي، ڇو تہ وجد جي حالت ۾ وجد وارو (واجد) خطري ۾ هوندو آهي، مگر علم جي طاقت سان عالم امن جي مقام تي هوندو آهي، انهن سيني ڳالهين مان اها مراد ٿي نڪري، تہ سيني حالتن ۾ طالب کي علم ۽ شرعيت جو تابعدار ٿيڻ گهرجي، ڇو تہ جيڪڏهن وجد جو غلبو هوندو، تہ هو خطاب نہ ڪري سگهندو ۽ جڏهن خطاب ڪري نہ سگهندو، تڏهن عذاب ۽ ثواب کان بہ آزاد ٿيندو، اهڙيءَ حالت ۾ سندس شڪل ديوانن واري ٿي ويندي ۽ کيس الله جي ولين ۽ ويجهڙن ٻانهن سان ڪوبر واسطو نہ رهندو، جيڪڏهن علم جو غلبو رهندو، تہ مي نهايه الله جي حڪمن ۾ ۽ منع ڪري نہ سگهندو، تڏهن عذاب ۽ ثواب کان به آزاد ٿيندو، اهڙيءَ حالت ۾ سندس شڪل ديوانن واري ٿي ويندي ۽ کيس الله جي ولين ۽ ويجهڙن ٻانهن سان ڪوبر واسطو نہ رهندو، جيڪڏهن علم جو غلبو رهندو، تہ ٻانهو الله جي حڪمن ۾ ۽ منع ڪيل شين کان پناه ۾ رهندو، عزت ۽ احترام سان هوندو. حال جي طاقت علم تي غالب ٿيندي آهي، تہ ٻانهو الله جي حضرت جنيد<sup>ري</sup> جي قول ۾ آهي، انهن فرمايو آهي، تہ رستا ٻه آهن: يا علم ۽ عمل يا اهڙي هلت، جيڪا علم کان سواء مخرت جنيد<sup>ري</sup> جي قول ۾ آهي، انهن فرمايو آهي، تہ رستا ٻه آهن: يا علم ۽ عمل يا اهڙي هلت، جيڪا علم کان سواء هجي. علم عمل کان سواء به عزت ۽ شرف جو سبب بڻبو آهي، جيڪڏهن عمل نيڪ هوندو، تہ تڏهن به جهالت جي ڪري ناقص نظر ايندو آهي، انهن فرمايو آهي، تہ رستا ٻه آهن: يا علم ۽ عمل يا اهڙي هلت، جيڪا علم کان سواء مخرت جنيد<sup>ري</sup> جي قول ۾ آهي، انهن فرمايو آهي، ته رستا ٻو آهن: يا علم ۽ عمل يا اهڙي هلت، جيڪا علم کان سواء مين علم عمل کان سواء به عزت ۽ شرف جو سبب بڻبو آهي، جيڪڏهن عمل نيڪ هوندو، ته تڏهن به جهالت جي ڪري ناقص نظر ايندو آهي، انهيءَ بنياد تي حضرت بايزيد<sup>ري</sup> فرمايو آهي: ڪر اهل الهمه اشرف من اسلام اهل المنيه. "همت وارن جو ڪفر به آرزو وارن جو جي اسلام کان بهتر آهي، " يعني همت وارن لاءِ ڪفر ۽ بي شڪري ممڪن ئي ناهي. حضرت جنيد<sup>ري</sup> حضرت شبلي<sup>ي</sup> لاءِ فرمايو آهي: الشبلي سڪران ولو افاق من سڪره لجا<sup>ء</sup> من امام ينتفع به. "شبلي<sup>ن</sup> م</sup>رام جي جيڪڏهن هوش ۾ لچي وڃي، تہ جيڪر اهڙو امام بڻجي وڃي، جنهن مان فائدو حاصل ڪري سگهجي."

حڪايتن ۾ آيل آهي. تہ هڪ دفعي حضرت جنيد<sup>ن</sup>، محمد بن مسروق<sup>ن</sup>، ابوالعباس<sup>ن</sup> بن عطا هڪ جاءِ تي گڏ ٿيا. قوال هڪ شعر پڙهي رهيو هو ۽ سمورا ماڻهو تواجد جي حالت ۾ هئا، حضرت جنيد<sup>ن</sup> بلڪل ساڪن بڻيو ويٺو هو. ڪنهن پڇيس: "اي شيخ! تنهنجي نصيب ۾ راڳ مان ڪجھ به ناهي ڇا؟" ان تي هن هي آيت پڙهي: تَحسُبُها جبَامدَة وُ هي تَمُرُ مَرَ السحاب. "تون پهاڙن کي ڏسندين. تہ خيال ڪندين تہ هڪ جاءِ تي ڄميل آهن. حالانڪ اهي تڪڙاً هلي رهيا آهن."

تواجد کي وجد ۾ آڻڻ لاءِ هڪ تڪلف هوندو آهي ۽ انعام الله جون گواهيون دل جي آڏو پيش ڪندو آهي. ان جي وصل جو خيال ۽ انساني تمنائون موج ۾ اينديون آهن. هڪ جماعت هن معاملي ۾ رسمن جي پابند هوندي آهي. اها صوفين جي ظاهري حرڪتن (چُرپُر) ۽ نچڻ جي ترتيب ۽ اشارن جي پيروي ڪندي آهي. اهو حرام آهي. هڪ ٻي حقيقت وارن جي جماعت آهي، جيڪا انهن حرڪتن ۽ رسمن سان صوفين جي احوال ۽ سندن مقام جي طلبگار هوندي آهي.

حضور ﷺ جن فرمايو آهي: من تشبه بقوم فهو منهم. "جو ڪنهن قوم سان مشابهت پيدا ڪندو آهي. اهو ان مان هوندو آهي. " بئي هنڌ فرمايو اٿن: اذ اقرائتم القرآن فابڪوا و ان لم تبڪوا فتبا ڪوا. "جڏهن قرآن پڙهو تڏهن روئو. جيڪڏهن روئڻ نہ اچي تہ روئڻ واري شڪل بڻايو". اها حديث تواجد جي جائز هجڻ لاءِ گواه آهي. انهيءَ بنياد تي ڪنهن بزرگ چيو آهي: "هزارين ميل ڪوڙ سان هلو تہ هڪ ميل سچائيءَ جو ايندو." هن معاملي جي باري ۾ گهڻوئي مواد آهي. ليڪن مان ايترو ڪافي ٿو سمجهان. توفيق الله جي قبضي ۾ آهي.

0.....

باب ستٽيھون

## (ناچ)

شرعيت ۾ طريقت کي ڪا اهميت ناهي. ڇو تہ عقل وارن جي نظر ۾ ناچ تمام سٺيءَ طرح ڪيو وڃي. تڏهن بہ کيل تماشو ٿيندو. جيڪڏهن بيهودي نموني سان ڪيو ويندو. تہ بيهودائپ کان سواءِ ڪجھ نہ هوندو. مشائخن سڳورن مان ڪنهن به ناچ کي تعريف جي لائق نہ جاتو آهي. ۽ ڪنهن طرح سان بہ مبالغو نہ ڪيو آهي. اهل حشو (بيڪار ماڻهو) جيڪي دليل پيش ڪندا آهن. اهي سڀ باطل آهن. وجد وارن جي چرپر ۽ عمل هڪ جهڙا هوندا آهن. تنهنڪري گهڻا واهيات ماڻهو ناچ جي پيروي ڪندا آهن. ۽ مبالغي جي حد تائين پهچي ويندا آهن. ۽ ناچ کي پنهنجو شغل بڻائي ڇڏيندا آهن. مون هڪ جماعت کي ڏنو. جنهن جي نظر ۾ تصوف. ناچ کان سواءِ ڪجھ به ناهي. اهي اهي حشو (بيڪار ماڻهو) آهن. مون هڪ جماعت کي ڏنو. جنهن جي نظر ۾ تصوف. ناچ کان سواءِ ڪجھ به ناهي. اهي انهيءَ ۾ مصروف ٿيل آهن. هڪ ٻي جماعت ان جي حقيقت جي منڪر آهي. ان جا ماڻهو نچڻ کي شرعي طور ۽ عقلي طور تي ڌڪار جي لائق سمجهندا آهن. اهو ناممڪن آهي. جو وڌيڪ سمجهڻ (فضيلت) جا دعويدار اهڙيون حرڪتون ڪن. جڏهن هلڪڙائيءَ جو عليو ٿيندو آهي. تڏهن هڪ قسر جو خفقان (سوداءُ) ظاهر ٿيندو آهي. ۽ رسمن جي پابندي ختر ٿي ويندي آهي. پريشانيءَ جي ڪيئيت ۽ ناچ ڪنهن صورت ۾ به طبعيت کي سٺو نه لڳندو آهي. حقيقت ۾ انهيءَ سان فقط گدائيءَ جو پريشانيءَ جي ڪيئيت ۽ ناچ ڪنهن صورت ۾ به طبعيت کي سٺو نه لڳندو آهي. جو مهيءَ هو انهيءَ سان فقط گدائيءَ جو پريشانيءَ جي ڪيئيت ۽ ناچ ڪنهن صورت ۾ به طبعيت کي سٺو نه لڳندو آهي. جو آهيءَ سان فقط گداز پيدا پريشانيءَ جي ڪيئيت ۽ ناچ ڪنهن صورت ۾ به طبعيت کي سٺو نه لڳندو آهي. جو مي آهيءَ سان فقط گداز پيدا

(نوجوانن ڏانهن ڏسڻ)

نوجوانن ڏانهن ڏسڻ ۽ انهن سان صحبت ڪرڻ کان منع ٿيل آهي. ۽ ان ڳالھ کي جائز سمجھڻ وارو ڪافر آهي. هن باري ۾ جيڪي به دليل پيش ڪيا وڃن ٿا، انهن جو بنياد جھالت تي آهي. مون جاهلن جي هڪ جماعت کي ڏنو، جيڪا انهيءَ تهمت جي بنياد تي. طريقت وارن کان منهن موڙي وئي. انهن ماڻهن پنهنجو هڪ نئون مذهب ٺاهي ورتو. مشائخ سڳورا انهن سڀني ڳالهين کي مصيبت سمجھندا آهن. اهو حُلولي عقيدي وارن جو مذهب آهي. الله تعاليٰ انهن تي رحمت ڪري. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

باب اٺٽيھون

# (ڪپڙا ڦاڙڻ)

معلوم هئڻ گهرجي. تر ڪپڙا ڦاڙي ٽڪرا ٽڪرا ڪرڻ صوفين جي عادت آهي. اهي ماڻهو وڏين وڏين مجلسن ۾ پهچي ويندا آهن. جتي وڏا مشائخ بہ موجود هوندا آهن. مون عالمن جي هڪ جماعت کي ڏٺو. جيڪي ان ڳالهہ جا منڪر آهن. ۽ چوندا آهن. تہ ٺيڪ ۽ سالم ڪپڙي کي ٽڪرا ٽڪرا ڪرڻ جائز اناهي. اهو هڪ قسم جو فساد آهي ۽ ناممڪن آهي. جو فساد سان درستي حاصل ٿئي. ماڻهن کي ڪنهن سبب کان سواءِ پنهنجا ڪپڙا ڦاڙڻ نہ گهرجن. اهي ڇا جي ڪري ڪپڙا ڦاڙي. انهن . مان گودڙيون ٿا بڻائن. آڳو پيڇو ۽ کيسا وغيره ڦاڙي. ڇا لاءِ ٽڪرا ٽڪرا ٿا ڪن. ۽ انهن کي ٻيهر ٺيڪ ٿا ڪن. جيڪڏهن ڪر ماڻهر ڪپڙي جا سؤ ٽُڪرا ڪري. پوءِ انهن کي ڳُنڍي ٿو. ۽ ٻيو پنج ٽڪرا ڪري ڳنڍي ٿو. تـ ٻنهي ۾ ڪو فرق ڪونهي. ڇو تہ هر ٽڪري ۾ مومن جي دل جي راحت جو سامان هوندو آهي. جيڪو هڪ ٽڪري کي ٻئي ٽڪري سان ڳنڍڻ ۾ حاصل ٿيندو آهي. تصوف ۾ ڪپڙن ڦاڙڻ جي اجازت ناهي. سماع (راڳ) جي حالت ۾ بہ سالم حال هجڻ وقت ڪپڙا ڦاڙڻ نہ گهرجن، ڇو تہ اهو اجايو اسراف ٿيندو. ان هوندي بہ جيڪڏهن ٻڌندڙ تي راڳ جو غلبو ٿي وڃي ۽ هو خطاب ڪري نہ سگهي ۽ بي خبر ٿي وڃي. تہ ان کي معذور سمجھڻ گھرجي. جڏهن ڪا اهڙي حالت طاري ٿي وڃي، ۽ ڪا جماعت ان جي پيروي ۾ ڪپڙا ڦاڙي تہ جائز آهي. طريقت وارن جون گودڙيون ٻن قسمن جون ٿينديون آهن. هڪڙي اها. جيڪا راڳ وقت درويش پاڻ ڦاڙي. ۽ ٻي اها. جو ڪجھہ ماڻھو پنھنجي مرشد جي حڪم سان ڪنھن جا ڪپڙا ڦاڙين. پوءِ اهي ڪنهن ڏوه جي توبهہ واري حالت ۾ يا وجد جي ڪري بي خودي جي حالت ۾ ڦاڙين. انهن سڀني گودڙين ۾ مشڪل ۾ مشڪل سماعي گودڙي هوندي آهي. ان جون ٻـ صورتـون آهن: هڪ مجروح ۽ ٻي درست. ڦاٽل (مجروح) ڪپڙن لاءِ ٻـ شيون شرط آهن. يا تہ ان کي سببي واپس ڪيو وڃي. يا ڪنهن ٻئي درويش کي نذرانو ڪري ڏنو وڃي. يا وري تبرڪ طور ٽڪرا ٽڪرا ڪري ورهايو وڃي. درست جي حالت ۾ وري ڏسڻ گهرجي. تہ راڳ ڳائڻ واري درويش جي مراد ڇا هئي؟ جيڪڏهن سندس مراد قوال کي ڏيڻ آهي. تہ ان کي ڏجي. جيڪڏهن مراد جماعت کي ڏيڻ آهي تہ ان کي ڏجي. جيڪڏهن ڪنهن متصد کان سواءِ آهي. تہ اهو فيصلو مرشد تي ڇڏڻ گهرجي. تہ هو ڪهڙو حڪم ٿو ڏئي تہ جماعت کي ڏنو وڃي. ٽڪرا ٽڪرا ڪري. يا قرال کي ڏنو وڃي؟ جيڪڏهن قوال کي ڏجي. تہ ٻين جي موافقت جو شرط ناهي. ڇو تہ گودڙي. ان جي اهل ڏانهن نٿي وڃي. دوريش پنهنجي اختيار سان يا مجبوري سان ڏني آهي. ٻين جي موافقت ضروري ناهي. جيڪڏهن جماعت کي ڏيڻ غرض هجي. تہ ٻين رفيقن جي موافقت ضروري آهي. مرشد کي گهرجي. تہ دوريشن جو ڪپڙو قوالن کي نہ ڏئي. اهو روا آهي. تہ ڪو دوست گودڙيءَ مان ڪا شيءِ ڪڍي قوال کي ڏئي. ۽ باقي ڪپڙو درويش کي موٽائي ڏئي. يا سڀ ٽڪرا ٽڪرا ڪري ورهاڻي ڇڏي. جيڪڏهن ڪو گودڙي غلبي جي حالت ۾ اُڇليل آهي. تہ ان لاءِ مشائخن ۾ اختلاف آهي. گهڻن جو خيال آهي. تہ حضور ﷺ جن جي هن حديث موجب قوال کي ملڻ گهرجي: من قتل قتيلا فله سلبه. "جنهن قتل ڪيو ان کي مقتول جو سامان ملندو. \*

جيڪڏهن گودڙي قوال کي نہ ڏني وڃي. تہ طريقت جو شرط ٽُٽي ويندو. هڪ جماعت جو چوڻ آهي. مون کي ان سان اتفاق آهي. تہ جنهن طرح سان قاتل جي باري ۾ ڪن فقيهن وٽ امام جي حڪم کان سواءِ مقتول جو ڪپڙو قاتل کي نہ ڏيندا آهن. تهڙيءَ طرح هتي بہ مرشد جي حڪم کان سواءِ ڪپڙو قوال کي ڏيڻ نہ گهرجي. جيڪڏهن مرشد کي بہ ڏيڻ چاهي. تہ اها اعتراض جوڳي ڳالهہ ناهي. الله بهتر ڄاڻندڙ آهي.

باب اوٹيتاليھون

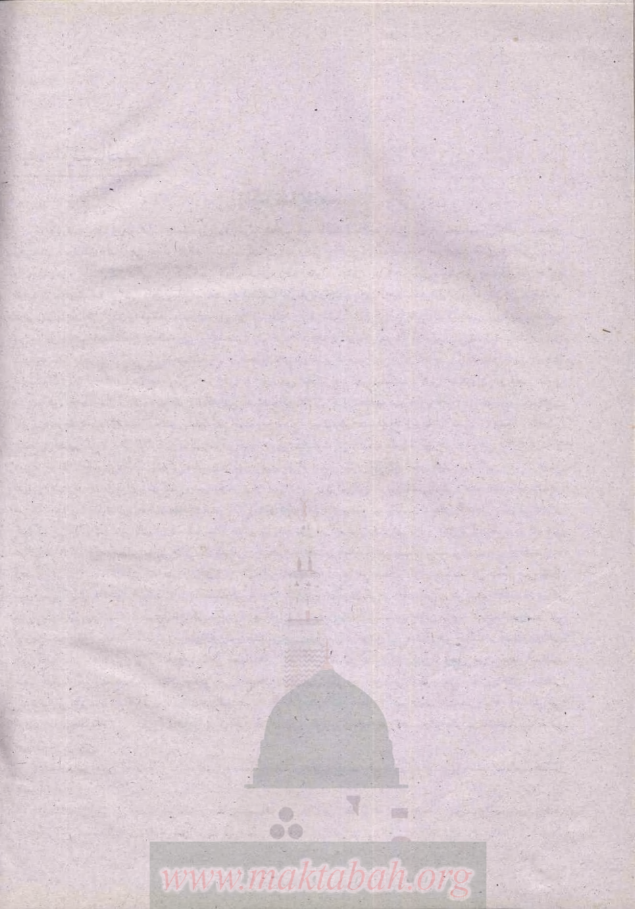
### (راڳ جا آداب)

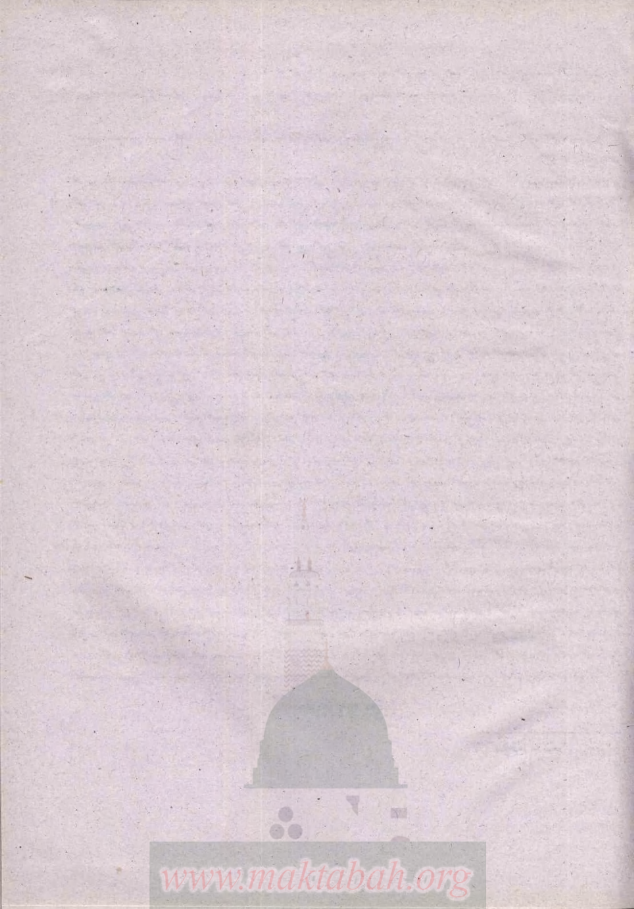
راڳ جا ڪجھ شرط آهن. جيستائين ضرورت نہ هجي. تيستائين نہ ڪيو وڃي. ان کي عادت ۾ شامل نہ ڪيو وڃي. دير دير سان ڪيو وڃي. جيئن ان جو احترام گهٽجي نہ وڃي. راڳ جي وقت مرشد جو هجڻ ضروري آهي. راڳ واري جاءٍ عام ماثهن كان خالي هئڻ گهرجي. قوال شرعيت جو اخترام كرڻ وارا هجن. دل دنيا جي مشغلن كان خالي هجي. ۽ طبعيت کيل تماشي ڏانهن مائل نہ هجي ۽ تڪلف کان نفرت ڪندڙ هجي. جيستائين دل ۾ راڳ ٻڌڻ جي طاقت نہ هجي. ته ان جو بڌڻ ۽ ان ۾ مبالغو ڪرڻ ضروري ناهي. طاقت ظاهر تئي. ته ان کي رد ڪرڻ نه گهرجي. پر انهيءَ طاقت جي پيروي ڪجي. جيڪڏهن حرڪت جي تقاضا ڪري. تہ حرڪت ڪرڻ گهرجي. بيءَ حالت ۾ آرام سان (ساڪن) رهڻ گهرجي. اهو به ضروري آهي، ته حركت، وجد ۽ طبعيت جي قوت ۾ فرق برقرار رکڻ گهرجي. راڳ ٻڌڻ واري الله جي قبوليت واري ظرف (تان) موجب فيض ملندو آهي. ۽ اهو انهيءَ مطابق داد ڏئي سگهندو آهي. جڏهن ان جو غلبو طاري تئي. تڏهن تڪلف سان ان کي دُور ڪرڻ نہ گهرجي. ۽ غلبو گهٽ ٿئي. تہ بہ تڪلف سان جذب ڪرڻ جي ڪوشش نہ ڪرڻ گهرجي. حرکت جي حالت ۾ به ڪنهن ٽيڪ جي اميد نه رکجي. جيڪڏهن ڪو ٽيڪ (سهارو) ڏئي. تہ منع نہ ڪجي. سماع ۾ ڪنهن کي به دخل انداز ٿيڻ نه گهرجي. وجد واري جي ڪيفيت کي وڌيڪ ڪرڻ نه گهرجي ۽ ان جي حالت ۾ دخل ڏيڻ نه جڳائي. وجد واري جي نيت کي به تورڻ نه گهرجي. ڇو ته ان جي آزمائڻ واري لاءِ تمام گهڻي پريشاني ۽ بي برڪتي هوندي آهي. جيڪڏهن قوال سٺو ڳائي رهيو هجي. تہ ان کي اهو نہ چوڻ گهرجي. تہ تون سٺو ڳائي رهيو آهين. جيڪڏهن هو خراب ڳائي رهيو هجي. يا غير مناسب شعر ٻڌائي رهيو هجي. تہ بہ طبيعت کي پريشان نہ ڪرڻ گهرجي ۽ ان کي اهو نہ چوڻ گهرجي تہ ان کان سٺو ڳاءِ. ان لاءِ طبعيت ۾ خصومت پيدا ٿيڻ نہ گهرجي. هن کي وچ ۾ آڻڻ نہ گهرجي. پر الله جي حوالي ڪرڻ گهرجي ۽ سهڻي نموني سان ٻڌڻ گهرجي. جيڪڏهن ڪنهن جماعت تي سماعت طاري ٿي وڃي ۽ ڪنهن بہ هڪ کي ان مان حصو نہ ملي. تہ محروم رهڻ واري لاءِ جائز ناهي. تہ هو ٻين جي سُڪر واري ڪيفيت کي صحو جي انداز سان ڏسي. کيس پنهنجي وقت تي آرام (اطمينان) سان رهڻ گهرجي. جيئن ان کي به حصو ملي ۽ هو به برڪت مان فيصُ وٺي. مان (علي بن عثمان) جنهن ڳالھ کي عزيز رکندو آهيان. تہ سيکڙاٽ راڳ نہ ٻڌي. جيئن سندس طبعيت پريشان ٿي نہ وڃي. سماع ۾ وڏا خطرا ۽ خرابيون آهن. عورتون مڪانن جي ڇتين تان درويشن کي سماع جي حالت ۾ ڏسنديون آهن ۽ ان ڳالهہ مان سماع وارن تي وڏا حجاب پئجي ويندا آهن. بهتر آهي. تہ اتي جوانن کي ويهڻ نہ ڏجي. ڇو تہ جاهل صوفيس سڀني ڳالهين کي پنهنجو طريقو بڻائي ڇڏيو آهي ۽ سچائيءَ کان پري هٽي ويا آهن. مان انهن سڀني ڳالهين کان. جيڪي انهن خرابين مان مون تي گذريون آهن. توبهه ٿو ڪريان ۽ الله تعاليٰ کان دعا ٿو گهران. تہ منهنجي ظاهر ۽ باطن کي خرابين كان محفوظ ركي. توكي ۽ پڙهڻ وارن كي هن كتاب جي حقن پورن كرڻ جي وصيت ٿو كريان. توفيق الله تعالئ جي اختيار ۾ آهي.

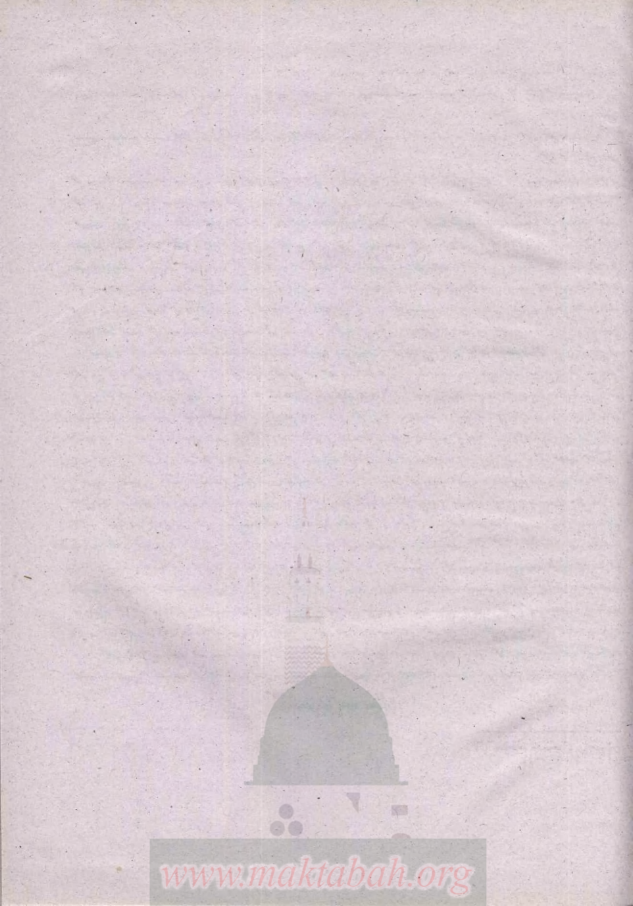
و بالله التوفيق والحمد لله رب العالمين الصلواة والسلام عليٰ رسول محمد و آل ه اجمعين وسلم تسليماً كثيراً كثيرا.

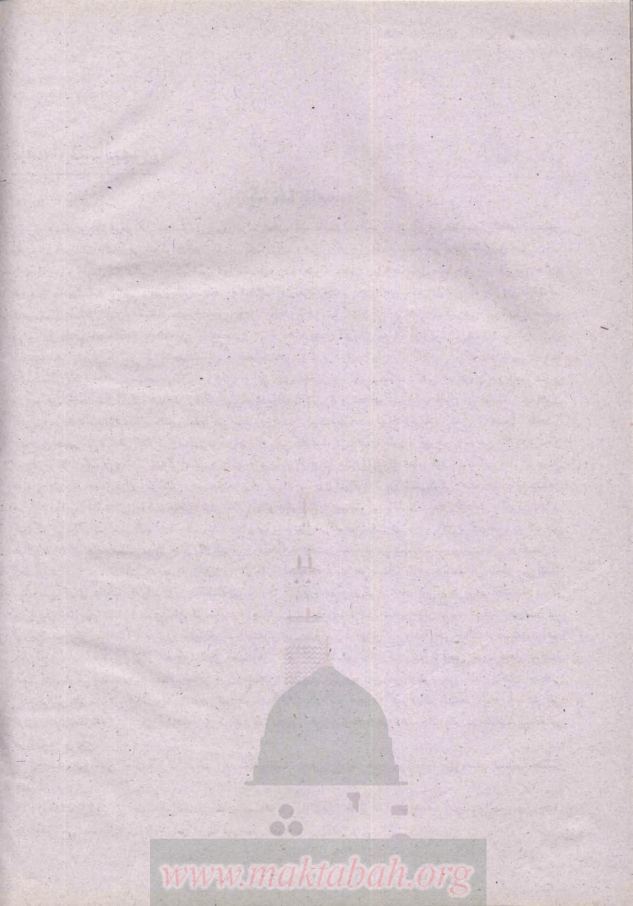
وكتبه الراجي الي رحمة الله المتين اضعف المساكين بهاؤالدين زكريا علي الله عنه و عن سائرالمسلمين وجعل يومه خيرا من امسه الي يوم الدين من امر الله في شهور 664هـ.

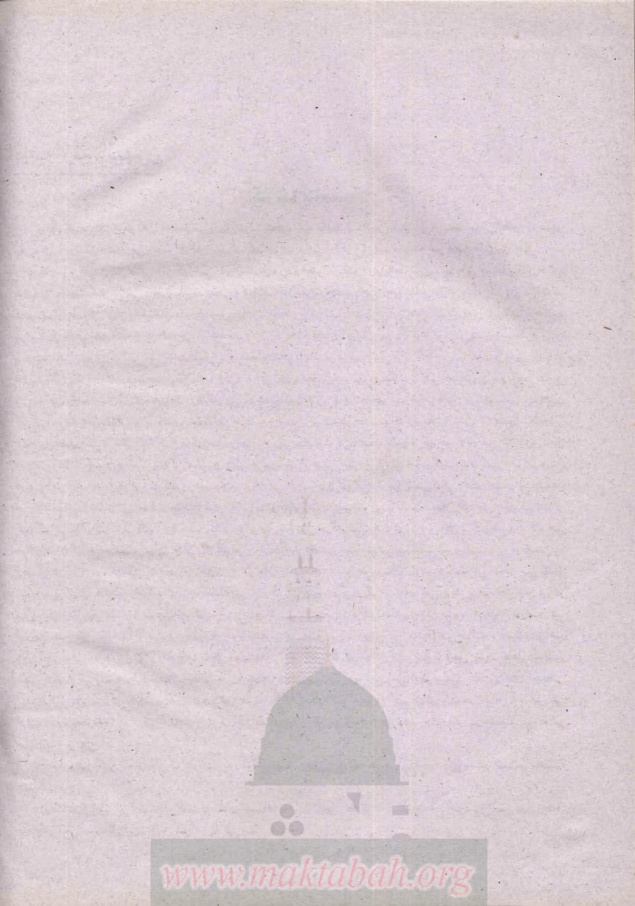
www.maktaba

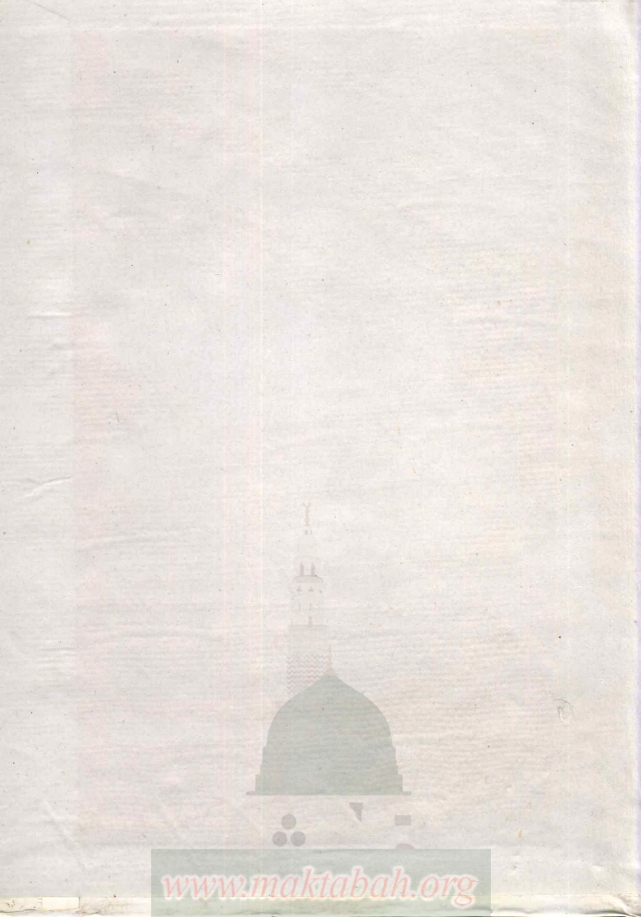












# سنڌي ادبي بورڊ پاران تاريخ تي ڇپايل ٻيا ڪتاب

| 1- سنڌ مسلمانن جي فتح کان اڳ<br>2- لُب تاريخ سنڌ | ايڇ.ٽي.لئمبرڪ/مترجمر: سليم احمد                  | 120/= |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------|
| 2- لُب تاريخ سنڌ                                 | خان بهادر خداداخان                               | 100/= |
|                                                  | مترجم : حافظ خير محمد اوحدي                      |       |
| 3- سنڌ- هڪ عامر جائزو                            | ايڇ.ٽي.لئمبرڪ/مترجم: سليم احمد                   | 120/= |
| 3- سنڌ- هڪ عام جائزو<br>4- سنڌ جي فتح (ڀاڱو-1)   | ميجر جنرل ڊبليو ايف پي نيپيئر                    | 120/= |
|                                                  | مترجم : سومار علي سومرو                          |       |
| 5- سنڌ جي فننح (ڀاڱو-2)                          | ميجر جنرل ډبليو ايف پې نيپيئر                    | 120/= |
|                                                  | مترجم : سومار علي سومرو                          |       |
| 6- مڪلي نامه                                     | پير حسامر الدين را شدي                           | 200/= |
| 6– مڪلي نامه<br>7– تحفة الطاهرين                 | شيخ محمد اعظمر نٽوي                              | 70/=  |
|                                                  | مترجم : عبدالرسول قادري بلوچ                     |       |
| 8- ڳالهيون منهنجي سنڌ جون                        | پير حسامر الدين را شدي                           | 100/= |
|                                                  | مترجم : غلام محمد لاكو                           |       |
| 9– سنڌ جي درٻار                                  | جيمس برنس/مترجمر : محمد حنيف صديقي               | 60/=  |
| 10- سنڌ ۾ قديم کنڊرن جي کوٽائي                   | اين. جي. مجمدار/مترجم : عطا محمد ڀنڀرو           | 150/= |
| 11–سنڌ جي اقتصادي تاريخ                          | ڊاڪٽرايس پي ڇٻلاڻي                               | 100/= |
| 12- سنڌ ۽ سنڌوماٿريءَ ۾ وسندڙ قومون              | رچرڊ برٽن/محمد حنيف صديقي                        | 120/= |
| 13- سنڌو ماٿر جي سڀيتا                           | محمدادريس صديقي/شمس سرڪي                         | 100/= |
| 14– تاريخ طاهري                                  | سيد طاهر محمد نسياني ٺٽوي                        | 100/= |
|                                                  | مترجم : نياز همايوني                             |       |
| 15– تاريخ مظهر شاهجماني                          | يوسف ميرك/نياز همايوني                           | 150/= |
| 16- سمن جي سلطنت                                 | غلام محمد لاكو                                   | 60/=  |
| 17- يادگيريون                                    | سيٺ نائونمل                                      | 120/= |
|                                                  | مترجم : محمد حنيف صديقي                          |       |
| 18- چچ نامه (سنڌي)                               | محقق/شارح: ڊاڪٽر نبي بخش خان بلوچ                | 225/= |
|                                                  | مترجم : مخدوم اميراحمد                           |       |
| 19- پراڻو پارڪر                                  | منگهارامر اوجها                                  | 60/=  |
| 20- سنڌي ٻوليءَ جي تاريخ                         | ڀيرومل مهرچند آڏواڻي                             | 65/=  |
| 21- قديم سنڌان جا مشھور شھر ۽ ماڻھو              | شمس العلماءُ <mark>مرزا قليچ بي</mark> گ         | 100/= |
| 22- سنڌ جا قديم آثار                             | هينري ڪزن <mark>س/مترجم : عطا م</mark> حمد ڀنڀرو | 160/= |
| 23– قديم سنڌ                                     | ڀيرومل مهرچند آڏواڻي                             | 145/= |
| 24- تحفة الكرامر                                 | مرتب: ڊاڪٽر نبي بخش خان بلوچ                     |       |
|                                                  | سنڌيڪار: مخدوم امير احمد                         | 250/= |
| 25− ٺٽي جا قديمراسلامي يادگا <mark>ر</mark>      | داكٽر احمد حسن داني/سنڌيڪار : عطا محمد ڀنڀرو     | 260/= |
| 26- ٺٽي جا ڪاتب                                  | محمد عبدالغفور/سنڌيڪار :عطا محمد ڀنڀرو           | 120/= |
| 27- بهشت ۽ دوزخ                                  | مترجم ۽ سھيڙيندڙ : ولي رام ولڀ                   | 110/= |
| hah oro                                          | www.malta                                        |       |

vww.makiaban.ors

#### Maktabah Mujaddidiyah www.maktabah.org

This book has been digitized by Maktabah Mujaddidiyah (<u>www.maktabah.org</u>).

Maktabah Mujaddidiyah does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah Mujaddidiyah, 2012

Files hosted at Internet Archive [www.archive.org]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to <u>ghaffari@maktabah.org</u>, or go to the website and click the Donate link at the top.